
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Autor: Worthen, Jeremy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Jeremy Worthen

1. Einführung

Die Frage, die dieser Artikel beantworten soll, mag zunächst überraschend
erscheinen. Auch wenn die genauen Definitionen variieren mögen, so

zeigt die Bezeichnung einer Ekklesiologie als «missional» doch an, dass

sie ihr Verständnis der Kirche an der missio Dei, dem Handeln Gottes, der
den Sohn und den Geist gesandt hat, als bestimmend für die Identität und
das Handeln der Kirche ausrichtet.1 In der englischsprachigen Literatur
hat das Adjektiv «missional» den Begriff «missionarisch» seit dem
Anfang dieses Jahrhunderts weitgehend ersetzt. Es weist zum einen darauf
hin, dass etwas grundlegend durch die missio Dei bestimmt ist; zum
anderen wird dadurch die Implikation vermieden, einfach eine Kontinuität
mit Bestrebungen von «Missionaren» früherer Jahrhunderte zu implizieren.

Es handelt sich um eine ekklesiologische Perspektive, die seit Mitte
des 20. Jahrhunderts in verschiedenen kirchlichen Traditionen weitverbreitet

ist.2 Innerhalb dieses breiten Spektrums missionarischer Ekklesio-

1 Der Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, der bei der Anglikanisch-Altkatholischen

Theologenkonferenz 2023 in Neustadt/Weinstrasse gehalten wurde. Die
englische Fassung wird veröffentlicht: Jeremy Worthen, Can a Missional Ecclesiology
Be Sacramental?, in: Ecclesiology 20 (2024) 2, 129-149. - Die Wurzel der für die

spätere Missiologie prägenden Theologie der missio Dei wird oft in der Internationalen

Missionskonferenz in Willingen 1952 gesehen (Originaldokumente unter https://
archive.org/details/wccmissionconf044/mode/2up; zuletzt besucht am 21.3.2024).
Für einen umfassenden Überblick über diese Entwicklung s. David J. Bosch,
Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, Maryknoll, NY (Orbis)
1991; für eine Bewertung neuerer Artikulationen: Darrell L. Guder, Called to
Witness: Doing Missional Theology, Grand Rapids, MI - Cambridge UK (W. B.

Eerdmans) 2015.
2 Das Werk von Lesslie Newbigin war eine wichtige Quelle für diese Entwicklung,

beginnend mit Lesslie Newbigin, The Household of God: Lectures on the
Nature of the Church, London (SCM) 1953. Die Bedeutung des Zweiten Vatikanischen

Konzils in dieser Hinsicht ist ebenfalls kaum zu überschätzen, insbesondere
durch die enge Beziehung zwischen der Ekklesiologie in der Dogmatischen Konstitution

Lumen Gentium und der Missiologie im Dekret über die Missionstätigkeit der
Kirche Ad Gentes (Dokumente zugänglich unter https://www.vatican.va/archive/
hist_councils/ii_vatican_council/index.htm, zuletzt besucht am 21.3.2024). Die
ökumenische Reichweite dieser Perspektive in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun-

IKZ 113 (2023) Seiten 165-187 165



Jeremy Worthen

logien sind einige auch bewusst sakramental, indem sie sowohl dem Vollzug

bestimmter Sakramente für die Identität, das Selbstverständnis und
den Dienst der Kirche als auch der Sakramentalität des so verstandenen
Wesens der Kirche, einschliesslich ihres sakramentalen Amtsverständnisses,

erhebliches theologisches Gewicht beimessen.3 Natürlich könnte man
auf Versionen einer sakramentalen Ekklesiologie hinweisen, die nicht in
dem hier angegebenen Sinne missional sind, und dementsprechend auf
Versionen einer missionalen Ekklesiologie, die nicht sakramental sind -
doch das muss nicht bedeuten, dass sich die beiden gegenseitig ausschlössen.

In einigen Fällen lag dem Versuch, eine Ekklesiologie zu formulieren,
die sowohl missional als auch sakramental ist, eine explizite ökumenische
Motivation zugrunde. Michael Ramseys Beitrag The Gospel and the

Catholic Church dient hier als eine Art Vorläufer, während der
Konvergenztext der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des
Weltkirchenrats von 2013, The Church: Towards A Common Vision, neuere
Früchte solcher Bemühungen zeigt.4

Nichtsdestotrotz gibt es auch Hinweise auf eine anhaltende Spannung
zwischen zumindest einigen Ansätzen einer missionalen Ekklesiologie

derts lässt sich zum Beispiel im ersten Abschnitt der Meissener Gespräche zwischen
der Kirche von England und der Evangelischen Kirche Deutschlands feststellen: The
Meissen Common Statement. On the Way to Visible Unity, Council for Christian
Unity Occasional Paper 2, London (Council for Christian Unity) 1992, «The Church
as Sign, Instrument and Foretaste of the Kingdom of God», §§ 1-3; auch online
verfügbar unter https://www.churchofengland.org/sites/default/files/2017-l 1/the-meis-
sen-agreement.pdf (zuletzt besucht am 21.3.2024). Die Referenzen, die diesen
Textabschnitt unterstützen, umfassen frühere Dokumente aus drei verschiedenen
ökumenischen Dialogen, an denen Anglikaner, Lutheraner, Reformierte und römische
Katholiken beteiligt waren.

3 Zum Beispiel Eugene R. Schlesinger, Missa Est!: A Missional Liturgical
Ecclesiology, Minneapolis (Fortress Press) 2017, https://www.perlego.com/book/
1734156/missa-est-a-missional-liturgical-ecclesiology (zuletzt besucht am 21.3.2024),
und Eugene R. Schlesinger, Sacrificing the Church: Mass, Mission, and Ecumenism,

Lanham, Maryland (Lexington Books) 2019); Paul Avis, A Ministry Shaped

by Mission, London (T & TClark) 2005, https://ereader.perlego.eom/l/book/804149/l
(zuletzt besucht am 21.3.2024).

4 Michael Ramsey, The Gospel and the Catholic Church, London (SPCK)
1990; WCC Commission on Faith and Order, The Church: Towards a Common
Vision (Faith and Order Paper 214), Geneva (World Council of Churches' Commission

on Faith and Order) 2013 (dt.: Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen
Vision, 2013), zu finden unter: https://www.oikoumene.org/resources/documents/the-
church-towards-a-common-vision.

166



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

und einer sakramentalen Ausrichtung, wie sie oben skizziert wurde. Dies
könnte in der umstrittenen Behauptung zum Ausdruck kommen, dass eine
durch und durch missionale Ekklesiologie, d. h. eine Ekklesiologie, die der
Teilnahme an der missio Dei in ihrem Verständnis von Identität und
Tätigkeit der Kirche strikte Priorität einräumt, es nicht zulasse, dass diese

Identität durch überkommene Strukturen in Bezug auf die sakramentale

Ordnung des Amtes definiert wird oder dass die Tätigkeit durch überkommene

Praktiken der sakramentalen Feier und damit verbundene Muster
christlicher Bildung eingeschränkt wird. Der erste Teil des vorliegenden
Beitrags befasst sich mit zwei Stellen, an denen diese Spannung erkennbar
ist: einerseits in einigen theologischen Werken zur missionarischen
Ekklesiologie der letzten dreissig Jahre, andererseits in den praktischen
Versuchen, missionarische Initiativen im gleichen Zeitraum zu fördern, wobei
die Kirche von England als Fallstudie dient. In beiden Bereichen erscheint
die «kirchliche Erneuerung» als ein Thema, das die Spannung verdeutlicht

und verstärkt, wobei im Hintergrund die Frage steht, in welchem
Sinne die Kirche als Instrument der Mission bezeichnet werden kann.
Dieser Spannung liegen m. E. zwei gegensätzliche Ansätze missionaler
Ekklesiologie zugrunde: Der eine Ansatz geht vom missionarischen Handeln

der Kirche gegenüber der Welt aus, der andere von der Art und Weise,
wie die Kirche im Dienst vor der Welt steht. Für den ersten Ansatz wird
die Teilnahme der Kirche an der missio Dei in erster Linie dadurch
definiert, dass sie in der Welt und gegenüber der Welt in einer Weise handelt,
die an der Bewegung der Mission Gottes teilhat. Im zweiten Fall kommt
diese Teilhabe im Wesentlichen dadurch zum Ausdruck, dass die Kirche
ein bestimmtes Beziehungsgefüge und damit eine Form des In-der-Bezie-
hung-Seins in und vor der Welt aufrechterhält, die sowohl Zeichen als
auch Werkzeug der Mission Gottes ist.

Im zweiten Teil dieses Beitrags wird dann ein alternatives Modell einer
missionarischen Ekklesiologie skizziert, das diesen Kontrast anerkennt
und sich gleichzeitig mit der potenziellen Spannung auseinandersetzt, die
dadurch entsteht. Ausgehend von den oben erwähnten Einsichten Ram-

seys wird die Beziehung zwischen Evangelium, Kommunikation und
Gemeinschaft (communion) als entscheidender theologischer Rahmen für
die Artikulation der Beteiligung der Kirche an der missio Dei betrachtet.
Es wird die These vertreten, dass ein solcher Rahmen eine Ekklesiologie
unterstützen kann, die das In-Beziehung-Sein und das Handeln der Kirche
gegenüber der Welt konsequent zusammenhält und sowohl durch und
durch missionarisch als auch zutiefst sakramental ist.

167



Jeremy Worthen

2. Anhaltende Spannungen: Mehr missionarisch,
also weniger sakramental?

2.1 Spannungen im theologischen Schreiben

Die Veröffentlichung des Sammelbandes Missional Church im Jahr 1998,
der von einem Team unter der redaktionellen Leitung von Darreil Guder
verfasst wurde, erwies sich als sehr einflussreich, sowohl bei der
nordamerikanischen Leserschaft als auch darüber hinaus.5 Es ist ein umfassendes

Plädoyer für eine weitreichende Umgestaltung des kirchlichen Lebens als

Antwort auf Wesen und Zweck der Kirche als Teilhabe an der Mission
Gottes. Ein wichtiger Parameter für seine Vorschläge war die These, dass

selbst in den USA, wo der Umfang religiöser und Glaubenspraxis weitaus
höher war als in Westeuropa, sich der Kontext für die Kirche entscheidend

dahingehend verschoben hatte, dass man von einem Postchristentum sprechen

könne, mit der Konsequenz, dass Gewohnheiten und Traditionen, die
sich in der Ära des Christentums herausgebildet hatten, systematisch auf
ihre fortdauernde Tauglichkeit hin befragt werden mussten. Lesslie New-
bigins Überlegungen zu diesem Thema vor dem Hintergrund seiner Rückkehr

ins Vereinigte Königreich und der Übernahme einer Pfarrstelle in
Birmingham im Jahr 1980 waren eine wichtige Quelle für die von den

Autoren eingenommene Perspektive.6
Dieses Verständnis des nachchristlichen Kontextes der heutigen Kirche

war ein Faktor für das nachhaltige Eintreten für das, was in Missional
Church als «kirchliche Erneuerung» bezeichnet wird.7 Für diejenigen, die
eine sakramentale Ekklesiologie vertreten, wirft eine solche Sprache die

Frage auf, wie die vorgeschlagene Erneuerung (engl, «innovation») um der
Mission willen das Verständnis und die Praxis sowohl der sakramentalen
Feier als auch der sakramentalen Amtsordnung beeinflussen könnte. Die

5 Darrell L. Guder (Hg.), Missional Church: A Vision for the Sending of the
Church in North America, Grand Rapids, Michigan (Eerdmans) 1998. Für einen
Überblick über die Rezeption dieses Buches und eine Einschätzung seiner Bedeutung
s. Craig Van Gelder/Dwight J. Zscheile, The Missional Church in Perspective:
Mapping Trends and Shaping the Conversation, Grand Rapids, Michigan (Baker
Academic) 2011.

6 Guder, Missional Church (wie Anm. 5), 3-7; vgl. auch Guder, Called to
Witness (wie Anm. 1), XII.

7 Guder, Missional Church (wie Anm. 5), zum Beispiel 236-246. Vgl. Andrew
Root, The Church after Innovation: Questioning Our Obsession with Work, Creativity,

and Entrepreneurship, Grand Rapids, Michigan (Baker Academic) 2022.

168



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Autoren von Missional Church, die alle aus protestantischen Kirchen
stammen, wehren sich gegen das, was als Einschränkung der Antwort der
Kirche auf die Mission Gottes durch das Beharren auf Traditionen, die
durch die Entstehung, wenn nicht gar Fortdauer des Christentums
entscheidend geprägt wurden, empfunden werden könnte.8 Die Betonung
liegt auf der Freiheit der Ortskirche, ihre eigenen Strukturen für Dienst
und Mission zu entwickeln, wie es zum Beispiel in den folgenden drei
Grundsätzen zum Ausdruck kommt:
1. Die Heilige Schrift hat eine massgebliche Funktion bei der Gestaltung

der kirchlichen Strukturen.
2. Die Katholizität der Kirche erfordert eine notwendige kulturelle Viel¬

falt für ihre Strukturen.
3. Die Teilgemeinde vor Ort ist die grundlegende missionarische Struk¬

tur der Kirche.9
Die Notwendigkeit kirchlicher Innovation, auch in Bezug auf die

kirchlichen Strukturen, ergibt sich aus der Verpflichtung, dass die Ortskirche
auf ihren einzigartigen missionarischen Kontext reagieren muss.

In jüngerer Zeit hat sich John Flett als eine wichtige Stimme für eine
missionale Ekklesiologie profiliert. In The Witness ofGod argumentierte
Flett, dass Theologien, die sich auf die missio Dei berufen, es regelmässig
versäumt hätten, die weitgehenden dogmatischen Implikationen zu erfassen,

die sich aus der Identifizierung des Wesens Gottes mit seinem
missionarischen Handeln ergeben und daher auch aus derjenigen der Kirche
mit ihrer Teilhabe an diesem Handeln.10 Aufgrund seiner sorgfältigen
Fektüre von Karl Barths Schriften über die Kirche und Gottes Mission
stellte Flett fest, dass Barth in den Darstellungen über die Ursprünge der
missio Dei-Theologie regelmässig falsch dargestellt werde; zugleich wies

er auf deren bleibenden Wert für die Entwicklung einer wahrhaft
missionarischen Ekklesiologie.

Es gibt einige Passagen in The Witness of God, die eine Spannung
zwischen Fletts Vision einer missionarischen Ekklesiologie und den
charakteristischen Schwerpunkten der sakramentalen Ekklesiologie andeu-

8 S. zum Beispiel die negative Darstellung des Ursprungs der historischen
ordinierten Ämter in Guder, Missional Church (wie Anm. 5), 183-220.

9 Guder, Missional Church (wie Anm. 5), 222.
10 John G. Flett, The Witness of God. The Trinity, Missio Dei, Karl Barth, and

the Nature of Christian Community, Grand Rapids, MI (Eerdmans) 2010.

169



Jeremy Worthen

ten, einschliesslich der Ablehnung jeglicher Vermittlerrolle der Kirche.11

Diese Spannung tritt in seinem folgenden Buch Apostolicity zutage; darin
wendet er sich ausdrücklich gegen Darstellungen, die auf der Behauptung
einer ungebrochenen Kontinuität bei der Weitergabe bestimmter Formen
von Struktur und Praxis basieren.12 Für Flett, der das weltweite Wachstum
des Christentums in den letzten 200 Jahren begrüsst, sind solche Behauptungen

letztlich untrennbar verbunden mit einer Perspektive, die anderswo

gegründete Kirchen weiterhin als von christlich geprägten Kirchen Europas

und Nordamerikas abgeleitet und an ihre fremden Kulturen gebunden
betrachtet. Eine konsequente Verpflichtung zur Neugestaltung unserer
Lehre von der Kirche im Lichte der missio Dei bedeutet für Flett, dass wir
uns von einem Verständnis ihrer Apostolizität verabschieden, das für
sakramentale Ekklesiologien charakteristisch war, der Mission jedoch
zwangsläufig einen zweitrangigen Platz in der Identität und Zielsetzung
der Kirche zuweisen.13

2.2 Spannungen in der kirchlichen Praxis

In Missional Church und in Fletts Werk entsteht also eine Spannung
zwischen dem, was als eine durch und durch missionale Ekklesiologie dargestellt

wird, und Aspekten der traditionellen Ekklesiologie, die mit einer

11 Zum Beispiel Flett, Witness of God (wie Anm. 10), 191-94 und 262-84.
Aufgrund dieser Veröffentlichung erscheint Flett in Schlesinger, Missa Est! (wie
Anm. 3) wiederholt als einer der «radikalen Missiologen», deren Darstellung von
Liturgie, Sakramenten und Kirche Schlesinger ablehnt.

12 John G. Flett, Apostolicity. The Ecumenical Question in World Christian
Perspective, Westmont, IL (IVP Academic) 2016.

13 So etwa Flett, Apostolicity (wie Anm. 12), 36: «Though mission is valued as

perhaps even a necessary <task>, it is such at a secondary distance from those institutions

deemed constitutive of the church itself: the liturgy, the preaching of the Word,
the administration of the sacraments and the ministry. Claims of the church's <mis-

sionary nature> become subject to this ordering that now identifies the pastoral with
the church and its structures, and mission with a specific action occurring beyond the
local congregation and the preserve of especially called individuals.» Das Buch

Ministry Shaped by Mission von Paul Avis wäre ein Beispiel für das Denken, dem
Flett widersprechen will; obwohl auch Avis die Schlussfolgerung bestreiten würde,
dass die zentrale Bedeutung von Wort, Sakrament und Seelsorge für die Teilnahme
der Kirche an Gottes Mission das bei Flett (im Zitat) genannte «Handeln, das über die

Ortsgemeinde hinausgeht und besonders berufenen Einzelpersonen vorbehalten ist»
dadurch zweitrangig macht. Avis, Ministry Shaped by Mission (wie Anm. 3), 20 f.

170



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

sakramentalen Perspektive verbunden sind. Betrachtet man den Zeitraum,
in dem die Bücher veröffentlicht wurden, der von den letzten Jahren des

20. Jahrhunderts bis zu den ersten beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhunderts

reicht, so lässt sich - selbstverständlich in je unterschiedlichen
gesellschaftlichen und kirchlichen Kontexten - eine parallele Spannung in
den kirchlichen Debatten über Politik, Prioritäten und Ressourcen erkennen.

Seit den 1990er-Jahren hat es innerhalb der Kirche von England, die
hier als Fallbeispiel betrachtet werden soll, eine Reihe von Kontroversen
gegeben, in denen unterschiedliche Sichtweisen über das Verhältnis
zwischen Kirche und Mission eine wichtige Rolle gespielt haben. Ein Strang
war dabei seit dem Anfang der 1990er-Jahre die Förderung von
Gemeindegründungen (church plants); dies wurde als entscheidend dafür
angesehen, dass die Kirche von England ihr Zeugnis gegenüber der Nation
wirksam ablegen kann.14 Zu Beginn des neuen Jahrtausends wuchs das

Interesse an Ansätzen zur Gründung neuer kirchlicher Gemeinschaften,
die auf spezifische kulturelle und soziale Situationen eingehen, und
denjenigen, die sich in solchen Situationen zum Glauben hingezogen fühlen,
Raum geben, den Charakter und die Praktiken der entstehenden
kirchlichen Gemeinschaft zu gestalten, anstatt von ihnen zu erwarten, dass sie

sich in einen bestehenden Rahmen einfügen, der in einem anderen Kontext

und für einen anderen Kontext geschaffen wurde. Das Interesse an

Fragen des Evangeliums und der Kultur stellt eine klare Verwandtschaft
mit der Missional Church dar und schöpft aus der gemeinsamen Quelle
derjenigen, die aus eigener Erfahrung davon überzeugt sind, dass das
dramatische Wachstum des «Weltchristentums» im 20. Jahrhundert das
überlieferte Verständnis von Kirche und Mission insbesondere im Hinblick auf
die Weitergabe von Kultur grundlegend verändern muss.15 Dieses Bemühen

um kultursensiblere Formen der Gemeindegründung führte 2004 zur
Veröffentlichung des viel diskutierten Berichts Mission-shaped Church, in
dem «neue Ausdrucksformen der Kirche» (fresh expressions of Church)
propagiert wurden. Viele nahmen den Bericht begeistert auf, es gab jedoch

14 House of Bishops, Breaking New Ground: Church Planting in the Church of
England. A report commissioned by the House of Bishops of the General Synod of the
Church of England (GS 1099), London (Church House Publishing) 1994.

15 Überlegungen dazu, wie die Begegnung mit der Kirche in verschiedenen
Kulturen ihre theologischen Vorstellungen von Mission und Kirche geprägt hat, finden
sich in Leslie Newbigin, Unfinished Agenda: An Autobiography, London (SPCK)
1985, und Lamin Sanneh, Summoned from the Margin: Homecoming of an African,
Grand Rapids, MI (W. B. Eerdmans) 2012.

171



Jeremy Worthen

auch kritische Stimmen, darunter einige Anglikaner, die sich stark mit
einer sakramentalen Ekklesiologie identifizieren und den Bericht als
zutiefst zersetzend empfanden.16

In jüngerer Zeit hat die Vermehrung von «Ressourcen-Kirchen»
(resource churches) ein anderes Modell der Gemeindegründung in der Kirche

von England hervorgebracht. Relativ grosse und gut ausgestattete
Gemeinden unterstützen die Gründung von Gemeinden innerhalb bestehender

Parochialgemeinden, die um ihre Existenz kämpfen; dies geschieht in der

Erwartung, dass sie den Charakter und die Praktiken ihrer «planting
churches» im Grossen und Ganzen übernehmen und innerhalb von fünf
bis zehn Jahren selbst zu «planting churches» werden. Die Rolle von Holy
Trinity Brompton und verwandten Einrichtungen bei der Unterstützung
dieses Modells ist bedeutend.17 Die Befürchtungen der Anhänger einer
sakramentalen Ekklesiologie in Bezug auf bestimmte Arten von
Gemeindegründungsinitiativen wurden erneut deutlich, als im Jahr 2021 der
Vorschlag zur Gründung von 10000 neuen, von Laien geleiteten Kirchen in
der Kirche von England angekündigt wurde: Welchen Platz würden die
Eucharistie und das geweihte Priestertum einnehmen - würden sie nicht
unweigerlich an den Rand gedrängt werden, wenn nicht gar ganz fehlen?18

16 Church of England Mission and Public Affairs Council, Mission-
Shaped Church: Church Planting and Fresh Expressions of Church in a Changing
Context, London (Church House Publishing) 2004; Andrew Davison/Alison
Milbank, For the Parish: A Critique of Fresh Expressions, London (SCM) 2010. An
einer Stelle behaupten die Autorin und der Autor, dass mit Mission-shaped Church
«our doctrine of the Church has leapt, not drifted, in the direction of Free Church
Protestantism» (41). Für eine ausgewogene Antwort auf die Kritik, die von verschiedenen

Seiten an dem Bericht geübt wurde, s. Anglican-methodist Working Party,
Fresh Expressions in the Mission of the Church: Report of an Anglican-Methodist
Working Party, London (Church House Publishing) 2012.

17 Tim Thorlby, Love, Sweat and Tears: Church Planting in East London, London

(Centre for Theology and Community) 2016; verfügbar unter http://www.theolo-
gy-centre.org.uk/wp-content/uploads/2013/04/ChurchPlanting_Final_online.pdf
(zuletzt besucht am 21.3.2024).

18 Madeleine Davies, Synod to Discuss Target of 10,000 New Lay-led Churches
in the Next Ten Years, in: Church Times, 2. Juli 2021, im Internet unter: https://www.
churchtimes.co.uk/articles/2021/2-july/news/uk/synod-to-discuss-target-of-
10-000-new-lay-led-churches-in-the-next-ten-years (zuletzt besucht am 21.3.2024);
und Priests and Bishops a «Given» in Myriad's Vision for Lay-led Churches, in:
Church Times, 23. Juli 2021, im Internet unter: https://www.churchtimes.co.uk/
articles/2021/30-july/news/uk/priests-and-bishops-a-given-in-myriad-s-vision-for-
lay-led-churches (zuletzt besucht am 21.3.2024).

172



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Damit verbunden waren Versuche, umfassendere organisatorische
Strategien für die Kirche von England zu entwerfen und umzusetzen, die
das zahlenmässige Wachstum der Kirchenmitgliedschaft als zentrales
Ziel haben. Die historische Bezugnahme der Evangelikaien - sowohl
innerhalb als auch ausserhalb der anglikanischen Kirchen - auf die Notwendigkeit,

Menschen zum Glauben an Christus zu bringen, wurde durch die
wachsende Erkenntnis in verschiedenen britischen Kirchen verstärkt, dass

kirchliche Gemeinschaften jeglicher Art ohne einen offenen Einsatz für
effektive Evangelisation und Nachfolge angesichts der immer tiefer
werdenden Kluft in den postchristlichen Gesellschaften zwischen den

Überzeugungen, die das kirchliche Leben untermauern, und den Ansichten
derer, die sich davon abwenden, nicht mehr tragfähig sind.19 Zu den

relevanten Initiativen auf nationaler Ebene in der Kirche von England gehören
die politischen Entwicklungen, die 2015 unter dem Banner «Reform und

Erneuerung» (wie es ursprünglich hiess) von den Erzbischöfen von
Canterbury und York zusammengefasst wurden und bei einigen, die den
historischen Charakter der Kirche von England angegriffen sahen, heftige
Kritik hervorriefen, sowie einige Jahre später die Überschneidung der
ersten Präsentation von «Vision and Strategy» für die Kirche von England
in den 2020er-Jahren mit dem Aufkommen der Bewegung «Save the

Parish», die im August 2021 ins Leben gerufen wurde.20 Auch hier könnte
es den Anschein haben, dass die Bestrebungen einiger, die Kirche von
England (wie sie es verstehen) missionaler zu machen, von anderen als

weniger sakramental empfunden wurden; dies nicht zuletzt deshalb, weil
ihnen die Bedeutung von Traditionen der Kontinuität, die nicht einfach
nach ihrer Wirksamkeit in Bezug auf das zahlenmässige Wachstum der

Kirchengemeinden bewertet werden können, im Hinblick auf den sakra-

19 Für den europäischen Kontext s. Stefan Paas, Pilgrims and Priests: Christian
Mission in a Post-Christian Society, London (SPCK) 2019 (urspr. Vreemdelingen en
priesters, Utrecht 2015); für den US-amerikanischen Kontext s. Andrew Root/
Blair D. Bertrand, When Church Stops Working: A Future for Your Congregation
beyond More Money, Programs, and Innovation, Grand Rapids, MI (Brazos) 2023.

20 Jeremy Worthen, The Theology behind Renewal and Reform, in: Church
Times, 9. Dezember 2016, im Internet unter: https://www.churchtimes.co.uk/articles/
2016/9-december/comment/opinion/the-theology-behind-renewal-and-reform
(zuletzt besucht am 21.3.2024); General Synod of the Church of England, Simpler,

Humbler, Bolder. A Church for the whole nation which is Christ centred and

shaped by the Five Marks of Mission (GS 2223), London 2021, https://www.church-
ofengland.org/sites/default/files/2021-06/gs-2223-vision-and-strategy.pdf; «About
Save the Parish», https://savetheparish.com/about/ (zuletzt besucht am 21.3.2024).

173



Jeremy Worthen

mentalen Charakter der Kirche gleichgültig war.21 Meinungsverschiedenheiten

über das Gründen von Gemeinden als ein spezifisches Beispiel für
kirchliche Innovation um der Mission willen können daher in eine breitere

Debatte darüber eingeordnet werden, was es bedeutet, die Kirche als

«Instrument der Mission Gottes» zu bezeichnen - eine Formel, die in der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu einem Gemeinplatz wurde; und
daraus folgend darüber, wie Entscheidungen über Politik, Strategie und
Ressourcen auf der Grundlage von Beurteilungen getroffen werden können,

wie gut eine Kirche ihre wahrgenommene missionarische Funktion
erfüllt.

2.3 Gegensätzliche Ansätze missionaler Ekklesiologie

Die explizite und implizite Theologie, auf die sich diejenigen berufen, die

für die Bedeutung von Gemeindegründungen im Besonderen und Strategien

für zahlenmässiges Wachstum im Allgemeinen in der Kirche von
England eintreten, kann nicht ohne Weiteres mit der in Missional Church
oder bei Flett zu findenden Theologie gleichgesetzt werden. Die wiederholte

Konzentration auf Mission als Evangelisation und Nachfolge, die zu
zahlenmässigem Wachstum führt, kann als offensichtliches Beispiel dafür
angesehen werden, dass die Kirche von England eine Verlagerung des

Schwerpunkts annimmt, der bereits auf der Lambeth-Konferenz 1988 von
Bischöfen der weltweiten anglikanischen Gemeinschaft nachdrücklich
befürwortet wurde.22 Dennoch gibt es hier eine signifikante Parallele,
nämlich die Wahrnehmung, dass Ekklesiologie dringend tief greifend
missionarisch werden muss und dass sie dabei zwangsläufig weniger durch
Formen kirchlicher Kontinuität eingeengt werden darf, die von den
Verfechtern einer stark sakramentalen Version der Ekklesiologie geschätzt
werden, und dass sie offener für kirchliche Innovationen sein muss, die der
missionarischen Wirksamkeit dienen. Die Bereitschaft, radikale Experimente

in den Formen des kirchlichen Lebens zuzulassen, wird zum Prüfstein

für ein echtes Engagement für die Priorität der Mission; daher ist die

21 Zum Beispiel Alison Milbank, The Once and Future Parish, London (SCM)
2023.

22 Lambeth-Konferenz 1988, Resolutions 43 und 44, https://www.anglicancom-
munion.org/media/127749/1988.pdf (zuletzt besucht am 21.3.2024).

174



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Gründung von Gemeinden so etwas wie ein Blitzableiter für die hier
zugrunde liegenden theologischen Spannungen geworden.23

Eine der Wurzeln dieses Arguments, das sowohl in theologischen
Schriften als auch in der kirchlichen Praxis der letzten dreissig Jahre deutlich

wird, liegt in zwei gegensätzlichen Ansätzen der missionalen
Ekklesiologie, die ein breites Spektrum von Versuchen darstellt, die Kirche im
Sinne der Teilnahme an der missio Dei zu verstehen. Im ersten Ansatz
wird diese Teilhabe in erster Linie durch das Handeln der Kirche in der
und gegenüber der Welt definiert, um dort an der Bewegung der Mission
Gottes teilzuhaben. Im zweiten Ansatz kommt sie im Wesentlichen
dadurch zum Ausdruck, dass die Kirche ein bestimmtes Beziehungsgeflecht
und damit eine Form des In-der-Beziehung-Seins in und vor der Welt
aufrechterhält, die sowohl Zeichen als auch Instrument der Mission Gottes

ist. Der Gegensatz zwischen dem Handeln gegenüber der Welt und dem

In-Beziehung-Sein innerhalb der Kirche überschneidet sich mit dem

Gegensatz zwischen der Betonung der Offenheit gegenüber Neuem und der

Betonung der Treue zur Tradition.
Der zweite Ansatz steht sakramentalen Formen der Ekklesiologie

offensichtlich aufgeschlossener gegenüber. Beide Dimensionen der
sakramentalen Ekklesiologie sind, wie bereits in der Einleitung erwähnt, hier
relevant. Die erste hebt den Primat der sakramentalen Handlungen für das

Wesen der Kirche hervor, wie in der von de Lubac und anderen vertretenen

Formel, dass die Eucharistie die Kirche «macht», genau wie die
Kirche die Eucharistie «macht».24 Die zweite betont die Kontinuität der

geschichtlichen Ordnung des kirchlichen Lebens, einschliesslich der
sakramentalen Ordnung des Amtes, als wesentlichen Bestandteil des Charakters

der Kirche. Annäherungen an eine missionale Ekklesiologie, die unter
den zweiten Ansatz fallen, und die Aufrechterhaltung der besonderen Art
und Weise, in der die Kirche in der Welt und vor der Welt zu sein als
konstitutiv für ihre Teilnahme an der Mission betont, eignen sich besser für
diese Doppeldimensionen, zum Beispiel im Hinblick auf den Vorrang des

sakramentalen Handelns bei der Konstituierung der Kirche als Gemeinschaft,

die an der Gemeinschaft des ewigen dreieinigen Lebens Gottes

23 John Valentine, Jesus, the Church and the Mission of God: A Biblical Theology

of Church Planting, London (Apollos) 2023.
24 Henri de Lubac, Corpus Mysticum: L'Eucharistie et l'Église au Moyen Age,

Paris (Aubier) 1944 (dt. Einsiedeln 1969). Darin schreibt er zum Beispiel auf S. 299:
«L'Église et l'Eucharistie se font, chacque jour, l'une par l'autre».

175



Jeremy Worthen

teilhat und auf sie verweist, oder auf die Kontinuität der kirchlichen
Ordnung als integral für die Gestaltung und Erhaltung der Kirche als Gemeinschaft

über Zeit und Raum hinweg.
Der erste Ansatz der missionalen Ekklesiologie umfasst eine Reihe

unterschiedlicher und zuweilen konkurrierender theologischer Stimmen,
wobei der grundlegende Indikator für die Unterschiede in den
unterschiedlichen Auffassungen vom missionarischen Handeln der Kirche
liegt. Die Art von missionarischer Ekklesiologie, die in den 1960er- und
1970er-Jahren in der ökumenischen Bewegung grossen Einfluss gewann,
konzentrierte sich beispielsweise auf die Beteiligung an der Arbeit für
Gerechtigkeit und Frieden in der Gesellschaft als entscheidend für das

Handeln, durch das die Kirche an der missio Dei teilhat.25 Wie oben
bereits festgestellt, ist für die Kontroversen des 21. Jahrhunderts in der Kirche

von England eine Art missionale Ekklesiologie mit dem Schwerpunkt
auf Bekehrung und Nachfolge die treibende Kraft; so zog sich die Formulierung

«Mission und Wachstum» {mission and growth) wie ein Refrain
durch die ersten Dokumente, die 2015 in der Kirche von England unter
dem Banner von Reform und Erneuerung erstellt wurden; in ihnen wird
impliziert, dass wirksame Mission Kirchenwachstum bedeute und
Kirchenwachstum dort stattfinde, wo Mission geschehe.26

Diese beiden gegensätzlichen Ansätze der missionarischen Ekklesiologie

tragen dazu bei, die unterschiedlichen Auffassungen darüber zu
beleuchten, was es bedeutet, die Kirche als Instrument der Mission zu
bezeichnen. Für den zweiten Ansatz würde dies bedeuten, dass in den

25 Jonas Jonson, Wounded Visions: Unity, Justice, and Peace in the World
Church after 1968, Grand Rapids, MI (W. B. Eerdmans) 2013 (übers. Norman A.
Hjelm), insbesonders 30-35, wo Jonson die Vollversammlung des Weltkirchenrats in
Uppsala von 1968 kommentiert.

26 Zum Beispiel: General Synod of the Church of England, Report of
the Task Force on Resourcing the Future of the Church of England (GS 1978), London

2015, https://www.churchofengland.org/media/2139976/gs%201978%20-%20
resourcing%20the%20future%20task%20group%20report.pdf (zuletzt besucht am
21.3.2024), §§ 2, 4, 5, 24 und 46; General Synod of the Church of England,
Report of the Simplification Task Group (GS 1980), London 2015, https://www.chur-
chofengland.org/media/2212180/gs%201980%20-%20simplification%20task%20
group%20report.pdf (zuletzt besucht am 21.3.2024), § 4 des Hauptberichts zur
Aufgabenstellung; Lord Green Steering Group, Talent Management for Future Leaders

and Leadership Development for Bishops and Deans: A New Approach, London
2014, https://www.churchofengland.org/media/2130591/report.pdf (zuletzt besucht

am 21.3.2024), § 10.

176



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

einzigartigen und beständigen Mustern des In-Beziehung-Seins die Ver-

heissung Gottes, in Christus gegenwärtig zu sein, um die Schöpfung zu
erlösen und zu verwandeln, erkannt wird, wenn auch auf eine Weise, die
durch die menschliche Sündhaftigkeit begrenzt und gebrochen bleibt.
Sakramentale Formen der Ekklesiologie könnten Verben wie «ausdrücken»

(express) verwenden, um zu erklären, wie die Kirche ein Instrument der
Mission ist; so ist sie - in den Worten der Anglikanisch-Römischkatholischen

Internationalen Kommission (ARCIC) - «the sacramental
manifestation of the missio Dei».21 Kontinuität in den Mustern menschlicher,
historischer Beziehungen vor Gott, einschliesslich der Praxis sakramentaler

Feiern und der Strukturen, die die sakramentale Ordnung des Amts
unterstützen, ist daher ein wesentlicher Bestandteil der Fähigkeit der Kirche,

als Instrument der Mission zu dienen, und untrennbar damit verbunden,

wie sie durch ihre Beziehungen über Zeit und Raum hinweg sowohl
als Zeichen als auch als Instrument von Gottes Plan für die gesamte Welt
bestehen bleibt.

Für den ersten Ansatz hingegen ist die Kirche insofern ein Instrument
der Mission, als sie in der Welt und gegenüber der Welt gemäss der Bewegung

der missio Dei handelt, sodass sie nach der Wirksamkeit beurteilt
werden kann, mit der sie dieses Handeln ausübt. Als Instrument sucht man
nach einem angemessenen Ergebnis seiner Tätigkeit, das dem Instrument
die Fähigkeit verleihen kann, ein Zeichen für das zielgerichtete Handeln
Gottes zu sein. Wo ein solches Ergebnis nicht zu erkennen ist, stellt sich

die berechtigte Frage, ob die verbleibende Gemeinschaft oder Institution
die theologische Bezeichnung «Kirche» überhaupt verdient. Angesichts
des Verständnisses der Bewegung der missio Dei als unendlich dynamisch
in ihrer Reaktion auf die Entfaltung der menschlichen Geschichte ist
zudem zu erwarten, dass das missionarische Handeln der Kirche einen ständig

innovativen Charakter haben wird, insofern die Kirche als wirksames
Instrument für sie dient. Die Besorgnis über die negativen Auswirkungen
eines solchen instrumenteilen Ansatzes für die Kirche auf die sakramentale

Ekklesiologie lässt sich in den letzten fünfzig Jahren zurückverfolgen
zu einer Zeit, in der, wie oben erwähnt, die soziale Transformation und

27 Anglican-Roman Catholic International Commission (ARCIC), Walking

Together on the Way: Learning to Be the Church - Local, Regional, Universal. An
Agreed Statement of the Third Anglican-Roman Catholic International Commission
(ARCIC III), London, (SPCK) 2018, § 26.

177



Jeremy Worthen

nicht die Bekehrung zur Nachfolge im Mittelpunkt einer missionalen Ek-

klesiologie stand, die den hier beschriebenen ersten Ansatz verfolgte.28
Der Kontrast zwischen diesen beiden Ansätzen der missionalen Ekkle-

siologie trägt dazu bei, die oben beschriebenen Spannungen und das damit
verbundene Polarisierungspotenzial zu verdeutlichen. Das soll nicht heis-

sen, dass Spannungen und Polarisierung unvermeidlich sind. Der Versuch,
eine Ekklesiologie zu formulieren, die sowohl streng missionarisch als

auch zutiefst sakramental ist, muss sich jedoch konstruktiv mit diesem

Gegensatz auseinandersetzen. Die zentrale Herausforderung besteht
darin, das definierende missionarische Handeln der Kirche so zu bestimmen,

dass die beiden oben beschriebenen Dimensionen der sakramentalen

Ekklesiologie diesem Handeln immanent sind, ohne dass dies bedeutet,
dass sie von dem verwandelnden Handeln der Kirche in und gegenüber der
Welt losgelöst sind und Vorrang haben.

3. Der Spannung widerstehen: Skizzierung einer missionalen,
sakramentalen Ekklesiologie

3.1 Die Kirche beteiligt sich an der Mission durch die Kommunikation
des Evangeliums

Der Ausgangspunkt der hier vorgeschlagenen missionalen und sakramentalen

Ekklesiologie ist: Die Kirche hat durch die Kommunikation des

Evangeliums Christi an der missio Dei teil; sie wird auf keine andere
Weise als durch dieses Handeln konstituiert, geformt und erneuert. Das
bedeutet nicht, Gottes Mission in ihrem kosmischen und historischen Wirken

zu beschränken, sondern zu bekräftigen, dass dies die unverwechselbare

Art und Weise ist, in der die Kirche an diesem Handeln teilhat, und

zwar gegen Versuche, ihre Rolle in breiteren oder abstrakteren Kategorien
zu beschreiben.29 Ein solcher Ausgangspunkt hat sowohl eine gewisse
Demut als auch eine ernste Verantwortung zur Folge. Wie de Lubac betont,
kann die Kirche nicht ruhen, bevor nicht die Gestalt Christi die gesamte

28 Zum Beispiel Hans Urs von Balthasar, In Gottes Einsatz leben, Einsiedeln

(Johannes) 1972, 9-12. Vgl. die Ausführungen zur Instrumentalisierung in
unterschiedlichen Formen der missionalen Ekklesiologie in Paas, Pilgrims and Priests
(wie Anm. 19), 44-123.

29 Zum Beispiel Jooseop Keum (Hg.), Together towards Life: Mission and
Evangelism in Changing Landscapes, Genf (Ökumenischer Rat der Kirchen) 2013.

178



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Menschheit durchdringt: «Tant qu'elle [sc. l'Église] n'aura pas recouvert et

pénétré l'humanité tout entière pour lui faire prendre la forme du Christ,
l'Église ne peut être en repos.»30

Indem das Evangelium zum zentralen Thema einer missionarischen,
sakramentalen Ekklesiologie gemacht wird, wird ein solches zeitgenössisches

Unterfangen fest in der christlichen Tradition verankert. Das
Evangelium ist, anders als die Mission, in den Schriften des Neuen Testaments
ein zentraler Begriff, und damit ein gemeinsames Thema für die theologische

Behandlung in der gesamten Geschichte des Christentums in seiner

ganzen Vielfalt. Das Verhältnis zwischen der Verkündigung des Evangeliums

und dem Wesen der Kirche wird mit Luther zu einer entscheidenden

Frage für die protestantische Reformation.31 In den letzten hundert fahren
wurde diese Beziehung auch innerhalb des römischen Katholizismus
ausführlich behandelt, da alle Kirchen begonnen haben, das Ausmass der
missionarischen Herausforderung für den christlichen Glauben in einer
nachchristlichen Welt zu erkennen. Die Früchte der Arbeit von de Lubac
und anderen Theologen des «Ressourcement» ab der Mitte des 20.
Jahrhunderts fanden in der nachkonziliaren Zeit Anerkennung von höchster
Seite. So schrieb Papst Paul VI. im Jahr 1975: «Evangelisieren ist in der
Tat die Gnade und eigentliche Berufung der Kirche, ihre tiefste Identität.
Sie ist da, um zu evangelisieren [.. J.»32 In ähnlicher Weise griff dies auch

Papst Franziskus in Evangelii Gaudium im Jahr 2013 auf.33 Eine der
Errungenschaften der umfangreichen Arbeit der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen zur
Ekklesiologie in den letzten vier Jahrzehnten war, Luthers charakteristisches
ekklesiologisches Motiv der Kirche als creatura evangelii in einer Weise

30 Henri de Lubac, Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme, Paris (Cerf)
41947, 191.

31 Paul Avis. The Church in the Theology of the Reformers, London (Marshall,
Morgan & Scott) 1981.

32 Paul VI., Evangelii Nuntiandi. Apostolisches Schreiben Seiner Heiligkeit
Papst Paul VI., 1975, https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/
documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html (zuletzt besucht am
21.3.2024), § 14.

33 Papst Franziskus, Evangelii Gaudium: Apostolisches Schreiben über die

Verkündigung des Evangeliums in der Welt von heute, 2013, https://www.vatican.va/
content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
ap_20131124_evangelii-gaudium.html (zuletzt besucht am 21.3.2024).

179



Jeremy Worthen

aufzugreifen, dass sie über die Gräben der Reformation des 16. Jahrhunderts

hinweg Anklang findet.34

Es gibt wichtige Gemeinsamkeiten zwischen solchen umfassenderen

Entwicklungen innerhalb des globalen Christentums und dem Weg in der

anglikanischen Theologie, den Ramsey mit The Gospel and the Catholic
Church eingeschlagen hat. Das 1936 veröffentlichte Werk stellt den
Versuch einer ökumenischen Ekklesiologie dar, die fest in Ramseys angloka-
tholischen Überzeugungen verankert ist und eine zutiefst sakramentale

Spiritualität mit einem unerschütterlichen Bekenntnis zur Kommunikation

des Evangeliums als Quelle des Wesens und des Zwecks der Kirche
verbindet. Seine zentrale Aussage lautet: «The structure of Catholicism is

an utterance of the Gospel.»35 Sie gibt den Kurs vor für die in diesem Beitrag

vorgeschlagene Integration von missionarischer und sakramentaler

Ekklesiologie.

3.2 In der Kommunikation des Evangeliums ist die Kirche sowohl
Empfängerin als auch Vermittlerin

Eine der Gefahren für den oben beschriebenen ersten Ansatz der missio-
nalen Ekklesiologie besteht darin, dass die Konstitution der Kirche durch
ihr Handeln gegenüber der Welt die Wahrnehmung der Kirche als

grundlegendes Objekt göttlichen Handelns und nicht nur oder in erster Linie als
dessen Partnerin oder aktive Antwort darauf schwächt. Mit der Wahl der

Formulierung «Kommunikation des Evangeliums» soll zum Ausdruck
gebracht werden, was der Begriff «Evangelisation» nicht schafft und
gewiss auch nicht der Begriff «Evangelismus»: dass in dem evangelischen
Handeln, das die Kirche begründet und konstituiert, die Kirche immer
sowohl Objekt als auch Subjekt ist, nie das eine ohne das andere. Die

34 WCC Commission on Faith and Order, The Church (wie Anm. 4), § 14.

Eine frühere Beschäftigung mit diesem Thema im Rahmen des ökumenischen Dialogs

findet sich in International Catholic-Reformed Dialogue, Towards a

Common Understanding of the Church, 1990, http://www.christianunity.va/content/
unitacristiani/en/dialoghi/sezione-occidentale/alleanza-mondiale-delle-chiese-rifor-
mate/dialogo-internazionale-cattolico-riformato/documenti-di-dialogo/enl.html
(zuletzt besucht am 21.3.2024), §§ 112-113.

35 Ramsey, Gospel and the Catholic Church (wie Anm. 4), 54.

180



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Kirche wird evangelisiert, indem sie das Evangelium empfängt, und die
Kirche evangelisiert, indem sie das Evangelium weitergibt.36

Diese Dualität bietet eine Grundlage, um der scheinbaren Divergenz
zwischen den beiden oben skizzierten Ansätzen der missionarischen
Ekklesiologie zu widerstehen, von denen der eine vom Handeln der Kirche
gegenüber der Welt ausgeht und der andere von ihrer Form des In-Bezie-
hung-Seins in und vor der Welt. Es gibt eine Kirche, die das Evangelium
in ihrem Handeln kommuniziert, wo es ein Evangelium gibt, dessen

Kommunikation die Kirche begründet und formt. Nur in einem solchen
Wechselspiel zwischen dem Empfangen und dem Teilen des Evangeliums erhält
die Kirche ein lebendiges Muster, eine Textur, als Gabe in und mit ihrem
Ja zum Evangelium Christi, wodurch sie als Akteurin im Drama Gottes
und der Schöpfung durch die Geschichte hindurch Charakter und Kontinuität

erlangt.
Es ist auch wichtig, dass der Charakter und die Kontinuität der Kirche

- ihre Seinsweise - immer von der Gabe des Schatzes des Evangeliums

abhängen und nicht von dessen ständiger Rezeption und Verkündigung,

d. h. von der Aktion der Evangelisierung abstrahiert werden können,
als ob sie unabhängig davon bestimmten menschlichen Strukturen,
Traditionen und Aktivitäten innewohnten.37 Die Beachtung einer solchen Form
der Beziehung zwischen dem Evangelium und der Kirche verhindert eine

36 Paul VI., Evangelii Nuntiandi (wie Anm. 32), §§ 13,15, 24; Henri de Lubac,
Méditation sur l'Église, Paris (Aubier Éditions Montaigne) 1953, 65-96.

37 John Webster, Word and Church: Essays in Church Dogmatics, London
(Bloomsbury T&T Clark) 32016, 228, über die Kirche als creatura verbi: «To talk of
the church in these terms is to insist that at its heart the church is passive, a community

whose life has as its core activity the listening to the apostolic Word of
reconciliation.» Vgl. Lutheran-Roman Catholic Commission on Unity, The Gospel and
the Church (Malta Report), 1972, http://www.christianunity.va/content/unitacristiani/
en/dialoghi/sezione-occidentale/luterani/dialogo/documenti-di-dialogo/en4.html
(zuletzt besucht am 21.3.2024), § 33: «The church is permanently bound in its ordering
to the gospel which is irrevocably prior to it.» Auf Deutsch veröffentlicht: Harding
Meyer et al. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene (1931-1982), Paderborn

(Bonifatius) - Frankfurt a.M. (Lembeck) 1983, 248-271, § 33, hier 256: «Die
Kirche ist in ihrer Ordnung an das ihr unabdingbar vorgegebene Evangelium bleibend
gebunden.» Vgl. Luthers These 62 seiner 95 Thesen: «Der wahre Schatz der Kirche
ist das heilige Evangelium der Herrlichkeit und Gnade Gottes», zitiert nach https://
www.luther2017.de/martin-luther/texte-quellen/die-95-thesen/index.html (zuletzt
besucht am 21.3.2024); Ramsey weist auf sie zustimmend hin: Ramsey, Gospel and
the Catholic Church (wie Anm. 4), 180.

181



Jeremy Worthen

Abwendung von dem angemessenen Beharren einer sakramentalen Ek-
klesiologie auf die Einheit, Katholizität und Apostolizität der Kirche
durch die Zeit hin zu einer Darstellung der Kirche als vorwiegend räumlich,

als einen Bereich oder ein Gefäss oder als ein zu erweiterndes Gebiet.
Ihre Wirklichkeit besteht vielmehr in der dynamischen Bewegung von
Menschen, die gemeinsam auf das Evangelium antworten.

3.3 Das Evangelium ist eine Einladung zur Gemeinschaft mit Christus

Im Mittelpunkt des Evangeliums steht die Person Christi, und deshalb

geht es bei seiner Mitteilung immer um die Veränderung der Beziehung
zu ihm als dem göttlichen Evangelisator (evangelizor) und damit zu
seinem Leib, der Kirche.38 Das Evangelium kann also als Einladung zur
Gemeinschaft mit und in Christus beschrieben werden. Weil er als Sohn
eins ist mit dem Vater und dem Geist, ist es eine Einladung zur Gemeinschaft

in ihm mit dem dreieinigen Gott. Weil er als Haupt eins ist mit
seinem Leib, der Kirche, ist sie auch eine Einladung zur Gemeinschaft in
ihm mit allen Gliedern dieses Leibes durch Zeit und Raum hindurch, ja
mit dem ganzen Menschengeschlecht, denn in seinem Heilshandeln am
Kreuz hat er die ganze Menschheit in eine neue Beziehung der Gemeinschaft

mit sich selbst gestellt. Daher kann die durch dieses Evangelium
gegründete Kirche mit Recht als «wie ein Sakrament oder als Zeichen und

Werkzeug sowohl einer sehr engen Verbindung mit Gott als auch der Einheit

des ganzen Menschengeschlechts» bezeichnet werden.39

Die Erforschung von koinonia oder Gemeinschaft als Leitmotiv für die

Verbindung von Missiologie und Ekklesiologie hat ihre Vorläufer in der
kreativen Gärung der ökumenischen Theologie nach dem Ersten
Weltkrieg.40 Sie hat seit den 1970er-Jahren mit ihrer Verankerung in der Gottes-

38 Philip McCosker, From the Joy of the Gospel to the Joy of Christ. Situating
and Expanding the Christology of Pope Francis, in: Duncan Dormor/Alana Harris
(Hg.), Pope Francis, Evangelii Gaudium, and the Renewal of the Church, New York
(Paulist Press) 2017, 59-82, insbesonders 60-63.

39 Lumen Gentium, § 1. Für einen knappen Überblick über das Konzept der Kirche

als Sakrament im späteren ökumenischen Dialog s. WCC Commission on Faith
and Order, The Church (wie Anm. 4), §§ 25-27.

40 Christopher Wells/Jeremy Worthen (Hg.), God Wills Fellowship: Lambeth

Conference 1920 and the Ecumenical Vocation of Anglicanism, Dallas (Living
Church) 2022.

182



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

lehre sowohl grössere Bedeutung als auch mehr Tiefe erlangt.41 Theologen
haben das Wesen des dreieinigen Gottes als Gemeinschaft beschrieben
und vorgeschlagen, dass die Kirche als Gemeinschaft sowohl ein Abbild
der ewigen Trinität als auch ein Zeichen, ein Instrument und ein
Vorgeschmack auf die göttlich-menschliche Gemeinschaft ist, die Gottes Wille
für die Schöpfung ist, eine Gemeinschaft, die die Versöhnung zwischen
den Menschen umfasst. In dieser Perspektive stellt alles, was die Kirche
als Kirche ist und tut, genau genommen eine Teilhabe an der missio Dei
als Einbeziehung der Schöpfung in die göttlich-menschliche Gemeinschaft

dar, einschliesslich ihres Gottesdienstes und ihrer Sakramente.42

Im Einklang mit dem oben dargelegten zweiten Ansatz der missionarischen

Ekklesiologie bezeugt die Kirche Gottes Absicht der Gemeinschaft
durch ihr Leben als Gemeinschaft.43

Die hier skizzierte missionale, sakramentale Ekklesiologie stützt sich

zwar auf diese reiche Tradition in der neueren Theologie, widersetzt sich
aber dennoch der Berufung auf die Gemeinschaft als übergreifendes Konzept,

das vom Evangelium Christi abstrahiert. Die gute Nachricht ist
vielmehr, dass jeder Mensch in Gemeinschaft mit dem gekreuzigten und
auferstandenen Christus zur ewigen Teilhabe am Leben des dreieinigen
Gottes und damit zur Einheit in seiner Einzigartigkeit mit der ganzen
versöhnten Menschheit berufen ist, einer Einheit, die im Leib Christi, der

Kirche, wiederhergestellt wird. Die Kommunikation des Evangeliums
beinhaltet daher die Eingliederung in die kirchliche Gemeinschaft: Die
Gemeinschaft mit Christus ist die Gemeinschaft mit dem totus Christus, dem

ganzen Christus, in Haupt und Gliedern. Umgekehrt verpflichtet die
kirchliche Gemeinschaft, weil sie Gemeinschaft mit dem ist, der am Kreuz

41 John D. Zizioulas, Being as Communion, Crestwood, NY (St Vladimir's
Seminary Press) 1997; Nicholas Sagovsky, Ecumenism, Christian Origins, and the
Practice of Communion. Cambridge (Cambridge University Press) 2000.

42 WCC Commission on Faith and Order, The Church (wie Anm. 4), § 13; vgl.
J. M. R. Tillard, Ecumenism: The Church's Costly Hope, in: One in Christ 35 (1999)
3, 218-27, hier 220: «In other words, the Church will only be the missionary it is

supposed to be in so far as it is the koinonia, the communion, that God desires.»
43 Zum Beispiel Inter-Anglican Standing Committee on Unity, Faith &

Order, Communion in Ministry and Mission (Unity, Faith & Order Paper 2) London
(Anglican Consultative Council) 2018, «Mission-Shaped Communion»; Paul Avis,
The Vocation of Anglicanism, London (T&T Clark) 2016, 39-60. Vgl. Stephen B.

Bevans/Roger Schroeder, Constants in Context. A Theology of Mission for Today,
Maryknoll, NY (Orbis) 2004, 286-304.

183



Jeremy Worthen

für die Sünden der ganzen Welt erhöht wurde, die Glieder des Leibes dazu,

die ganze Welt an sich zu ziehen.44

3.4 Die Sakramente, Kommunikation und Kommunion

Die mittelalterliche Terminologie von Zeichen und Werkzeug zur
Beschreibung der Sakramente verweist auf die beiden untrennbaren Dimensionen

ihrer Wirklichkeit. Als Zeichen vermitteln Taufe und Eucharistie
das Evangelium: Sie zeigen der Welt seine Bedeutung, wobei die Kirche
nicht mehr und nicht weniger ist als die Welt, die zum Evangelium Ja sagt.
Sie sind Formen der Verkündigung und des Empfangs des Evangeliums,
indem sie im Zusammenspiel einfacher menschlicher Rituale mit der

Erinnerung an Gottes Wort in den heiligen Schriften der Kirche (AT und

NT) die Bekehrung dramatisieren, die aus der Einladung zur Gemeinschaft

mit und in Christus folgt.45 Sie tun dies als entscheidender Moment,
in der sakramentalen Initiation, mit der Taufe und den damit verbundenen

Riten, der zur Teilhabe an der Eucharistie mit der ganzen Kirche führt;
und als ständiger Rhythmus des erlösten Lebens, in der wiederholten Feier

der Eucharistie durch alle, die getauft sind. Sie dienen jedoch nur insofern

als Zeichen, als sie auch als Werkzeuge dienen, im Sinne von Mitteln,
durch die Gott das, was sie bedeuten, Wirklichkeit werden lässt: wirksame
Zeichen, wie es Generationen von Anglikanern von ihrem Katechismus
aus dem 16. Jahrhundert gelernt haben. In ihnen wird die Gemeinschaft
mit und in Christus erkannt, gefühlt, geschmeckt. Weil sie Kommunikation

und Gemeinschaft, Verheissung und Gabe, Zeichen und Wirklichkeit
auf einzigartige und gottgegebene Weise miteinander verbinden, stehen
sie im Mittelpunkt der Teilnahme der Kirche an der missio Dei durch ihre
Kommunikation des Evangeliums.

Wenn das Evangelium eine Einladung zur Gemeinschaft mit Christus
ist, dann muss seine Vermittlung «word and deed and common life» um-

44 S. dazu die abschliessenden Bemerkungen von Ephraim Radner, Christian
Mission and the Lambeth Conference, in: Paul Avis/Benjamin M. Guyer (Hg.), The
Lambeth Conference: Theology, History, Polity and Purpose, London (Bloomsbury
T&T Clark) 2017, 132-172.

45 Karl Barth verbindet Predigt und Sakramente in seiner Darstellung der
«besondere[n], aufgetragene[n] und als Auftrag an und für die Menschen zu übernehmende

Verkündigung der Kirche» als dritte Form des Wortes Gottes. Karl Barth,
Die Kirchliche Dogmatik, Bd. 1.1. Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena zur
Kirchlichen Dogmatik, München (Chr. Kaiser Verlag) 1932, 56.

184



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

fassen, die untrennbar miteinander verwoben sind.46 Diese Formel
entsprang dem Wunsch, unterschiedliche und manchmal konkurrierende
Prioritäten in der Mission in kreativer Spannung zu halten, die sich im
Laufe der intensiven Beschäftigung mit der Beziehung zwischen Kirche
und Mission, die sich im 20. Sie könnte aber auch als Hinweis auf die

angemessene Integration von missionarischer und sakramentaler Ekklesiologie

gesehen werden. Sakramente halten in ihrer Kommunikation des

Evangeliums als Einladung zur Gemeinschaft mit und in Christus «Wort
und Tat und gemeinsames Leben» untrennbar zusammen, mit einer
gottgewollten Dichte, die sie für das Leben der Kirche bestimmend macht. Da
ihre Einladung zur Gemeinschaft jedoch immer auch eine Aufforderung
zur Kommunikation ist, können sie für die Kirche nur in dem Masse von
zentraler Bedeutung sein, wie sie die Kirche in dem ständigen Exodus, der
ihre wahre Seinsweise ist, erden, und sie dazu befähigen, sich in vielfältigen

Initiativen zur Kommunikation des Evangeliums an die ganze Welt
durch Verkündigung und soziales Handeln sowie durch gemeinsames
Leben ausdrückt.

4. Schlussfolgerung

Die Darstellung im zweiten Teil dieses Artikels bleibt eine erste Skizze,
wie eine erneuerte Bearbeitung der Beziehung zwischen Evangelium und

Kirche, die den miteinander verbundenen Themen von Kommunikation
und Gemeinschaft eine entscheidende Rolle zuweist, eine Artikulation
einer missionalen, sakramentalen Ekklesiologie ermöglichen kann, die
die im ersten Teil beschriebenen Spannungen kreativ angeht. Ihre
Behauptung, dass die Kirche durch die Kommunikation des Evangeliums an
der Mission teilnimmt, widersteht einer Antwort, die entweder eine andere

Kategorie neben die Mission stellt, die eine vergleichbare Vorrangstellung

für die Ekklesiologie hat, oder die Teilhabe der Kirche an der Mission

Gottes in ihrem primären Fokus als irreduzibel plural darstellt. Indem
sie die Kommunikation des Evangeliums als das beschreibt, was die Kirche

gleichzeitig formt und was die Kirche tut, bietet sie eine Möglichkeit,
die Untrennbarkeit der Teilnahme der Kirche an der missio Dei von ihrem
stets innovativen Handeln und ihrer treuen Aufrechterhaltung von
Beziehungsmustern zu verstehen, die sich in der Verpflichtung auf bestimmte

46 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society, London (SPCK) 1989,
129.

185



Jeremy Worthen

Praktiken und auf die Beziehungsstrukturen, die sie unterstützen, ausdrücken.

Sie gibt der Befürwortung eines innovativen Handelns Raum, die
Autorität der Tradition auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens anhand
des Kriteriums der Wirksamkeit bei der Vermittlung des Evangeliums
kritisch zu befragen. Gleichzeitig bietet es auch Raum für die Besorgnis
um die Fülle der kirchlichen Gemeinschaft, die Annahmen zu kritisieren,
die wissentlich oder unwissentlich die Förderung kirchlicher Innovation
in unserer spätmodernen Kultur prägen können, wobei dasselbe Kriterium
gilt, denn das Evangelium ist eine Einladung zur Gemeinschaft in und mit
Christus. Kirchliches Handeln, das darauf abzielt, an der Sendung Gottes
teilzuhaben, muss als Handeln der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche Christi erkennbar sein, und diese Kirche muss sich vor
allem durch die Schönheit des Evangeliums auszeichnen, die ihr Leben ist.
Es ist zu hoffen, dass das hier Dargestellte eine Grundlage für die weitere

ekklesiologische Erforschung des Zusammenspiels von Evangelium,
Kommunikation und Gemeinschaft bieten kann, die die Ernsthaftigkeit
der missionarischen Herausforderung, vor der wir stehen, anerkennt.

Jeremy Worthen (*1965 Northwood, Middlesex UK), PhD, studierte 1983-
1986 Klassische Philologie (BA), 1986-1988 Theologie (MPhil 1986) an der
Universität Cambridge und promovierte 1992 an der Universität Toronto
1992 über mittelalterliche Spiritualität. Danach studierte er 1992-1993 in
Vorbereitung auf die Ordination Theologie an der Universität Oxford. Von
2005 bis 2013 war er Direktor des South East Institute for Theological
Education in Canterbury. Von 2014 bis 2020 war er als Sekretärfür ökumenische
Beziehungen und Theologie der Kirche von England in London tätig. Seit
2020 leitet er das Pastoralteam der Ashford-Town-Gemeinde in der Diözese
Canterbury. Zugleich ist er Research Fellow des St Augustine's College of
Theology und Honorary Research Fellow der Queen's Foundation Birmingham.

Adresse: Churchyard, Ashford, Kent, TN23 1QG, England
E-Mail: jeremy.f.worthen@durham.ac.uk

186



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Summary

"Missional" accounts of ecclesiology, developed in the light of the theology of
missio Dei since the 1950s, include some that carry a "sacramental" emphasis,
treating the dominical sacraments as primary for the church's being and recognized

continuity in the ordering of ministry as integral to this sacramental identity.

Nonetheless, continuing tensions are evident in the literature on missional
ecclesiology and in controversies around church policy and practice. One factor
here is an underlying contrast between an approach that locates the church's
participation in the missio Dei in its action towards the world and another that puts
the weight instead on its sustaining a distinctive form of being-in-relationship.
Treating the relation between gospel, communication and communion as the critical

theological framework for articulating the church's participation in the missio
Dei, the article proposes that this can support an ecclesiology that, constructively
addressing this contrast, is both thoroughly missional and deeply sacramental.

Schlüsselwörter - Keywords

Mission - Kirche - Sakramente - Gemeinschaft - Evangelisation

Ubersetzung aus dem Englischen durch Dr. Edda Wolff (Bern)

187


	Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

