Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?
Autor: Worthen, Jeremy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Jeremy Worthen

1. Einfiihrung

Die Frage, die dieser Artikel beantworten soll, mag zunichst iiberraschend
erscheinen. Auch wenn die genauen Definitionen variieren mdégen, so
zeigt die Bezeichnung einer Ekklesiologie als «missional» doch an, dass
sie ihr Verstidndnis der Kirche an der missio Dei, dem Handeln Gottes, der
den Sohn und den Geist gesandt hat, als bestimmend fiir die Identitit und
das Handeln der Kirche ausrichtet.! In der englischsprachigen Literatur
hat das Adjektiv «missional» den Begriff «missionarisch» seit dem An-
fang dieses Jahrhunderts weitgehend ersetzt. Es weist zum einen darauf
hin, dass etwas grundlegend durch die missio Dei bestimmt ist; zum an-
deren wird dadurch die Implikation vermieden, einfach eine Kontinuitit
mit Bestrebungen von «Missionaren» friiherer Jahrhunderte zu implizie-
ren. Es handelt sich um eine ekklesiologische Perspektive, die seit Mitte
des 20. Jahrhunderts in verschiedenen kirchlichen Traditionen weitver-
breitet ist.? Innerhalb dieses breiten Spektrums missionarischer Ekklesio-

I Der Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, der bei der Anglikanisch-Altkatho-
lischen Theologenkonferenz 2023 in Neustadt/Weinstrasse gehalten wurde. Die eng-
lische Fassung wird veroffentlicht: JEREMY WORTHEN, Can a Missional Ecclesiology
Be Sacramental?, in: Ecclesiology 20 (2024) 2, 129-149. — Die Wurzel der fiir die
spitere Missiologie pragenden Theologie der missio Dei wird oft in der Internationa-
len Missionskonferenz in Willingen 1952 gesehen (Originaldokumente unter https://
archive.org/details/wccemissionconf044/mode/2up; zuletzt besucht am 21.3.2024).
Fiir einen umfassenden Uberblick iiber diese Entwicklung s. DaviD J. BoscH, Trans-
forming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission, Maryknoll, NY (Orbis)
1991; fiir eine Bewertung neuerer Artikulationen: DARRELL L. GUDER, Called to
Witness: Doing Missional Theology, Grand Rapids, MI — Cambridge UK (W. B.
Eerdmans) 2015.

2 Das Werk von Lesslie Newbigin war eine wichtige Quelle fiir diese Entwick-
lung, beginnend mit LEssLIE NEWBIGIN, The Household of God: Lectures on the
Nature of the Church, London (SCM) 1953. Die Bedeutung des Zweiten Vatikani-
schen Konzils in dieser Hinsicht ist ebenfalls kaum zu i{iberschitzen, insbesondere
durch die enge Beziehung zwischen der Ekklesiologie in der Dogmatischen Konstitu-
tion Lumen Gentium und der Missiologie im Dekret iiber die Missionstitigkeit der
Kirche Ad Gentes (Dokumente zuginglich unter https:/www.vatican.va/archive/
hist_councils/ii_vatican_council/index.htm, zuletzt besucht am 21.3.2024). Die 6ku-
menische Reichweite dieser Perspektive in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun-

IKZ 113 (2023) Seiten 165-187 165



Jeremy Worthen

logien sind einige auch bewusst sakramental, indem sie sowohl dem Voll-
zug bestimmter Sakramente fiir die Identitét, das Selbstverstindnis und
den Dienst der Kirche als auch der Sakramentalitiit des so verstandenen
Wesens der Kirche, einschliesslich ihres sakramentalen Amtsverstidndnis-
ses, erhebliches theologisches Gewicht beimessen.? Natiirlich konnte man
auf Versionen einer sakramentalen Ekklesiologie hinweisen, die nicht in
dem hier angegebenen Sinne missional sind, und dementsprechend auf
Versionen einer missionalen Ekklesiologie, die nicht sakramental sind —
doch das muss nicht bedeuten, dass sich die beiden gegenseitig ausschlies-
sen. In einigen Fillen lag dem Versuch, eine Ekklesiologie zu formulieren,
die sowohl missional als auch sakramental ist, eine explizite 6kumenische
Motivation zugrunde. Michael Ramseys Beitrag The Gospel and the
Catholic Church dient hier als eine Art Vorlaufer, wihrend der Konver-
genztext der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Welt-
kirchenrats von 2013, The Church: Towards A Common Vision, neuere
Friichte solcher Bemiihungen zeigt.*

Nichtsdestotrotz gibt es auch Hinweise auf eine anhaltende Spannung
zwischen zumindest einigen Ansitzen einer missionalen Ekklesiologie

derts lisst sich zum Beispiel im ersten Abschnitt der Meissener Gespriiche zwischen
der Kirche von England und der Evangelischen Kirche Deutschlands feststellen: The
Meissen Common Statement. On the Way to Visible Unity, Council for Christian
Unity Occasional Paper 2, London (Council for Christian Unity) 1992, «The Church
as Sign, Instrument and Foretaste of the Kingdom of God», §§ 1-3; auch online ver-
fiighar unter https://www.churchofengland.org/sites/default/files/2017-11/the-meis-
sen-agreement.pdf (zuletzt besucht am 21.3.2024). Die Referenzen, die diesen Text-
abschnitt unterstiitzen, umfassen frithere Dokumente aus drei verschiedenen 6kume-
nischen Dialogen, an denen Anglikaner, Lutheraner, Reformierte und romische Ka-
tholiken beteiligt waren.

3 Zum Beispiel EUGENE R. SCHLESINGER, Missa Est!: A Missional Liturgical
Ecclesiology, Minneapolis (Fortress Press) 2017, https://www.perlego.com/book/
1734156/missa-est-a-missional-liturgical-ecclesiology (zuletzt besucht am 21.3.2024),
und EUGENE R. SCHLESINGER, Sacrificing the Church: Mass, Mission, and Ecume-
nism, Lanham, Maryland (Lexington Books) 2019); PAuL Avis, A Ministry Shaped
by Mission, London (T & T Clark) 2005, https://ereader.perlego.com/1/book/804149/1
(zuletzt besucht am 21.3.2024).

4 MicHAEL RAMSEY, The Gospel and the Catholic Church, London (SPCK)
1990; WCC ComMmMISSION ON FAITH AND ORDER, The Church: Towards a Common
Vision (Faith and Order Paper 214), Geneva (World Council of Churches” Commis-
sion on Faith and Order) 2013 (dt.: Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen
Vision, 2013), zu finden unter: https://www.oikoumene.org/resources/documents/the-
church-towards-a-common-vision.

166



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

und einer sakramentalen Ausrichtung, wie sie oben skizziert wurde. Dies
konnte in der umstrittenen Behauptung zum Ausdruck kommen, dass eine
durch und durch missionale Ekklesiologie, d. h. eine Ekklesiologie, die der
Teilnahme an der missio Dei in ihrem Verstindnis von Identitéit und Ti-
tigkeit der Kirche strikte Prioritit einrdumt, es nicht zulasse, dass diese
Identitéit durch iiberkommene Strukturen in Bezug auf die sakramentale
Ordnung des Amtes definiert wird oder dass die Tétigkeit durch iiberkom-
mene Praktiken der sakramentalen Feier und damit verbundene Muster
christlicher Bildung eingeschrinkt wird. Der erste Teil des vorliegenden
Beitrags befasst sich mit zwei Stellen, an denen diese Spannung erkennbar
ist: einerseits in einigen theologischen Werken zur missionarischen Ek-
klesiologie der letzten dreissig Jahre, andererseits in den praktischen Ver-
suchen, missionarische Initiativen im gleichen Zeitraum zu férdern, wobei
die Kirche von England als Fallstudie dient. In beiden Bereichen erscheint
die «kirchliche Erneuerung» als ein Thema, das die Spannung verdeut-
licht und verstirkt, wobei im Hintergrund die Frage steht, in welchem
Sinne die Kirche als Instrument der Mission bezeichnet werden kann.
Dieser Spannung liegen m.E. zwei gegensitzliche Ansidtze missionaler
Ekklesiologie zugrunde: Der eine Ansatz geht vom missionarischen Han-
deln der Kirche gegeniiber der Welt aus, der andere von der Art und Weise,
wie die Kirche im Dienst vor der Welt steht. Fiir den ersten Ansatz wird
die Teilnahme der Kirche an der missio Dei in erster Linie dadurch defi-
niert, dass sie in der Welt und gegeniiber der Welt in einer Weise handelt,
die an der Bewegung der Mission Gottes teilhat. Im zweiten Fall kommt
diese Teilhabe im Wesentlichen dadurch zum Ausdruck, dass die Kirche
ein bestimmtes Beziehungsgefiige und damit eine Form des In-der-Bezie-
hung-Seins in und vor der Welt aufrechterhilt, die sowohl Zeichen als
auch Werkzeug der Mission Gottes ist.

Im zweiten Teil dieses Beitrags wird dann ein alternatives Modell einer
missionarischen Ekklesiologie skizziert, das diesen Kontrast anerkennt
und sich gleichzeitig mit der potenziellen Spannung auseinandersetzt, die
dadurch entsteht. Ausgehend von den oben erwiihnten Einsichten Ram-
seys wird die Beziehung zwischen Evangelium, Kommunikation und Ge-
meinschaft (communion) als entscheidender theologischer Rahmen fiir
die Artikulation der Beteiligung der Kirche an der missio Dei betrachtet.
Es wird die These vertreten, dass ein solcher Rahmen eine Ekklesiologie
unterstiitzen kann, die das In-Beziehung-Sein und das Handeln der Kirche
gegeniiber der Welt konsequent zusammenhilt und sowohl durch und
durch missionarisch als auch zutiefst sakramental ist.

167



Jeremy Worthen

2. Anhaltende Spannungen: Mehr missionarisch,
also weniger sakramental?

2.1 Spannungen im theologischen Schreiben

Die Veroffentlichung des Sammelbandes Missional Church im Jahr 1998,
der von einem Team unter der redaktionellen Leitung von Darrell Guder
verfasst wurde, erwies sich als sehr einflussreich, sowohl bei der nordame-
rikanischen Leserschaft als auch dariiber hinaus.’ Es ist ein umfassendes
Plddoyer fiir eine weitreichende Umgestaltung des kirchlichen Lebens als
Antwort auf Wesen und Zweck der Kirche als Teilhabe an der Mission
Gottes. Ein wichtiger Parameter fiir seine Vorschlige war die These, dass
selbst in den USA, wo der Umfang religioser und Glaubenspraxis weitaus
hoher war als in Westeuropa, sich der Kontext fiir die Kirche entscheidend
dahingehend verschoben hatte, dass man von einem Postchristentum spre-
chen konne, mit der Konsequenz, dass Gewohnheiten und Traditionen, die
sich in der Ara des Christentums herausgebildet hatten, systematisch auf
ihre fortdauernde Tauglichkeit hin befragt werden mussten. Lesslie New-
bigins Uberlegungen zu diesem Thema vor dem Hintergrund seiner Riick-
kehr ins Vereinigte Konigreich und der Ubernahme einer Pfarrstelle in
Birmingham im Jahr 1980 waren eine wichtige Quelle fiir die von den
Autoren eingenommene Perspektive.t

Dieses Verstindnis des nachchristlichen Kontextes der heutigen Kir-
che war ein Faktor fiir das nachhaltige Eintreten fiir das, was in Missional
Church als «kirchliche Erneuerung» bezeichnet wird.” Fiir diejenigen, die
eine sakramentale Ekklesiologie vertreten, wirft eine solche Sprache die
Frage auf, wie die vorgeschlagene Erneuerung (engl. «innovation») um der
Mission willen das Verstidndnis und die Praxis sowohl der sakramentalen
Feier als auch der sakramentalen Amtsordnung beeinflussen konnte. Die

5 DARRreLL L. GUDER (Hg.), Missional Church: A Vision for the Sending of the
Church in North America, Grand Rapids, Michigan (Eerdmans) 1998. Fiir einen
Uberblick iiber die Rezeption dieses Buches und eine Einschitzung seiner Bedeutung
s. CRAIG VAN GELDER/DWIGHT J. ZsCHEILE, The Missional Church in Perspective:
Mapping Trends and Shaping the Conversation, Grand Rapids, Michigan (Baker Aca-
demic) 2011.

6 GUDER, Missional Church (wie Anm. 5), 3-7; vgl. auch GUDER, Called to
Witness (wie Anm. 1), XII.

7 GUDER, Missional Church (wie Anm. 5), zum Beispiel 236-246. Vgl. ANDREW
RooT, The Church after Innovation: Questioning Our Obsession with Work, Creativ-
ity, and Entrepreneurship, Grand Rapids, Michigan (Baker Academic) 2022.

168



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Autoren von Missional Church, die alle aus protestantischen Kirchen

stammen, wehren sich gegen das, was als Einschriankung der Antwort der

Kirche auf die Mission Gottes durch das Beharren auf Traditionen, die

durch die Entstehung, wenn nicht gar Fortdauer des Christentums ent-

scheidend geprigt wurden, empfunden werden konnte.® Die Betonung

liegt auf der Freiheit der Ortskirche, ihre eigenen Strukturen fiir Dienst

und Mission zu entwickeln, wie es zum Beispiel in den folgenden drei

Grundsitzen zum Ausdruck kommt:

1. Die Heilige Schrift hat eine massgebliche Funktion bei der Gestaltung
der kirchlichen Strukturen.

2. Die Katholizitit der Kirche erfordert eine notwendige kulturelle Viel-
falt fiir ihre Strukturen.

3. Die Teilgemeinde vor Ort ist die grundlegende missionarische Struk-
tur der Kirche.®

Die Notwendigkeit kirchlicher Innovation, auch in Bezug auf die kirch-
lichen Strukturen, ergibt sich aus der Verpflichtung, dass die Ortskirche
auf ihren einzigartigen missionarischen Kontext reagieren muss.

In jiingerer Zeit hat sich John Flett als eine wichtige Stimme fiir eine
missionale Ekklesiologie profiliert. In The Witness of God argumentierte
Flett, dass Theologien, die sich auf die missio Dei berufen, es regelmissig
versdumt hitten, die weitgehenden dogmatischen Implikationen zu erfas-
sen, die sich aus der Identifizierung des Wesens Gottes mit seinem mis-
sionarischen Handeln ergeben und daher auch aus derjenigen der Kirche
mit ihrer Teilhabe an diesem Handeln.! Aufgrund seiner sorgfiltigen
Lektiire von Karl Barths Schriften tiber die Kirche und Gottes Mission
stellte Flett fest, dass Barth in den Darstellungen iiber die Urspriinge der
missio Dei-Theologie regelmissig falsch dargestellt werde; zugleich wies
er auf deren bleibenden Wert fiir die Entwicklung einer wahrhaft missio-
narischen Ekklesiologie.

Es gibt einige Passagen in The Witness of God, die eine Spannung
zwischen Fletts Vision einer missionarischen Ekklesiologie und den cha-
rakteristischen Schwerpunkten der sakramentalen Ekklesiologie andeu-

8 S. zum Beispiel die negative Darstellung des Ursprungs der historischen ordi-
nierten Amter in GUDER, Missional Church (wie Anm. 5), 183-220.

9 GUDER, Missional Church (wie Anm. 5), 222.

10" JoHN G. FLETT, The Witness of God. The Trinity, Missio Dei, Karl Barth, and
the Nature of Christian Community, Grand Rapids, MI (Eerdmans) 2010.

169



Jeremy Worthen

ten, einschliesslich der Ablehnung jeglicher Vermittlerrolle der Kirche.!!
Diese Spannung tritt in seinem folgenden Buch Apostolicity zutage; darin
wendet er sich ausdriicklich gegen Darstellungen, die auf der Behauptung
einer ungebrochenen Kontinuitit bei der Weitergabe bestimmter Formen
von Struktur und Praxis basieren.'? Fiir Flett, der das weltweite Wachstum
des Christentums in den letzten 200 Jahren begriisst, sind solche Behaup-
tungen letztlich untrennbar verbunden mit einer Perspektive, die anderswo
gegriindete Kirchen weiterhin als von christlich gepréigten Kirchen Euro-
pas und Nordamerikas abgeleitet und an ihre fremden Kulturen gebunden
betrachtet. Eine konsequente Verpflichtung zur Neugestaltung unserer
Lehre von der Kirche im Lichte der missio Dei bedeutet fiir Flett, dass wir
uns von einem Verstindnis threr Apostolizitiit verabschieden, das fiir sa-
kramentale Ekklesiologien charakteristisch war, der Mission jedoch
zwangsldufig einen zweitrangigen Platz in der Identitdt und Zielsetzung
der Kirche zuweisen.!3

2.2 Spannungen in der kirchlichen Praxis

In Missional Church und in Fletts Werk entsteht also eine Spannung zwi-
schen dem, was als eine durch und durch missionale Ekklesiologie darge-
stellt wird, und Aspekten der traditionellen Ekklesiologie, die mit einer

I Zum Beispiel FLETT, Witness of God (wie Anm. 10), 191-94 und 262-84.
Aufgrund dieser Veroffentlichung erscheint Flett in SCHLESINGER, Missa Est! (wie
Anm. 3) wiederholt als einer der «radikalen Missiologen», deren Darstellung von
Liturgie, Sakramenten und Kirche Schlesinger ablehnt.

12 JouN G. FLETT, Apostolicity. The Ecumenical Question in World Christian
Perspective, Westmont, IL (IVP Academic) 2016.

13 So etwa FLETT, Apostolicity (wie Anm. 12), 36: «Though mission is valued as
perhaps even a necessary <asko, it is such at a secondary distance from those institu-
tions deemed constitutive of the church itself: the liturgy, the preaching of the Word,
the administration of the sacraments and the ministry. Claims of the church’s <mis-
sionary nature> become subject to this ordering that now identifies the pastoral with
the church and its structures, and mission with a specific action occurring beyond the
local congregation and the preserve of especially called individuals.» Das Buch
Ministry Shaped by Mission von Paul Avis wiire ein Beispiel fiir das Denken, dem
Flett widersprechen will; obwohl auch Avis die Schlussfolgerung bestreiten wiirde,
dass die zentrale Bedeutung von Wort, Sakrament und Seelsorge fiir die Teilnahme
der Kirche an Gottes Mission das bei Flett (im Zitat) genannte «Handeln, das tiber die
Ortsgemeinde hinausgeht und besonders berufenen Einzelpersonen vorbehalten ist»
dadurch zweitrangig macht. Avis, Ministry Shaped by Mission (wie Anm. 3), 20f.

170



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

sakramentalen Perspektive verbunden sind. Betrachtet man den Zeitraum,
in dem die Biicher veroffentlicht wurden, der von den letzten Jahren des
20. Jahrhunderts bis zu den ersten beiden Jahrzehnten des 21. Jahrhun-
derts reicht, so ldsst sich — selbstverstindlich in je unterschiedlichen ge-
sellschaftlichen und kirchlichen Kontexten — eine parallele Spannung in
den kirchlichen Debatten iiber Politik, Prioritidten und Ressourcen erken-
nen. Seit den 1990er-Jahren hat es innerhalb der Kirche von England, die
hier als Fallbeispiel betrachtet werden soll, eine Reihe von Kontroversen
gegeben, in denen unterschiedliche Sichtweisen iiber das Verhiltnis zwi-
schen Kirche und Mission eine wichtige Rolle gespielt haben. Ein Strang
war dabei seit dem Anfang der 1990er-Jahre die Forderung von Gemein-
degriindungen (church plants); dies wurde als entscheidend dafiir ange-
sehen, dass die Kirche von England ihr Zeugnis gegeniiber der Nation
wirksam ablegen kann."* Zu Beginn des neuen Jahrtausends wuchs das
Interesse an Ansitzen zur Griindung neuer kirchlicher Gemeinschaften,
die auf spezifische kulturelle und soziale Situationen eingehen, und denje-
nigen, die sich in solchen Situationen zum Glauben hingezogen fiihlen,
Raum geben, den Charakter und die Praktiken der entstehenden kirch-
lichen Gemeinschaft zu gestalten, anstatt von ihnen zu erwarten, dass sie
sich in einen bestehenden Rahmen einfiigen, der in einem anderen Kon-
text und fiir einen anderen Kontext geschaffen wurde. Das Interesse an
Fragen des Evangeliums und der Kultur stellt eine klare Verwandtschaft
mit der Missional Church dar und schopft aus der gemeinsamen Quelle
derjenigen, die aus eigener Erfahrung davon tliberzeugt sind, dass das dra-
matische Wachstum des «Weltchristentums» im 20. Jahrhundert das iiber-
lieferte Verstdndnis von Kirche und Mission insbesondere im Hinblick auf
die Weitergabe von Kultur grundlegend verindern muss.!> Dieses Bemii-
hen um kultursensiblere Formen der Gemeindegriindung fiihrte 2004 zur
Veroffentlichung des viel diskutierten Berichts Mission-shaped Church, in
dem «neue Ausdrucksformen der Kirche» (fresh expressions of Church)
propagiert wurden. Viele nahmen den Bericht begeistert auf, es gab jedoch

14 Housk of BisHops, Breaking New Ground: Church Planting in the Church of
England. A report commissioned by the House of Bishops of the General Synod of the
Church of England (GS 1099), London (Church House Publishing) 1994.

15 Uberlegungen dazu, wie die Begegnung mit der Kirche in verschiedenen Kul-
turen ihre theologischen Vorstellungen von Mission und Kirche geprigt hat, finden
sich in LESLIE NEWBIGIN, Unfinished Agenda: An Autobiography, London (SPCK)
1985, und LAMIN SANNEH, Summoned from the Margin: Homecoming of an African,
Grand Rapids, MI (W. B. Eerdmans) 2012.

171



Jeremy Worthen

auch kritische Stimmen, darunter einige Anglikaner, die sich stark mit
einer sakramentalen Ekklesiologie identifizieren und den Bericht als zu-
tiefst zersetzend empfanden.!

In jiingerer Zeit hat die Vermehrung von «Ressourcen-Kirchen» (re-
source churches) ein anderes Modell der Gemeindegriindung in der Kir-
che von England hervorgebracht. Relativ grosse und gut ausgestattete Ge-
meindenunterstiitzen die Griindung von Gemeinden innerhalb bestehender
Parochialgemeinden, die um ihre Existenz kimpfen; dies geschieht in der
Erwartung, dass sie den Charakter und die Praktiken ihrer «planting
churches» im Grossen und Ganzen iibernehmen und innerhalb von fiinf
bis zehn Jahren selbst zu «planting churches» werden. Die Rolle von Holy
Trinity Brompton und verwandten Einrichtungen bei der Unterstiitzung
dieses Modells ist bedeutend.!” Die Befiirchtungen der Anhinger einer
sakramentalen Ekklesiologie in Bezug auf bestimmte Arten von Gemein-
degriindungsinitiativen wurden erneut deutlich, als im Jahr 2021 der Vor-
schlag zur Griindung von 10000 neuen, von Laien geleiteten Kirchen in
der Kirche von England angekiindigt wurde: Welchen Platz wiirden die
Eucharistie und das geweihte Priestertum einnehmen — wiirden sie nicht
unweigerlich an den Rand gedringt werden, wenn nicht gar ganz fehlen?'8

16 CHURCH OF ENGLAND MISSION AND PuBLIC AFFAIRS COUNCIL, Mission-
Shaped Church: Church Planting and Fresh Expressions of Church in a Changing
Context, London (Church House Publishing) 2004; ANDREW DAVISON/ALISON
MiLBANK, For the Parish: A Critique of Fresh Expressions, London (SCM) 2010. An
einer Stelle behaupten die Autorin und der Autor, dass mit Mission-shaped Church
«our doctrine of the Church has leapt, not drifted, in the direction of Free Church
Protestantism» (41). Fiir eine ausgewogene Antwort auf die Kritik, die von verschie-
denen Seiten an dem Bericht geiibt wurde, s. ANGLICAN-METHODIST WORKING PARTY,
Fresh Expressions in the Mission of the Church: Report of an Anglican-Methodist
Working Party, London (Church House Publishing) 2012.

17" TiMm THORLBY, Love, Sweat and Tears: Church Planting in East London, Lon-
don (Centre for Theology and Community) 2016; verfiigbar unter http://www.theolo-
gy-centre.org.uk/wp-content/uploads/2013/04/ChurchPlanting_Final_online.pdf
(zuletzt besucht am 21.3.2024).

18 MADELEINE DAVIES, Synod to Discuss Target of 10,000 New Lay-led Churches
in the Next Ten Years, in: Church Times, 2. Juli 2021, im Internet unter: https://www.
churchtimes.co.uk/articles/2021/2-july/news/uk/synod-to-discuss-target-of-
10-000-new-lay-led-churches-in-the-next-ten-years (zuletzt besucht am 21.3.2024);
und Priests and Bishops a «Given» in Myriad’s Vision for Lay-led Churches, in:
Church Times, 23. Juli 2021, im Internet unter: https://www.churchtimes.co.uk/
articles/2021/30-july/news/uk/priests-and-bishops-a-given-in-myriad-s-vision-for-
lay-led-churches (zuletzt besucht am 21.3.2024).

172



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Damit verbunden waren Versuche, umfassendere organisatorische
Strategien fiir die Kirche von England zu entwerfen und umzusetzen, die
das zahlenmissige Wachstum der Kirchenmitgliedschaft als zentrales
Ziel haben. Die historische Bezugnahme der Evangelikalen — sowohl in-
nerhalb als auch ausserhalb der anglikanischen Kirchen — auf die Notwen-
digkeit, Menschen zum Glauben an Christus zu bringen, wurde durch die
wachsende Erkenntnis in verschiedenen britischen Kirchen verstirkt, dass
kirchliche Gemeinschaften jeglicher Art ohne einen offenen Einsatz fiir
effektive Evangelisation und Nachfolge angesichts der immer tiefer wer-
denden Kluft in den postchristlichen Gesellschaften zwischen den Uber-
zeugungen, die das kirchliche Leben untermauern, und den Ansichten
derer, die sich davon abwenden, nicht mehr tragfihig sind.'” Zu den rele-
vanten Initiativen auf nationaler Ebene in der Kirche von England gehoren
die politischen Entwicklungen, die 2015 unter dem Banner «Reform und
Erneuerung» (wie es urspriinglich hiess) von den Erzbischéfen von Can-
terbury und York zusammengefasst wurden und bei einigen, die den his-
torischen Charakter der Kirche von England angegriffen sahen, heftige
Kritik hervorriefen, sowie einige Jahre spiter die Uberschneidung der
ersten Prisentation von «Vision and Strategy» fiir die Kirche von England
in den 2020er-Jahren mit dem Aufkommen der Bewegung «Save the
Parish», die im August 2021 ins Leben gerufen wurde.20 Auch hier konnte
es den Anschein haben, dass die Bestrebungen einiger, die Kirche von
England (wie sie es verstehen) missionaler zu machen, von anderen als
weniger sakramental empfunden wurden; dies nicht zuletzt deshalb, weil
ihnen die Bedeutung von Traditionen der Kontinuitit, die nicht einfach
nach ihrer Wirksamkeit in Bezug auf das zahlenmissige Wachstum der
Kirchengemeinden bewertet werden konnen, im Hinblick auf den sakra-

19 Fiir den europidischen Kontext s. STEFAN PaAs, Pilgrims and Priests: Christian
Mission in a Post-Christian Society, London (SPCK) 2019 (urspr. Vreemdelingen en
priesters, Utrecht 2015); fiir den US-amerikanischen Kontext s. ANDREW RooT/
BLAIR D. BERTRAND, When Church Stops Working: A Future for Your Congregation
beyond More Money, Programs, and Innovation, Grand Rapids, MI (Brazos) 2023.

20 JEReMY WORTHEN, The Theology behind Renewal and Reform, in: Church
Times, 9. Dezember 2016, im Internet unter: https://www.churchtimes.co.uk/articles/
2016/9-december/comment/opinion/the-theology-behind-renewal-and-reform  (zu-
letzt besucht am 21.3.2024); GENERAL SYNOD OF THE CHURCH OF ENGLAND, Sim-
pler, Humbler, Bolder. A Church for the whole nation which is Christ centred and
shaped by the Five Marks of Mission (GS 2223), London 2021, https://www.church-
ofengland.org/sites/default/files/2021-06/gs-2223-vision-and-strategy.pdf; «About
Save the Parish», https://savetheparish.com/about/ (zuletzt besucht am 21.3.2024).

173



Jeremy Worthen

mentalen Charakter der Kirche gleichgiiltig war.2! Meinungsverschieden-
heiten iiber das Griinden von Gemeinden als ein spezifisches Beispiel fiir
kirchliche Innovation um der Mission willen konnen daher in eine breite-
re Debatte dariiber eingeordnet werden, was es bedeutet, die Kirche als
«Instrument der Mission Gottes» zu bezeichnen — eine Formel, die in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts zu einem Gemeinplatz wurde; und
daraus folgend dariiber, wie Entscheidungen iiber Politik, Strategie und
Ressourcen auf der Grundlage von Beurteilungen getroffen werden kon-
nen, wie gut eine Kirche ihre wahrgenommene missionarische Funktion
erfiillt.

2.3 Gegensditzliche Ansdtze missionaler Ekklesiologie

Die explizite und implizite Theologie, auf die sich diejenigen berufen, die
fiir die Bedeutung von Gemeindegriindungen im Besonderen und Strate-
gien fiir zahlenmissiges Wachstum im Allgemeinen in der Kirche von
England eintreten, kann nicht ohne Weiteres mit der in Missional Church
oder bei Flett zu findenden Theologie gleichgesetzt werden. Die wieder-
holte Konzentration auf Mission als Evangelisation und Nachfolge, die zu
zahlenmissigem Wachstum fiihrt, kann als offensichtliches Beispiel dafiir
angesehen werden, dass die Kirche von England eine Verlagerung des
Schwerpunkts annimmt, der bereits auf der Lambeth-Konferenz 1988 von
Bischofen der weltweiten anglikanischen Gemeinschaft nachdriicklich
befiirwortet wurde.?> Dennoch gibt es hier eine signifikante Parallele,
namlich die Wahrnehmung, dass Ekklesiologie dringend tief greifend
missionarisch werden muss und dass sie dabei zwangsldufig weniger durch
Formen kirchlicher Kontinuitit eingeengt werden darf, die von den Ver-
fechtern einer stark sakramentalen Version der Ekklesiologie geschitzt
werden, und dass sie offener fiir kirchliche Innovationen sein muss, die der
missionarischen Wirksamkeit dienen. Die Bereitschaft, radikale Experi-
mente in den Formen des kirchlichen Lebens zuzulassen, wird zum Priif-
stein fiir ein echtes Engagement fiir die Prioritit der Mission; daher ist die

21 Zum Beispiel AL1sON M1LBANK, The Once and Future Parish, London (SCM)
2023.

22 Lambeth-Konferenz 1988, Resolutions 43 und 44, https://www.anglicancom-
munion.org/media/127749/1988.pdf (zuletzt besucht am 21.3.2024).

174



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Griindung von Gemeinden so etwas wie ein Blitzableiter fiir die hier zu-
grunde liegenden theologischen Spannungen geworden.??

Eine der Wurzeln dieses Arguments, das sowohl in theologischen
Schriften als auch in der kirchlichen Praxis der letzten dreissig Jahre deut-
lich wird, liegt in zwei gegensitzlichen Ansédtzen der missionalen Ekkle-
siologie, die ein breites Spektrum von Versuchen darstellt, die Kirche im
Sinne der Teilnahme an der missio Dei zu verstehen. Im ersten Ansatz
wird diese Teilhabe in erster Linie durch das Handeln der Kirche in der
und gegeniiber der Welt definiert, um dort an der Bewegung der Mission
Gottes teilzuhaben. Im zweiten Ansatz kommt sie im Wesentlichen da-
durch zum Ausdruck, dass die Kirche ein bestimmtes Beziehungsgeflecht
und damit eine Form des In-der-Beziehung-Seins in und vor der Welt
aufrechterhiilt, die sowohl Zeichen als auch Instrument der Mission Got-
tes ist. Der Gegensatz zwischen dem Handeln gegeniiber der Welt und dem
In-Beziehung-Sein innerhalb der Kirche iiberschneidet sich mit dem Ge-
gensatz zwischen der Betonung der Offenheit gegeniiber Neuem und der
Betonung der Treue zur Tradition.

Der zweite Ansatz steht sakramentalen Formen der Ekklesiologie of-
fensichtlich aufgeschlossener gegeniiber. Beide Dimensionen der sakra-
mentalen Ekklesiologie sind, wie bereits in der Einleitung erwihnt, hier
relevant. Die erste hebt den Primat der sakramentalen Handlungen fiir das
Wesen der Kirche hervor, wie in der von de Lubac und anderen vertre-
tenen Formel, dass die Eucharistie die Kirche «macht», genau wie die
Kirche die Eucharistie «macht».?* Die zweite betont die Kontinuitit der
geschichtlichen Ordnung des kirchlichen Lebens, einschliesslich der sak-
ramentalen Ordnung des Amtes, als wesentlichen Bestandteil des Charak-
ters der Kirche. Annitherungen an eine missionale Ekklesiologie, die unter
den zweiten Ansatz fallen, und die Aufrechterhaltung der besonderen Art
und Weise, in der die Kirche in der Welt und vor der Welt zu sein als kon-
stitutiv fiir thre Teilnahme an der Mission betont, eignen sich besser fiir
diese Doppeldimensionen, zum Beispiel im Hinblick auf den Vorrang des
sakramentalen Handelns bei der Konstituierung der Kirche als Gemein-
schaft, die an der Gemeinschaft des ewigen dreieinigen Lebens Gottes

23 JOHN VALENTINE, Jesus, the Church and the Mission of God: A Biblical Theo-
logy of Church Planting, London (Apollos) 2023.

24 HeNRI DE LuBAc, Corpus Mysticum: L’Eucharistie et I'Eglise au Moyen Age,
Paris (Aubier) 1944 (dt. Einsiedeln 1969). Darin schreibt er zum Beispiel auf S. 299:
«L’Eglise et I'Eucharistie se font, chacque jour, I'une par I'autre».

175



Jeremy Worthen

teilhat und auf sie verweist, oder auf die Kontinuitit der kirchlichen Ord-
nung als integral fiir die Gestaltung und Erhaltung der Kirche als Gemein-
schaft iiber Zeit und Raum hinweg.

Der erste Ansatz der missionalen Ekklesiologie umfasst eine Reihe
unterschiedlicher und zuweilen konkurrierender theologischer Stimmen,
wobei der grundlegende Indikator fiir die Unterschiede in den unter-
schiedlichen Auffassungen vom missionarischen Handeln der Kirche
liegt. Die Art von missionarischer Ekklesiologie, die in den 1960er- und
1970er-Jahren in der 6kumenischen Bewegung grossen Einfluss gewann,
konzentrierte sich beispielsweise auf die Beteiligung an der Arbeit fiir
Gerechtigkeit und Frieden in der Gesellschaft als entscheidend fiir das
Handeln, durch das die Kirche an der missio Dei teilhat.25 Wie oben be-
reits festgestellt, ist fiir die Kontroversen des 21. Jahrhunderts in der Kir-
che von England eine Art missionale Ekklesiologie mit dem Schwerpunkt
auf Bekehrung und Nachfolge die treibende Kraft; so zog sich die Formu-
lierung «Mission und Wachstum» (mission and growth) wie ein Refrain
durch die ersten Dokumente, die 2015 in der Kirche von England unter
dem Banner von Reform und Erneuerung erstellt wurden; in ihnen wird
impliziert, dass wirksame Mission Kirchenwachstum bedeute und Kir-
chenwachstum dort stattfinde, wo Mission geschehe.2¢

Diese beiden gegensitzlichen Ansiitze der missionarischen Ekklesio-
logie tragen dazu bei, die unterschiedlichen Auffassungen dariiber zu
beleuchten, was es bedeutet, die Kirche als Instrument der Mission zu
bezeichnen. Fiir den zweiten Ansatz wiirde dies bedeuten, dass in den

25 JoNas JonsoN, Wounded Visions: Unity, Justice, and Peace in the World
Church after 1968, Grand Rapids, MI (W. B. Eerdmans) 2013 (iibers. Norman A.
Hjelm), insbesonders 30-35, wo Jonson die Vollversammlung des Weltkirchenrats in
Uppsala von 1968 kommentiert.

26 Zum Beispiel: GENERAL SYNOD OF THE CHURCH OF ENGLAND, Report of
the Task Force on Resourcing the Future of the Church of England (GS 1978), Lon-
don 2015, https://www.churchofengland.org/media/2139976/gs%201978%20-%20
resourcing%20the%20future%20task %20group%20report.pdf (zuletzt besucht am
21.3.2024), §§ 2, 4, 5, 24 und 46; GENERAL SYNOD OF THE CHURCH OF ENGLAND,
Report of the Simplification Task Group (GS 1980), London 2015, https://www.chur-
chofengland.org/media/2212180/gs%201980%20-%20simplification%20task %20
group%?20report.pdf (zuletzt besucht am 21.3.2024), § 4 des Hauptberichts zur Auf-
gabenstellung; LORD GREEN STEERING GROUP, Talent Management for Future Lead-
ers and Leadership Development for Bishops and Deans: A New Approach, London
2014, https://www.churchofengland.org/media/2130591/report.pdf (zuletzt besucht
am 21.3.2024), § 10.

176



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

einzigartigen und bestindigen Mustern des In-Beziehung-Seins die Ver-
heissung Gottes, in Christus gegenwirtig zu sein, um die Schopfung zu
erlésen und zu verwandeln, erkannt wird, wenn auch auf eine Weise, die
durch die menschliche Siindhaftigkeit begrenzt und gebrochen bleibt. Sa-
kramentale Formen der Ekklesiologie konnten Verben wie «ausdriicken»
(express) verwenden, um zu erkldren, wie die Kirche ein Instrument der
Mission ist; so ist sie — in den Worten der Anglikanisch-Romischkatho-
lischen Internationalen Kommission (ARCIC) — «the sacramental mani-
festation of the missio Dei».2” Kontinuitidt in den Mustern menschlicher,
historischer Beziehungen vor Gott, einschliesslich der Praxis sakramenta-
ler Feiern und der Strukturen, die die sakramentale Ordnung des Amts
unterstiitzen, ist daher ein wesentlicher Bestandteil der Fihigkeit der Kir-
che, als Instrument der Mission zu dienen, und untrennbar damit verbun-
den, wie sie durch ihre Beziehungen iiber Zeit und Raum hinweg sowohl
als Zeichen als auch als Instrument von Gottes Plan fiir die gesamte Welt
bestehen bleibt.

Fiir den ersten Ansatz hingegen ist die Kirche insofern ein Instrument
der Mission, als sie in der Welt und gegeniiber der Welt gemiss der Bewe-
gung der missio Dei handelt, sodass sie nach der Wirksamkeit beurteilt
werden kann, mit der sie dieses Handeln ausiibt. Als Instrument sucht man
nach einem angemessenen Ergebnis seiner Titigkeit, das dem Instrument
die Fihigkeit verleihen kann, ein Zeichen fiir das zielgerichtete Handeln
Gottes zu sein. Wo ein solches Ergebnis nicht zu erkennen ist, stellt sich
die berechtigte Frage, ob die verbleibende Gemeinschaft oder Institution
die theologische Bezeichnung «Kirche» iiberhaupt verdient. Angesichts
des Verstdndnisses der Bewegung der missio Dei als unendlich dynamisch
in ihrer Reaktion auf die Entfaltung der menschlichen Geschichte ist zu-
dem zu erwarten, dass das missionarische Handeln der Kirche einen stéin-
dig innovativen Charakter haben wird, insofern die Kirche als wirksames
Instrument fiir sie dient. Die Besorgnis iiber die negativen Auswirkungen
eines solchen instrumentellen Ansatzes fiir die Kirche auf die sakramen-
tale Ekklesiologie lédsst sich in den letzten fiinfzig Jahren zuriickverfolgen
zu einer Zeit, in der, wie oben erwihnt, die soziale Transformation und

27 ANGLICAN-ROMAN CATHOLIC INTERNATIONAL CommissioN (ARCIC), Walk-
ing Together on the Way: Learning to Be the Church — Local, Regional, Universal. An
Agreed Statement of the Third Anglican-Roman Catholic International Commission
(ARCIC III), London, (SPCK) 2018, § 26.

177



Jeremy Worthen

nicht die Bekehrung zur Nachfolge im Mittelpunkt einer missionalen Ek-
klesiologie stand, die den hier beschriebenen ersten Ansatz verfolgte.28

Der Kontrast zwischen diesen beiden Ansitzen der missionalen Ekkle-
siologie trigt dazu bei, die oben beschriebenen Spannungen und das damit
verbundene Polarisierungspotenzial zu verdeutlichen. Das soll nicht heis-
sen, dass Spannungen und Polarisierung unvermeidlich sind. Der Versuch,
eine Ekklesiologie zu formulieren, die sowohl streng missionarisch als
auch zutiefst sakramental ist, muss sich jedoch konstruktiv mit diesem
Gegensatz auseinandersetzen. Die zentrale Herausforderung besteht da-
rin, das definierende missionarische Handeln der Kirche so zu bestim-
men, dass die beiden oben beschriebenen Dimensionen der sakramentalen
Ekklesiologie diesem Handeln immanent sind, ohne dass dies bedeutet,
dass sie von dem verwandelnden Handeln der Kirche in und gegeniiber der
Welt losgelost sind und Vorrang haben.

3. Der Spannung widerstehen: Skizzierung einer missionalen,
sakramentalen Ekklesiologie

3.1 Die Kirche beteiligt sich an der Mission durch die Kommunikation
des Evangeliums

Der Ausgangspunkt der hier vorgeschlagenen missionalen und sakramen-
talen Ekklesiologie ist: Die Kirche hat durch die Kommunikation des
Evangeliums Christi an der missio Dei teil; sie wird auf keine andere
Weise als durch dieses Handeln konstituiert, geformt und erneuert. Das
bedeutet nicht, Gottes Mission in ihrem kosmischen und historischen Wir-
ken zu beschrinken, sondern zu bekriftigen, dass dies die unverwechsel-
bare Art und Weise ist, in der die Kirche an diesem Handeln teilhat, und
zwar gegen Versuche, ihre Rolle in breiteren oder abstrakteren Kategorien
zu beschreiben.?? Ein solcher Ausgangspunkt hat sowohl eine gewisse De-
mut als auch eine ernste Verantwortung zur Folge. Wie de Lubac betont,
kann die Kirche nicht ruhen, bevor nicht die Gestalt Christi die gesamte

28 Zum Beispiel HANS UrRs VON BALTHASAR, In Gottes Einsatz leben, Einsie-
deln (Johannes) 1972, 9-12. Vgl. die Ausfiihrungen zur Instrumentalisierung in un-
terschiedlichen Formen der missionalen Ekklesiologie in PAAs, Pilgrims and Priests
(wie Anm. 19), 44-123.

29 Zum Beispiel Jooseop KEum (Hg.), Together towards Life: Mission and Evan-
gelism in Changing Landscapes, Genf (Okumenischer Rat der Kirchen) 2013.

178



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Menschheit durchdringt: «Tant qu’elle [sc. l’Eglise] n’aura pas recouvert et
pénétré '’humanité tout entiere pour lui faire prendre la forme du Christ,
I’Eglise ne peut étre en repos.»*’

Indem das Evangelium zum zentralen Thema einer missionarischen,
sakramentalen Ekklesiologie gemacht wird, wird ein solches zeitgendssi-
sches Unterfangen fest in der christlichen Tradition verankert. Das Evan-
gelium ist, anders als die Mission, in den Schriften des Neuen Testaments
ein zentraler Begriff, und damit ein gemeinsames Thema fiir die theologi-
sche Behandlung in der gesamten Geschichte des Christentums in seiner
ganzen Vielfalt. Das Verhiltnis zwischen der Verkiindigung des Evange-
liums und dem Wesen der Kirche wird mit Luther zu einer entscheidenden
Frage fiir die protestantische Reformation.3! In den letzten hundert Jahren
wurde diese Beziehung auch innerhalb des rémischen Katholizismus aus-
fithrlich behandelt, da alle Kirchen begonnen haben, das Ausmass der
missionarischen Herausforderung fiir den christlichen Glauben in einer
nachchristlichen Welt zu erkennen. Die Friichte der Arbeit von de Lubac
und anderen Theologen des «Ressourcement» ab der Mitte des 20. Jahr-
hunderts fanden in der nachkonziliaren Zeit Anerkennung von hochster
Seite. So schrieb Papst Paul VI. im Jahr 1975: «Evangelisieren ist in der
Tat die Gnade und eigentliche Berufung der Kirche, ihre tiefste Identitiit.
Sie ist da, um zu evangelisieren [...].»32 In dhnlicher Weise griff dies auch
Papst Franziskus in Evangelii Gaudium im Jahr 2013 auf.3? Eine der Er-
rungenschaften der umfangreichen Arbeit der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen zur Ekkle-
siologie in den letzten vier Jahrzehnten war, Luthers charakteristisches
ekklesiologisches Motiv der Kirche als creatura evangelii in einer Weise

30 HENRrI DE LuBAc, Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme, Paris (Cerf)
41947, 191.

31 PauL Avis, The Church in the Theology of the Reformers, London (Marshall,
Morgan & Scott) 1981.

32 PaurL VI, Evangelii Nuntiandi. Apostolisches Schreiben Seiner Heiligkeit
Papst Paul VI., 1975, https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/apost_exhortations/
documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html (zuletzt besucht am
21.3.2024), § 14.

3 PapsT FraNnziskus, Evangelii Gaudium: Apostolisches Schreiben tiber die
Verkiindigung des Evangeliums in der Welt von heute, 2013, https://www.vatican.va/
content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
ap_20131124_evangelii-gaudium.html (zuletzt besucht am 21.3.2024).

179



Jeremy Worthen

aufzugreifen, dass sie iiber die Griben der Reformation des 16. Jahrhun-
derts hinweg Anklang findet.3*

Es gibt wichtige Gemeinsamkeiten zwischen solchen umfassenderen
Entwicklungen innerhalb des globalen Christentums und dem Weg in der
anglikanischen Theologie, den Ramsey mit The Gospel and the Catholic
Church eingeschlagen hat. Das 1936 veroffentlichte Werk stellt den Ver-
such einer 6kumenischen Ekklesiologie dar, die fest in Ramseys angloka-
tholischen Uberzeugungen verankert ist und eine zutiefst sakramentale
Spiritualitdt mit einem unerschiitterlichen Bekenntnis zur Kommunika-
tion des Evangeliums als Quelle des Wesens und des Zwecks der Kirche
verbindet. Seine zentrale Aussage lautet: «The structure of Catholicism is
an utterance of the Gospel.»** Sie gibt den Kurs vor fiir die in diesem Bei-
trag vorgeschlagene Integration von missionarischer und sakramentaler
Ekklesiologie.

3.2 In der Kommunikation des Evangeliums ist die Kirche sowohl
Empfingerin als auch Vermittlerin

Eine der Gefahren fiir den oben beschriebenen ersten Ansatz der missio-
nalen Ekklesiologie besteht darin, dass die Konstitution der Kirche durch
ihr Handeln gegeniiber der Welt die Wahrnehmung der Kirche als grund-
legendes Objekt gottlichen Handelns und nicht nur oder in erster Linie als
dessen Partnerin oder aktive Antwort darauf schwicht. Mit der Wahl der
Formulierung «Kommunikation des Evangeliums» soll zum Ausdruck
gebracht werden, was der Begriff «Evangelisation» nicht schafft und ge-
wiss auch nicht der Begriff «Evangelismus»: dass in dem evangelischen
Handeln, das die Kirche begriindet und konstituiert, die Kirche immer
sowohl Objekt als auch Subjekt ist, nie das eine ohne das andere. Die

34 WCC ComMissION ON FaiTH AND ORDER, The Church (wie Anm. 4), § 14.
Eine friihere Beschiftigung mit diesem Thema im Rahmen des 6kumenischen Dia-
logs findet sich in INTERNATIONAL CATHOLIC-REFORMED DIALOGUE, Towards a
Common Understanding of the Church, 1990, http://www.christianunity.va/content/
unitacristiani/en/dialoghi/sezione-occidentale/alleanza-mondiale-delle-chiese-rifor-
mate/dialogo-internazionale-cattolico-riformato/documenti-di-dialogo/en1.html (zu-
letzt besucht am 21.3.2024), §§ 112-113.

35 RAMSEY, Gospel and the Catholic Church (wie Anm. 4), 54.

180



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Kirche wird evangelisiert, indem sie das Evangelium empfingt, und die
Kirche evangelisiert, indem sie das Evangelium weitergibt.36

Diese Dualitit bietet eine Grundlage, um der scheinbaren Divergenz
zwischen den beiden oben skizzierten Ansidtzen der missionarischen Ek-
klesiologie zu widerstehen, von denen der eine vom Handeln der Kirche
gegeniiber der Welt ausgeht und der andere von ihrer Form des In-Bezie-
hung-Seins in und vor der Welt. Es gibt eine Kirche, die das Evangelium
in ihrem Handeln kommuniziert, wo es ein Evangelium gibt, dessen Kom-
munikation die Kirche begriindet und formt. Nur in einem solchen Wech-
selspiel zwischen dem Empfangen und dem Teilen des Evangeliums erhilt
die Kirche ein lebendiges Muster, eine Textur, als Gabe in und mit ihrem
Ja zum Evangelium Christi, wodurch sie als Akteurin im Drama Gottes
und der Schopfung durch die Geschichte hindurch Charakter und Konti-
nuitit erlangt.

Es ist auch wichtig, dass der Charakter und die Kontinuitit der Kir-
che — ihre Seinsweise — immer von der Gabe des Schatzes des Evange-
liums abhingen und nicht von dessen stindiger Rezeption und Verkiindi-
gung, d. h. von der Aktion der Evangelisierung abstrahiert werden kénnen,
als ob sie unabhiingig davon bestimmten menschlichen Strukturen, Tradi-
tionen und Aktivitdten innewohnten.?” Die Beachtung einer solchen Form
der Beziehung zwischen dem Evangelium und der Kirche verhindert eine

36 PauL VI., Evangelii Nuntiandi (wie Anm. 32), §§ 13, 15, 24; HENRI DE LUBAC,
Méditation sur ’Eglise, Paris (Aubier Editions Montaigne) 1953, 65-96.

37 JoHN WEBSTER, Word and Church: Essays in Church Dogmatics, London
(Bloomsbury T & T Clark) 32016, 228, iiber die Kirche als creatura verbi: «To talk of
the church in these terms is to insist that at its heart the church is passive, a commu-
nity whose life has as its core activity the listening to the apostolic Word of reconci-
liation.» Vgl. LUTHERAN-ROMAN CATHOLIC COMMISSION ON UNITY, The Gospel and
the Church (Malta Report), 1972, http://www.christianunity.va/content/unitacristiani/
en/dialoghi/sezione-occidentale/luterani/dialogo/documenti-di-dialogo/en4.html
(zuletzt besucht am 21.3.2024), § 33: «The church is permanently bound in its ordering
to the gospel which is irrevocably prior to it.» Auf Deutsch veréffentlicht: HARDING
MEYER et al. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Simtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriache auf Weltebene (1931-1982), Pader-
born (Bonifatius) — Frankfurt a. M. (Lembeck) 1983, 248-271, § 33, hier 256: «Die
Kirche ist in ihrer Ordnung an das ihr unabdingbar vorgegebene Evangelium bleibend
gebunden.» Vgl. Luthers These 62 seiner 95 Thesen: «Der wahre Schatz der Kirche
ist das heilige Evangelium der Herrlichkeit und Gnade Gottes», zitiert nach https://
www.luther2017.de/martin-luther/texte-quellen/die-95-thesen/index.html (zuletzt
besucht am 21.3.2024); Ramsey weist auf sie zustimmend hin: RAMSEY, Gospel and
the Catholic Church (wie Anm. 4), 180.

181



Jeremy Worthen

Abwendung von dem angemessenen Beharren einer sakramentalen Ek-
klesiologie auf die Einheit, Katholizitit und Apostolizitit der Kirche
durch die Zeit hin zu einer Darstellung der Kirche als vorwiegend ridum-
lich, als einen Bereich oder ein Gefiss oder als ein zu erweiterndes Gebiet.
Ihre Wirklichkeit besteht vielmehr in der dynamischen Bewegung von
Menschen, die gemeinsam auf das Evangelium antworten.

3.3 Das Evangelium ist eine Einladung zur Gemeinschaft mit Christus

Im Mittelpunkt des Evangeliums steht die Person Christi, und deshalb
geht es bei seiner Mitteilung immer um die Verdnderung der Beziehung
zu ihm als dem gottlichen Evangelisator (evangelizor) und damit zu sei-
nem Leib, der Kirche.?® Das Evangelium kann also als Einladung zur
Gemeinschaft mit und in Christus beschrieben werden. Weil er als Sohn
eins ist mit dem Vater und dem Geist, ist es eine Einladung zur Gemein-
schaft in ihm mit dem dreieinigen Gott. Weil er als Haupt eins ist mit
seinem Leib, der Kirche, ist sie auch eine Einladung zur Gemeinschaft in
ihm mit allen Gliedern dieses Leibes durch Zeit und Raum hindurch, ja
mit dem ganzen Menschengeschlecht, denn in seinem Heilshandeln am
Kreuz hat er die ganze Menschheit in eine neue Beziehung der Gemein-
schaft mit sich selbst gestellt. Daher kann die durch dieses Evangelium
gegriindete Kirche mit Recht als «wie ein Sakrament oder als Zeichen und
Werkzeug sowohl einer sehr engen Verbindung mit Gott als auch der Ein-
heit des ganzen Menschengeschlechts» bezeichnet werden.

Die Erforschung von koinonia oder Gemeinschaft als Leitmotiv fiir die
Verbindung von Missiologie und Ekklesiologie hat ihre Vorldufer in der
kreativen Girung der okumenischen Theologie nach dem Ersten Welt-
krieg.40 Sie hat seit den 1970er-Jahren mit ihrer Verankerung in der Gottes-

38 PHiLiP McCoOSKER, From the Joy of the Gospel to the Joy of Christ. Situating
and Expanding the Christology of Pope Francis, in: Duncan Dormor/Alana Harris
(Hg.), Pope Francis, Evangelii Gaudium, and the Renewal of the Church, New York
(Paulist Press) 2017, 59-82, insbesonders 60—63.

39 Lumen Gentium, § 1. Fiir einen knappen Uberblick iiber das Konzept der Kir-
che als Sakrament im spiteren 6kumenischen Dialog s. WCC COMMISSION ON FAITH
AND ORDER, The Church (wie Anm. 4), §§ 25-27.

40 CHRISTOPHER WELLS/JEREMY WORTHEN (Hg.), God Wills Fellowship: Lam-
beth Conference 1920 and the Ecumenical Vocation of Anglicanism, Dallas (Living
Church) 2022.

182



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

lehre sowohl grissere Bedeutung als auch mehr Tiefe erlangt.#! Theologen
haben das Wesen des dreieinigen Gottes als Gemeinschaft beschrieben
und vorgeschlagen, dass die Kirche als Gemeinschaft sowohl ein Abbild
der ewigen Trinitét als auch ein Zeichen, ein Instrument und ein Vorge-
schmack auf die gottlich-menschliche Gemeinschaft ist, die Gottes Wille
fiir die Schopfung ist, eine Gemeinschaft, die die Versohnung zwischen
den Menschen umfasst. In dieser Perspektive stellt alles, was die Kirche
als Kirche ist und tut, genau genommen eine Teilhabe an der missio Dei
als Einbeziehung der Schopfung in die gottlich-menschliche Gemein-
schaft dar, einschliesslich ihres Gottesdienstes und ihrer Sakramente.*
Im Einklang mit dem oben dargelegten zweiten Ansatz der missionari-
schen Ekklesiologie bezeugt die Kirche Gottes Absicht der Gemeinschaft
durch ihr Leben als Gemeinschaft.+3

Die hier skizzierte missionale, sakramentale Ekklesiologie stiitzt sich
zwar auf diese reiche Tradition in der neueren Theologie, widersetzt sich
aber dennoch der Berufung auf die Gemeinschaft als iibergreifendes Kon-
zept, das vom Evangelium Christi abstrahiert. Die gute Nachricht ist viel-
mehr, dass jeder Mensch in Gemeinschaft mit dem gekreuzigten und
auferstandenen Christus zur ewigen Teilhabe am Leben des dreieinigen
Gottes und damit zur Einheit in seiner Einzigartigkeit mit der ganzen
versohnten Menschheit berufen ist, einer Einheit, die im Leib Christi, der
Kirche, wiederhergestellt wird. Die Kommunikation des Evangeliums be-
inhaltet daher die Eingliederung in die kirchliche Gemeinschaft: Die Ge-
meinschaft mit Christus ist die Gemeinschaft mit dem rotus Christus, dem
ganzen Christus, in Haupt und Gliedern. Umgekehrt verpflichtet die
kirchliche Gemeinschaft, weil sie Gemeinschaft mit dem ist, der am Kreuz

41 JoHN D. Ziziouras, Being as Communion, Crestwood, NY (St Vladimir’s
Seminary Press) 1997; NicHOLAS SAGOVSKY, Ecumenism, Christian Origins, and the
Practice of Communion, Cambridge (Cambridge University Press) 2000.

42 WCC ComMISSION ON FAITH AND ORDER, The Church (wie Anm. 4), § 13; vgl.
J.M.R. TiLLARD, Ecumenism: The Church’s Costly Hope, in: One in Christ 35 (1999)
3, 218-27, hier 220: «In other words, the Church will only be the missionary it is
supposed to be in so far as it is the koinonia, the communion, that God desires.»

43 Zum Beispiel INTER-ANGLICAN STANDING COMMITTEE ON UNITY, FAITH &
ORDER, Communion in Ministry and Mission (Unity, Faith & Order Paper 2) London
(Anglican Consultative Council) 2018, «Mission-Shaped Communion»; PAUL Avis,
The Vocation of Anglicanism, London (T & T Clark) 2016, 39-60. Vgl. STEPHEN B.
BEVANS/ROGER SCHROEDER, Constants in Context. A Theology of Mission for Today,
Maryknoll, NY (Orbis) 2004, 286-304.

183



Jeremy Worthen

fiir die Siinden der ganzen Welt erhoht wurde, die Glieder des Leibes da-
zu, die ganze Welt an sich zu ziehen.*4

3.4 Die Sakramente, Kommunikation und Kommunion

Die mittelalterliche Terminologie von Zeichen und Werkzeug zur Be-
schreibung der Sakramente verweist auf die beiden untrennbaren Dimen-
sionen ihrer Wirklichkeit. Als Zeichen vermitteln Taufe und Eucharistie
das Evangelium: Sie zeigen der Welt seine Bedeutung, wobei die Kirche
nicht mehr und nicht weniger ist als die Welt, die zum Evangelium Ja sagt.
Sie sind Formen der Verkiindigung und des Empfangs des Evangeliums,
indem sie im Zusammenspiel einfacher menschlicher Rituale mit der Er-
innerung an Gottes Wort in den heiligen Schriften der Kirche (AT und
NT) die Bekehrung dramatisieren, die aus der Einladung zur Gemein-
schaft mit und in Christus folgt.*> Sie tun dies als entscheidender Moment,
in der sakramentalen Initiation, mit der Taufe und den damit verbundenen
Riten, der zur Teilhabe an der Eucharistie mit der ganzen Kirche fiihrt;
und als standiger Rhythmus des erlosten Lebens, in der wiederholten Fei-
er der Eucharistie durch alle, die getauft sind. Sie dienen jedoch nur inso-
fern als Zeichen, als sie auch als Werkzeuge dienen, im Sinne von Mitteln,
durch die Gott das, was sie bedeuten, Wirklichkeit werden lédsst: wirksame
Zeichen, wie es Generationen von Anglikanern von ihrem Katechismus
aus dem 16. Jahrhundert gelernt haben. In ihnen wird die Gemeinschaft
mit und in Christus erkannt, gefiihlt, geschmeckt. Weil sie Kommunika-
tion und Gemeinschaft, Verheissung und Gabe, Zeichen und Wirklichkeit
auf einzigartige und gottgegebene Weise miteinander verbinden, stehen
sie im Mittelpunkt der Teilnahme der Kirche an der missio Dei durch ihre
Kommunikation des Evangeliums.

Wenn das Evangelium eine Einladung zur Gemeinschaft mit Christus
ist, dann muss seine Vermittlung «word and deed and common life» um-

44 S, dazu die abschliessenden Bemerkungen von EPHRAIM RADNER, Christian
Mission and the Lambeth Conference, in: Paul Avis/Benjamin M. Guyer (Hg.), The
Lambeth Conference: Theology, History, Polity and Purpose, London (Bloomsbury
T&T Clark) 2017, 132-172.

4 Karl Barth verbindet Predigt und Sakramente in seiner Darstellung der
«besondere[n], aufgetragene[n] und als Auftrag an und fiir die Menschen zu iiberneh-
mende Verkiindigung der Kirche» als dritte Form des Wortes Gottes. KARL BARTH,
Die Kirchliche Dogmatik, Bd. I.1. Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena zur
Kirchlichen Dogmatik, Miinchen (Chr. Kaiser Verlag) 1932, 56.

184



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

fassen, die untrennbar miteinander verwoben sind.*¢ Diese Formel ent-
sprang dem Wunsch, unterschiedliche und manchmal konkurrierende
Priorititen in der Mission in kreativer Spannung zu halten, die sich im
Laufe der intensiven Beschiftigung mit der Beziehung zwischen Kirche
und Mission, die sich im 20. Sie konnte aber auch als Hinweis auf die an-
gemessene Integration von missionarischer und sakramentaler Ekklesio-
logie gesehen werden. Sakramente halten in ihrer Kommunikation des
Evangeliums als Einladung zur Gemeinschaft mit und in Christus «Wort
und Tat und gemeinsames Leben» untrennbar zusammen, mit einer gott-
gewollten Dichte, die sie fiir das Leben der Kirche bestimmend macht. Da
ihre Einladung zur Gemeinschaft jedoch immer auch eine Aufforderung
zur Kommunikation ist, konnen sie fiir die Kirche nur in dem Masse von
zentraler Bedeutung sein, wie sie die Kirche in dem stédndigen Exodus, der
ihre wahre Seinsweise ist, erden, und sie dazu befihigen, sich in vielfalti-
gen Initiativen zur Kommunikation des Evangeliums an die ganze Welt
durch Verkiindigung und soziales Handeln sowie durch gemeinsames Le-
ben ausdriickt.

4. Schlussfolgerung

Die Darstellung im zweiten Teil dieses Artikels bleibt eine erste Skizze,
wie eine erneuerte Bearbeitung der Beziehung zwischen Evangelium und
Kirche, die den miteinander verbundenen Themen von Kommunikation
und Gemeinschaft eine entscheidende Rolle zuweist, eine Artikulation
einer missionalen, sakramentalen Ekklesiologie ermoglichen kann, die
die im ersten Teil beschriebenen Spannungen kreativ angeht. Thre Be-
hauptung, dass die Kirche durch die Kommunikation des Evangeliums an
der Mission teilnimmt, widersteht einer Antwort, die entweder eine ande-
re Kategorie neben die Mission stellt, die eine vergleichbare Vorrangstel-
lung fiir die Ekklesiologie hat, oder die Teilhabe der Kirche an der Missi-
on Gottes in ihrem priméiren Fokus als irreduzibel plural darstellt. Indem
sie die Kommunikation des Evangeliums als das beschreibt, was die Kir-
che gleichzeitig formt und was die Kirche tut, bietet sie eine Moglichkeit,
die Untrennbarkeit der Teilnahme der Kirche an der missio Dei von ihrem
stets innovativen Handeln und ihrer treuen Aufrechterhaltung von Bezie-
hungsmustern zu verstehen, die sich in der Verpflichtung auf bestimmte

46 LEessLIE NEWBIGIN, The Gospel in a Pluralist Society, London (SPCK) 1989,
129.

185



Jeremy Worthen

Praktiken und auf die Beziehungsstrukturen, die sie unterstiitzen, ausdrii-
cken. Sie gibt der Befiirwortung eines innovativen Handelns Raum, die
Autoritit der Tradition auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens anhand
des Kriteriums der Wirksamkeit bei der Vermittlung des Evangeliums
kritisch zu befragen. Gleichzeitig bietet es auch Raum fiir die Besorgnis
um die Fiille der kirchlichen Gemeinschaft, die Annahmen zu kritisieren,
die wissentlich oder unwissentlich die Forderung kirchlicher Innovation
in unserer spatmodernen Kultur priagen kénnen, wobei dasselbe Kriterium
gilt, denn das Evangelium ist eine Einladung zur Gemeinschaft in und mit
Christus. Kirchliches Handeln, das darauf abzielt, an der Sendung Gottes
teilzuhaben, muss als Handeln der einen, heiligen, katholischen und apos-
tolischen Kirche Christi erkennbar sein, und diese Kirche muss sich vor
allem durch die Schonheit des Evangeliums auszeichnen, die ihr Leben ist.
Es ist zu hoffen, dass das hier Dargestellte eine Grundlage fiir die weitere
ekklesiologische Erforschung des Zusammenspiels von Evangelium,
Kommunikation und Gemeinschaft bieten kann, die die Ernsthaftigkeit
der missionarischen Herausforderung, vor der wir stehen, anerkennt.

Jeremy Worthen (* 1965 Northwood, Middlesex UK), PhD, studierte 1983—
1986 Klassische Philologie (BA), 1986—1988 Theologie (MPhil 1986) an der
Universitidt Cambridge und promovierte 1992 an der Universitdt Toronto
1992 iiber mittelalterliche Spiritualitit. Danach studierte er 1992—1993 in
Vorbereitung auf die Ordination Theologie an der Universitdit Oxford. Von
2005 bis 2013 war er Direktor des South East Institute for Theological Edu-
cation in Canterbury. Von 2014 bis 2020 war er als Sekretdir fiir 6kumenische
Beziehungen und Theologie der Kirche von England in London tdtig. Seit
2020 leitet er das Pastoralteam der Ashford-Town-Gemeinde in der Didzese
Canterbury. Zugleich ist er Research Fellow des St Augustine’s College of
Theology und Honorary Research Fellow der Queen’s Foundation Birming-
ham.

Adresse: Churchyard, Ashford, Kent, TN23 1QG, England
E-Mail: jeremy.fworthen@durham.ac.uk

186



Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

Summary

“Missional” accounts of ecclesiology, developed in the light of the theology of
missio Dei since the 1950s, include some that carry a “sacramental” emphasis,
treating the dominical sacraments as primary for the church’s being and recog-
nized continuity in the ordering of ministry as integral to this sacramental iden-
tity. Nonetheless, continuing tensions are evident in the literature on missional
ecclesiology and in controversies around church policy and practice. One factor
here is an underlying contrast between an approach that locates the church’s par-
ticipation in the missio Dei in its action towards the world and another that puts
the weight instead on its sustaining a distinctive form of being-in-relationship.
Treating the relation between gospel, communication and communion as the crit-
ical theological framework for articulating the church’s participation in the missio
Dei, the article proposes that this can support an ecclesiology that, constructively
addressing this contrast, is both thoroughly missional and deeply sacramental.

Schliisselworter — Keywords

Mission — Kirche — Sakramente — Gemeinschaft — Evangelisation

Ubersetzung aus dem Englischen durch Dr. Edda Wolff (Bern)

187



	Kann eine missionale Ekklesiologie sakramental sein?

