Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage
Autor: Smit, Peter-Ben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale
Grundlage

Peter-Ben Smit

1. Einfiihrung

Im Kontext der anglikanisch-altkatholischen kirchlichen Gemeinschaft
ldsst sich als Erstes zum Thema kirchliche Gemeinschaft und ihre sakra-
mentale Grundlage feststellen, dass die Grundlage der Gemeinschaft zwi-
schen den Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft und den Altkatholi-
schen Kirchen der Utrechter Union sakramentaler Natur ist. Dabei handelt
es sich offensichtlich um ein Thema, das beleuchtet und untersucht werden
muss. Im Folgenden werde ich die Sakramentalitéit der Gemeinschaft zwi-
schen den erwihnten Kirchen untersuchen, wobei ich vor allem der Frage
nachgehe, was es fiir die Kirchen bedeutet, miteinander in Gemeinschaft
zu sein, und zwar sowohl theologisch als auch hinsichtlich ihrer gegensei-
tigen Beziehungen und jener zur iibrigen Welt. Letzteres wird auch kurz
die Frage der Mission beriihren, da diese meines Erachtens untrennbar mit
der Gemeinschaft auf sakramentaler Basis verbunden ist. Dazu mochte
ich auf friiheren Arbeiten zu den anglikanisch-altkatholischen Beziehun-
gen aufbauen und diese weiterentwickeln. Ein wichtiger Ausgangspunkt
ist dabei das Dokument Belonging Together in Europe des Anglikanisch-
Altkatholischen Koordinierungsrats (AOCICC) von 2011.! Dieses Doku-
ment hatte die Absicht, «die ekklesiologische Basis zu beschreiben, auf
der die engere Kooperation von institutionellen Einrichtungen und bei der
Mission zwischen Anglikanern und Altkatholiken artikuliert werden
kann.»? Ich werde mich ebenfalls auf die Ekklesiologie konzentrieren,

I ANGLICAN-OLD CATHOLIC INTERNATIONAL COORDINATING COUNCIL
(AOCICC), Belonging Together in Europe: A Joint Statement on Aspects of Ecclesio-
logy and Mission, in: IKZ 102 (2012) 140-158. Eine deutsche Ubersetzung dieses
Dokuments erschien unter dem Titel «Zusammengehoren in Europa. Eine gemeinsa-
me Erkldarung zu Aspekten von Ekklesiologie und Mission» in: Johannes Oeldemann
u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Kon-
senstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene, Bd. 5: 2010-2019, Pader-
born (Bonifatius) 2021, 36-52. Im Folgenden wird nach den einzelnen Abschnitten
aus der deutschen Ubersetzung zitiert.

2 AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 38. Hier zitiert nach der deutschen
Ubersetzung.

IKZ 113 (2023) Seiten 145-164 145



Peter-Ben Smit

jedoch insbesondere ihre soteriologische und sakramentale Grundlage
untersuchen. Dies geschieht in drei Schritten. Erstens wird dargelegt, wie
Gemeinschaft (6kumenisch-)theologisch sakramental gedacht wird.
Zweitens geht der Beitrag darauf ein, wie auf dieser Grundlage auch die
Gemeinschaft zwischen Kirchen sakramentalen Charakter hat und was
dies fiir das Verstindnis einer solchen Beziehung von Gemeinschaft
bedeutet. In einem dritten Schritt wird dies in eschatologischer Hinsicht
vertieft. Was fiir Folgen ergeben sich, wenn die Kirche, verstanden als
sakramentale Gemeinschaft, als proleptische Vergegenwirtigung der
kommenden Welt gesehen wird? Bei all dem werde ich den Friichten von
okumenischen Dialogen besondere Aufmerksamkeit schenken, da dieses
Thema darin ausgiebig erforscht wurde und sie uns eine gemeinsame
Basis fiir die theologische Reflexion bieten. Angesichts der Breite des
Themas sind Verweise auf Quellen und Sekundirliteratur lediglich exem-
plarischer Art.

2. Die sakramentale Grundlage von Gemeinschaft:
ein okumenischer Ausgangspunkt

Der Gedanke der Gemeinschaft durchdringt die christliche Tradition als
Weiterentwicklung der Tradition des Gottesvolkes Israel, wie sie in der
gesamten Bibel bezeugt ist, ob es sich um die Schépfung, den Exodus und
den Bund, den Tempelkult oder das Wirken Jesu handelt, der die Men-
schen zu einer erneuerten Form der Gemeinschaft mit Gott (in Israel)
aufrief, oder das Wirken des Paulus:* Die Suche nach Gemeinschaft ist
eine Schliisseldimension dieser Glaubenstradition, ebenso wie sie Teil der
Perspektive fiir eine Zukunft mit Gott ist, wie verschiedene eschatologi-
sche Traditionen zeigen.* Diese Zusammenhénge wurden in verschiede-

3 Vgl. fiir neuere Studien z.B. HANS BURGER, Being in Christ: A Biblical and
Systematic Investigation in a Reformed Perspective, Eugene (Wipf & Stock) 2008;
GRANT MAcASKILL, Union with Christ in the New Testament, Oxford (Oxford Uni-
versity) 2013.

4 Vgl. z.B. die Beitridge in CoLIN MCALLISTER (Hg.), The Cambridge Com-
panion to Apocalyptic Literature, Cambridge (Cambridge University Press) 2020.
Welche Art von Gemeinschaft eine apokalyptische Tradition anvisierte, war natiirlich
recht unterschiedlich.

146



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

nen 6kumenischen Dokumenten dargestellt, zum Beispiel in Die Kirche:
Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision (2013).

Damit ist aber die Frage nach der Sakramentalitit der Kirche als Ge-
meinschaft noch nicht beriihrt. Diese Frage kann in zwei Richtungen ver-
standen werden: in Bezug auf ihre eigene sakramentale Verfassung und in
Bezug auf ihre eigene sakramentale Rolle.® Die erste Richtung wird oft
verstanden als die Griindung der Kirche durch die Vermittlung der Ge-
meinschaft mit Gott durch Jesus Christus, an der die Kirche teilhat, indem
sie der Leib Christi ist. Die zweite kann als die Rolle der Kirche bei der
Vermittlung von Christus an die Welt und als sakramentale Institution
gesehen werden, oder wie die Dogmatische Konstitution iiber die Kirche
des Zweiten Vatikanischen Konzils es formuliert: «Die Kirche ist ja in
Christus gleichsam das Sakrament, das heisst Zeichen und Werkzeug fiir
die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Mensch-
heit.» (Lumen Gentium 1) Vermittlung und Partizipation sind damit zen-
trale Aspekte der Sakramentalitiit der Kirche. Dies ist natiirlich auch in
den 6kumenischen Dialogen auf verschiedene Weise anerkannt worden,
in der Regel in trinitarischer Perspektive, wie zum Beispiel im romisch-
katholisch-altkatholischen Dialog.” In diesem Dokument, das sich auf an-
dere und friihere Dialoge stiitzt, wird dies weiter ausgefiihrt.® Im Hinblick
auf das Leben der Kirche bedeutet dies Folgendes:

(7) Die Kirche als die vom dreieinigen Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft
der Glidubigen ist eine gottgeschaffene menschliche Wirklichkeit und ihrem
Wesen nach ein Mysterium. Dass sie im Leben des dreieinigen Gottes veran-
kert ist, bedeutet nicht, dass ihr damit ihre menschliche Dimension abgespro-
chen wire. Wohl aber wird damit ein Verstindnis von Kirche unmoglich, das
dahin neigt, sie nur oder primir als gesellschaftliches Phinomen auf Seiten
der Menschen zu sehen. Gott ldsst die Kirche an seinem dreifaltigen Leben
teilhaben: sie ist sein eigenes Volk, Leib des auferstandenen Christus, Tempel

5 KoMmMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Die Kirche: Auf dem
Weg zu einer gemeinsamen Vision, Genf (WCC) 2013, Par. 1.

6 Vgl. fiir eine etwas iltere, dafiir kurze und klare Auseinandersetzung: A.H.C.
vaN Enk, De Kerk als sacrament en het heil van de wereld, in: Bijdragen 45 (1984)
295-330.

7 Vgl. [INTERNATIONALE ROMISCH-KATHOLISCH-ALTKATHOLISCHE DIALOG-
KoMMiIssION], Kirche und Kirchengemeinschaft. Erster und Zweiter Bericht der Inter-
nationalen Romisch-katholisch-Altkatholischen Dialogkommission 2009 und 2016,
Paderborn (Bonifatius) 2017, Par. 5. Im Folgenden wird der Kommissionsname mit
IRAD abgekiirzt.

8 Vgl. [IRAD], Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 7), Par. 6.

147



Peter-Ben Smit

des Heiligen Geistes; ihre Einheit hat an der Einheit des dreieinigen Gottes
teil und spiegelt diese wider (L-RK/8, Nr. 49). So ist die Kirche vorgegebene
Stiftung und kraft des Geistes immer neues Geschehen und als solche An-
bruch der erneuerten Schopfung, die ihrer Vollendung entgegengeht.?

Indem sie sich durch vermittelte Teilhabe am Leben Gottes konstituiert
und dieses oder zumindest die Einheit Gottes widerspiegelt, ist die Kirche
in den beiden genannten Richtungen sakramental, d. h. in Bezug auf ihre
eigene Verfassung durch verkOrperte Vermittlung und Teilhabe und in
Bezug auf ihre eigene Funktion auf dieser Grundlage, d. h. als vermitteln-
des Zeichen und auf diese Weise als Instrument. Die Sakramente wie auch
das ebenfalls vermittelnde Wort Gottes stehen in diesem tlibergreifenden
Kontext der Sakramentalitédt der Kirche als Teilhabe am gottlichen Leben
durch dessen (leibliche) Vermittlung.!® Ahnliche Gedanken finden sich
auch in anderen 6kumenischen Erkldarungen — die entsprechenden Ab-
schnitte des orthodox-anglikanischen «Cyprus Agreed Statement» zum
Beispiel lesen sich wie eine direkte Parallele zu dem, was gerade zitiert
wurde.!! Diese Position hat natiirlich auch ihre Gegner, wie gerade das
multilaterale Konvergenzdokument Die Kirche: Auf dem Weg zu einer
gemeinsamen Vision von 2013 festhilt.!>

% A.a.O,Par.7.

10-A.a.0., Par. 9: «<Nach dem Willen des Vaters lebt die Kirche kraft des Heiligen
Geistes durch Jesus Christus vom Wort Gottes und den Sakramenten. Wie Jesus zeit-
lebens fiir die Menschen in Wort und Tat gewirkt hat, so wirkt er weiter durch sein
Wort und seine Sakramente. Die Kirche lebt von ihnen und ist zugleich in ihren Dienst
gestellt.»

I Vgl. ANGLICAN-ORTHODOX D1ALOGUE, The Church of the Triune God. The
Cyprus Statement agreed by the International Commission for Anglican-Orthodox
Theological Dialogue, London (Anglican Communion Office) 2006, Par. 1.3.

12 KoMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Kirche (wie Anm. 5),
Par. 27. Im Hinblick auf die hier genannten Vorbehalte ist m. E. erstens die befiirch-
tete Verwischung der Unterscheidung zwischen der Kirche als Ganzer und dem ein-
zelnen Sakrament nicht wirklich problematisch und in manchen Fillen sogar wiin-
schenswert, da die Sakramente so etwas wie die Verdichtung der Sakramentalitit der
Kirche selbst sind; zweitens erdffnet die Betonung der Tatsache, dass die Heiligkeit
der Kirche von der Teilhabe an Gott und nicht von der menschlichen Heiligkeit ab-
hingt, einen Raum fiir Transparenz in Bezug auf menschliche Unzulidnglichkeiten:
Wenn menschliche Heiligkeit, im Sinne der menschlichen Performanz der von Gott
geschenkten Berufung und pneumatischen Befihigung zur Heiligkeit, von vornhe-
rein als etwas Verletzliches und Fehlbares gesehen wird, ist es auch moglich, mensch-
liches Versagen in Sachen Heiligkeit zu thematisieren.

148



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

Nachdem wir also festgestellt haben, dass die Kirche als Gemeinschaft
durchaus als sakramental bezeichnet werden kann, stellen wir diese Aus-
sage in einen breiteren Kontext, da die Sakramentalitéit der Kirche, wie
bereits im Zitat angedeutet, eine Funktion hat, die iiber sie selbst hinaus-
geht. Denn der Begriff der sakramentalen Gemeinschaft ist in der Tat die
logische Folge einer bestimmten Art von Soteriologie.!* Dieser liegt die
Uberzeugung zugrunde, dass Erlosung im Kern die Form der Wiederher-
stellung der Gemeinschaft durch Gott hat, der als Dreifaltigkeit selbst Ge-
meinschaft ist, gekennzeichnet durch die Beziehungen der drei Personen
Gottes. Die Personen Gottes und ihre Gemeinschaft bestehen durch ihre
Beziehung des gegenseitigen Gebens und Empfangens.!4

13 Zentral ist die Erlosung im Sinne der Versohnung mit der Gemeinschaft, aus-
gehend von einem Gott, der Gemeinschaft ist und sucht. Deshalb ist die Rechtfer-
tigung auch ein (begrenzter) Teil der Soteriologie: Um mit Gott versdhnt zu werden,
muss dem Menschen vergeben werden. Das Instrument dafiir ist die Rechtfertigung
(Vergebung ist eine Funktion der Versohnung, Rechtfertigung eine Funktion der Ver-
gebung), was die Rechtfertigung in einen grosseren und dynamischen Zusammen-
hang stellt. Aufgrund der Verankerung der Erlosung im dreieinigen Leben Gottes ist
das «Moment» der Rechtfertigung «ewig»: Es lduft darauf hinaus, die gesamte Schop-
fung in die Selbsthingabe des Sohnes an den Vater mitzunehmen, die ausserhalb der
Zeit steht, aber in der Inkarnation des Logos und der Identifikation des L.ogos mit der
Schopfung zeitliche Gestalt angenommen hat, entsprechend der Zeit, durch die u.a.
das Geschopfsein bestimmt wird. Die Rechtfertigung ist also auch ewig, weil sie aus
dem ewigen Sein Gottes hervorgeht (so wie die Erwidhlung ausserhalb der Zeit steht).
Das Leben auf der Erde von der Verséhnung bis zur Gemeinschaft (von der die Recht-
fertigung ein Aspekt ist) ist daher auf die Ewigkeit ausgerichtet — die Menschen wer-
den zu dem, was sie sind, namlich versohnte, gerechtfertigte Personen, indem sie auf
das «Sehen von Angesicht zu Angesicht» hinleben. Dies ist das Leben der «Heili-
gung» (oder «Theosis»), der irdischen Form des Gerechtfertigtseins (man ist, aber
man muss gleichzeitig noch werden). Weil dieses Leben auf Verséhnung in der Ge-
meinschaft gerichtet ist, ist es nie ein individueller, sondern immer ein personlicher
Weg; dabei ist ein Individuum ein von anderen abgeschotteter Mensch, wihrend eine
Person ein Mensch ist, der in und durch Beziehungen existiert. Das Leben in der Ge-
meinschaft, besonders in der Kirche, ist auf diese Weise Teil des Gerechtfertigtseins
und -werdens, weil es Teil des Versohntseins (in der Ewigkeit) und des Werdens (in
der Zeit) ist. Dabei geht die Versohnung immer ganz auf die Initiative Gottes zuriick,
da sie in binnentrinitarischen Beziehungen griindet, gleichzeitig aber auch den gan-
zen Menschen miteinbezieht und zu einer Situation fiihrt, in der menschliches und
gottliches Handeln zusammenfallen und nicht mehr in Konkurrenz zueinander ste-
hen, was das Ziel der Heiligung (oder Theosis) ist.

14 Eine Darstellung aufgrund von Stimmen aus der Okumene ist zu finden in:
MaTTus PLOEGER, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a Liturgical
Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Liturgiewetenschap) — Tilfburg (Liturgisch

149



Peter-Ben Smit

Eine solche Versohnung mit der Gemeinschaft bedeutet eine Riickkehr
oder zumindest eine Annédherung an die Wirklichkeit aus der Perspektive
Gottes, wie sie aus Schrift und Tradition ersichtlich wird, d. h. als verschn-
te Gemeinschaft (und nicht als eine Wirklichkeit, in der der andere entwe-
der Futter oder Feind ist).!> Die Vergebung der Siinden, d.h. die Beseiti-
gung aller Hindernisse, die einer solchen Gemeinschaft im Wege stehen,
ist Teil dessen, was iiblicherweise als Rechtfertigung bezeichnet wird (die
wiederum nur eine Dimension des gesamten Erlosungsgeschehens dar-
stellt).'® Die Rechtfertigung steht im Dienst einer solchen Versdhnung.
Man konnte sogar sagen, dass Gottes Entscheidung zu rechtfertigen ewig
ist (im Sinne von aussergeschichtlich, begriindet in Gottes aussergeschicht-
lichem Willen oder sogar Gottes Wesen, das auch nicht durch Zeitlichkeit
eingeschrinkt ist)'” und ihre Verwirklichung in der Zeit die gesamte
«Heilsgeschichte»,'® die ihren Brennpunkt in Jesu Leben, Tod und Aufer-

Instituut) 2008; fiir eine Darstellung aus altkatholischer Perspektive siche: PETER-
BEN SmiT, Old Catholic Theology: An Introduction, Leiden (Brill) 2019, 39-44.

15 Vgl. fiir eine Ontologie der Versohnung: JoHN MILBANK, Theology and Social
Theory: Beyond Secular Reason, London (Blackwell) 1990; s. auch RowAN WILLIAMS,
Looking East in Winter. Contemporary Thought and the Eastern Christian Tradition,
London (Bloomsbury) 2021, 26.

16" Eine Skizze einer solchen Soteriologie findet sich auch in manchen 6kumeni-
schen Texten, vgl. z. B. ANGLICAN-ORTHODOX D1ALOGUE, The Church of the Triune
God. The Cyprus Statement agreed by the International Commission for Anglican-
Orthodox Theological Dialogue 2006, London (Anglican Communion Office) 2006,
Par. 5; vgl. auch LUTHERAN-ORTHODOX JOINT COMMISSION, Authority in and of the
Church. Salvation: Grace, Justification and Synergy, in: Jeffrey Gros u.a. (Hg.),
Growth in Agreement 111, Geneva (WCC) 2007, 19-22.

17 Das Alpha privativum, das in der Beschreibung der Eigenschaften Gottes hiu-
fig verwendet wird, bedeutet eher, dass Gott nicht durch etwas (z. B. Zeit, Materie usw.)
beschrinkt oder bestimmt wird als dass Gott diese Dimensionen der Wirklichkeit nicht
kennt oder keinen Zugang zu ihnen hat. Vgl. RowaN WiLLiaMS, Understanding and
Misunderstanding «Negative Theology», Milwaukee (Marquette University) 2021.

18 Das Konzept einer «Heilsgeschichte» ist nicht unproblematisch, vor allem
wenn es als eine Fortschrittsgeschichte konstruiert wird, in der die Kirche z. B. Israel
hinter sich ldsst; ausserdem suggeriert es eine Art von Linearitit, die in der Dynamik
der Interaktion Gottes sowohl mit dem Volk Israel als auch mit der Menschheit und
der Schopfung insgesamt fehlen mag. Es wird hier verwendet, um darauf hinzuwei-
sen, dass das Leben, der Tod und die Auferstehung Jesu keine isolierten Ereignisse,
sondern eingebettet in ein grosseres Ganzes der Interaktion Gottes mit der Schopfung
und insbesondere mit dem Volk Israel sind. Dies kann an dieser Stelle nicht weiter
erortert werden. Ein weiteres Problem ist, dass die Art und Weise, wie die Begriffe
Rechtfertigung und Heiligung hier verwendet werden, allzu anthropozentrisch er-

150



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

stehung hat. Die Heilsgeschichte vollzieht sich in der fortwiihrenden, es-
chatologisch orientierten Heiligung des Volkes Gottes, indem es immer
mehr in die Gemeinschaft mit Gott, untereinander und mit der Schopfung
hineingezogen wird. Die Heiligung ist gewissermassen die zeitliche Form
der Rechtfertigung oder die Wirkung der Entscheidung Gottes, in der Ge-
schichte zu rechtfertigen.!”

Da diese Rechtfertigung Teil einer iibergreifenden Dynamik der Er-
16sung durch die Wiederherstellung der Gemeinschaft (mit Gott, der
Menschheit und der Schopfung) ist, ist die Gemeinschaft alles andere als
ein «optionales Extra», wenn es um die Heiligung geht. Das Sein und Le-
ben in Gemeinschaft ist sowohl eine Vorwegnahme der letztendlichen, es-
chatologischen Situation der verwirklichten Versohnung, einer Situation,
in der jede Konkurrenz zwischen Gottes Handeln und dem Handeln der
Menschen aufgelost ist,2 als auch das Mittel, um in diese Richtung zu
leben und zu wachsen, indem man auf dem Weg dorthin transformiert
wird.?! Mittel und Zweck sind im Einklang, d.h., der Zweck ist bereits in

scheinen kann — einerseits kann dies die Tatsache verdecken, dass Gottes Heilswille
die gesamte Schopfung und nicht nur den Menschen betrifft, andererseits kann es die
Aufmerksamkeit auf die besondere Notwendigkeit der Erlosung des Menschen lenken
(in Bezug auf sich selbst, in Bezug auf Gott und insbesondere in Bezug auf die nicht
menschliche Schépfung).

19 Die fortwihrend Erlosung erschliessende Gegenwart Gottes ist ein wesentli-
cher Zug des theologischen Wirklichkeitsverstindnisses Kurt Stalders, das eine will-
kommene Korrektur zu einem allzu einfachen Verstindnis von Begriffen (wie etwa
«Heilsgeschichte») darstellt. S. besonders: KURT STALDER, Sprache und Erkenntnis
der Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systemati-
schen Voraussetzungen fiir die exegetische und homiletische Arbeit, hg. von Urs von
Arx, Freiburg (Universititsverlag) 2000.

20 Vgl. z. B. RowaN WiLLiaMs, Christ the Heart of Creation, London (Blooms-
bury) 2018, der durchgehend den Ausgangspunkt «Deus non est aliud» des Nikolaus
von Kues aufgreift, um zu einem Verhiltnis zwischen Gott und Schépfung zu gelan-
gen, in dem diese beiden Grossen nicht in einem Konkurrenzverhiltnis zueinander
stehen. Dies ist ein zentrales Thema in Diskussionen iiber Gnade und Rechtfertigung
und damit auch iiber die Qualitit der Gemeinschaft zwischen Gott und Schopfung; in
altkatholischer Theologie haben sich vor allem Kurt Stalder und in jlingerer Zeit An-
dreas Krebs mit dieser Thematik beschiiftigt, vgl. ANDREAS KREBS, Erlosung zur
Freiheit. Die «doppelte Freiheit» Gottes und des Menschen in der Theologie Kurt
Stalders, Miinster (LIT) 2011.

2l In diesem Zusammenhang bietet sich der griechische Begriff der Theosis an
(vgl. Anm. 13), der durchaus Vorteile gegeniiber der (lateinischen) Terminologie der
Rechtfertigung (iustificatio) und Heiligung (sanctificatio) haben kann. In der lateini-
schen Theologie werden Rechtfertigung und Heiligung in vielen Fillen nicht nur als

151



Peter-Ben Smit

den Mitteln vorhanden,?? wihrend es angemessen ist, dass der Zweck mit
Mitteln, die mit ihm {ibereinstimmen, und nicht mit Mitteln, die nicht mit
ihm {iibereinstimmen (wie dem Individualismus), angestrebt und gelebt
wird. Die Kirche als Volk Gottes, als Leib Christi und als Tempel des Hei-
ligen Geistes ist der zentrale Ort, an dem diese Gemeinschaft zu finden ist,
da sie sich selbst als diese Gemeinschaft versteht und ihr Leben inspiriert
und befihigt vom Geist als solche zu gestalten sucht.?? Die letztgenannte
Bemerkung und die Verbindung mit der eschatologisch orientierten Heili-
gung dynamisiert auch die drei soeben verwendeten Weisen, sich auf die
Kirche zu beziehen — die Kirche ist Volk Gottes, Leib Christi und Tempel
des Heiligen Geistes auch dadurch, dass sie es stindig wird. Auf diese
Weise wird die kirchliche Existenz, zumindest aus menschlicher Sicht,
eher intrinsisch als extrinsisch fiir das Leben der Heiligung, die die zeitli-
che Form und Verwirklichung der ewigen Entscheidung Gottes ist, die
Menschen zu rechtfertigen und dadurch mit der Gemeinschaft zu versoh-
nen.

zwei unterschiedliche Dynamiken, sondern auch als zwei getrennte Schritte eines
Heilsprozesses behandelt. Der Grund dafiir ist, dass der Kern des Heils in der Recht-
fertigung des Menschen durch Gott gesehen wird, der in der Folge Werke der Dank-
barkeit vollbringen soll, die aber nichts zum Heil des Menschen beitragen. Im Gegen-
satz dazu wird in der griechischen Theologie der Begriff der Theosis so verwendet,
dass der Mensch als Ganzes (Korper, Geist, Seele) in das zugleich rechtfertigende und
heiligende Handeln Gottes hineingezogen wird (oder: dass der Mensch durch das
heiligende Wirken des Geistes in die von Gott ewig verfiigte Rechtfertigung des Men-
schen hineingezogen wird), wodurch die Dichotomie vermieden wird, die in be-
stimmten Formen der lateinischen Theologie vorhanden sein kann. Zugegeben, dies
ist eine Typologie (und lduft Gefahr, eine Karikatur zu sein), aber ich wiirde behaup-
ten, dass die Gefahr einer Dichotomie auf der einen Seite und das Potenzial fiir eine
grossere Kohidrenz auf der anderen Seite in der lateinischen und griechischen Tradi-
tion vorhanden ist.

22 Ein prifiguratives Kirchenverstidndnis geht davon aus, dass das Gottesreich in
der Kirche seinen Schatten vorauswirft. Vgl. PETER-BEN SMiIT, Ritual und Prifigura-
tion: Die Performanz des Eschatons in einer eschatologischen Gemeinschaft, in:
Malte Cramer/Daniel Klinkmann (Hg.), Rituale im Neuen Testament und im frithen
Christentum, Stuttgart (Kohlhammer) 2023, 187-201.

23 Vgl. z. B. KoMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Kirche (wie
Anm. 5), Par. 33.

152



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

3. Die sakramentale Grundlage der Gemeinschaft zwischen
den Kirchen

Bisher habe ich von der einen versohnten Gemeinschaft gesprochen. Der
Grund dafiir, sich zunidchst mit der Gemeinschaft im Allgemeinen zu be-
fassen, um anschliessend die Gemeinschaft zwischen den Kirchen zu er-
ortern, ist grundsitzlicher Art: Die erstere hat Vorrang vor der letzteren.
Dariiber hinaus ist die Frage nach dem Fehlen oder der Wiederherstellung
der Gemeinschaft unter den Kirchen (d. h. Gemeinschaften, die sakramen-
tal an Christus teilhaben und durch diese Teilhabe konstituiert werden) in
gewisser Weise eine Frage, die sich mit einer Anomalie befasst, d.h., die
Kirche, die im Kern Gemeinschaft ist, scheitert daran, in Gemeinschaft zu
leben, oder mit der Siinde, um es deutlich zu sagen.24

Entsprechend diesem Ausgangspunkt hidngt das, was iiber die sakra-
mentale Gemeinschaft der Kirchen gesagt werden kann, auch davon ab,
was iiber die sakramentale Gemeinschaft der Kirche als solche gesagt
werden kann. Wenn es den Kirchen gelingt, die Gemeinschaft festzustel-
len (im Sinne von: entdecken, dass die Gemeinschaft vorhanden ist), dann
tun sie mindestens zwei Dinge.

Erstens anerkennen sie gegenseitig die gleiche Art und Weise der Teil-
habe an demselben Mysterium, d.h., sie anerkennen die Sakramentalitit
des jeweils anderen als im Wesentlichen identisch, wenn es um die Ein-
gliederung in Christus geht. Was dafiir erforderlich ist, hiangt von der
Beziehung der Kirchen zueinander ab. Dieser Gedanke ist natiirlich nicht
neu; der AOCICC zitiert in seiner Publikation Belonging Together in
Europe zustimmend die Aussage des altkatholischen Theologen und Bi-
schofs Andreas Rinkel, dass im Falle von kirchlicher Gemeinschaft, gelte:
«[...] dass man beiderseits iiberzeugt ist, dass die andere das <holon>, das
Ganze der Kirche, besitzt, in der Lehre, im Amt, im Sakrament.»?> Die
Teilhabe am «Ganzen», d.h. am Heil, ist das, was die Katholizitit aus-

24 Vgl. INTERNATIONALE ALTKATHOLISCHE BISCHOFSKONFERENZ, Statut der in
der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischofe. Priambel: Die ekklesiolo-
gischen Grundlagen der Utrechter Union, in: Urs von Arx/Maja Weyermann (Hg.),
Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), Bern (Stampfli)
2001, Par. 3.2.

25 AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 6. Das Zitat wird hier nach dem Ori-
ginal zitiert: ANDREAS RINKEL, Interkommunion. Thre Grundlage, ihr Inhalt, ihre
Folgerungen, in: IKZ 43 (1953) 209-230, hier 212.

153



Peter-Ben Smit

macht.26 Wenn dies bei einer anderen Kirche anerkannt wird, ist auch die
Gemeinschaft mit dieser Kirche anerkannt worden.

Zweitens gehen die Kirchen gemeinsam den Weg der Heiligung, der
ein Weg der Versohnung und der Gemeinschaft ist. Die Anerkennung der-
selben Realitiit der Gemeinschaft in den anderen Kirchen ist in der Tat
eine weitere Verwirklichung und Bekehrung zur Gemeinschaft, die zu
einem Verstindnis von Heiligung als weiteres Hineinwachsen in die Ge-
meinschaft mit Gott, der Menschheit und der Schopfung und der Kirche
als einer zentralen Verkorperung (und in diesem Sinne: einem Instrument)
eines solchen Wachstums passen wiirde. Auf diese Weise sind die Herstel-
lung und das Leben in Gemeinschaft mehr als eine Losung oder Aufarbei-
tung von Konflikten aus der Vergangenheit; denn ein neu gefundenes
Leben in Gemeinschaft ist eine Vorwegnahme der Zukunft von Gottes
versohnter Schopfung, eine antizipatorische und sakramentale Perfor-
manz von Gottes neuer Welt schon in dem Saeculum. — Vor diesem Hin-
tergrund ist der Begriff der «communio in sacris» auch im weiteren Kon-
text und als Folge und Ausdruck einer iibergreifenden Teilhabe an
demselben Geheimnis zu verstehen (und nicht nur im Sinne einer gegen-
seitigen Zulassung zu den «heiligen Dingen» des anderen). Dies entspricht
dem Gedanken, dass die Kirche selbst das «Grundsakrament» ist durch
ihre, geistgewirkte, Teilhabe an Christus, der selbst das «Ursakrament»
ist; die Sakramente sind der von der Kirche gefeierte Ritus, der selbst sa-
kramental ist.?’

Verbindet man die Herstellung von Gemeinschaft zwischen den Kir-
chen mit der Frage der Heiligung oder, vielleicht besser, der Theosis, be-
deutet dies auch, dass die Frage der sakramentalen Gemeinschaft zwi-
schen den Kirchen mit der Rolle der Kirche als sakramental konstituierter
Gemeinschaft in all ihren relationalen und zeitlichen Dimensionen ver-
bunden ist.?® Dies entspricht der urspriinglichen Inspiration der 6kumeni-

26 Fiir dieses Verstdndnis von Katholizitit siehe z. B. Urs vON ARX, Was macht
die Kirche katholisch? Perspektiven einer christkatholischen Antwort, in: Wolfgang
W. Miiller (Hg.), Katholizitit — Eine 6kumenische Chance, Ziirich (TVZ) 2006, 147-
186.

27" Fir diese Terminologie s. KARL RAHNER, Foundations of Christian Faith. An
Introduction to the Idea of Christianity, New York (Crossroad) 1984, 411-430, bes.
412. Vgl. auch AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 20.

28 D.h. mit Gott, der Menschheit und der nicht menschlichen Schopfung und mit
Dimensionen, die sich auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft beziehen.

154



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

schen Bewegung, die eng mit missionarischen Anliegen und der Rolle der
Kirche in der Welt verbunden war.2? Wenn die Kirche Zeichen und Werk-
zeug, d. h. Sakrament, von Gottes Versohnungswerk (oder «missio») sein
soll,3? dann soll die kirchliche Teilhabe an dieser Versohnung, die sowohl
den Kern des Kircheseins als auch das Herzstiick der Herstellung der in-
terkirchlichen Gemeinschaft darstellt, auch ein Zeichen derselben Ver-
sOhnung fiir die Welt sein. Die kirchliche Teilhabe an der Verséhnung
Gottes weist immer tiber sich selbst hinaus und verkorpert gleichzeitig
diese Versohnung in einer vorwegnehmenden, aber nicht weniger realen
Weise, was zum Kern des sakramentalen Charakters der Kirche gehort.
Am Endes dieses Teils ist noch Folgendes zu bedenken: Wer sich auf
die Gemeinschaft konzentriert, die zwischen den Kirchen festgestellt wer-
den kann, wird die Frage nach der Gemeinschaft stellen miissen, die (noch)
nicht oder (noch) nicht vollstindig festgestellt werden konnte. Ich mochte
in diesem Zusammenhang eine vorsichtige Formulierung vorschlagen.?!

29 Hiufig (und zu Recht) wird dabei auf die Weltmissionskonferenz von Edin-
burgh (1910) hingewiesen, s. z. B. KARL HEINZ VoiGT, Weltmissionskonferenz 1910:
Eine grosse Stunde der Okumene, in: MD 61 (2010) 24-28. Doch die Verbindung von
Mission und Okumene ist ilter. Ein zentrales Skumenisches Dokument ist bereits die
Utrechter Bischofserklidrung von 1889; sie ist Griindungsdokument der heutigen Ut-
rechter Union und basiert zudem selbst auf fritheren Entwicklungen (wie den Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875 sowie den Altkatholikenkongressen). Die Ut-
rechter Erklidrung endet mit der Feststellung: «Durch treues Festhalten an der Lehre
Jesu Christi, unter Ablehnung aller durch die Schuld der Menschen mit derselben
vermischten Irrthiimer, aller kirchlichen Missbriduche und hierarchischen Bestrebun-
gen, glauben wir am erfolgreichsten dem Unglauben und der religitsen Gleichgiiltig-
keit, dem schlimmsten Ubel unserer Zeit, entgegenzuwirken.» Zitiert nach voN ARX/
WEYERMANN (Hg.), Statut (wie Anm. 25), 25-27, 27. Ein wesentliches Anliegen der
Erkldrung ist somit die Glaubensvermittlung — Unglauben und religiose Gleichgiiltig-
keit sollen bekampft werden.

30 S. KomMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Kirche (wie Anm.
5), Par. 27; vgl. auch: Utrecht and Uppsala on the way to Communion: Report from
the official dialogue between the Old Catholic Churches of the Union of Utrecht and
the Church of Sweden (2013), in: Angela Berlis (Hg.), Utrecht and Uppsala on the Way
to Communion: Report from the official dialogue between the Old Catholic Churches
of the Union of Utrecht and the Church of Sweden (2013) with a revised translation
«Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft» (2018), in: Beiheft
zu IKZ 108 (2018) 69-135, Par. 53.

31 Dabei folge ich ANDREAS RINKEL, Unsere Probleme im 6kumenischen theo-
logischen Gesprich, in: IKZ 38 (1948) 236-250.

155



Peter-Ben Smit

Kirchen, die nicht in Gemeinschaft sind, kdnnten primir als Kirchen be-
trachtet werden, die noch nicht in Gemeinschaft miteinander sind. Etwas,
das man in der eigenen Tradition schétzt, das aber einen Stolperstein fiir
eine Beziehung der Gemeinschaft mit anderen Kirchen darstellt, sollte als
etwas angesehen werden, das weiterer Kldarung bedarf, nicht jedoch als ein
Standard, dem andere Kirchen entsprechen sollten.3? Ein Grund fiir diese
Vorsicht ist, dass es gute Griinde gibt, anzuerkennen, dass in anderen
Kirchen echte Gemeinschaft mit Gott in Christus stattfindet, die der Qua-
litat der Gemeinschaft in meiner eigenen Kirche entspricht. Es konnte
folglich menschliche Blindheit sein, wenn solche Gemeinschaft nicht
sichtbar wird. Solange sie aber noch nicht sichtbar ist, ist es auch unklug,
sie einfach vorauszusetzen und auf dieser Grundlage zu operieren, etwa
mit sich gegenseitig ausschliessenden Lehrmeinungen oder Kirchenstruk-
turen.

4. Ein Sakrament der kommenden Welt

Im letzten Teil dieses Beitrags befasse ich mich mit der «sakramentalen
Grundlage der Gemeinschaft» im Zusammenhang mit der Frage der Kir-
chen in Gemeinschaft in der Welt. Der AOCICC befasste sich damit in
«Belonging Together in Europe». Die gemeinsame Mission von Anglika-
nern und Altkatholiken wird dabei mehr oder weniger ausdriicklich mit
dem Begriff der Sakramentalitit verbunden. So heisst es etwa mit Blick
auf die gemeinsame Mission: «Im weiten Sinn schliesst dies mit ein, Got-
tes Liebe zu seiner Schépfung zu reprisentieren und im Handeln fiir das

32 Bedauerlicherweise scheint die offizielle romisch-katholische Antwort auf die
beiden Berichte iiber den internationalen romisch-katholisch-altkatholischen Dialog
genau dies zu tun. Vgl. GERHARD MULLER, Katholischer Kommentar zum Dokument
«Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Katholi-
schen und Altkatholischen Dialogkommission», 2009, http://www.christianunity.va/
content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-occidentale/vetero-cattolici/commissio-
ne-internazionale-di-dialogo-tra-la-chiesa-cattolica-e-/dialogo/katholischer-kom-
mentar-zum-dokument--kirche-und-kirchengemeinsch.html (zuletzt besucht am
19.7.2024) und pERS., Ein Kommentar zum zweiten Bericht der Internationalen R6-
misch-Katholisch-Altkatholischen Dialogkommission, 2016, http://www.christian-
unity.va/content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-occidentale/vetero-cattolici/com-
missione-internazionale-di-dialogo-tra-la-chiesa-cattolica-e-/dialogo/ein-kommen-
tar-zum-zweiten-bericht-der-internationalen-roemisch-k.html (zuletzt besucht am
19.7.2024).

156



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

Allgemeinwohl der ganzen Menschheit auszudriicken.»*? Wenn hier iiber
«reprisentieren» gesprochen wird, so kann dies durchaus in einem sakra-
mentalen Sinn verstanden werden — die Kirche ist eine sakramentale Ver-
gegenwirtigung der Liebe Gottes zu seiner Schopfung.3#

Ich mochte nun in Bezug auf die missionarische Dimension des Kir-
cheseins auf sakramentaler Basis weitere Uberlegungen anstellen und
mich dabei auf den Begriff der Prifiguration stiitzen, der in der Tradition
der Kommission von Glaube und Kirchenverfassung und in damit ver-
wandten Dialogen recht hiufig verwendet wird.> Prifiguration ist m.E.
eng mit der Vorstellung von der Kirche als Sakrament verbunden und
kann beitragen, verschiedene Aspekte der Rolle der Kirche in der Welt
herauszuarbeiten.

In der christlichen Theologie gibt es zwei Grundformen der Prifigura-
tion. Die eine ist eine exegetische Technik, die neuere Entwicklungen in
fritheren verankert. Sie ist in der jiidischen Schriftexegese anzutreffen,
aus der die christliche Tradition hervorgegangen ist;*¢ dies kann als ana-
leptische, riickwirtsgewandte Prifiguration bezeichnet werden. Die ande-
re Form ist die proleptische, vorwirtsgerichtete Prifiguration, die die Ge-
genwart in der Zukunft verankert.?” Beide haben recht unterschiedliche
Wirkungen: Die erste Form stabilisiert und legitimiert die Gegenwart
durch den Rekurs auf die Vergangenheit, die zweite Form dynamisiert die
Gegenwart durch den Bezug auf die Zukunft. Im Zusammenhang mit
diesem Beitrag ist die Form der proleptischen, eschatologisch orientierten
Prifiguration von Interesse. Sie ist in der okumenischen Tradition be-
kannt. Dies zeigen Dokumente wie der Lima-Bericht von 1982 oder der

3 AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 37. Vgl. auch Absatz 40: «Wir bitten
auch unsere Bischofe, gemeinsamen mit ihren Geistlichen, Laienleitern und Theolo-
gen, sich dazu zu verpflichten, eine sichtbare Form der Gemeinschaft zu finden, die
unsere Kirchen schon bilden. Diese sichtbare Form wird der Mission der Kirche
dienen und in sich selbst ein Ausdruck unseres gemeinsamen Glaubens an den Drei-
einigen Gott und die Heiligkeit seiner Kirche sein.» (Kursivierung durch Autor).

34 Begriffe wie «Zeuge» sind am besten in diesem verkorperten Sinn zu verste-
hen, vgl. auch AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 36.

35 Vgl. z. B. KOMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Kirche (wie
Anm. 5), u.a. in Par. 33, 42, 58, 69.

36 Vgl. weiterhin: JEAN DANIELOU, Sacramentum Futuri, Paris (Beauchesne)
1950.

37 Vgl. ebenfalls DANIELOU, Sacramentum (wie Anm. 36); s. auch BROTHER
EMILE oF Ta1zE, Faithful to the Future: Listening to Yves Congar, London (T&T
Clark) 2013.

157



Peter-Ben Smit

Bericht von 2013 Die Kirche auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision.
Im Lima-Bericht heisst es zum Beispiel:

Die Kirche ist berufen, das Reich Gottes zu verkiinden und vorweg darzustel-
len. Sie verwirklicht dies durch die Verkiindigung des Evangeliums an die
Welt und durch ihre Existenz als Leib Christi. In Jesus kam das Reich Gottes
mitten unter uns. Er schenkte Siindern das Heil. Er verkiindigte den Armen
die frohe Botschaft, den Gefangenen Freilassung, den Blinden Wiedererlan-
gung des Augenlichts, den Unterdriickten Befreiung (Lk 4,18). Christus eroff-
nete einen neuen Zugang zum Vater. Alle Glieder der Kirche, indem sie in
dieser Gemeinschaft mit Gott leben, sind berufen, ihren Glauben zu bekennen
und von ihrer Hoffnung Rechenschaft abzulegen. Sie sollen sich mit den Freu-
den und Leiden aller Menschen identifizieren, wenn sie im Dienst der Liebe
Zeugnis abzulegen suchen. Die Glieder des Leibes Christi sollen mit den
Unterdriickten auf jene Freiheit und Wiirde hin kiimpfen, die mit dem Kom-
men des Reiches verheissen wurde. Diese Sendung muss in unterschiedlichen
politischen, sozialen und kulturellen Zusammenhingen verwirklicht werden.
Um diese Sendung glaubwiirdig zu erfiillen, werden sie angemessene Formen
des Zeugnisses und Dienstes in jeder Situation suchen. Indem sie dies tun,
bringen sie der Welt einen Vorgeschmack der Freude und der Herrlichkeit von
Gottes Reich.3®

Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision enthilt weitere
Aussagen dieser Art, zum Beispiel wenn es heisst, dass «[d]ie Kirche [...]
eine eschatologische Realitit [ist], die das Reich Gottes bereits vorweg-
nimmt, aber noch nicht dessen vollstidndige Verwirklichung darstellt».3
An anderer Stelle wird dieses prifigurative Verstindnis der Kirche sowohl
mit dem Dienst und der Mission Jesu als auch mit jenen der Kirche in
Verbindung gebracht: «[...] die Gemeinschaft der Glaubigen wird neu ver-
tieft als Vorwegnahme und als Vorgeschmack auf das kommende Reich
und dabei dazu veranlasst, hinauszugehen und den Auftrag Christi, dieses
Reich schon jetzt zu errichten [engl.: inaugurating, pbs/, mit anderen zu
teilen.»%? Insbesondere, aber nicht nur (!) wird dem sakramentalen Leben
der Kirche dieser prifigurative Charakter zugeschrieben: «indem sie das
Evangelium verkiindet, die Sakramente feiert (die selbst <Mysterien> ge-

38 KOMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Taufe, Eucharistie
und Amt. Konvergenzerklarungen der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung des Okumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a. M. (Lembeck) — Paderborn
(Bonifatius) 1982, Par. A.1.4.

39 KoMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Kirche (wie Anm. 5),
Par. 33.

40 A a.0. (wie Anm. 5), Par 42.

158



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

nannt werden), das Neusein des von ihm geschenkten Lebens manifestiert
und so das in ihm schon gegenwirtige Reich antizipiert.»*! Ausserdem
stellt der Bericht von 2013 fest, dass diese prifigurative Denkweise eng
mit dem apokalyptischen Erbe der Kirche verbunden ist:

«Das Neue Testament endet mit der Vision eines neuen Himmels und einer
neuen Erde, die durch die Gnade Gottes umgewandelt wurden (vgl. Offb
21,1-22,5). Dieser neue Kosmos ist fiir das Ende der Geschichte versprochen,
ist aber bereits jetzt in vorwegnehmender Weise prisent, wenn die Kirche, die
auf ihrer Pilgerfahrt durch die Zeit durch Glauben und Hoffnung aufrecht-
erhalten wird, in Liebe und Anbetung ausruft: Komm, Herr Jesus
(Offb 22,20)».42

In der Sprache der Sakramentalitit ausgedriickt, kann die Kirche hier als
ein Sakrament der kommenden Welt verstanden werden, indem sie einen
Vorgeschmack des Reiches Gottes gibt, dessen Leben oder Wirklichkeit
sie dadurch vermittelt. Weil die Kirche sakramental und damit proleptisch
an Gottes versohnter neuer Schopfung teilgenommen hat (d. h. iiberzeit-
lich, bereits eine Realitdt mit Gott), nimmt sie diese in der Gesamtheit
ihres Lebens des Dienstes, des Zeugnisses und des Kultus — Diakonia,
Martyria und Leitourgia — vorweg. Es sei darauf hingewiesen, dass dies
tiber die Prifiguration in «den Sakramenten» allein hinausgeht: Die ge-
samte Kirche ist sakramental, daher sind alle Dimensionen ihres Lebens
ebenfalls prifigurativ. Ein gutes Beispiel fiir diese Denkweise findet sich
in der Dogmatischen Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
iiber die Kirche, Lumen Gentium 35:

Wie die Sakramente des Neuen Bundes, durch die das Leben und der Apos-
tolat der Gldubigen genéhrt werden, einen neuen Himmel und eine neue Erde
(vgl. Offb 21.1) vorbilden, so werden die Laien giiltige Verkiinder des Glau-
bens an die zu erhoffenden Dinge (vgl. Hebr 11,1), wenn sie mit dem Leben
aus dem Glauben ohne Zogern das Bekenntnis des Glaubens verbinden. Die-
se Evangelisation, das heisst die Verkiindigung der Botschaft Christi durch
das Zeugnis des Lebens und das Wort, bekommt eine eigentiimliche Prigung
und besondere Wirksamkeit von da her, dass sie in den gewohnlichen Verhilt-
nissen der Welt erfiillt wird.

Auf diese Weise ist die Kirche als der geisterfiillte Leib Christi auch ein
Sakrament der Zukunft Gottes, auf die Gottes Mission, verkorpert durch
die Kirche, die Schopfung hinfiihrt. Die sakramentale Grundlage der Kir-

4 A.a.0. (wie Anm. 5), Par. 58.
42 A.a.0. (wie Anm. 5), Par. 69.

159



Peter-Ben Smit

che ist daher auch der Anker der Kirche in Gottes Zukunft. Deren Vor-
wegnahme beruht auf Gottes Taten in der Vergangenheit, die durch das
Gedenken der Kirche in Gottesdienst, Zeugnis und Dienst wieder gegen-
wirtig gemacht werden (auch Diakonia und Martyria haben anamnetische
Dimensionen).

Natiirlich ist diese zukunftsorientierte Dimension der Sakramentalitiit
nicht die einzige zeitliche Dimension der Sakramentalitiit der Kirche. Da
die heilbringende Gemeinschaft mit Gott durch die Teilhabe an Christus
vermittelt wird, d. h. durch die Tatsache, dass die Kirche der Leib Christi
als solcher ist (auf Gott ausgerichtet und vom Geist durchdrungen), und
vor allem durch die Tatsache, dass Gldubige durch die Taufe in diese
Wirklichkeit eingefiihrt werden und durch die Feier der Eucharistie stéin-
dig ihre eigene Wirklichkeit (Identitidt) mit sich selbst teilen, gibt es auch
andere zeitliche Dimensionen. Zunichst einmal eine, die sowohl mit der
Vergangenheit als auch mit der Gegenwart der Gemeinschaft zu tun hat:
Durch die Einweihung in das Mysterium Christi ist die Gemeinschaft in
«vergangenen» Ereignissen verankert, die in der Gegenwart der Gemein-
schaft sowohl gegenwiirtig sind als auch diese bestimmen — eine zentrale
Dynamik, um die es hier geht, ist die der Anamnese, einer aktualisieren-
den Form des Erinnerns.*?

Diese Denkweise hat jedoch auch eine Dimension, die sich auf die
Zukunft bezieht. In der Tat kann man sagen, dass es darum geht, sich an
die Zukunft zu erinnern, wie sie sich in vergangenen Ereignissen offenbart
hat, die die Gegenwart bestimmen und auf ihre Vollendung im Eschaton
warten.** Das Leben, der Tod und die Auferstehung Jesu zum Beispiel —
etwas Ahnliches konnte man auch iiber die Gabe des Bundes sagen —, sind
Ereignisse der Vergangenheit (soweit sie nicht anamnetisch und performa-

4 Vgl. z. B. die klassische Studie von MAX THURIAN, L’Eucharistie: mémorial du
Seigneur; sacrifice d’action de grace et d’intercessions, Neuchatel (Delachaux et
Niestlé) 1959; RupoLr BooN, De joodse wortels van de christelijke eredienst, Ams-
terdam (Van der Leeuw-Stichting) 1970.

4 D. h., in der Zukunft, wenn man das Eschaton im Sinne einer Chronologie
begreift —es kann auch als Gottes neue Welt verstanden werden, die in Momenten des
«kairos» innerhalb des «chronos» in erster Linie gegenwiirtig wird, was die Warten-
auf-den-Tag-des-Gerichts-Dimension dieses Begriffs ein wenig relativiert. Die Kehr-
seite dieses Ansatzes mag sein, dass solche «kairos»-Momente zwar erhellend sind,
indem sie zeigen, dass die Welt anders sein kann und so Kerne der Hoffnung sind,
aber eben auch nur das — sie stellen nicht die Erlosung der gesamten Wirklichkeit dar,
die auch in einer solchen Denkweise noch zu erwarten, ja zu erhoffen ist.

160



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

tiv in der Liturgie und dem Leben der in ihnen begriindeten Gemeinschaft
aktualisiert werden), in denen sich Gottes Zukunft offenbart hat und die
die Gegenwart priagen.

Da diese (vergangenen) Ereignisse und auch ihr (gegenwirtiges) Ge-
denken auf die Zukunft hinweisen, ist die Dimension der Zukunft auch bei
der Betrachtung der «Vergangenheit» von zentraler Bedeutung, was mit
der eschatologischen Ausrichtung der Kirche als solcher iibereinstimmit.
Mit anderen Worten: Auch die Vergangenheit weist auf die Zukunft hin.

Es ist diese Dimension der Kirche als Sakrament der kommenden
Welt, die ich hervorheben moéchte. Dafiir habe ich drei Griinde: Erstens
bietet eine eschatologische Orientierung einen angemessenen Kontext fiir
das missionarische Leben der Kirche und fiir 6kumenische Bemiihungen,
die dazu dienen sollen, die Beteiligung der Kirchen an Gottes Mission der
Vers6hnung sichtbar zu machen (was oft {ibersehen wird, wenn es um
«praktische» Fragen geht). Zweitens bietet sie der Kirche Raum fiir Expe-
rimente und Transformation. Drittens kann sie eine wichtige Dimension
des kirchlichen Zeugnisses wie auch des Selbstverstindnisses in Gesell-
schaften sein, in denen zumindest die traditionellen westlichen Kirchen
im Allgemeinen auf dem Riickzug sind. Ich werde die ersten beiden Punk-
te kurz anreissen und den letzten etwas ausfiihrlicher behandeln.

Den ersten Punkt habe ich bereits mehr oder weniger erortert: Die
Okumene steht im Dienst der gottlichen Mission der Versohnung, und da
die Kirche als Ganzes ein Sakrament, ein Zeichen und eine Anweisung
der Versohnung Gottes ist, ist es eine stindige Berufung der Kirche, diese
Versohnung in allen Dimensionen ihres Lebens zu verkorpern, auch in der
Dimension der Gemeinschaft mit anderen Kirchen. Bei der sakramentalen
Gemeinschaft geht es um die Gemeinschaft mit der Zukunft, genauer ge-
sagt um die Gemeinschaft mit der Schopfung als versohnte Gemeinschaft
der neuen Schopfung Gottes, die einerseits abwesend, andererseits aber
durch die Gegenwart Gottes in der Welt, einschliesslich der Gegenwart
Gottes in der Kirche, prisent ist.

Auf den zweiten Punkt gehe ich ebenfalls nur kurz ein: Die Orientie-
rung der Kirche auf die Zukunft Gottes und deren Vergegenwirtigung
relativieren diese Gegenwart im Licht der Zukunft, was ein Leben der
Verwandlung in Gestalt der Heiligung oder Theosis auf dieses Ziel hin
impliziert. Die Veridnderung, ja das Experimentieren mit der Zukunft ist
also eine Selbstverstindlichkeit — ein christlicher Traditionsbegriff enthilt
dementsprechend die Treue zur Zukunft, da er sich aus einer eschatolo-
gisch orientierten Vergangenheit speist und das personifizierte Eschaton,

161



Peter-Ben Smit

d.h. die Gegenwart Christi, zu vermitteln sucht. Dies gilt fiir alle Dimen-
sionen des kirchlichen Lebens, aber es scheint, dass dem liturgischen Le-
ben der Kirche hier eine besondere Rolle zukommt. Die Feier der Sakra-
mente, wenn auch nicht nur diese Art von Liturgie, fiihrt die feiernde
Gemeinschaft aus der Gegenwart heraus in die Zukunft: Sie feiert und
vergegenwartigt sakramental eine Wirklichkeit, die sowohl da ist als auch
nicht. Sie wird sowohl durch den Ritus als auch durch die ihn feiernde
Gemeinschaft verkorpert und verweist auf eine Wirklichkeit, die noch
kommen wird. So lidt sie die Gemeinschaft dazu ein, sich in Ubereinstim-
mung mit dem zu verwandeln, was sie feiert. Sie tut dies in der Hoffnung,
auf dem Weg zu einer Welt zu sein, in der das, was sie als (hoffnungsvolle
und befdhigende) Ausnahme von der Regel feiert, selbst Wirklichkeit ge-
worden ist.

Drittens: Wenn die Kirche ein Sakrament der Zukunft der Welt ist,
dann gehort dies auch zur sakramentalen Grundlage der Gemeinschaft
zwischen den Kirchen - sie sind auf das Eschaton ausgerichtet und in ver-
korperter und damit sakramentaler Weise zur Zeugenschaft fiir die kom-
mende Welt berufen. In diesem Sinne konnen die Kirchen der Welt vermit-
teln, dass sie nicht endgiiltig und Verdnderung moglich ist, weil die Welt in
Gottes Wirklichkeit anders ist und daher anders werden wird*> — anders im
Sinne von versohnt. Gleichzeitig konnen die Kirchen in der Welt sichtbar
machen und identifizieren, was bereits mit Gottes Fithrung iibereinstimmt,
und so Gottes Gegenwart in der Schopfung hervorheben. Das ertffnet auch
Raum fiir die Zusammenarbeit mit «sdkularen» Partnern in der Gesell-
schaft.*¢ In einer Welt, die manchmal durch eine «Krise der Imagination»
gekennzeichnet ist,*’ in der Transformation als notwendig, aber schwer
vorstellbar angesehen wird, kann die Kirche als eine auf Transformation
ausgerichtete Gemeinschaft zu breiteren gesellschaftlichen Diskursen da-
riiber beitragen, indem sie ihrem Wesen als Sakrament von Gottes Zukunft
der Versohnung treu bleibt, die sie vorabbildet. Durch Gottesdienst, Zeug-
nis und Dienst eréffnet die Kirche eine Perspektive auf eine andere Welt
und damit einen Raum, um iiber den Status quo hinauszudenken und auf
ihn hinzuleben. Die Kirche als Sakrament der Zukunft Gottes relativiert

45 S. z.B. MiLBANK, Theology (wie Anm. 15).

46 Diese zwei Dimensionen werden dem Begriff «sacramentum mundi» oft gege-
ben, vgl. VAN Euk, Kerk (wie Anm. 6).

47 Vgl.z.B.RicHARD KEARNEY, The Wake of Imagination: Toward a Postmodern
Culture, Minneapolis (University of Minnesota Press) 1988.

162



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

den Status quo und lddt dazu ein, iiber ihn hinauszugehen. Dies ist meines
Erachtens ein wichtiger Beitrag, den die Kirchen fiir die heutige Gesell-
schaft leisten konnen, sogar iiber die offensichtlich «niitzlichen» Beitrige
hinaus, wie zum Beispiel soziale Dienste und dergleichen (die letztlich
nicht «nur» soziale Dienste sind, sondern Zeichen der kommenden Welt
Gottes). Zugleich kann ein solches Selbstverstindnis als Sakrament der
Zukunft auch das Selbstverstindnis der Kirchen ansprechen — es macht
einen Unterschied, ob man sich als Institution mit einer glorreichen Ver-
gangenheit in der Christenheit versteht, die in der Gegenwart dem Verfall
unterliegt und in der Zukunft wohl weiter vergehen wird, oder ob man sich,
wenn auch «nur» im gottesdienstlichen Leben, als Verkorperung der kom-
menden Welt versteht und diese allein durch die Existenz als Kirche vor-
wegnimmt. Ein Sakrament der kommenden Welt Gottes zu sein, ist meines
Erachtens auch eine wichtige Dimension der «sakramentalen Grundlage
unserer Gemeinschaft», denn sie ist eine Schliisseldimension des sakra-
mentalen Charakters der Kirche als solcher.

5. Schluss

In diesem Beitrag wurde die Frage behandelt, was die sakramentale
Grundlage von kirchlicher Gemeinschaft ist. Dies geschah vor allem im
Gespriich mit Stimmen aus der Okumene. Erstens wurde festgestellt, dass
es weitgehender 6kumenisch-theologischer Konsens ist, dass die Kirche
als Gemeinschaft verstanden wird und diese Gemeinschaft sakramentalen
Charakter hat: Sie ist ein Medium fiir Gottes Gegenwart in der Welt. In
einem zweiten Schritt wurde gefragt, was diese Einsicht fiir die Gemein-
schaft zwischen Kirchen bedeutet. Die sakramentale Dimension dieser
Gemeinschaft bedeutet, dass sie eine kommunale Verkorperung der mis-
sio Dei in der Welt impliziert, wie auch einen kommunalen Weg der Hei-
ligung. Das kann auch einen Raum schaffen um, zum Beispiel, ethische
Unterschiede auszuhalten. Der dritte Teil des Beitrages behandelt die es-
chatologische Ausrichtung, die mit einem sakramentalen Verstindnis von
Kirche gegeben ist. Dabei stellt sich heraus, dass diese Ausrichtung einen
Raum fiir Transformation (und sogar Bekehrung) innerhalb der Kirche
impliziert. Daraus ergibt sich die eher politisch-theologische Einsicht,
dass die verkorperte Imagination einer anderen Welt, die eine sakramental
verstandene Kirche ist, auch Raum fiir die Transformation der Gesell-
schaft eroffnet.

163



Peter-Ben Smit

Peter-Ben Smit (¥ 1979, Rotterdam NL), Dr. theol. (Universitdt Bern, 2005),
Dr. theol. habil. (Universitéit Bern, 2009), Th. D. (General Theological Se-
minary, New York 2011), ist ord. Professor fiir Kontextuelle Bibelauslegung
an der Theologischen Fakultdt der Vrije Universiteit Amsterdam und Profes-
sor fiir Alte Katholische Kirchenstrukturen («bijzonder hoogleraar») am
Departement fiir Philosophie und Religionswissenschaft der Universitdit
Utrecht. Ausserdem ist er als «research associate» der Theologischen Fakul-
tdt der Universitdt von Pretoria (Siidafrika) verbunden.

Adresse: Oud-Katholiek Seminarie/Departement voor Filosofie en Religie-
wetenschap, Janskerkhof 13, 3512 BL Utrecht, Niederlande
E-Mail: p.b.a.smit@uu.nl

Summary

This article addresses the question of what the sacramental basis of ecclesial
communion is. This was done primarily in dialogue with voices from the ecu-
menical tradition. First, it was established that there is a (broad) ecumenical-theo-
logical consensus that the church is understood as a community and that this
community has a sacramental character: it is a medium for God’s presence in the
world. In a second step, the author asks what this understanding implies for com-
munion between churches. He emphasizes that the sacramental dimension of this
community implies the common embodiment of the missio Dei in the world, as
well as a common path of sanctification, which can also create space — e. g. for
tolerating ethical differences. The third part of the contribution deals with the
eschatological orientation given with a sacramental understanding of the Church.
It appears that this orientation implies both a space for transformation (and even
conversion) within the Church, and the more political-theological insight that the
embodied imagination of another world, which is a sacramentally understood
Church, also contains a space for the transformation of society.

Keywords — Schliisselworter

Communion — Sacramentality — Ecumenism — Prefiguration — Dialogue

164



	Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

