
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 3-4

Artikel: Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale
Grundlage

Peter-Ben Smit

1. Einführung

Im Kontext der anglikanisch-altkatholischen kirchlichen Gemeinschaft
lässt sich als Erstes zum Thema kirchliche Gemeinschaft und ihre
sakramentale Grundlage feststellen, dass die Grundlage der Gemeinschaft
zwischen den Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft und den Altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union sakramentaler Natur ist. Dabei handelt

es sich offensichtlich um ein Thema, das beleuchtet und untersucht werden

muss. Im Folgenden werde ich die Sakramentalität der Gemeinschaft
zwischen den erwähnten Kirchen untersuchen, wobei ich vor allem der Frage
nachgehe, was es für die Kirchen bedeutet, miteinander in Gemeinschaft

zu sein, und zwar sowohl theologisch als auch hinsichtlich ihrer gegenseitigen

Beziehungen und jener zur übrigen Welt. Fetzteres wird auch kurz
die Frage der Mission berühren, da diese meines Erachtens untrennbar mit
der Gemeinschaft auf sakramentaler Basis verbunden ist. Dazu möchte
ich auf früheren Arbeiten zu den anglikanisch-altkatholischen Beziehungen

aufbauen und diese weiterentwickeln. Ein wichtiger Ausgangspunkt
ist dabei das Dokument Belonging Together in Europe des Anglikanisch-
Altkatholischen Koordinierungsrats (AOCICC) von 2011.1 Dieses Dokument

hatte die Absicht, «die ekklesiologische Basis zu beschreiben, auf
der die engere Kooperation von institutionellen Einrichtungen und bei der
Mission zwischen Anglikanern und Altkatholiken artikuliert werden
kann.»2 Ich werde mich ebenfalls auf die Ekklesiologie konzentrieren,

1 Anglican-Old Catholic International Coordinating Council
(AOCICC), Belonging Together in Europe: A Joint Statement on Aspects of Ecclesio-
logy and Mission, in: IKZ 102 (2012) 140-158. Eine deutsche Übersetzung dieses
Dokuments erschien unter dem Titel «Zusammengehören in Europa. Eine gemeinsame

Erklärung zu Aspekten von Ekklesiologie und Mission» in: Johannes Oeldemann
u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene, Bd. 5: 2010-2019, Paderborn

(Bonifatius) 2021, 36-52. Im Folgenden wird nach den einzelnen Abschnitten
aus der deutschen Übersetzung zitiert.

2 AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 38. Hier zitiert nach der deutschen
Übersetzung.

IKZ 113 (2023) Seiten 145-164 145



Peter-Ben Smit

jedoch insbesondere ihre soteriologische und sakramentale Grundlage
untersuchen. Dies geschieht in drei Schritten. Erstens wird dargelegt, wie
Gemeinschaft (ökumenisch-)theologisch sakramental gedacht wird.
Zweitens geht der Beitrag darauf ein, wie auf dieser Grundlage auch die
Gemeinschaft zwischen Kirchen sakramentalen Charakter hat und was
dies für das Verständnis einer solchen Beziehung von Gemeinschaft
bedeutet. In einem dritten Schritt wird dies in eschatologischer Hinsicht
vertieft. Was für Folgen ergeben sich, wenn die Kirche, verstanden als

sakramentale Gemeinschaft, als proleptische Vergegenwärtigung der
kommenden Welt gesehen wird? Bei all dem werde ich den Früchten von
ökumenischen Dialogen besondere Aufmerksamkeit schenken, da dieses

Thema darin ausgiebig erforscht wurde und sie uns eine gemeinsame
Basis für die theologische Reflexion bieten. Angesichts der Breite des

Themas sind Verweise auf Quellen und Sekundärliteratur lediglich
exemplarischer Art.

2. Die sakramentale Grundlage von Gemeinschaft:
ein ökumenischer Ausgangspunkt

Der Gedanke der Gemeinschaft durchdringt die christliche Tradition als

Weiterentwicklung der Tradition des Gottesvolkes Israel, wie sie in der

gesamten Bibel bezeugt ist, ob es sich um die Schöpfung, den Exodus und
den Bund, den Tempelkult oder das Wirken Jesu handelt, der die
Menschen zu einer erneuerten Form der Gemeinschaft mit Gott (in Israel)
aufrief, oder das Wirken des Paulus:3 Die Suche nach Gemeinschaft ist
eine Schlüsseldimension dieser Glaubenstradition, ebenso wie sie Teil der

Perspektive für eine Zukunft mit Gott ist, wie verschiedene eschatologi-
sche Traditionen zeigen.4 Diese Zusammenhänge wurden in verschiede-

3 Vgl. für neuere Studien z.B. Hans Burger, Being in Christ: A Biblical and

Systematic Investigation in a Reformed Perspective, Eugene (Wipf & Stock) 2008;
Grant Macaskill, Union with Christ in the New Testament, Oxford (Oxford
University) 2013.

4 Vgl. z.B. die Beiträge in Colin McAllister (Hg.), The Cambridge
Companion to Apocalyptic Literature, Cambridge (Cambridge University Press) 2020.
Welche Art von Gemeinschaft eine apokalyptische Tradition anvisierte, war natürlich
recht unterschiedlich.

146



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

nen ökumenischen Dokumenten dargestellt, zum Beispiel in Die Kirche:

Aufdem Weg zu einer gemeinsamen Vision (2013).5

Damit ist aber die Frage nach der Sakramentalität der Kirche als
Gemeinschaft noch nicht berührt. Diese Frage kann in zwei Richtungen
verstanden werden: in Bezug auf ihre eigene sakramentale Verfassung und in
Bezug auf ihre eigene sakramentale Rolle.6 Die erste Richtung wird oft
verstanden als die Gründung der Kirche durch die Vermittlung der
Gemeinschaft mit Gott durch Jesus Christus, an der die Kirche teilhat, indem
sie der Leib Christi ist. Die zweite kann als die Rolle der Kirche bei der

Vermittlung von Christus an die Welt und als sakramentale Institution
gesehen werden, oder wie die Dogmatische Konstitution über die Kirche
des Zweiten Vatikanischen Konzils es formuliert: «Die Kirche ist ja in
Christus gleichsam das Sakrament, das heisst Zeichen und Werkzeug für
die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit.»

(Lumen Gentium 1) Vermittlung und Partizipation sind damit
zentrale Aspekte der Sakramentalität der Kirche. Dies ist natürlich auch in
den ökumenischen Dialogen auf verschiedene Weise anerkannt worden,
in der Regel in trinitarischer Perspektive, wie zum Beispiel im römisch-
katholisch-altkatholischen Dialog.7 In diesem Dokument, das sich auf
andere und frühere Dialoge stützt, wird dies weiter ausgeführt.8 Im Hinblick
auf das Leben der Kirche bedeutet dies Folgendes:

(7) Die Kirche als die vom dreieinigen Gott ins Leben gerufene Gemeinschaft
der Gläubigen ist eine gottgeschaffene menschliche Wirklichkeit und ihrem
Wesen nach ein Mysterium. Dass sie im Leben des dreieinigen Gottes verankert

ist, bedeutet nicht, dass ihr damit ihre menschliche Dimension abgesprochen

wäre. Wohl aber wird damit ein Verständnis von Kirche unmöglich, das

dahin neigt, sie nur oder primär als gesellschaftliches Phänomen auf Seiten
der Menschen zu sehen. Gott lässt die Kirche an seinem dreifaltigen Leben
teilhaben: sie ist sein eigenes Volk, Leib des auferstandenen Christus, Tempel

5 Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Die Kirche: Auf dem

Weg zu einer gemeinsamen Vision, Genf (WCC) 2013, Par. 1.

6 Vgl. für eine etwas ältere, dafür kurze und klare Auseinandersetzung: A.H.C.
van Eijk, De Kerk als sacrament en het heil van de wereld, in: Bijdragen 45 (1984)
295-330.

7 Vgl. [Internationale Römisch-katholisch-Altkatholische Dialog-
kommission], Kirche und Kirchengemeinschaft. Erster und Zweiter Bericht der
Internationalen Römisch-katholisch-Altkatholischen Dialogkommission 2009 und 2016,
Paderborn (Bonifatius) 2017, Par. 5. Im Folgenden wird der Kommissionsname mit
IRAD abgekürzt.

8 Vgl. [IRAD], Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 7), Par. 6.

147



Peter-Ben Smit

des Heiligen Geistes; ihre Einheit hat an der Einheit des dreieinigen Gottes
teil und spiegelt diese wider (L-RK/8, Nr. 49). So ist die Kirche vorgegebene
Stiftung und kraft des Geistes immer neues Geschehen und als solche
Anbruch der erneuerten Schöpfung, die ihrer Vollendung entgegengeht.9

Indem sie sich durch vermittelte Teilhabe am Leben Gottes konstituiert
und dieses oder zumindest die Einheit Gottes widerspiegelt, ist die Kirche
in den beiden genannten Richtungen sakramental, d. h. in Bezug auf ihre
eigene Verfassung durch verkörperte Vermittlung und Teilhabe und in
Bezug auf ihre eigene Funktion auf dieser Grundlage, d. h. als vermittelndes

Zeichen und auf diese Weise als Instrument. Die Sakramente wie auch
das ebenfalls vermittelnde Wort Gottes stehen in diesem übergreifenden
Kontext der Sakramentalität der Kirche als Teilhabe am göttlichen Leben
durch dessen (leibliche) Vermittlung.10 Ähnliche Gedanken finden sich
auch in anderen ökumenischen Erklärungen - die entsprechenden
Abschnitte des orthodox-anglikanischen «Cyprus Agreed Statement» zum
Beispiel lesen sich wie eine direkte Parallele zu dem, was gerade zitiert
wurde.11 Diese Position hat natürlich auch ihre Gegner, wie gerade das

multilaterale Konvergenzdokument Die Kirche: Auf dem Weg zu einer
gemeinsamen Vision von 2013 festhält.12

9 A.a.O., Par. 7.

10 A. a. O., Par. 9: «Nach dem Willen des Vaters lebt die Kirche kraft des Heiligen
Geistes durch Jesus Christus vom Wort Gottes und den Sakramenten. Wie Jesus
zeitlebens für die Menschen in Wort und Tat gewirkt hat, so wirkt er weiter durch sein
Wort und seine Sakramente. Die Kirche lebt von ihnen und ist zugleich in ihren Dienst
gestellt.»

11 Vgl. Anglican-Orthodox Dialogue, The Church of the Triune God. The
Cyprus Statement agreed by the International Commission for Anglican-Orthodox
Theological Dialogue, London (Anglican Communion Office) 2006, Par. 1.3.

12 Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Kirche (wie Anm. 5),
Par. 27. Im Hinblick auf die hier genannten Vorbehalte ist m.E. erstens die befürchtete

Verwischung der Unterscheidung zwischen der Kirche als Ganzer und dem
einzelnen Sakrament nicht wirklich problematisch und in manchen Fällen sogar
wünschenswert, da die Sakramente so etwas wie die Verdichtung der Sakramentalität der
Kirche selbst sind; zweitens eröffnet die Betonung der Tatsache, dass die Heiligkeit
der Kirche von der Teilhabe an Gott und nicht von der menschlichen Heiligkeit
abhängt, einen Raum für Transparenz in Bezug auf menschliche Unzulänglichkeiten:
Wenn menschliche Heiligkeit, im Sinne der menschlichen Performanz der von Gott
geschenkten Berufung und pneumatischen Befähigung zur Heiligkeit, von vornherein

als etwas Verletzliches und Fehlbares gesehen wird, ist es auch möglich, menschliches

Versagen in Sachen Heiligkeit zu thematisieren.

148



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

Nachdem wir also festgestellt haben, dass die Kirche als Gemeinschaft
durchaus als sakramental bezeichnet werden kann, stellen wir diese Aussage

in einen breiteren Kontext, da die Sakramentalität der Kirche, wie
bereits im Zitat angedeutet, eine Funktion hat, die über sie selbst hinausgeht.

Denn der Begriff der sakramentalen Gemeinschaft ist in der Tat die

logische Folge einer bestimmten Art von Soteriologie.13 Dieser liegt die
Überzeugung zugrunde, dass Erlösung im Kern die Form der Wiederherstellung

der Gemeinschaft durch Gott hat, der als Dreifaltigkeit selbst
Gemeinschaft ist, gekennzeichnet durch die Beziehungen der drei Personen
Gottes. Die Personen Gottes und ihre Gemeinschaft bestehen durch ihre
Beziehung des gegenseitigen Gebens und Empfangens.14

13 Zentral ist die Erlösung im Sinne der Versöhnung mit der Gemeinschaft,
ausgehend von einem Gott, der Gemeinschaft ist und sucht. Deshalb ist die Rechtfertigung

auch ein (begrenzter) Teil der Soteriologie: Um mit Gott versöhnt zu werden,
muss dem Menschen vergeben werden. Das Instrument dafür ist die Rechtfertigung
(Vergebung ist eine Funktion der Versöhnung, Rechtfertigung eine Funktion der
Vergebung), was die Rechtfertigung in einen grösseren und dynamischen Zusammenhang

stellt. Aufgrund der Verankerung der Erlösung im dreieinigen Leben Gottes ist
das «Moment» der Rechtfertigung «ewig»: Es läuft darauf hinaus, die gesamte Schöpfung

in die Selbsthingabe des Sohnes an den Vater mitzunehmen, die ausserhalb der
Zeit steht, aber in der Inkarnation des Logos und der Identifikation des Logos mit der

Schöpfung zeitliche Gestalt angenommen hat, entsprechend der Zeit, durch die u. a.

das Geschöpfsein bestimmt wird. Die Rechtfertigung ist also auch ewig, weil sie aus
dem ewigen Sein Gottes hervorgeht (so wie die Erwählung ausserhalb der Zeit steht).
Das Leben auf der Erde von der Versöhnung bis zur Gemeinschaft (von der die
Rechtfertigung ein Aspekt ist) ist daher auf die Ewigkeit ausgerichtet - die Menschen werden

zu dem, was sie sind, nämlich versöhnte, gerechtfertigte Personen, indem sie auf
das «Sehen von Angesicht zu Angesicht» hinleben. Dies ist das Leben der «Heiligung»

(oder «Theosis»), der irdischen Form des Gerechtfertigtseins (man ist, aber

man muss gleichzeitig noch werden). Weil dieses Leben auf Versöhnung in der
Gemeinschaft gerichtet ist, ist es nie ein individueller, sondern immer ein persönlicher
Weg; dabei ist ein Individuum ein von anderen abgeschotteter Mensch, während eine
Person ein Mensch ist, der in und durch Beziehungen existiert. Das Leben in der
Gemeinschaft, besonders in der Kirche, ist auf diese Weise Teil des Gerechtfertigtseins
und -Werdens, weil es Teil des Versöhntseins (in der Ewigkeit) und des Werdens (in
der Zeit) ist. Dabei geht die Versöhnung immer ganz auf die Initiative Gottes zurück,
da sie in binnentrinitarischen Beziehungen gründet, gleichzeitig aber auch den ganzen

Menschen miteinbezieht und zu einer Situation führt, in der menschliches und

göttliches Handeln zusammenfallen und nicht mehr in Konkurrenz zueinander
stehen, was das Ziel der Heiligung (oder Theosis) ist.

14 Eine Darstellung aufgrund von Stimmen aus der Ökumene ist zu finden in:

Matths Ploeger, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a Liturgical
Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Liturgiewetenschap) - Tilfburg (Liturgisch

149



Peter-Ben Smit

Eine solche Versöhnung mit der Gemeinschaft bedeutet eine Rückkehr
oder zumindest eine Annäherung an die Wirklichkeit aus der Perspektive
Gottes, wie sie aus Schrift und Tradition ersichtlich wird, d. h. als versöhnte

Gemeinschaft (und nicht als eine Wirklichkeit, in der der andere entweder

Futter oder Feind ist).15 Die Vergebung der Sünden, d. h. die Beseitigung

aller Hindernisse, die einer solchen Gemeinschaft im Wege stehen,
ist Teil dessen, was üblicherweise als Rechtfertigung bezeichnet wird (die
wiederum nur eine Dimension des gesamten Erlösungsgeschehens
darstellt).16 Die Rechtfertigung steht im Dienst einer solchen Versöhnung.
Man könnte sogar sagen, dass Gottes Entscheidung zu rechtfertigen ewig
ist (im Sinne von aussergeschichtlich, begründet in Gottes aussergeschicht-
lichem Willen oder sogar Gottes Wesen, das auch nicht durch Zeitlichkeit
eingeschränkt ist)17 und ihre Verwirklichung in der Zeit die gesamte
«Heilsgeschichte»,18 die ihren Brennpunkt in Jesu Leben, Tod und Aufer-

Instituut) 2008; für eine Darstellung aus altkatholischer Perspektive siehe: Peter-
Ben Smit, Old Catholic Theology: An Introduction, Leiden (Brill) 2019, 39-44.

15 Vgl. für eine Ontologie der Versöhnung: John Milbank, Theology and Social
Theory: Beyond Secular Reason, London (Blackwell) 1990; s. auch Rowan Williams,
Looking East in Winter. Contemporary Thought and the Eastern Christian Tradition,
London (Bloomsbury) 2021, 26.

16 Eine Skizze einer solchen Soteriologie findet sich auch in manchen ökumenischen

Texten, vgl. z. B. Anglican-Orthodox Dialogue, The Church of the Triune
God. The Cyprus Statement agreed by the International Commission for Anglican-
Orthodox Theological Dialogue 2006, London (Anglican Communion Office) 2006,
Par. 5; vgl. auch Lutheran-Orthodox Joint Commission, Authority in and of the
Church. Salvation: Grace, Justification and Synergy, in: Jeffrey Gros u.a. (Hg.),
Growth in Agreement III, Geneva (WCC) 2007, 19-22.

17 Das Alpha privativum, das in der Beschreibung der Eigenschaften Gottes häufig

verwendet wird, bedeutet eher, dass Gott nicht durch etwas (z. B. Zeit, Materie usw.)
beschränkt oder bestimmt wird als dass Gott diese Dimensionen der Wirklichkeit nicht
kennt oder keinen Zugang zu ihnen hat. Vgl. Rowan Williams, Understanding and

Misunderstanding «Negative Theology», Milwaukee (Marquette University) 2021.
18 Das Konzept einer «Heilsgeschichte» ist nicht unproblematisch, vor allem

wenn es als eine Fortschrittsgeschichte konstruiert wird, in der die Kirche z. B. Israel
hinter sich lässt; ausserdem suggeriert es eine Art von Linearität, die in der Dynamik
der Interaktion Gottes sowohl mit dem Volk Israel als auch mit der Menschheit und
der Schöpfung insgesamt fehlen mag. Es wird hier verwendet, um darauf hinzuweisen,

dass das Leben, der Tod und die Auferstehung Jesu keine isolierten Ereignisse,
sondern eingebettet in ein grösseres Ganzes der Interaktion Gottes mit der Schöpfung
und insbesondere mit dem Volk Israel sind. Dies kann an dieser Stelle nicht weiter
erörtert werden. Ein weiteres Problem ist, dass die Art und Weise, wie die Begriffe
Rechtfertigung und Heiligung hier verwendet werden, allzu anthropozentrisch er-

150



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

stehung hat. Die Heilsgeschichte vollzieht sich in der fortwährenden, es-

chatologisch orientierten Heiligung des Volkes Gottes, indem es immer
mehr in die Gemeinschaft mit Gott, untereinander und mit der Schöpfung
hineingezogen wird. Die Heiligung ist gewissermassen die zeitliche Form
der Rechtfertigung oder die Wirkung der Entscheidung Gottes, in der
Geschichte zu rechtfertigen.19

Da diese Rechtfertigung Teil einer übergreifenden Dynamik der
Erlösung durch die Wiederherstellung der Gemeinschaft (mit Gott, der

Menschheit und der Schöpfung) ist, ist die Gemeinschaft alles andere als

ein «optionales Extra», wenn es um die Heiligung geht. Das Sein und
Leben in Gemeinschaft ist sowohl eine Vorwegnahme der letztendlichen, es-

chatologischen Situation der verwirklichten Versöhnung, einer Situation,
in der jede Konkurrenz zwischen Gottes Handeln und dem Handeln der
Menschen aufgelöst ist,20 als auch das Mittel, um in diese Richtung zu
leben und zu wachsen, indem man auf dem Weg dorthin transformiert
wird.21 Mittel und Zweck sind im Einklang, d. h., der Zweck ist bereits in

scheinen kann - einerseits kann dies die Tatsache verdecken, dass Gottes Heilswille
die gesamte Schöpfung und nicht nur den Menschen betrifft, andererseits kann es die
Aufmerksamkeit aufdie besondere Notwendigkeit der Erlösung des Menschen lenken
(in Bezug auf sich selbst, in Bezug auf Gott und insbesondere in Bezug auf die nicht
menschliche Schöpfung).

19 Die fortwährend Erlösung erschliessende Gegenwart Gottes ist ein wesentlicher

Zug des theologischen Wirklichkeitsverständnisses Kurt Stalders, das eine
willkommene Korrektur zu einem allzu einfachen Verständnis von Begriffen (wie etwa
«Heilsgeschichte») darstellt. S. besonders: Kurt Stalder, Sprache und Erkenntnis
der Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen

Voraussetzungen für die exegetische und homiletische Arbeit, hg. von Urs von
Arx, Freiburg (Universitätsverlag) 2000.

20 Vgl. z.B. Rowan Williams, Christ the Heart of Creation, London (Blooms-
bury) 2018, der durchgehend den Ausgangspunkt «Deus non est aliud» des Nikolaus
von Kues aufgreift, um zu einem Verhältnis zwischen Gott und Schöpfung zu gelangen,

in dem diese beiden Grössen nicht in einem Konkurrenzverhältnis zueinander
stehen. Dies ist ein zentrales Thema in Diskussionen über Gnade und Rechtfertigung
und damit auch über die Qualität der Gemeinschaft zwischen Gott und Schöpfung; in
altkatholischer Theologie haben sich vor allem Kurt Stalder und in jüngerer Zeit
Andreas Krebs mit dieser Thematik beschäftigt, vgl. Andreas Krebs, Erlösung zur
Freiheit. Die «doppelte Freiheit» Gottes und des Menschen in der Theologie Kurt
Stalders, Münster (LIT) 2011.

21 In diesem Zusammenhang bietet sich der griechische Begriff der Theosis an

(vgl. Anm. 13), der durchaus Vorteile gegenüber der (lateinischen) Terminologie der

Rechtfertigung (iustificatio) und Heiligung (sanctificatio) haben kann. In der lateinischen

Theologie werden Rechtfertigung und Heiligung in vielen Fällen nicht nur als

151



Peter-Ben Smit

den Mitteln vorhanden,22 während es angemessen ist, dass der Zweck mit
Mitteln, die mit ihm übereinstimmen, und nicht mit Mitteln, die nicht mit
ihm übereinstimmen (wie dem Individualismus), angestrebt und gelebt
wird. Die Kirche als Volk Gottes, als Leib Christi und als Tempel des

Heiligen Geistes ist der zentrale Ort, an dem diese Gemeinschaft zu finden ist,
da sie sich selbst als diese Gemeinschaft versteht und ihr Leben inspiriert
und befähigt vom Geist als solche zu gestalten sucht.23 Die letztgenannte
Bemerkung und die Verbindung mit der eschatologisch orientierten Heiligung

dynamisiert auch die drei soeben verwendeten Weisen, sich auf die
Kirche zu beziehen - die Kirche ist Volk Gottes, Leib Christi und Tempel
des Heiligen Geistes auch dadurch, dass sie es ständig wird. Auf diese

Weise wird die kirchliche Existenz, zumindest aus menschlicher Sicht,
eher intrinsisch als extrinsisch für das Leben der Heiligung, die die zeitliche

Form und Verwirklichung der ewigen Entscheidung Gottes ist, die
Menschen zu rechtfertigen und dadurch mit der Gemeinschaft zu versöhnen.

zwei unterschiedliche Dynamiken, sondern auch als zwei getrennte Schritte eines

Heilsprozesses behandelt. Der Grund dafür ist, dass der Kern des Heils in der
Rechtfertigung des Menschen durch Gott gesehen wird, der in der Folge Werke der
Dankbarkeit vollbringen soll, die aber nichts zum Heil des Menschen beitragen. Im Gegensatz

dazu wird in der griechischen Theologie der Begriff der Theosis so verwendet,
dass der Mensch als Ganzes (Körper, Geist, Seele) in das zugleich rechtfertigende und

heiligende Handeln Gottes hineingezogen wird (oder: dass der Mensch durch das

heiligende Wirken des Geistes in die von Gott ewig verfügte Rechtfertigung des
Menschen hineingezogen wird), wodurch die Dichotomie vermieden wird, die in
bestimmten Formen der lateinischen Theologie vorhanden sein kann. Zugegeben, dies
ist eine Typologie (und läuft Gefahr, eine Karikatur zu sein), aber ich würde behaupten,

dass die Gefahr einer Dichotomie auf der einen Seite und das Potenzial für eine

grössere Kohärenz auf der anderen Seite in der lateinischen und griechischen Tradition

vorhanden ist.
22 Ein präfiguratives Kirchenverständnis geht davon aus, dass das Gottesreich in

der Kirche seinen Schatten vorauswirft. Vgl. Peter-Ben Smit, Ritual und Präfigura-
tion: Die Performanz des Eschatons in einer eschatologischen Gemeinschaft, in:

Malte Cramer/Daniel Klinkmann (Hg.), Rituale im Neuen Testament und im frühen
Christentum, Stuttgart (Kohlhammer) 2023, 187-201.

23 Vgl. z. B. Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Kirche (wie
Anm. 5), Par. 33.

152



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

3. Die sakramentale Grundlage der Gemeinschaft zwischen
den Kirchen

Bisher habe ich von der einen versöhnten Gemeinschaft gesprochen. Der
Grund dafür, sich zunächst mit der Gemeinschaft im Allgemeinen zu
befassen, um anschliessend die Gemeinschaft zwischen den Kirchen zu
erörtern, ist grundsätzlicher Art: Die erstere hat Vorrang vor der letzteren.
Darüber hinaus ist die Frage nach dem Fehlen oder der Wiederherstellung
der Gemeinschaft unter den Kirchen (d. h. Gemeinschaften, die sakramental

an Christus teilhaben und durch diese Teilhabe konstituiert werden) in
gewisser Weise eine Frage, die sich mit einer Anomalie befasst, d.h., die
Kirche, die im Kern Gemeinschaft ist, scheitert daran, in Gemeinschaft zu
leben, oder mit der Sünde, um es deutlich zu sagen.24

Entsprechend diesem Ausgangspunkt hängt das, was über die
sakramentale Gemeinschaft der Kirchen gesagt werden kann, auch davon ab,

was über die sakramentale Gemeinschaft der Kirche als solche gesagt
werden kann. Wenn es den Kirchen gelingt, die Gemeinschaft festzustellen

(im Sinne von: entdecken, dass die Gemeinschaft vorhanden ist), dann

tun sie mindestens zwei Dinge.
Erstens anerkennen sie gegenseitig die gleiche Art und Weise der

Teilhabe an demselben Mysterium, d. h., sie anerkennen die Sakramentalität
des jeweils anderen als im Wesentlichen identisch, wenn es um die
Eingliederung in Christus geht. Was dafür erforderlich ist, hängt von der
Beziehung der Kirchen zueinander ab. Dieser Gedanke ist natürlich nicht

neu; der AOCICC zitiert in seiner Publikation Belonging Together in
Europe zustimmend die Aussage des altkatholischen Theologen und
Bischofs Andreas Rinkel, dass im Falle von kirchlicher Gemeinschaft, gelte:

«[...] dass man beiderseits überzeugt ist, dass die andere das <holon>, das

Ganze der Kirche, besitzt, in der Lehre, im Amt, im Sakrament.»25 Die
Teilhabe am «Ganzen», d.h. am Heil, ist das, was die Katholizität aus-

24 Vgl. Internationale Altkatholische Bischofskonferenz, Statut der in
der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe. Präambel: Die ekklesiolo-
gischen Grundlagen der Utrechter Union, in: Urs von Arx/Maja Weyermann (Hg.),
Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), Bern (Stämpfli)
2001, Par. 3.2.

25 AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 6. Das Zitat wird hier nach dem
Original zitiert: Andreas Rinkel, Interkommunion. Ihre Grundlage, ihr Inhalt, ihre
Folgerungen, in: IKZ 43 (1953) 209-230, hier 212.

153



Peter-Ben Smit

macht.26 Wenn dies bei einer anderen Kirche anerkannt wird, ist auch die
Gemeinschaft mit dieser Kirche anerkannt worden.

Zweitens gehen die Kirchen gemeinsam den Weg der Heiligung, der
ein Weg der Versöhnung und der Gemeinschaft ist. Die Anerkennung
derselben Realität der Gemeinschaft in den anderen Kirchen ist in der Tat
eine weitere Verwirklichung und Bekehrung zur Gemeinschaft, die zu
einem Verständnis von Heiligung als weiteres Hineinwachsen in die
Gemeinschaft mit Gott, der Menschheit und der Schöpfung und der Kirche
als einer zentralen Verkörperung (und in diesem Sinne: einem Instrument)
eines solchen Wachstums passen würde. Auf diese Weise sind die Herstellung

und das Leben in Gemeinschaft mehr als eine Lösung oder Aufarbeitung

von Konflikten aus der Vergangenheit; denn ein neu gefundenes
Leben in Gemeinschaft ist eine Vorwegnahme der Zukunft von Gottes
versöhnter Schöpfung, eine antizipatorische und sakramentale Perfor-

manz von Gottes neuer Welt schon in dem Saeculum. - Vor diesem
Hintergrund ist der Begriff der «communio in sacris» auch im weiteren Kontext

und als Folge und Ausdruck einer übergreifenden Teilhabe an
demselben Geheimnis zu verstehen (und nicht nur im Sinne einer
gegenseitigen Zulassung zu den «heiligen Dingen» des anderen). Dies entspricht
dem Gedanken, dass die Kirche selbst das «Grundsakrament» ist durch
ihre, geistgewirkte, Teilhabe an Christus, der selbst das «Ursakrament»
ist; die Sakramente sind der von der Kirche gefeierte Ritus, der selbst
sakramental ist.27

Verbindet man die Herstellung von Gemeinschaft zwischen den
Kirchen mit der Frage der Heiligung oder, vielleicht besser, der Theosis,
bedeutet dies auch, dass die Frage der sakramentalen Gemeinschaft
zwischen den Kirchen mit der Rolle der Kirche als sakramental konstituierter
Gemeinschaft in all ihren relationalen und zeitlichen Dimensionen
verbunden ist.28 Dies entspricht der ursprünglichen Inspiration der ökumeni-

26 Für dieses Verständnis von Katholizität siehe z. B. Urs von Arx, Was macht
die Kirche katholisch? Perspektiven einer christkatholischen Antwort, in: Wolfgang
W. Müller (Hg.), Katholizität - Eine ökumenische Chance, Zürich (TVZ) 2006, 147—

186.
27 Für diese Terminologie s. Karl Rahner, Foundations of Christian Faith. An

Introduction to the Idea of Christianity, New York (Crossroad) 1984, 411-430, bes.
412. Vgl. auch AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 20.

28 D. h. mit Gott, der Menschheit und der nicht menschlichen Schöpfung und mit
Dimensionen, die sich auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft beziehen.

154



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

sehen Bewegung, die eng mit missionarischen Anliegen und der Rolle der

Kirche in der Welt verbunden war.29 Wenn die Kirche Zeichen und Werkzeug,

d. h. Sakrament, von Gottes Versöhnungswerk (oder «missio») sein

soll,30 dann soll die kirchliche Teilhabe an dieser Versöhnung, die sowohl
den Kern des Kircheseins als auch das Herzstück der Herstellung der
interkirchlichen Gemeinschaft darstellt, auch ein Zeichen derselben
Versöhnung für die Welt sein. Die kirchliche Teilhabe an der Versöhnung
Gottes weist immer über sich selbst hinaus und verkörpert gleichzeitig
diese Versöhnung in einer vorwegnehmenden, aber nicht weniger realen

Weise, was zum Kern des sakramentalen Charakters der Kirche gehört.
Am Endes dieses Teils ist noch Folgendes zu bedenken: Wer sich auf

die Gemeinschaft konzentriert, die zwischen den Kirchen festgestellt werden

kann, wird die Frage nach der Gemeinschaft stellen müssen, die (noch)
nicht oder (noch) nicht vollständig festgestellt werden konnte. Ich möchte
in diesem Zusammenhang eine vorsichtige Formulierung vorschlagen.31

29 Häufig (und zu Recht) wird dabei auf die Weltmissionskonferenz von
Edinburgh (1910) hingewiesen, s. z.B. Karl Heinz Voigt, Weltmissionskonferenz 1910:

Eine grosse Stunde der Ökumene, in: MD 61 (2010) 24-28. Doch die Verbindung von
Mission und Ökumene ist älter. Ein zentrales ökumenisches Dokument ist bereits die
Utrechter Bischofserklärung von 1889; sie ist Gründungsdokument der heutigen
Utrechter Union und basiert zudem selbst auf früheren Entwicklungen (wie den Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875 sowie den Altkatholikenkongressen). Die
Utrechter Erklärung endet mit der Feststellung: «Durch treues Festhalten an der Lehre
Jesu Christi, unter Ablehnung aller durch die Schuld der Menschen mit derselben
vermischten Irrthümer, aller kirchlichen Missbräuche und hierarchischen Bestrebungen,

glauben wir am erfolgreichsten dem Unglauben und der religiösen Gleichgültigkeit,

dem schlimmsten Übel unserer Zeit, entgegenzuwirken.» Zitiert nach von Arx/
Weyermann (Hg.), Statut (wie Anm. 25), 25-27, 27. Ein wesentliches Anliegen der

Erklärung ist somit die Glaubensvermittlung - Unglauben und religiöse Gleichgültigkeit
sollen bekämpft werden.
30 S. Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Kirche (wie Anm.

5), Par. 27; vgl. auch: Utrecht and Uppsala on the way to Communion: Report from
the official dialogue between the Old Catholic Churches of the Union of Utrecht and
the Church of Sweden (2013), in: Angela Berlis (Hg.), Utrecht and Uppsala on the Way
to Communion: Report from the official dialogue between the Old Catholic Churches
of the Union of Utrecht and the Church of Sweden (2013) with a revised translation
«Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft» (2018), in: Beiheft
zu IKZ 108 (2018) 69-135, Par. 53.

31 Dabei folge ich Andreas Rinkel, Unsere Probleme im ökumenischen
theologischen Gespräch, in: IKZ 38 (1948) 236-250.

155



Peter-Ben Smit

Kirchen, die nicht in Gemeinschaft sind, könnten primär als Kirchen
betrachtet werden, die noch nicht in Gemeinschaft miteinander sind. Etwas,
das man in der eigenen Tradition schätzt, das aber einen Stolperstein für
eine Beziehung der Gemeinschaft mit anderen Kirchen darstellt, sollte als

etwas angesehen werden, das weiterer Klärung bedarf, nicht jedoch als ein
Standard, dem andere Kirchen entsprechen sollten.32 Ein Grund für diese

Vorsicht ist, dass es gute Gründe gibt, anzuerkennen, dass in anderen

Kirchen echte Gemeinschaft mit Gott in Christus stattfindet, die der Qualität

der Gemeinschaft in meiner eigenen Kirche entspricht. Es könnte

folglich menschliche Blindheit sein, wenn solche Gemeinschaft nicht
sichtbar wird. Solange sie aber noch nicht sichtbar ist, ist es auch unklug,
sie einfach vorauszusetzen und auf dieser Grundlage zu operieren, etwa
mit sich gegenseitig ausschliessenden Lehrmeinungen oder Kirchenstrukturen.

4. Ein Sakrament der kommenden Welt

Im letzten Teil dieses Beitrags befasse ich mich mit der «sakramentalen

Grundlage der Gemeinschaft» im Zusammenhang mit der Frage der
Kirchen in Gemeinschaft in der Welt. Der AOCICC befasste sich damit in
«Belonging Together in Europe». Die gemeinsame Mission von Anglika-
nern und Altkatholiken wird dabei mehr oder weniger ausdrücklich mit
dem Begriff der Sakramentalität verbunden. So heisst es etwa mit Blick
auf die gemeinsame Mission: «Im weiten Sinn schliesst dies mit ein, Gottes

Liebe zu seiner Schöpfung zu repräsentieren und im Handeln für das

32 Bedauerlicherweise scheint die offizielle römisch-katholische Antwort auf die
beiden Berichte über den internationalen römisch-katholisch-altkatholischen Dialog
genau dies zu tun. Vgl. Gerhard Müller, Katholischer Kommentar zum Dokument
«Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Katholi-
schen und Altkatholischen Dialogkommission», 2009, http://www.christianunity.va/
content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-occidentale/vetero-cattolici/commissio-
ne-internazionale-di-dialögo-tra-la-chiesa-cattolica-e-/dialogo/katholischer-kom-
mentar-zum-dokument-kirche-und-kirchengemeinsch.html (zuletzt besucht am
19.7.2024) und ders., Ein Kommentar zum zweiten Bericht der Internationalen Rö-
misch-Katholisch-Altkatholischen Dialogkommission, 2016, http://www.christian-
unity.va/content/unitacristiani/en/dialoghi/sezione-occidentale/vetero-cattolici/com-
missione-internazionale-di-dialogo-tra-la-chiesa-cattolica-e-/dialogo/ein-kommen-
tar-zum-zweiten-bericht-der-internationalen-roemisch-k.html (zuletzt besucht am
19.7.2024).

156



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

Allgemeinwohl der ganzen Menschheit auszudrücken.»33 Wenn hier über

«repräsentieren» gesprochen wird, so kann dies durchaus in einem
sakramentalen Sinn verstanden werden - die Kirche ist eine sakramentale
Vergegenwärtigung der Liebe Gottes zu seiner Schöpfung.34

Ich möchte nun in Bezug auf die missionarische Dimension des

Kircheseins auf sakramentaler Basis weitere Überlegungen anstellen und
mich dabei auf den Begriff der Präfiguration stützen, der in der Tradition
der Kommission von Glaube und Kirchenverfassung und in damit
verwandten Dialogen recht häufig verwendet wird.35 Präfiguration ist m.E.

eng mit der Vorstellung von der Kirche als Sakrament verbunden und

kann beitragen, verschiedene Aspekte der Rolle der Kirche in der Welt
herauszuarbeiten.

In der christlichen Theologie gibt es zwei Grundformen der Präfiguration.

Die eine ist eine exegetische Technik, die neuere Entwicklungen in
früheren verankert. Sie ist in der jüdischen Schriftexegese anzutreffen,
aus der die christliche Tradition hervorgegangen ist;36 dies kann als ana-

leptische, rückwärtsgewandte Präfiguration bezeichnet werden. Die andere

Form ist die proleptische, vorwärtsgerichtete Präfiguration, die die

Gegenwart in der Zukunft verankert.37 Beide haben recht unterschiedliche

Wirkungen: Die erste Form stabilisiert und legitimiert die Gegenwart
durch den Rekurs auf die Vergangenheit, die zweite Form dynamisiert die

Gegenwart durch den Bezug auf die Zukunft. Im Zusammenhang mit
diesem Beitrag ist die Form der proleptischen, eschatologisch orientierten

Präfiguration von Interesse. Sie ist in der ökumenischen Tradition
bekannt. Dies zeigen Dokumente wie der Lima-Bericht von 1982 oder der

33 AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 37. Vgl. auch Absatz 40: «Wir bitten
auch unsere Bischöfe, gemeinsamen mit ihren Geistlichen, Laienleitern und Theologen,

sich dazu zu verpflichten, eine sichtbare Form der Gemeinschaft zu finden, die

unsere Kirchen schon bilden. Diese sichtbare Form wird der Mission der Kirche
dienen und in sich selbst ein Ausdruck unseres gemeinsamen Glaubens an den
Dreieinigen Gott und die Heiligkeit seiner Kirche sein.» (Kursivierung durch Autor).

34 Begriffe wie «Zeuge» sind am besten in diesem verkörperten Sinn zu verstehen,

vgl. auch AOCICC, Belonging (wie Anm. 1), Par. 36.
35 Vgl. z.B. Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Kirche (wie

Anm. 5), u.a. in Par. 33, 42, 58, 69.
36 Vgl. weiterhin: Jean Daniélou, Sacramentum Futuri, Paris (Beauchesne)

1950.
37 Vgl. ebenfalls Daniélou, Sacramentum (wie Anm. 36); s. auch Brother

Émile of Taizé, Faithful to the Future: Listening to Yves Congar, London (T&T
Clark) 2013.

157



Peter-Ben Smit

Bericht von 2013 Die Kirche auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision.
Im Lima-Bericht heisst es zum Beispiel:

Die Kirche ist berufen, das Reich Gottes zu verkünden und vorweg darzustellen.

Sie verwirklicht dies durch die Verkündigung des Evangeliums an die
Welt und durch ihre Existenz als Leib Christi. In Jesus kam das Reich Gottes
mitten unter uns. Er schenkte Sündern das Heil. Er verkündigte den Armen
die frohe Botschaft, den Gefangenen Freilassung, den Blinden Wiedererlangung

des Augenlichts, den Unterdrückten Befreiung (Lk 4,18). Christus eröffnete

einen neuen Zugang zum Vater. Alle Glieder der Kirche, indem sie in
dieser Gemeinschaft mit Gott leben, sind berufen, ihren Glauben zu bekennen
und von ihrer Hoffnung Rechenschaft abzulegen. Sie sollen sich mit den Freuden

und Leiden aller Menschen identifizieren, wenn sie im Dienst der Liebe
Zeugnis abzulegen suchen. Die Glieder des Leibes Christi sollen mit den

Unterdrückten auf jene Freiheit und Würde hin kämpfen, die mit dem Kommen

des Reiches verheissen wurde. Diese Sendung muss in unterschiedlichen
politischen, sozialen und kulturellen Zusammenhängen verwirklicht werden.
Um diese Sendung glaubwürdig zu erfüllen, werden sie angemessene Formen
des Zeugnisses und Dienstes in jeder Situation suchen. Indem sie dies tun,
bringen sie der Welt einen Vorgeschmack der Freude und der Herrlichkeit von
Gottes Reich.38

Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision enthält weitere

Aussagen dieser Art, zum Beispiel wenn es heisst, dass «[d]ie Kirche [...]
eine eschatologische Realität [ist], die das Reich Gottes bereits vorwegnimmt,

aber noch nicht dessen vollständige Verwirklichung darstellt».39

An anderer Stelle wird dieses präfigurative Verständnis der Kirche sowohl
mit dem Dienst und der Mission Jesu als auch mit jenen der Kirche in
Verbindung gebracht: «[...] die Gemeinschaft der Gläubigen wird neu
vertieft als Vorwegnahme und als Vorgeschmack auf das kommende Reich
und dabei dazu veranlasst, hinauszugehen und den Auftrag Christi, dieses

Reich schon jetzt zu errichten [engl.: inaugurating, pbs], mit anderen zu
teilen.»40 Insbesondere, aber nicht nur wird dem sakramentalen Leben
der Kirche dieser präfigurative Charakter zugeschrieben: «indem sie das

Evangelium verkündet, die Sakramente feiert (die selbst <Mysterien> ge-

38 Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Taufe, Eucharistie
und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

des Ökumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a. M. (Lembeck) - Paderborn

(Bonifatius) 1982, Par. A.I.4.
39 Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Kirche (wie Anm. 5),

Par. 33.
40 A.a.O. (wie Anm. 5), Par 42.

158



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

nannt werden), das Neusein des von ihm geschenkten Lebens manifestiert
und so das in ihm schon gegenwärtige Reich antizipiert.»41 Ausserdem
stellt der Bericht von 2013 fest, dass diese präfigurative Denkweise eng
mit dem apokalyptischen Erbe der Kirche verbunden ist:

«Das Neue Testament endet mit der Vision eines neuen Himmels und einer
neuen Erde, die durch die Gnade Gottes umgewandelt wurden (vgl. Offb
21,1-22,5). Dieser neue Kosmos ist für das Ende der Geschichte versprochen,
ist aber bereits jetzt in vorwegnehmender Weise präsent, wenn die Kirche, die
auf ihrer Pilgerfahrt durch die Zeit durch Glauben und Hoffnung aufrechterhalten

wird, in Liebe und Anbetung ausruft: <Komm, Herr Jesus>

(Offb 22,20)».42

In der Sprache der Sakramentalität ausgedrückt, kann die Kirche hier als

ein Sakrament der kommenden Welt verstanden werden, indem sie einen

Vorgeschmack des Reiches Gottes gibt, dessen Leben oder Wirklichkeit
sie dadurch vermittelt. Weil die Kirche sakramental und damit proleptisch
an Gottes versöhnter neuer Schöpfung teilgenommen hat (d. h. überzeitlich,

bereits eine Realität mit Gott), nimmt sie diese in der Gesamtheit
ihres Lebens des Dienstes, des Zeugnisses und des Kultus - Diakonia,
Martyria und Leitourgia - vorweg. Es sei darauf hingewiesen, dass dies
über die Präfiguration in «den Sakramenten» allein hinausgeht: Die
gesamte Kirche ist sakramental, daher sind alle Dimensionen ihres Lebens
ebenfalls präügurativ. Ein gutes Beispiel für diese Denkweise findet sich
in der Dogmatischen Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
über die Kirche, Lumen Gentium 35:

Wie die Sakramente des Neuen Bundes, durch die das Leben und der Apostolat

der Gläubigen genährt werden, einen neuen Himmel und eine neue Erde
(vgl. Offb 21,1) vorbilden, so werden die Laien gültige Verkünder des Glaubens

an die zu erhoffenden Dinge (vgl. Hebr 11,1), wenn sie mit dem Leben
aus dem Glauben ohne Zögern das Bekenntnis des Glaubens verbinden. Diese

Evangelisation, das heisst die Verkündigung der Botschaft Christi durch
das Zeugnis des Lebens und das Wort, bekommt eine eigentümliche Prägung
und besondere Wirksamkeit von da her, dass sie in den gewöhnlichen Verhältnissen

der Welt erfüllt wird.

Auf diese Weise ist die Kirche als der geisterfüllte Leib Christi auch ein
Sakrament der Zukunft Gottes, auf die Gottes Mission, verkörpert durch
die Kirche, die Schöpfung hinführt. Die sakramentale Grundlage der Kir-

41 A. a. O. (wie Anm. 5), Par. 58.
42 A. a. O. (wie Anm. 5), Par. 69.

159



Peter-Ben Smit

che ist daher auch der Anker der Kirche in Gottes Zukunft. Deren
Vorwegnahme beruht auf Gottes Taten in der Vergangenheit, die durch das

Gedenken der Kirche in Gottesdienst, Zeugnis und Dienst wieder gegenwärtig

gemacht werden (auch Diakonia und Martyria haben anamnetische

Dimensionen).
Natürlich ist diese zukunftsorientierte Dimension der Sakramentalität

nicht die einzige zeitliche Dimension der Sakramentalität der Kirche. Da
die heilbringende Gemeinschaft mit Gott durch die Teilhabe an Christus
vermittelt wird, d. h. durch die Tatsache, dass die Kirche der Leib Christi
als solcher ist (auf Gott ausgerichtet und vom Geist durchdrungen), und

vor allem durch die Tatsache, dass Gläubige durch die Taufe in diese

Wirklichkeit eingeführt werden und durch die Feier der Eucharistie ständig

ihre eigene Wirklichkeit (Identität) mit sich selbst teilen, gibt es auch

andere zeitliche Dimensionen. Zunächst einmal eine, die sowohl mit der

Vergangenheit als auch mit der Gegenwart der Gemeinschaft zu tun hat:

Durch die Einweihung in das Mysterium Christi ist die Gemeinschaft in

«vergangenen» Ereignissen verankert, die in der Gegenwart der Gemeinschaft

sowohl gegenwärtig sind als auch diese bestimmen - eine zentrale

Dynamik, um die es hier geht, ist die der Anamnese, einer aktualisierenden

Form des Erinnerns.43

Diese Denkweise hat jedoch auch eine Dimension, die sich auf die
Zukunft bezieht. In der Tat kann man sagen, dass es darum geht, sich an
die Zukunft zu erinnern, wie sie sich in vergangenen Ereignissen offenbart
hat, die die Gegenwart bestimmen und auf ihre Vollendung im Eschaton
warten.44 Das Leben, der Tod und die Auferstehung Jesu zum Beispiel -
etwas Ähnliches könnte man auch über die Gabe des Bundes sagen -, sind

Ereignisse der Vergangenheit (soweit sie nicht anamnetisch und performa-

43 Vgl. z. B. die klassische Studie von Max Thurian, L'Eucharistie: mémorial du

Seigneur; sacrifice d'action de grâce et d'intercessions, Neuchâtel (Delachaux et
Niestlé) 1959; Rudolf Boon, De joodse wortels van de christelijke eredienst,
Amsterdam (Van der Leeuw-Stichting) 1970.

44 D. h., in der Zukunft, wenn man das Eschaton im Sinne einer Chronologie
begreift - es kann auch als Gottes neue Welt verstanden werden, die in Momenten des

«kairos» innerhalb des «chronos» in erster Linie gegenwärtig wird, was die Warten-
auf-den-Tag-des-Gerichts-Dimension dieses Begriffs ein wenig relativiert. Die Kehrseite

dieses Ansatzes mag sein, dass solche «kairos»-Momente zwar erhellend sind,
indem sie zeigen, dass die Welt anders sein kann und so Kerne der Hoffnung sind,
aber eben auch nur das - sie stellen nicht die Erlösung der gesamten Wirklichkeit dar,
die auch in einer solchen Denkweise noch zu erwarten, ja zu erhoffen ist.

160



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

tiv in der Liturgie und dem Leben der in ihnen begründeten Gemeinschaft
aktualisiert werden), in denen sich Gottes Zukunft offenbart hat und die
die Gegenwart prägen.

Da diese (vergangenen) Ereignisse und auch ihr (gegenwärtiges)
Gedenken auf die Zukunft hinweisen, ist die Dimension der Zukunft auch bei
der Betrachtung der «Vergangenheit» von zentraler Bedeutung, was mit
der eschatologischen Ausrichtung der Kirche als solcher übereinstimmt.
Mit anderen Worten: Auch die Vergangenheit weist auf die Zukunft hin.

Es ist diese Dimension der Kirche als Sakrament der kommenden
Welt, die ich hervorheben möchte. Dafür habe ich drei Gründe: Erstens
bietet eine eschatologische Orientierung einen angemessenen Kontext für
das missionarische Leben der Kirche und für ökumenische Bemühungen,
die dazu dienen sollen, die Beteiligung der Kirchen an Gottes Mission der

Versöhnung sichtbar zu machen (was oft übersehen wird, wenn es um
«praktische» Fragen geht). Zweitens bietet sie der Kirche Raum für
Experimente und Transformation. Drittens kann sie eine wichtige Dimension
des kirchlichen Zeugnisses wie auch des Selbstverständnisses in
Gesellschaften sein, in denen zumindest die traditionellen westlichen Kirchen
im Allgemeinen auf dem Rückzug sind. Ich werde die ersten beiden Punkte

kurz anreissen und den letzten etwas ausführlicher behandeln.
Den ersten Punkt habe ich bereits mehr oder weniger erörtert: Die

Ökumene steht im Dienst der göttlichen Mission der Versöhnung, und da
die Kirche als Ganzes ein Sakrament, ein Zeichen und eine Anweisung
der Versöhnung Gottes ist, ist es eine ständige Berufung der Kirche, diese

Versöhnung in allen Dimensionen ihres Lebens zu verkörpern, auch in der
Dimension der Gemeinschaft mit anderen Kirchen. Bei der sakramentalen
Gemeinschaft geht es um die Gemeinschaft mit der Zukunft, genauer
gesagt um die Gemeinschaft mit der Schöpfung als versöhnte Gemeinschaft
der neuen Schöpfung Gottes, die einerseits abwesend, andererseits aber
durch die Gegenwart Gottes in der Welt, einschliesslich der Gegenwart
Gottes in der Kirche, präsent ist.

Auf den zweiten Punkt gehe ich ebenfalls nur kurz ein: Die Orientierung

der Kirche auf die Zukunft Gottes und deren Vergegenwärtigung
relativieren diese Gegenwart im Licht der Zukunft, was ein Leben der

Verwandlung in Gestalt der Heiligung oder Theosis auf dieses Ziel hin
impliziert. Die Veränderung, ja das Experimentieren mit der Zukunft ist
also eine Selbstverständlichkeit - ein christlicher Traditionsbegriff enthält
dementsprechend die Treue zur Zukunft, da er sich aus einer eschatolo-

gisch orientierten Vergangenheit speist und das personifizierte Eschaton,

161



Peter-Ben Smit

d.h. die Gegenwart Christi, zu vermitteln sucht. Dies gilt für alle Dimensionen

des kirchlichen Lebens, aber es scheint, dass dem liturgischen
Leben der Kirche hier eine besondere Rolle zukommt. Die Feier der
Sakramente, wenn auch nicht nur diese Art von Liturgie, führt die feiernde
Gemeinschaft aus der Gegenwart heraus in die Zukunft: Sie feiert und

vergegenwärtigt sakramental eine Wirklichkeit, die sowohl da ist als auch

nicht. Sie wird sowohl durch den Ritus als auch durch die ihn feiernde
Gemeinschaft verkörpert und verweist auf eine Wirklichkeit, die noch
kommen wird. So lädt sie die Gemeinschaft dazu ein, sich in Übereinstimmung

mit dem zu verwandeln, was sie feiert. Sie tut dies in der Hoffnung,
auf dem Weg zu einer Welt zu sein, in der das, was sie als (hoffnungsvolle
und befähigende) Ausnahme von der Regel feiert, selbst Wirklichkeit
geworden ist.

Drittens: Wenn die Kirche ein Sakrament der Zukunft der Welt ist,
dann gehört dies auch zur sakramentalen Grundlage der Gemeinschaft
zwischen den Kirchen - sie sind auf das Eschaton ausgerichtet und in
verkörperter und damit sakramentaler Weise zur Zeugenschaft für die
kommende Welt berufen. In diesem Sinne können die Kirchen der Welt vermitteln,

dass sie nicht endgültig und Veränderung möglich ist, weil die Welt in
Gottes Wirklichkeit anders ist und daher anders werden wird45 - anders im
Sinne von versöhnt. Gleichzeitig können die Kirchen in der Welt sichtbar
machen und identifizieren, was bereits mit Gottes Führung übereinstimmt,
und so Gottes Gegenwart in der Schöpfung hervorheben. Das eröffnet auch

Raum für die Zusammenarbeit mit «säkularen» Partnern in der
Gesellschaft.46 In einer Welt, die manchmal durch eine «Krise der Imagination»
gekennzeichnet ist,47 in der Transformation als notwendig, aber schwer
vorstellbar angesehen wird, kann die Kirche als eine auf Transformation
ausgerichtete Gemeinschaft zu breiteren gesellschaftlichen Diskursen
darüber beitragen, indem sie ihrem Wesen als Sakrament von Gottes Zukunft
der Versöhnung treu bleibt, die sie vorabbildet. Durch Gottesdienst, Zeugnis

und Dienst eröffnet die Kirche eine Perspektive auf eine andere Welt
und damit einen Raum, um über den Status quo hinauszudenken und auf
ihn hinzuleben. Die Kirche als Sakrament der Zukunft Gottes relativiert

45 S. z. B. Milbank, Theology (wie Anm. 15).
46 Diese zwei Dimensionen werden dem Begriff «sacramentum mundi» oft gegeben,

vgl. Van Eijk, Kerk (wie Anm. 6).
47 Vgl. z. B. Richard Kearney, The Wake of Imagination: Toward a Postmodern

Culture, Minneapolis (University of Minnesota Press) 1988.

162



Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

den Status quo und lädt dazu ein, über ihn hinauszugehen. Dies ist meines
Erachtens ein wichtiger Beitrag, den die Kirchen für die heutige Gesellschaft

leisten können, sogar über die offensichtlich «nützlichen» Beiträge
hinaus, wie zum Beispiel soziale Dienste und dergleichen (die letztlich
nicht «nur» soziale Dienste sind, sondern Zeichen der kommenden Welt
Gottes). Zugleich kann ein solches Selbstverständnis als Sakrament der
Zukunft auch das Selbstverständnis der Kirchen ansprechen - es macht
einen Unterschied, ob man sich als Institution mit einer glorreichen
Vergangenheit in der Christenheit versteht, die in der Gegenwart dem Verfall
unterliegt und in der Zukunft wohl weiter vergehen wird, oder ob man sich,

wenn auch «nur» im gottesdienstlichen Leben, als Verkörperung der
kommenden Welt versteht und diese allein durch die Existenz als Kirche
vorwegnimmt. Ein Sakrament der kommenden Welt Gottes zu sein, ist meines
Erachtens auch eine wichtige Dimension der «sakramentalen Grundlage
unserer Gemeinschaft», denn sie ist eine Schlüsseldimension des

sakramentalen Charakters der Kirche als solcher.

5. Schluss

In diesem Beitrag wurde die Frage behandelt, was die sakramentale

Grundlage von kirchlicher Gemeinschaft ist. Dies geschah vor allem im
Gespräch mit Stimmen aus der Ökumene. Erstens wurde festgestellt, dass

es weitgehender ökumenisch-theologischer Konsens ist, dass die Kirche
als Gemeinschaft verstanden wird und diese Gemeinschaft sakramentalen
Charakter hat: Sie ist ein Medium für Gottes Gegenwart in der Welt. In
einem zweiten Schritt wurde gefragt, was diese Einsicht für die Gemeinschaft

zwischen Kirchen bedeutet. Die sakramentale Dimension dieser
Gemeinschaft bedeutet, dass sie eine kommunale Verkörperung der mis-
sio Dei in der Welt impliziert, wie auch einen kommunalen Weg der
Heiligung. Das kann auch einen Raum schaffen um, zum Beispiel, ethische
Unterschiede auszuhalten. Der dritte Teil des Beitrages behandelt die es-

chatologische Ausrichtung, die mit einem sakramentalen Verständnis von
Kirche gegeben ist. Dabei stellt sich heraus, dass diese Ausrichtung einen
Raum für Transformation (und sogar Bekehrung) innerhalb der Kirche
impliziert. Daraus ergibt sich die eher politisch-theologische Einsicht,
dass die verkörperte Imagination einer anderen Welt, die eine sakramental
verstandene Kirche ist, auch Raum für die Transformation der Gesellschaft

eröffnet.

163



Peter-Ben Smit

Peter-Ben Smit (* 1979, Rotterdam NL), Dr. theol. (Universität Bern, 2005),
Dr. theol. habil. (Universität Bern, 2009), Th. D. (General Theological
Seminary, New York 2011 ist ord. Professor für Kontextuelle Bibelauslegung
an der Theologischen Fakultät der Vrije Universiteit Amsterdam und Professor

für Alte Katholische Kirchenstrukturen («bijzonder hoogleraar») am
Departement für Philosophie und Religionswissenschaft der Universität
Utrecht. Ausserdem ist er als «research associate» der Theologischen Fakultät

der Universität von Pretoria (Südafrika) verbunden.

Adresse: Oud-Katholiek Seminarie/Departement voor Filosofie en Religie-
wetenschap, Janskerkhof 13, 3512 BL Utrecht, Niederlande
E-Mail: p.b.a.smit@uu.nl

Summary

This article addresses the question of what the sacramental basis of ecclesial
communion is. This was done primarily in dialogue with voices from the
ecumenical tradition. First, it was established that there is a (broad) ecumenical-theological

consensus that the church is understood as a community and that this
community has a sacramental character: it is a medium for God's presence in the
world. In a second step, the author asks what this understanding implies for
communion between churches. He emphasizes that the sacramental dimension of this
community implies the common embodiment of the missio Dei in the world, as

well as a common path of sanctification, which can also create space - e. g. for
tolerating ethical differences. The third part of the contribution deals with the

eschatological orientation given with a sacramental understanding of the Church.
It appears that this orientation implies both a space for transformation (and even
conversion) within the Church, and the more political-theological insight that the
embodied imagination of another world, which is a sacramentally understood
Church, also contains a space for the transformation of society.

Keywords - Schlüsselwörter

Communion - Sacramentality - Ecumenism - Préfiguration - Dialogue

164


	Kirchliche Gemeinschaft und ihre sakramentale Grundlage

