
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

JOLANTA WIENDLOCHA/HEIKE HA-

wicks (Hg.), Das Wirken der Jesuiten

in Heidelberg, Faksimile,
Übersetzung und Kommentar der
«Fata Collegii Heidelbergensis
Societatis Jesu» (1622-1712),
Heidelberg (Mattes) 2022, 165 S.,

ISBN 978-3-86809-186-1, 24.00.

Das Buch enthält Faksimile,
Transkription, Übersetzung und Kommentar

mit Anmerkungen zum Text einer
gedruckten Festschrift zur
Grundsteinlegung der Heidelberger Jesuitenkirche

1712, gewidmet dem Kurfürsten

Johann Wilhelm (Jan Weilern,
1658-1716), der - nach der Kriegszerstörung

Heidelbergs - in Düsseldorf
residierte. Sie schildert in vierzehn
Episoden («Fata») aus zwölf Jahren
das Schicksal, nicht das «Wirken», der

Heidelberger Jesuiten, beginnend 1622

mit der Einnahme Heidelbergs im
Dreissigjährigen Krieg vor 400 Jahren
durch die Truppen Tillys. Die Texte
sind «parteiisch und keineswegs
historisch-neutral» (11). Das Buch ist dem
verstorbenen Heidelberger Prof. Reinhard

Düchting gewidmet.
Ökumenisch gemeinte Grussworte

des römisch-katholischen Pfarrers
Brandt der Jesuitenkirche und des

römisch-katholischen Dekans Czech von
Heidelberg-Weinheim stehen am
Anfang. Brandt betont: «... es geht für uns
nicht mehr um ein Nebeneinander oder

gar Gegeneinander. Es zählt das
Miteinander.» Dann erwähnt er zwar
«ökumenische Gottesdienstformate bis hin
zu einer gemeinsamen begangenen
Osternachtfeier in der Altstadt» (13),

übergeht aber den von der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen begangenen

Reformationstag (31. Oktober)
und das Gedenken an die Reichspogromnacht

(9. November). An der
«ökumenischen» Osternachtfeier wollte der

alt-katholische Pfarrer Panizzi nicht
teilnehmen, weil er nach dem gemeinsamen

Wortgottesdienst in der evangelischen

Heilig-Geist-Kirche und dem

Umzug der Gottesdienstgemeinde in
die römisch-katholische Jesuitenkirche
die dortige Abendmahlfeier ohne
gemeinsamen Kommunionempfang als

eine Farce ansah. Czech schreibt:
«Glücklicherweise erleben wir heute in
Heidelberg ein äusserst fruchtbares
Miteinander der beiden grossen christlichen

Konfessionen - dafür sind wir
sehr dankbar» und übergeht dabei die
kleinen Konfessionen.

Es folgen eine Einführung zu Text,
Autor, Komposition und innerem Aufbau

der 14 «Fata», dann eine Faksimile-
Wiedergabe der «Fata», eingeleitet
von zwei Titelseiten, und am Ende der
Text des Grundsteins der Jesuitenkirche.

Anschliessend Transkription und
Übersetzung, parallel auf zwei
gegenüberliegenden Seiten. Der Text der
einzelnen Abschnitte wird durch
Kommentare und Textanmerkungen
erschlossen mit einem Ausblick über
«[d]as weitere Schicksal der Jesuiten
in Heidelberg» und einer Auswahl von
«Quellen und Literatur». Die
handschriftlichen Bemerkungen im Original,

die, ausser der Verfasserangabe
auf der ersten Seite aus dem 19.

Jahrhundert, von Benutzern der Barockzeit
stammen, werden nicht erläutert. Ein
Abkürzungsverzeichnis fehlt. Wer
kann «Mart., epig.» (für Martial,
Epigramme) oder «Ct» (für das Hohelied,

56 IKZ 113 (2023) Seiten 56-64



Bibliographie

«Canticum Canticorum») auflösen?

Hervorhebungen des Originals werden
in der Transkription selten wiedergegeben.

Da kein Namensregister erstellt
wurde, gibt es in den Anmerkungen
viele Wiederholungen.

Die Übersetzung des lateinischen
Textes stellt nicht zufrieden. Schon die

Wiedergabe von «fata» durch «Wirken»

im Titel ist schief, der Ausdruck
«Ereignisse», der bei der ersten Titelseite

(50/51) dafür verwendet wird, ist
nicht besser. Bei den Titeln des
Weihbischofs Leopold von Worms bleibt
ausgerechnet «in Pontificalibus Vica-
rium» unberücksichtigt (ebd.; der
Weihbischof fungierte offenbar «in
Pontificalibus», nicht «in Spirituali-
bus»). Auf der zweiten Titelseite wird
aus dem «Patrono Collegii Gratiosissi-
mo» Freiherrn von Hillesheim der
«hochwillkommene Schutzherr des

Kollegs» (52/53). Im ersten «Fatum»
ist «Auspice DEO» mit «Durch
Fügung Gottes» wiedergegeben, «feli-
ciorem sortem vertente» wird «ein

glücklicheres Geschick das Blatt wendet»

und «Loyola tanquam fortiter
superveniens» wird «Loyola als der
Stärkere über ihn falle» (54/55). Und
«ut, quod Caesaris esset, daretur Cae-

sari, quod DEI, DEO, Caesare regio-
nem, DEO religionem» wird «auf dass

dem Kaiser gegeben werde, was des

Kaisers, und Gott, was Gottes ist: Der
Kaiser fordert das Land, Gott den

Glauben zurück» (ebd. und 119). Im
folgenden «Epigramm» ist «Hanc dare

debebas, urbs Heidelberga, colendo

supremam vera relligione Deum» mit
«Diesen Glauben musstest du dulden,
Stadt Heidelberg, während du den

höchsten Gott im wahren Glauben
verehrtest» übersetzt (56 u. 57) usw.

Im «Historischen Kommentar»
zum ersten «Fatum» wird die Säkularisation

von Klöstern durch den Kurfürsten

und Papst Julius III. 1551 erwähnt
und drei Seiten später wiederholt (121

und 124). Die Textanmerkungen zu
diesem «Fatum» erklären «Jesu acies»

mit: «Die Jesuiten wurden wegen ihres
Gelübtes von absolutem Gehorsam
auch gegenüber dem Papst, ihrer
hierarchischen Organisation mit einem
Ordensgeneral an der Spitze und ihrer
grossen Schlagkraft auch Soldaten
Christi genannt» (121). Hätte man das

«Wirken der Jesuiten» beschreiben

wollen, dann hätte man dieses Gelübde
als Blaupause für die Papstdogmen von
1870 nicht übergehen können. Im vierten

«Fatum» wird zu Professor Bachofen

erwähnt, dass er wegen seines

mehrmaligen Konfessionswechsels von
E. Wolgast «ein Genie der Anpassung»
genannt werde (126): unerwähnt bleibt,
dass er in der katholischen Zeit 1635

seinem reformierten Bekenntnis treu
geblieben ist und daher bei der Besoldung

unberücksichtigt blieb (s. Drüll,
Heidelberger Gelehrtenlexikon 1386-
1651, 24; zitiert 127).

Das Schlusskapitel «Das weitere
Schicksal der Jesuiten in Heidelberg»
(155-159) ist dürftig. Es sollen «nur
die allerwichtigsten Wegmarken der
Heidelberger Entwicklung genannt
werden» (155). Erwähnt wird, dass

nach dem Jesuitenverbot von 1773 der
Orden «nur partiell» (ebd.) überlebte,
dass dafür die nicht katholischen Staaten

Preussen und Russland
verantwortlich waren, wird verschwiegen.
Die Entlassung des Kirchenrechtlers
Joh. P. Usleber wird so dargestellt,
als ob Karl III. Philipp bei seinem
Regierungsantritt 1717 entschlossen

57



Bibliographie

gewesen wäre, «den Streitigkeiten an
der Universität... ein Ende zu setzen»
(ebd.). In Drüll, Gelehrtenlexikon
1652-1802, 160f., steht, dass die

Heidelberger Reformierten sich schon
1715 über Usleber beschwert und die

protestantischen Mächte 1716 von
seinem Bruder Kurfürst Johann Wilhelm
die Entfernung Uslebers gefordert
hatten. Bei der Entlassung des

Kirchenrechtlers Adam Huth 1736 (155)
wird übergangen, dass bereits 1728

seine Promotionsthesen einen
allgemeinen Zensurerlass für solche Thesen

verursacht hatten (Drüll,
Gelehrtenlexikon, 74).

Der S. 156 erwähnte «Kirchenrat»
war eine vom Kurfürsten unabhängige
reformierte Behörde, die das

Stiftungsvermögen aus der Säkularisation
der Klöster in der Reformationszeit
verwaltete. Neben dem Streit um die

Heiliggeistkirche ging es vor allem
£um die Frage 80 des Heidelberger
Katechismus, wo die Messe als
«vermaledeiter Götzendienst» bezeichnet
wurde. Der Kurfürst erreichte, dass

beleidigende Ausdrücke im Heidelberger

Katechismus unterdrückt wurden,
während er die gewaltsam beseitigte
Scheidemauer in der Heiliggeistkirche
wieder aufbauen musste (s. Ewald
Kessler, Ein Bericht über den Heidelberger

Konfessionsstreit von 1719, in:

Heidelberg. Jahrbuch zur Geschichte
der Stadt 2015,205-220, hier 217). Der
Bau der Mannheimer Residenz wurde
1731 mit der Weihe der Schlosskirche
abgeschlossen. Erst danach folgte die

Grundsteinlegung der Mannheimer
Jesuitenkirche (ebd).

Verfehlt ist die Behauptung: «Bis

zum Tod von Karl III. Philipp ist in
Heidelberg keine weitere Bautätigkeit

aus dieser Zeit zur erwähnen» (ebd).
Denn «1724 setzten die Dominikanerinnen

mit ihrer Klostergründung in
der Plöck neue Impulse» (Eckart
Würzner, in: Frieder Hepp und Hans-
Martin Mumm [Hg.], Heidelberg im
Barock, 7). Karl Philipp stiftete
«erneut für einen Orden in Heidelberg
und finanzierte den so genannten
«Weissnonnen», den Dominikanerinnen,

ein kleines Kloster und eine
Kapelle. Heute ist von der Anlage in der
Plöck 38-44 nur noch das Kirchengebäude

erhalten, dessen barocker
Ursprung jedoch kaum mehr erkennbar
ist.» (Thomas und Carmen Flum, Die
städtebauliche Entwicklung unter Karl
Philipp [1716-1742] und Karl Theodor
[1742-1799], ebd., 114). Gegenwärtig
befindet sich hier das Hölderlingymnasium,

die Kapelle dient als «Erlöserkirche»

der altkatholischen Gemeinde.
Seit der Wende vom 16. zum 17.

Jahrhundert gab es zwischen den Jesuiten
und den Dominikanern eine heftige
Auseinandersetzung über die Gnadenlehre

(Kontroverse «de auxiliis»).
Deutet diese Klostergründung zusammen

mit der Einstellung der Bauarbeiten

1723 an der Jesuitenkirche eine

kirchenpolitische Wendung an? Noch
auf dem Vaticanum I widersetzte sich
1870 der Dominikaner und Kardinal
Guidi den neuen, von Jesuiten
propagierten Papstdogmen und wurde vom
Papst scharf gemassregelt (s. August
Bernhard Hasler, Pius IX. [1846—

1878], päpstliche Unfehlbarkeit und
I. Vatikanisches Konzil, Stuttgart 1977,

121). So hat diese Kirche für die 1870

exkommunizierten Heidelberger
Altkatholiken eine besondere Bedeutung.

Die Aussage, Anfang des 19.

Jahrhunderts sei «der Chor der Heiliggeist-

58



Bibliographie

kirche den Reformierten überlassen
worden» (158), ist falsch. Die Jesuitenkirche

wurde 1808 katholische
Pfarrkirche. Die Chorkirche diente den

Bruderschaften als Gottesdienstraum,
bis sie 1874 bei der Nutzungsteilung
des katholischen Kirchenvermögens
den Altkatholiken zugeteilt wurde.

Der Text kann zum Verständnis
einer von tiefen Gegensätzen gezeichneten

Zeit beitragen und auch indirekt
Probleme der Gegenwart beleuchten,
auch wenn er eigentlich nur eine
einseitige Propagandaschrift ist. Er ist ein
Zeichen der Zeit; mit dem Hinweis auf
den jesuitischen Papst Franziskus aus
der «neuen Welt» (159) wird versucht,
einen aktuellen Bezug herzustellen.

Ewald Kessler, Leimen (D)

Peter-Ben Smit. Masculinity and the

Bible. Survey, Models, and
Perspectives, Leiden - Boston (Brill)
2017, 97 S„ ISBN 978-90-04-
34557-7 (Broschüre) bzw. 978-90-
04-34558-4 (E-Buch), 84.00.

Die Studie von Smit bietet einen Uberblick

über die Männerforschung
(«Masculinity Studies»), eine Betrachtung
der Schnittstelle zwischen Männerforschung

und Bibelwissenschaft und
letztlich eine Fallstudie, die aus der

Begegnung von Männerforschung,
Ritualtheorie und neutestamentlicher
Exegese erwächst.

Der breit gefächerte Überblick
über die Männerforschung, deren

Gegenstand die soziale Konstruktion von
Männlichkeit sowie ihre soziale Funktion

und Bedeutung ist, weist zunächst
auf ihre Entstehung aus den Einsichten
der feministischen Wissenschaft hin.
Die Auseinandersetzung Letzterer mit

Phänomenen der Macht und
Ohnmacht führte zur Erkenntnis, dass das

Gegenteil von weiblicher Ohnmacht
nicht ein machtvolles männliches
Kollektiv ist (7), da jede Gesellschaft eine
Pluralität von «Männlichkeiten»
aufweist und es im jeweiligen Gefüge der

Genderbeziehungen immer ein
bestimmtes Männlichkeitskonzept gibt,
welches die Hegemonie für sich
beansprucht und andere, von seiner Warte
aus defizitäre Männlichkeiten herabsetzt

(8-11). Die einen Männer werden

so von den anderen unterdrückt. Diese
Einsicht wird im übrigen Kapitel im
Sinne der Intersektionalität entfaltet:
Smit zeigt auf, wie Männlichkeitskonzepte

und deren Exponenten (ggf.
Exponentinnen; vgl. 22) durch andere
Faktoren wie Kolonialismus, Gesundheit,

Institutionen und nicht zuletzt
Religion beeinflusst werden.

Wie bei der Entstehung der
Männerforschung überhaupt, so gilt auch
hinsichtlich der Schnittstelle zwischen

Männerforschung und Bibelwissenschaft:

Die feministische Exegese war
die Vorreiterin einer unter der
Perspektive der Männerforschung betriebenen

Bibelwissenschaft. Dieser
Forschungszweig widmet sich: erstens,
dem Zusammenhang zwischen
biblischen Männlichkeitskonzepten und
den Männlichkeitskonzepten der antiken

Umwelt und zweitens, dem
Zusammenhang zwischen biblischen und

zeitgenössischen Männlichkeitskonzepten,

vor allem jenen, die durch die
Wirkungsgeschichte der biblischen
Texte geprägt sind (26f.). Das Ineinander

von Exegese und Rezeptionsgeschichte

ermöglicht die dialektische
Auseinandersetzung der verschiedenen

Männlichkeitskonzepte unterein-

59



Bibliographie

ander: «As a result, both ancient and

contemporary constructions are made

strange again in a fundamental way;
they are, as it were, made to question
each other» (27). Dieses Kapitel gibt
demzufolge einen Überblick über
männerforschungsorientierte Ansätze
in der alttestamentlichen sowie neutes-
tamentlichen Forschung und schliesslich

in der Rezeptionsgeschichte
biblischer Texte.

Der letzte Hauptteil wendet den

Blick auf eine Exegese von Mk 6. Um
aufzuzeigen, dass Männlichkeit
interdisziplinär analysiert werden kann
(49), nimmt Smit das Festmahl des He-
rodes und Jesu Speisung der 5000 mit-
hilfe der Verquickung von «ritual
theory» und «masculinity studies» unter
die Lupe (wobei man sich fragen kann,
ob dies wirklich interdisziplinär ist
oder ob es sich dabei nicht lediglich
um verschiedene Ansätze handelt).
Der Weg dorthin wird zunächst
anhand eines kurzen Umrisses von
«masculinities in the Greco-Roman world»
sowie der Ritualtheorie geebnet. Zur
Prämisse, dass Gender sowie Ritual
soziale Performanzen darstellen, wird
als weitere Prämisse hinzugefügt, dass

die antike Tischgemeinschaft ein Ritual

und deshalb auch sie eine Art Per-

formanz sei. So werden die beiden

«Tischgemeinschaften» aus Mk 6 auf
ihre rituellen und gendertheoretischen
Aspekte hin befragt.

Smits Studie ist höchst informativ
und regt zum Nachdenken an. Allerdings

wird sich der hier vorgeführte
Ansatz Rückfragen stellen müssen,
mit denen auch andere Arbeiten, die
auf dem breiten Feld der Genderforschung

bzw. in der Tradition der
konstruktivistischen Analyse verortet sind,

konfrontiert werden können: Inwieweit

kann die Kategorie der Perfor-

manz auf einen beliebigen Aspekt des

sozialen Lebens angewendet werden
und trotzdem eine erhellende Analyse
bereitstellen? Setzt sich der Ansatz
nicht dem Verdacht einer ahistorischen

Betrachtung aus, wenn ein
Grundzug der Gendertheorie auf einen
anderen zeitlichen Abschnitt der
Mentalitätsgeschichte angewendet wird?
(Vgl. z.B. das Zitat von Jennifer
Larson auf S. 51f., wonach die elitären
«Insiders» des römischen Reiches

«implicitly recognized that masculinity
is a performance requiring constant

practice and vigilance».) Und schliesslich:

Kann alles rund um das Thema
«sex and gender» auf Machtfragen
reduziert werden? Das alles sind jedoch
Grundsatzfragen, die Smits Verdienst,
einen äusserst aufschlussreichen Überblick

über Männerforschung und ihre
Anwendung in der Bibelwissenschaft
vorzulegen, nicht schmälern wollen.

T. R. Niles, Bern (CH)

Dick Schoon, Vluchtelingen in de

Republiek. Cisterciënzers uit
Orval en de Cleresie 1725-1755

(Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 66), Amers-
foort (Merweboek) 2022, 200 S.,

ISBN 978-90-5787-211-2, 24.50.

Der Kampf, der in der katholischen
Kirche im 17. Jahrhundert um den
Jansenismus tobte, erreichte im Jahr 1725

am Ende auch das Zisterzienserkloster
Orval, gelegen im äussersten Süden
des heutigen Belgien, in der Nähe von
Luxemburg. Die Verpflichtung, die
päpstlichen Formulare zur Verurteilung

des Jansenismus zu unterzeich-

60



Bibliographie

nen, brachte viele Zisterzienser in
derartige Gewissensnöte, dass sie

beschlossen, in die niederländische
Republik zu fliehen. Dort hatte die Wahl
eines Erzbischofs von Utrecht durch
das Utrechter Kapitel im Jahr 1723 eine

katholische kirchliche Autorität
geschaffen, die zwar von Rom nicht
anerkannt wurde, wohl aber von den
Behörden der Republik, die mit der
Bischöflichen Klerisei sympathisierten.
Nach einigen Irrfahrten Hessen sich
die Zisterzienser aus Orval auf dem
Gut Rijnwijk in der Nähe von Utrecht
nieder und versuchten, dort ihr klösterliches

Leben unter der Autorität von
Erzbischof Barchman Wuytiers wieder

aufzunehmen. Sie waren nicht die

einzigen: Auch einige Kartäuser fanden

den Weg in die Republik, ebenso
wie zahlreiche andere Mönche und

Weltgeistliche.
So selbstverständlich es klingen

mag - Mönche, die in den toleranten
nördlichen Niederlanden Gewissensfreiheit

suchen -, so bemerkenswert

war die Situation. Denn mit der Erlaubnis

der protestantischen Behörden
wurden in der Republik wieder Klöster
gegründet! Für die Bischöfliche Klerisei

bedeutete dies eine Chance, denn
die Kirche von Utrecht war damals
bereits in Gefahr, isoliert zu werden.
Durch diese klösterlichen Gemeinschaften

blieb ein Tor zur Weite der
katholischen Kirche offen. Die Isolation

war jedoch kaum zu verhindern: Im
Laufe des 18. Jahrhunderts starben diese

Klostergemeinschaften aus.

Dick Schoon, Kirchenhistoriker
und Bischof von Haarlem, hat die
Geschichte der geflohenen Orvalisten
auf der Grundlage umfangreicher
und sorgfältiger Archivrecherchen be¬

schrieben. Damit hat er eine Lücke in
der bisherigen Forschung geschlossen
und eine wichtige Dimension in der
Geschichte der Bischöflichen Klerisei
in den Vordergrund gerückt. Dennoch
ist es enttäuschend, zu lesen, dass die
Geschichte dieser Orvalisten so sehr

von Geldproblemen, Missverständnissen

und manchmal sogar von
Misstrauen geprägt war. Es entbehrt nicht
einer gewissen Tragik, dass Mönche,
die zur Vermeidung von Zwangsmassnahmen

aus ihrem Kloster flohen,
schliesslich gezwungen wurden, die
Visitationsberichte mit den darin
enthaltenen Vorschriften des Erzbischofs
von Utrecht in ihrer neuen Niederlassung

zu unterzeichnen.
Der Autor zeichnet ein sehr

anschauliches Bild, indem er eine Menge
Archivmaterial zitiert. Dennoch bleiben

Fragen offen, die das Archivmaterial

wohl nicht beantworten kann. Wie
sah das tägliche Leben in Rijnwijk aus?

Hat der klösterliche Impuls, den die
Orvalisten in den Norden brachten,
irgendwo Spuren hinterlassen? Mit dieser

Veröffentlichung legt Schoon eine
äusserst interessante Studie vor, die
dokumentiert, wie nuanciert und
kompliziert die kirchlichen und weltlichen
Beziehungen in der Republik waren.

Ari Troost, Rolde (NL)

Jozef Köllner/Franz Segbers
(Hg.), Alt-Katholisch in Konstanz

- Zukunft aus dem
Gründungsauftrag, Bonn (Alt-Katholischer

Bistumsverlag) 2023, 182 S.,

ISBN 978-3-948740-14-6, 14.00.

Pünktlich zum 150. Jahrestag der
Gründung der altkatholischen Gemeinde

in Konstanz legen Jozef Köllner,

61



Bibliographie

Pfarrer i.A. für Konstanz, und Franz

Segbers, em. Professor für evangelische

Sozialethik und Priester im
Ehrenamt in Konstanz, diese facettenreiche

Aufsatzsammlung vor.
Das Buch hat vier Teile mit

unterschiedlichen Gewichtungen und
inhaltlichen Akzenten. Der erste Teil
beginnt mit einer Einleitung, in der die

Herausgeber die Reformdiskussion des

ausgehenden 19. Jahrhunderts skizzieren

und daraus einen Auftrag zur
Gestaltung der Zukunft ableiten, die in
diesem Buch anhand von Themen, die
mit Konstanz verbunden sind, detailliert

erläutert werden. Anschliessend
folgen ein Vorwort des Konstanzer
Kirchenvorstandes und sechs Grussworte,

die alle die Geschichte und das

Wirken der Konstanzer altkatholischen
Gemeinde würdigen.

Im zweiten Teil wird der Aufruf
zu einer Katholiken-Versammlung für
Sonntag, den 9. Februar 1873 um 2 Uhr
nachmittags dokumentiert. Es ist das

Gründungsdokument der Konstanzer
altkatholischen Gemeinde. Die folgende
Chronik von 1873, bis 1898, geschrieben

vom damaligen Kirchenvorstandsvorsitzenden

Joseph Laible, dokumentiert

das Wachsen der Gemeinde und
Konflikte mit den römisch-katholischen
Kirchengemeinden. Daran schliesst sich
eine Liste der Altkatholiken der ersten
Stunde und eine Liste der bisherigen
Geistlichen an. Die Beschreibung der
Geistlichen bleibt Stückwerk, es fehlen
inhaltliche Aussagen zum Wirken
einzelner Priester. Hier könnte eine

Recherche im Bistumsarchiv wertvolle
Informationen zum Wirken der einzelnen

Personen liefern.
Die sechs Aufsätze im dritten Teil

erweitern den Blick über die bisher

dargestellte 150-jährige alt-katholische
Konstanzer Kirchengeschichte. Angela

Berlis knüpft im ersten Artikel ein
Band vom Konstanzer Konzil (1414—

1418) über das Wirken des Kirchenreformers

und Konstanzer Generalvikars

Ignaz Heinrich von Wessenberg
(1774-1860) und der Kritik am
Vatikanischen Konzil (1869/70) bis zur
Gegenwart. Konstanz, so ihre These, ist
ein konziliarer Erinnerungsort und
bedeutsam für die Kirchen heute. Im
zweiten Aufsatz beschreibt Jürgen
Hoeren das Wirken Wessenbergs im
Detail und unterstützt damit Hubert
Wolfs im vierten Teil ausformulierte
These von den vielen Katholizismen in
der Kirche, die dann durch das Vatikanische

Konzil auf den einen Katholizismus

reduziert wurde. Die vier
weiteren Aufsätze enthalten
unterschiedliche theologische Fragestellungen

mit Bezug auf Konstanz. So ermutigt

Berlis ausgehend von der Weihe
der ersten Priesterinnen in Konstanz
an Pfingsten 1996 Frauen in der Kirche,

nach der langen Geschichte der

Entmächtigung, Kirche mitzugestal-
ten. Sie skizziert sieben Ebenen, auf
denen sich der Bewusstseinswandel
vollzieht, damit ein Raum für
Veränderung entsteht und Frauen in ihrer
religiösen Autorität gestärkt werden.
Während der frühere Erzbischof von
Utrecht Joris Vercammen über die
ökumenische Selbstverpflichtung
nachdenkt, berichtet Joachim Pfützner über
die Wirkung der ersten ökumenischen
Osternacht 1968 in Konstanz. Eine
Frucht dieser ökumenischen
Zusammenarbeit in Konstanz ist die Vereinbarung

von 1985 über die gegenseitige
Einladung zur Tischgemeinschaft.
Auch die gemeinsame Erklärung zur

62



Bibliographie

Rechtfertigungslehre und die gegenseitige

Zulassung zum Patenamt sind
nach Pfützner letztlich ein Ergebnis
der gemeinsamen Konstanzer Osternacht.

Im letzten Aufsatz des dritten
Teils skizziert Andreas Krebs die
vielfältigen Formen, wie Gottes Liebe in
Ehe und Partnerschaft sichtbar wird.
Konkret beschreibt Krebs den Prozess

im Katholischen Bistum der
Altkatholiken in Deutschland, der die

Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften möglich und selbstverständlich

machte. Alle sechs Beiträge
verdeutlichen, wie sehr sich die
altkatholische Kirche in ihren 150 Jahren
verändert und entwickelt hat, ohne
ihren Anspruch, katholisch zu sein,
aufzugeben.

Der vierte Teil dokumentiert die
Kanzelreden, die mit Blick auf das

Jubiläumsjahr durch den emeritierten
Erzbischof von Utrecht, Joris Vercam-

men, die badische Landesbischöfin
Heike Springhart und den in Münster
lehrenden Kirchenhistoriker Hubert
Wolf (mit Response von Angela Berlis)
im Herbst und Winter 2022 in Konstanz

gehalten wurden. Alle Kanzelreden

suchen eine Antwort auf die

Frage, was «katholisch sein» heute
und in Zukunft bedeutet. Leider stand
die sehr gut besuchte Rede des baden-

württembergischen Ministerpräsidenten
Winfried Kretschmann nicht zum

Abdruck zur Verfügung.
Die Beiträge entwickeln unabhängig

voneinander und dennoch gemeinsam

eine Idee von einer altkatholischen

Spiritualität und Identität, nicht in
Abgrenzung zu anderen Kirchen und
Traditionen, sondern mit Blick auf die
Vielfalt der Religionen und Kirchen.
Vercammen kommt dabei zu dem Er¬

gebnis, dass es Altkatholikinnen und
Altkatholiken gebe, «damit die Kirche
katholischer wird: Das heisst, damit sie

zugleich mehr auf die Erde und auf den
Himmel bezogen ist» (142).

Die einzelnen Artikel sind lesenswert,

weil sie die aktuellen theologischen

Debatten in der altkatholischen
Kirche widerspiegeln; die Kanzelreden

sind bewegend, weil sie spirituell
anregend sind. Die Beiträge spiegeln
die Vielfalt der altkatholischen Kirche
wider. Damit wird aber auch deutlich,
welche Themen zurzeit nicht diskutiert

werden; Es fehlt eine
Auseinandersetzung mit den aktuellen
sozialethischen und diakonischen Fragen.
Einen Hinweis auf deren damalige und

heutige Aktualität liefert Patrick
Brauns Beitrag zur Beschreibung der
«Alt-Katholiken der ersten Stunde», in
dem er feststellt, dass mindestens ein
Viertel von ihnen «einfache Arbeiter,
Lohnarbeiter, Dienstmannen,
Dienstknechte, einige Tagelöhner und ein

Lumpensammler» gewesen seien; das

Spektrum der Berufe ist heute in
Konstanz ähnlich (60f.).

Bernhard Schölten, Landau (D)

Ineke Smit/Peter-Ben Smit, The Ig-
lesia Filipina Independiente: Being
Church "Pro Deo et Patria",
(Stichting Oud-Katholiek Semi-
narie 65), Amersfoort (Stichting
Oud-Katholiek Seminarie) - Slied-
recht (Merweboek) 2022, ISBN
978-90-5787-209-9,94 pp. 16.50.

How does one write about the history,
theology and spirituality of a church
whose existence is deeply rooted in its
nation's social struggles and spiritual
identity? This book provides a glimpse

63



Bibliographie

of the century of struggles of the Igle-
sia Filipina Independiente (IFI) as a

church in its spiritual and historical
quest to establish itself as an independent

Filipino Catholic church.
The book stemmed out of a series

of lectures and talks on the occasion of
the granting of the Andreas Rinkel
Prize in 2019 to Rev. Dr. Eleuterio J.

Revollido, rector of the Aglipay Central

Theological Seminary of the IFI.
The speeches and lectures focused on
various topics related to the history,
theology, and spirituality of the IFI.
E. Revollido contributed two articles,
one on the early history of religious
dialogue between church leaders as

propounded by the first Obispo Maximo

of the church, Gregorio L. Aglipay;
the other article tracing the history of
the IFI in the context of the church's
social engagement. The Marian tradition

and Philippine nationalism is the
focus of the article written by Mariefe
Revollido, a faculty member of the

Aglipay Central Theological Seminary.

The inspiration and relevance of
the Aglipayan church to independent
Western Catholic churches is the focus
of two other articles that complete the
book. Peter-Ben Smit discusses the

importance of the IFI serving as
inspiration to Western Catholicism, while
the comparison between the IFI and
the Union of Utrecht in their respective
historical and spiritual journeys is the
theme of the contribution by the
Archbishop of Utrecht, Joris Vercammen.

This book is particularly significant

for the peoples of the Global
South - whose historical experience
with the introduction of (Roman)
Catholicism was often associated with the

violence, racism, machismo, bigotry,

and repression connected with colonialism

and imperialism. Of equal note
are the articles by the Revollido couple
that highlighted the significance of
grounding the theology and history of
the church in their proper Global South
and Philippine contexts. E. Revollido
correctly emphasized the social
engagement of the church in its history as

important in defining its character as a

local Catholic church. On the other
hand, M. Revollido's article on the Virgin

of Balintawak served as a reminder
of the important phenomenon of
localization and indigenization of the Marian

tradition in both its nationalist and
feminist perspectives as a major contribution

of the IFI to Catholicism. There
is a need to rediscover that within the
Catholic movement itself, indigenous
appreciation to Catholicism as a liberating

spiritual and social force are to be
found in societies like the Philippines.
The book can be read as part of the

growing critique to the era of globalization

and neoliberalism that has
fostered new challenges for societies all
over the world - with the advent of new
forms of exploitation, overindulgent
consumerism, individualism, national
oppression, and social inequality.
The dialogue between churches and

the collective appreciation and mutual
positive appreciation of progressive
churches in this new era is an affirmation

of the orientation of social engagement

and the praxis of spiritual liberation

across churches and societies.
The book successfully leads its readers
towards that direction.

Francis Gealogo, Quezon City
(Philippines)

64


	Bibliographie

