Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 1

Artikel: Kindsein und Gotteskindschaft : zur Spannung zwischen Fragilitat und
Vollkommenheit

Autor: Huian, Georgiana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kindsein und Gotteskindschaft. Zur Spannung
zwischen Fragilitit und Vollkommenheit

Georgiana Huian

In ihrem Beitrag «A More Vibrant Theology of Children» bedauert Marcia
Bunge, dass Kinder keinen eigentlichen Raum in der systematischen
Theologie haben.! Laut Bunge spielen Kinder fast keine Rolle in systema-
tischen Entwiirfen iiber «zentrale theologische Themen, wie das Wesen
des Glaubens, die Sprache iiber Gott und den Auftrag der Kirche».? Wenn
iiber Kinder gesprochen werde, geschehe dies im Rahmen von Uberlegun-
gen zu Familie oder Erziehung. Dariiber hinaus habe sich eine reduktive
Sicht auf Kinder als siindhafte3 oder «noch nicht vollkommene Menschen»*
durchgesetzt. Dagegen prisentiert Bunge sechs Betrachtungsweisen, die
uns in die Paradoxien des «Kindseins» einfiihren kdnnen:

The Christian tradition represents children in complex, almost paradoxical
ways, as gifts of God and signs of God’s blessing, though they are sinful and
selfish; as developing creatures in need of instruction and guidance, yet as
Sfully human and made in the image of God, and as models of faith, sources of
revelation, and representatives of Jesus, though they be orphans, neighbors,
and strangers who need to be treated with justice and integrity.’

I Dies ist eine bearbeitete und ergiinzte Version meines Habilitationsvortrags,
gehalten an der Theologischen Fakultét der Universitit Bern am 18. April 2023. Den
Mitgliedern der Habilitationskonferenz und den Teilnehmenden am Habilitationskol-
loquium bin ich fiir ihre anregenden Fragen und Kommentare dankbar. Fiir vertiefte
Gespriiche und inspirierende Impulse zum Thema Kindertheologie danke ich Angela
Berlis, Rainer Hirsch-Luipold, Ilya Kaplan, David Marshall, Erika Moser und There-
se Fuhrer. Fiir das Lektorat des Habilitationsvortrags danke ich Jan Peter Schumacher
und Michael Andrew Summers.

2 MARCcIA J. BUNGE, A More Vibrant Theology of Children, in: Robert B. Kru-
schwitz (ed.), Children (Christian Reflection: A Series in Faith and Ethics), Waco TX
(The Center for Christian Ethics at Baylor University) 2003, 11-19, hier 12.

3 Vgl. BUNGE, More Vibrant Theology (wie Anm. 2), 14: «This view is based on
several biblical texts. For example, we read that every inclination of the human heart
is <evil from youth> (Genesis 8:21) and that folly is <bound up in the heart> of children
(Proverbs 22:15). The Psalms declare that we are sinful at birth and that «the wicked
go astray from the womby; they err from their birth> (Psalms 51:5; 58:3). All people are
«inder the power of sin», the Apostle Paul writes, so <there is no one who is righteous,
not even one> (Romans 3:9-10; cf. 5:12).»

4 A.a.0O,13.

5 Ebd.

IKZ 113 (2023) Seiten 21-42 21



Georgiana Huian

Fiir meine Betrachtungen beziehe ich mich auf die genannte begriffli-
che Kombination: die Gegeniiberstellung von Kindern als Vorbildern des
Glaubens und Reprisentanten Christi einerseits und von Kindern als vul-
nerabel (Waise oder Fremde) andererseits. Dabei steht die Frage im Zent-
rum, wie Kinder Verstindnisschliissel zur «Gotteskindschaft» sein kon-
nen, trotz oder gerade wegen ihrer Fragilitdt. Vorausgesetzt wird, dass
fragiles Kindsein dem stabilen Erwachsensein eine Fremdheit und Unver-
fligbarkeit gegentiberstellt. Hier kann die Kinderperspektive erfrischende
Impulse auf das Verstindnis von Gotteskindschaft bringen.

Methodologisch betrachte ich das Kindsein als sichtbares Bild oder
«lkone», um das Ideal der christlichen Vollkommenheit — kristallisiert als
Gotteskindsein — zu interpretieren. Von den vielen Dimensionen des Kind-
seins beschrinke ich mich auf die Fragilitit. Die Gotteskindschaft wird als
relationales Konzept verstanden. Eine begriffliche Analyse wird die histo-
risch gewachsene Kluft zwischen Fragilitit des Kindseins und Vollkom-
menheit der Gotteskindschaft zeigen; verschiedene Uberbriickungsversu-
che werden kritisch unter die Lupe genommen. Mein Entwurf setzt einen
Wechsel vom Gotteskindsein zum Gotteskindwerden, vom Zustand zum
Prozess voraus. Er rekonstruiert die Gleichzeitigkeit von Fragilitit und
Vollkommenheit im Horizont des Werdens als Spiel und als Gabe.

Nach der Erlduterung der Fragestellung und ihres Hintergrunds (1)
werden in diesem Beitrag Fragilitit (2) und Vollkommenbheit (3) als her-
meneutische Schliissel fiir die Konstruktionen der Gotteskindschaft unter-
sucht, die mit unterschiedlichen Vorstellungen und Voraussetzungen be-
ziiglich des Kindbegriffs arbeiten. Anschliessend wird die Frage behandelt,
wie die Fragilitit (des Kindes) als Bedingung oder Medium fiir die Ver-
wirklichung einer Beziehung zu Gott und zu den Mitmenschen fungieren
kann (4). Es werden daraufhin zwei Perspektiven vorgeschlagen; die Figur
des Kindes erschliesst dabei eine neue Betrachtung der Gotteskindschaft
sowie neue Horizonte im Spannungsfeld zwischen Fragilitit und Voll-
kommenheit (5). Der Beitrag endet mit einigen abschliessenden Uberle-
gungen (6).

1. Fragestellung und Hintergrund

Wie kann das Kindsein als Modell des vollkommenen Menschen fungie-
ren? Warum wird fiir die Beziehung Mensch—Gott das Modell des «Kin-
des» privilegiert? Welche Vorstellungen von Kindsein prigen die Konst-
ruktion der «Gotteskindschaft», und welche Eigenschaften werden in

22



Kindsein und Gotteskindschaft

diesen Konstruktionen projiziert? Fragilitit, Vulnerabilitit, Demut, Ab-
hingigkeit, Einfachheit, Urspriinglichkeit, Unschuld? Inwiefern bleiben
diese Eigenschaften nur abstrakte Konstrukte? Brauchten sie nicht eine
Riickkoppelung zu Erfahrungen und Perspektiven von Kindern? Und vor
allem, was heisst eigentlich Kindsein?

Im Hintergrund meiner Fragestellung stehen Impulse aus der Kinder-
theologie. Entwickelt nach der Jahrtausendwende, beabsichtigt die child
theology, die Perspektive des Kindes als authentische Ressource der
Theologie zuriickzugewinnen. Diese Theologie ist nicht einfach eine wei-
tere kontextuelle Theologie, die sich auf eine marginalisierte Menschen-
kategorie richtet. Sie steht im Einklang mit dem Interesse an Kindheit in
der historischen Forschung sowie mit der Entstehung interdisziplinirer
childhood studies. Sie interessiert sich fiir das unterschiedliche Verstind-
nis eines theologischen Themas, wenn wir von einer imaginidren oder
buchstiblichen Anwesenheit von Kindern ausgehen. Der Kindertheolo-
giebewegung entstammt eine Reihe von Biichern und Artikeln, und sie
plddiert dafiir, das Kind ins Zentrum der Theologie zu stellen. Zu ihren
wichtigsten Vertreterinnen und Vertretern zidhlen Marcia Bunge, John
Collier, John Wall, Keith White, Haddon Willmer und Bill Prevette.

Das Buch Toddling to the Kingdom beispielsweise befasst sich mit
Erfahrungen von Kindern, formuliert aber auch theologische Positionen
in Bezug auf Kinder als Gaben Gottes, die nach dem Ebenbild Gottes
geschaffen sind, als Modelle des Glaubens oder als Akteure, die fehlbar
sind und der Begleitung bediirfen.® Das «werdet wie die Kinder» im Mat-
thiusevangelium (18,2-3)7 wird als hermeneutischer Schliissel fiir die
Kindertheologie betrachtet. Die Textstelle eréffnet Uberlegungen zum
Kind in Bezug auf Begriffe wie Reich Gottes, Jiingerschaft, Demut und
Empfinglichkeit, wie die Beitrige des Bandes Entry Point: Towards
Child Theology with Matthew 18 zeigen.® Kinder in eine theologische
Diskussion einzubeziehen und ihre Vorstellungen von Schopfung, Spiritu-
alitit, Wort, Spiel, Siinde, Vergebung, Gnade, Erlosung, Tod, Gericht,
Engeln, Himmel und Holle zu horen, bringt einen aufschlussreichen

6 JouN CoLLIER (Hg.), Toddling to the Kingdom: Child Theology at Work in the
Church, London (Child Theology Movement) 2009.

7 «Da rief er ein Kind herbei, stellte es in ihre Mitte und sagte: Amen, ich sage
euch: Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, werdet ihr nicht in das
Himmelreich hineinkommen.» Die Bibelzitate stamen aus der Einheitsiibersetzung.

8 HappoN WILLMER/KEITH J. WHITE (Hg.), Entry Point: Towards Child Theo-
logy with Matthew 18, South Woodford (WTL Publications) 2013.

23



Georgiana Huian

und unkonventionellen Zugang zur christlichen Theologie, wie der von
Richards und Privett herausgegebene Band nachweist.”?

Die Kindertheologie, komplex und vielversprechend wie sie ist, eroff-
net neue Fragen fiir die systematische Theologie, z. B., wie die Unschuld
(innocentia) eines Kindes mit Darstellungen des vollkommenen Men-
schen im Paradies oder Reich Gottes verkniipft wurde.l® Gleichzeitig
konnten wir fragen, wie Plastizitidt, Latenz, Offenheit oder Kreativitit
vom Kindsein als Entwicklungsphase zur Gotteskindschaft als Konstrukt
des idealen Lebens iibertragen werden konnen. In all diese Forschungsbe-
reiche vermag der vorliegende Beitrag nicht einzutreten; hier werde ich
mich zunichst damit beschiftigen, welche Rolle die Fragilitit fiir die Aus-
legung des Kindseins und die begriffliche Strukturierung der Gotteskind-
schaft spielt.

2. Nichts mehr als Fragilitiit

Fragilitét definiert sich etymologisch als Moglichkeit des Gebrochenwer-
dens (lat. fragilitas), als Zerbrechlichkeit. Im Kontext des hier von mir
vertretenen anthropologischen Ansatzes erweitere ich das Verstdndnis des
Begriffes um Vulnerabilitit (aus theologischer Perspektive) und um Emp-
findsamkeit gegeniiber neuen Ereignissen (in philosophischer Hinsicht).

9 ANNE RICHARDS/PETER PRIVETT (Hg.), Through the Eyes of a Child: New
Insights in Theology from a Child’s Perspective, London (Church House Publishing)
2009.

10° Die Assoziation der Existenz (bzw. Natur) des Kindes mit einem paradigmati-
schen Zustand der Menschheit muss in all ihren anthropologischen Konsequenzen
entschliisselt werden. Der paradigmatische Zustand kann aus der Sicht der Dogmatik
protologisch oder eschatologisch entschliisselt oder mit einem Ideal der Reinheit im
asketischen und mystischen Verstindnis gleichgesetzt werden. Eine solche Assoziati-
on im Sinne eines goldenen spirituellen Alters ist bei dem orthodoxen Theologen
Dumitru Staniloae zu finden: Er verbindet den gereinigten Zustand des menschlichen
Bewusstseins mit dem Vertrauen des unschuldigen Kindes, vor Gott zu stehen und mit
Gott ins Gesprich zu kommen, s. DUMITRU STANILOAE, Priére de Jésus et expérience
du Saint-Esprit, Paris (Desclée de Brouwer), 1981, 51. Fiir Staniloae griinden das
«offene Bewusstsein» und eine «grosse Freiheit in den Beziehungen» in der Offen-
heit/Redefreiheit (franchise, mapoonoia) und in «der unschuldigen Aufrichtigkeit des
Kindes, das sich von der Siinde nicht befleckt fiihlt» (ebd.). Die Entwicklung der As-
soziation der Kindesfigur mit der Siindlosigkeit — Unbeflecktheit — Reinheit verdient
eine eigene Erforschung aus theologischer, philosophischer, literarischer, historisch-
kultureller und kunstgeschichtlicher Perspektive.

24



Kindsein und Gotteskindschaft

Die Rede iiber Vulnerabilitidt wird mehr und mehr sichtbar in neueren
Ansitzen der theologischen Anthropologie und der child theology. Ver-
letzlichkeit wird als eine allgemeine Eigenschaft des Kindseins betrachtet,
ja sogar als eine Konstante der conditio humana, die in der Verletzlichkeit
des Jesuskindes sichtbar wird.!! Aus philosophischer Perspektive betont
Jean-Louis Chrétien, dass die Fragilitit einen positiven Charakter habe:
Sie tiberwindet den Kontrast zwischen Schwiche und Stédrke und zeigt die
«Prisenz einer Bruchlinie», die in sich den Horizont eines Ereignisses
triagt.1?

2.1 Vulnerabilitdt als Impuls fiir die Suche nach Tugenden

Die Verwundbarkeit eines Kindes theologisch aufzugreifen, bedeutet fiir
die methodistische Theologin Frances Young eine Suche nach anderen
Tugenden als «den Erfolgswerten, die unsere Kultur beherrschen und un-
weigerlich die Kirche mitprigen».!3 Eine neue Betrachtung der Verletz-
lichkeit von Kindern kann also ein kritisches Licht auf heutige Erfolgs-
muster werfen und die Bedeutung von Werten wie Prisenz, Freude,
Frieden, Freundlichkeit und Liebe hervorheben. Diese Werte sind laut
Young in der biblischen Vorstellung des Reiches Gottes enthalten. Deswe-
gen wird das Kind — mit all der inhdrenten Vulnerabilitit — zum «eschato-
logischen Zeichen».!4

2.2 Vulnerabilitit und Vermittlung von Gottes Anwesenheit und Werk

In seinem Kommentar zu Jeremias Berufung zum prophetischen Dienst
(Jer 1,4-10) aus Sicht der child theology verkniipft Jonathan Bentall Vul-
nerabilitédt, Einfachheit der Betrachtung und Demut als Charakteristika
der Kindheit. Die Sicht des Kindes hat eine «Unmittelbarkeit», einen von
den Komplexititen und Ambiguitidten der Erfahrenenperspektive unbe-

Il HiILbEGUND KEUL, Weihnachten. Das Wagnis der Verwundbarkeit, Ostfildern
(Patmos) 2013.

12 JEAN-Louis CHRETIEN, Fragilité, Paris (Minuit) 2017, 252.

13 FRANCES YOUNG, Child Theology. A Theological Response, in: ANVIL. Jour-
nal of Theology and Mission 35 (2019) 1, 6-12, hier 8.

4 A.a.0., 10. Young prizisiert die Verbindung mit der Neuschopfung: «To wel-
come the child is to discern the signs of new creation beyond anything expected. And
it is this vision that puts the disciple’s competitive self-interest into damning perspec-
tive». Ebd.

25



Georgiana Huian

rithrten Fokus.!5 In der Okonomie von Gottes Werk braucht es diese Ein-
fachheit wie auch eine fundamentale Haltung der Demut vor Gott. Vulne-
rabilitdt und Abhingigkeit des Kindseins versinnbildlichen diese Haltung.

More importantly, within the economy of God’s action, often in and through
human agents, being or becoming «like a child» may have less to do with a
developmental stage that one inevitably leaves behind and more to do with a
fundamental posture of humility before God. This position of vulnerability
and dependence is not denied, overcome, or abandoned within the context of
witnessing and facilitating God’s presence in and for the world, but rather may
be understood as a prerequisite and a necessary, continuing posture.!®

Wie ein Kind sein oder Kind werden ist laut Bentall weniger ein Hin-
weis auf ein Entwicklungsstadium als vielmehr eine Einladung zu einer
stindig bezeugenden Haltung, welche «die Prisenz Gottes in der und fiir
die Welt»!7 sichtbar macht.

2.3 Uberwindung der Vulnerabilitiit?

Im Folgenden will ich einen weiteren Zugang zur Problematik des Kind-
seins angesichts der Fragilitit anbieten und die Begrifflichkeit des kume-
nischen Studiendokuments «Christian Perspectives on Theological Anthro-
pology» aufgreifen. Das Dokument wurde 2005 von der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung des ORK verfasst.!® Es erwiihnt Kinder
in Leiden, Armut, mit Hunger sowie in Kontexten der Vernachlédssigung.
Auch iiber die Gebrochenheit (brokenness) der Welt wird gesprochen, und
die Kirchen werden zum gemeinsamen Handeln aufgefordert. Es ist je-
doch erstaunlich, dass die Figur des Kindes nie in direkte Verbindung mit
der Bedeutung der Gotteskindschaft gebracht wird: «Kinder» und «Kin-
der Gottes» bleiben in parallelen semantischen Feldern. Die Vulnerabilitit
selbst wird nie als anthropologische Grosse mit «Kinder Gottes werden»
verkniipft. Nur das Kreuz Christi wird als Weg zur Erlosung der Mensch-
heit gesehen, wobei die Erlosung unter dem johanneischen Bild der «Voll-

15 JoNATHAN D. BENTALL, Only a Boy? Jeremia’s Protest from the Perspective
of Child Theology, in: James M. Houston (Hg.), Introduction to Child Theology,
Eugene, Oregon (Cascade) 2022, 61-75, hier 74.

16 A.a.0., 74f.

17 A.a.0.,75.

18- WorLD CouNcIL oF CHURCHES, Christian Perspectives on Theological Anthro-
pology [im Folgenden: CPTA]: A Faith and Order Study Document, (Faith and Order
Paper 199), Genf (WCC) 2005.

26



Kindsein und Gotteskindschaft

macht, Kinder Gottes zu werden» (Joh 1,12) subsumiert wird.!® Ferner
wird Gotteskindschaft mit der Gewissheit der Rechtfertigung in Verbin-
dung gebracht.?0 Gotteskindschaft funktioniert also als soteriologischer
Begriff, abgekoppelt von der Idee des Kindes. Die Vorstellung einer Uber-
windung der Vulnerabilitéit schwebt zwischen den Zeilen, auch wenn das
Dokument die Verletzlichkeit (auch die der Kinder) ernst nehmen will.

3. Nichts weniger als Vollkommenheit

Nach dieser Analyse zur Fragilitit mochte ich die Entwicklung der Idee
der Gotteskindschaft in Bezug auf die Vollkommenheit in drei Stationen
darstellen.

Vollkommenbheit wird hier im Sinne der Perfektion, aber auch im Sin-
ne einer abgeschlossenen Entwicklung (Vollendung, Vollstindigkeit) be-
stimmt, und die Gotteskindschaft als Ideal des in Christus erlosten Men-
schen verstanden.

3.1 «Kinder Gottes» im friihen Christentum

Das Kind wird im Neuen Testament als Modell des Glaubens und des
vollkommenen Lebens in den Mittelpunkt gestellt. Alle sollten sich den
Kindern (moudia) angleichen, um ins Reich Gottes zu kommen (Mt 18,1—
5; Mt 19,14). Frieden zu stiften, gehort zu den Titigkeiten der Kinder
Gottes (Mt 5,9).2! Die Kinder Gottes sind, im Vergleich zu den Kindern
der Welt, unsterblich (Lk 20,36).22 Die Kinder Gottes wieder zu sammeln,
ist die hochste Mission Christi, die sich durch das Kreuz und die Auferste-

19 WCC, CPTA, § 98: «Other traditions emphasise the place of the cross within
the context of the incarnation and ascension — the divine Word taking our flesh and
raising our human life to the right hand of God, giving us <power to become children
of God> (John 1:12).».

20 WCC, CPTA, § 113: «It points to heaven not as a dream or distraction from
endeavour on earth, but as the assurance of the final vindication of God’s children and
the knowledge that in the Lord their labour is not in vain.»

21 Mt 5,9: «Selig, die Frieden stiften; denn sie werden Kinder Gottes (vioi ®¢o1)
genannt werden.»

22 Lk 20,36: «Denn sie konnen auch nicht mehr sterben, weil sie den Engeln
gleich und als Kinder der Auferstehung (dvaotdoewg viol) zu Kindern Gottes (viot
gloL To0 Oeot) geworden sind.»

27



Georgiana Huian

hung erfiillt (Joh 11,52).23 Die Nachfolger Jesu werden zu «Kinder[n] Got-
tes» (téxva Oeot) dadurch, dass sie den Geist der Kindschaft (mvebpo
vioBeotag wortlich: «Geist der Sohnschaft») erhalten haben, der mit dem
Geist der Knechtschaft (rvebpa dovhietacg) kontrastiert (Rom 8,15-16).24
Die Gotteskindschaft ist in der Liebe des Vaters begriindet (1 Joh 3,1).25

Forschende stimmen iiberein, dass diese (und weitere) Stellen eher fiir
die friihchristliche Konstruktion der Bezogenheit zu Gott relevant sind als
fiir die Rekonstruktion der sozialen Geschichte der Kinder in der Antike.
«Kinder Gottes» ist eine Metapher, die individuell und kollektiv identi-
tatsstiftend wirkt: Der Ausdruck definiert nicht nur ein spezielles Verhilt-
nis zu Gott, sondern auch die Gemeinschaft der Gliubigen.2¢ Der Glaube
an Christus als Sohn Gottes ist zentral, um Kind Gottes zu werden (Joh
3,16-18.35-36; 8,34-38); Jesus selbst nennt seine Jiinger im Johannes-
evangelium «kleine Kinder» (texvico, moudio: Joh 13,33; 21,5).27 Laut dem
Neuen Testament haben die Gotteskinder die Vollendung der Offenbarung
und sollten die Vollkommenheit des Lebens in Gott anstreben.

Den Fokus auf Kindheit als Entwicklungsphase und auf verschiedene
Strategien der christlichen Erziehung richten Schriften der griechischen
Kirchenviter, wie Ad adolescentes von Basilius von Caesarea oder De
inani gloria et de educandis liberis von Johannes Chrysostomos. Die
Vollkommenheitsideale iibersetzen sich allméhlich in pidagogische Emp-
fehlungen.

23 Joh 11,52: «Aber er sollte nicht nur fiir das dVolk sterben, sondern auch, um
die versprengten Kinder Gottes (t¢ téxva 100 Oeo) wieder zu sammeln.»

24 Rom 8,15-16: «Denn ihr habt nicht einen Geist der Knechtschaft empfangen,
sodass ihr immer noch Furcht haben miisstet, sondern ihr habt den Geist der Kind-
schaft empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater!».

25 1Joh 3,1: «Seht, welche Liebe uns der Vater geschenkt hat: Wir heissen Kinder
Gottes (téxva Oeot) und wir sind es.»

26 CorNELIA B. HORN/JOHN W. MARTENS, «Let the Little Children Come to
Me»: Childhood and Children in Early Christianity, Washington (The Catholic Uni-
versity of America Press) 2009, 41. Vgl. PETER MULLER, Gottes Kinder. Zur Meta-
phorik der Gotteskindschaft im Neuen Testament, in: Jahrbuch fiir Biblische Theolo-
gie 17 (2002) 141-161; DieTricH RusaMm, Die Gemeinschaft der Kinder Gottes: das
Motiv der Gotteskindschaft und die Gemeinden der Johanneischen Briefe, Stuttgart
(Kohlhammer) 1993.

27 HORN/MARTENS, Childhood (wie Anm. 26), 55.

28



Kindsein und Gotteskindschaft

Augustinus spricht von Vergottlichung durch Verwandlung in das, was
man liebt?8, durch Gotteskindschaft?® oder durch Gottesschau3’. In dieser
Konstellation ist Gotteskindschaft ein Modell der Vollkommenheit. Je-
doch ist Augustinus’ Sicht auf tatsdchliche Kinder nicht idealisierend, wie
die Passagen iiber die eigene Kindheit von den Bekenntnissen nachwei-
sen.3! Unschuld (innocentia) kennzeichnet nicht die realen Kinder, die,
wie alle anderen Menschen, fehlbar und siindhaft sind, sondern die durch
die Gnade gereinigten Kinder Gottes.

3.2 «Gott werden» bei Cusanus

Im Jahr 1445 vollendete Nikolaus von Kues (1401-1464) eine kleine
Schrift mit dem Titel Uber Gotteskindschaft. Diese Schrift, die «die Ge-
burtsurkunde des Menschenbildes der Neuzeit» markiert,? spricht iiber
einen selbst gestaltenden Menschen in voller Verantwortung vor Gott.33

Um es in einem Wort zu sagen: Ich meine, dass unter Gotteskindschaft nichts
Anderes zu verstehen ist als Gottwerden, griechisch Theosis. Du selbst weisst,
dass die Theosis, die auch Kenntnis Gottes und des Wortes oder intuitive
Schau genannt wird, die dusserste Vollendung ist. Dies niamlich, so glaube
ich, meint der Ausspruch des Theologen Johannes, dass der Logos oder die
ewige Vernunft, die im Anfang bei Gott war, dem Menschen ihr Denklicht
gegeben hat, als sie ihm den Geist verlieh, damit der Mensch ein Gott dhnli-
ches Bild sei.?*

Gotteskindschaft ist mit der Vergottlichung des Menschen und mit der
Vollendung des Ahnlichwerdens mit Gott identifiziert. Wenn die «Kind-

28 AUGUSTINUS, In Epistolam loannis ad Parthos 2.14.

29 AUGUSTINUS, Enarrationes in psalmos 49.2, 94.6.

30 AUGUSTINUS, Enarrationes in psalmos 49.2.

3 AUGUSTINUS, Confessiones 1.7.11 (Beschreibung der Gier des Sduglings, um
die Siindlosigkeit des Neugeborenen zu bestreiten, vgl. Ijob 14,4); 11.4.9 (die Erzih-
lung des Birnendiebstahls des Jugendlichen). Vgl. LEo FERRARI, The Pear-Theft in
Augustine’s «Confessions», in: Revue d’Etudes Augustiniennes et Patristiques 16
(1970) 3—4, 233-242, HANS BERNHARD ScHMID, Das Bose an Augustinus’ Birnen-
diebstahl, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 67 (2019) 4, 517-538.

32 HARALD SCHWAETZER, Vorwort, in Nikolaus von Kues, Textauswahl in deut-
scher Ubersetzung: Uber Gotteskindschaft, iibers. Harald Schwaetzer, Trier (Institut
fiir Cusanus-Forschung) 2001, 3—6, hier 3.

3 Spiter wird eine Apologie der Selbstbestimmung in P1CO DELLA MIRANDOLA,
De hominis dignitate (1496) erscheinen.

34 Nikoraus voN Kugs, Uber Gotteskindschaft (wie Anm. 32), 52, 7-8.

29



Georgiana Huian

schaft selbst» als «das hochste aller Vermogen» gelobt wird, definiert sie
ein anspruchsvolles Ideal. Diesseits des Ideals, «diesseits der Ruhe dieser
Kindschaft des ewigen Lichtes», kann unsere Denkkraft ihre Moglichkei-
ten nicht ausschopfen: «sie erreicht nicht das, was ihre hochste Vollendung
ist».35 Gotteskindschaft wird mit der Vollendung im Jenseits gleichge-
setzt, mit dem ewigen Licht und der dauerhaften, ununterbrochenen Freu-
de. Diese Beschreibung stirkt das Bild des autonomen, verniinftigen Men-
schen: Seine Vollkommenbheit hat hier keine Beriihrung mitdem konkreten
Kindsein.

3.3 Jesus als Freund der Kinder

Im 19. Jahrhundert bewegt sich die Rede iiber Kinder zwischen bibli-
schem Modell, kirchlicher und erzieherischer Erfahrung und dem Ideal
der Romantik. Die Idee der Gotteskindschaft entwickelt sich parallel zu
der Erarbeitung von Schulkonzepten und der Neugestaltung von ekklesi-
alen Identitdten. Der Kindschaftsbegriff des Bonner Pfarrers und geistli-
chen Mittelpunkts des Bonner Giintherkreises, Wilhelm Reinkens, inspi-
rierte das theologisch-pddagogische Konzept der von der «Altkatholikin»
Wilhelmine Ritter (1834—-1870)3¢ zusammen mit drei Freundinnen ge-
griindeten und geleiteten Bonner Méddchenschule.?” In seinem Buch Das

35 NikoLaus von Kues, Uber Gotteskindschaft (wie Anm. 32), 54, 9.

3 Fiir diese Darstellung berufe ich mich auf die Ergebnisse der Studie von ANGELA
BerLIs, Gotteskindschaft im 19. Jahrhundert. Geistliche Zwiegespriiche zwischen
Wilhelmine Ritter und Wilhelm Reinkens, in: Annette Esser/Andrea Giinther/Rajah
Scheepers (Hg.), Kinder haben — Kind sein — Geboren werden. Philosophische und
theologische Beitriige zu Kindheit und Geburt, Konigstein/T. (Helmer) 2008, 87-105.
Wilhelmine Ritter kann eine «Altkatholikin» avant la lettre genannt werden dank
ihrem spirituellen und ekklesialen Einfluss. Die Bezeichnung steht in Anfiihrungs-
zeichen, weil Ritter bereits im Oktober 1870 starb, als es in Bonn noch keine altkatho-
lische Gemeinde gab, in die sie sich hiitte einschreiben kénnen. In ihrer Gesinnung
vertrat sie — dhnlich wie auch ihr Vater und ihr Bruder — jedoch einen altkatholischen
Standpunkt.

37 «Reinkens Konzept der <Kindschaft> prigte den Bonner Frauenkreis, das
«Kreuzeskrinzchen», sowie die aus diesem Kreis heraus entstandene Bonner Midchen-
schule unter der Leitung von Wilhelmine Ritter. Nachwirkungen des Konzepts sind
in der alt-katholischen Kirche und im Benediktinerorden zu finden». S. ANNETTE
ESSER/ANDREA GUNTHER/RAJAH ScHEEPERS, Einleitung: Kinder haben, Kind
sein, Geboren sein, in: Esser/Giinther/Scheepers, Kinder haben (wie Anm. 36), 9-19,
hier 14.

30



Kindsein und Gotteskindschaft

Paradies der Kindheit (1877) betrachtet Reinkens3® das Kindsein in
mehrfacher Hinsicht als ein «Leitbild»: Dabei spielen nicht nur die neu-
testamentlichen Bedeutungen von «Gotteskind» eine wichtige Rolle, son-
dern auch das Verhiltnis eines Kindes zu seinen Eltern und das eines
geistlichen Vaters (Priesters) zu seinen geistlichen Kindern. Reinkens
betont ausserdem die geistige und geistliche Vaterschaft und Mutterschaft
von Eltern gegeniiber ihrem Kind.?* Da Wilhelm Reinkens zudem ein
sehr guter Kenner der Kirchenviiter ist, die er auch mit seinen Christen-
lehrkindern liest, ist seine Sicht der Gotteskindschaft auch von patristi-
schen Vorstellungen beeinflusst.

Das geistige und relationale Verstidndnis des Kindseins prigt die Mit-
glieder des Bonner Giintherkreises, unter ihnen auch Wilhelmine Ritter,
die — entsprechend damaliger Gepflogenheiten unverheiratete — Lehrerin
junger Midchen. Die Perspektive wird einerseits von einem «kinder-
freundlichen» Jesusbild, andererseits vom eigenen Verstindnis geistiger
Mutterschaft geprigt. Der Menschen liebende Jesus ist als «Gottesfrie-
denskind» und «Freund der Kinder» bezeugt.*° Jesus ist es, «der die armen
und schwachen Kinder zum Licht des Evangeliums fiihrt».#! Die «Liebe
Gottes und des Heilandes zu den Menschen» steht im Zentrum der Ge-
spriche Ritters mit den Kindern.*? In Ritters Denken zeigt sich eine Ent-
wicklung des Verstindnisses der Beziehung zu Gott, die zur Vollkom-

38 AEGID WALDNER [= WILHELM REINKENS], Das Paradies der Kindheit. Aus
dem Tagebuche Reginhards, Miinster (Adolph Russell’s Verl.) 21891.

39 BERLIS, Gotteskindschaft (wie Anm. 36), 93, verweist auf HUBERTUS LUTTER-
BACH, Gotteskindschaft. Kultur- und Sozialgeschichte eines christlichen Ideals, Frei-
burg im B. (Herder) 2003, 392-394. Lutterbach behandelt allerdings die griosseren
Zusammenhinge nicht.

40 A.a.O, 99.

41 Wilhelmine Ritter an Wilhelm Reinkens, Bonn, 18. Mirz 1866, transkribiert
von Angela Berlis, a.a. 0., 99.

42 Wilhelmine Ritter an Wilhelm Reinkens, Bonn, 14. August 1864, a.a.O., 100.
Die Zentralitiit dieser Idee ist auch auf ihrem Grab abgebildet. Vgl. zu Bild und histo-
rischer Analyse: ANGELA BERLIS, Der Friedhof als Archiv. Ein Spaziergang auf dem
Alten Friedhof in Bonn, zu den Gribern reformorientierter und alt-katholisch gesinn-
ten Katholikinnen und Katholiken des 19. Jahrhunderts, in Angela Berlis/Magdalene
L. Frettloh/Isabelle Noth/Silvia Schroer (Hg.), Geschlechter des Todes. Theologische
Perspektiven auf Tod und Gender, Géttingen (V&R) 2022, 305-339, hier 315-320
(Abb. 2., Grab von Wilhelmine Ritter).

31



Georgiana Huian

menheit fiihrt. Sie markiert den Ubergang zu einem Verstindnis der
Gotteskindschaft, das wegweisend sein wird fiir die Gldubigen, die sich
als «altkatholisch» verstehen und bezeichnen. Im Altkatholizismus nach
1870 stehen nicht «Gehorsam, Demut oder Kleinheit des Kindes», son-
dern die «Herzensweite» und die «Freiheit der Kinder Gottes» im Zent-
rum der Deutung von Gotteskindschaft.43

Diese drei Stationen zeigen, wie eng verbunden Vorstellungen iiber
Vollkommenheit (im Diesseits oder Jenseits) mit der Gotteskindschaft
sind. Die Konstruktion des Ideals griindet in der Annahme einer Bezie-
hung zu Gott dem Vater — «Kind Gottes werden» ist mehr als ein relatio-
nales Modell, es ist ein teleologisches Konstrukt, das auch pidagogische
Konsequenzen hat.

4. Fragilitiit als Vollkommenheit?

Kann nun die Fragilitiit in der Konstruktion der Vollkommenheit aufge-
nommen werden? Kann sie als Medium und Bedingung der Vollendung
verstanden werden und nicht als Hindernis, das {iberwunden werden muss?

4.1 Fragilitiit und Reich Gottes

Als Hans Urs von Balthasar (1905-1988) starb, lag auf seinem Schreib-
tisch ein fertiges Manuskript: Wenn ihr nicht werdet wie dieses Kind.
Darin schreibt der romisch-katholische Theologe, das zentrale Geheimnis
des Christentums sei unsere Verwandlung von weltklugen, selbstgeniigsa-
men «Erwachsenen» in Kinder des Vaters Jesu durch die Gnade seines
Geistes. Das ganze Evangelium — von der Menschwerdung bis zum Kreuz
und der Auferstehung Christi — diene nur diesem Zweck: unserer Um-
wandlung von «Erwachsenen» in «Kinder» (Gottes). Eine solche Teleolo-
gie, welche die biologische Uhr umdreht und das Kindsein an das Ende
des Weges setzt, ist nicht erstaunlich, sondern entspricht der christlichen
Tradition. Bemerkenswert ist jedoch die fundamentale Eigenschaft, die
von Balthasar mit dem Kindsein assoziiert: die absolute «Zerbrechlich-
keit», die in Machtlosigkeit wurzelt.4 Mit Blick auf «die fiir den Erwach-

8 A.a.0., 105.

44 HANs Urs voN BALTHASAR, Wenn ihr nicht werdet wie dieses Kind, Freiburg
(Johannes) 1998, 12-13. Vgl. EbMUND NEWEY, Children of God: The Child as Source
for the Theological Anthropology, Farnham (Ashgate) 2012, 190.

32



Kindsein und Gotteskindschaft

senen verschiitteten Daseinsweisen des Kindes» rekonstruiert von Baltha-
sardas Kindseinalseine «urspriingliche Zone», die ernichtals «unbewusst»
oder «vor-ethisch» abwerten will, sondern mit einem «Moment der Hei-
ligkeit» verbindet.* Gleichzeitig wird «die tiefe Gefihrdung» dieser Zone
angesprochen und die ohnmiichtige conditio des Kindes ans Licht ge-
bracht, im Gegensatz zur iibermichtigen Position der «Pflegenden».46

«Die Zerbrechlichkeit dieser urspriinglich heilen Zone»#’ ist nicht ein
Zustand, der mit Wachsen und Erwachsensein aufgehoben wird, sondern
eine Erfahrung, zu der wir immer wiederkehren sollten. Zweifellos bringt
die Entwicklung (oder der «unvermeidliche Weg») der Menschen eine
Uberwindung, ein «Entwachsen aus der urtiimlichen Geborgenheit» mit
sich; essenziell bleibt aber «die Einbergung der «<iiber-sittlichen> heiligen
Giiter des Ursprungs in die Reifezeit».48

Von Balthasars Reflexion des Dialogs zwischen Jesus und Nikodemus
in Joh 3 weist darauf hin, dass die Teilhabe am Reich Gottes von unserer
Fahigkeit abhingt, in ein tiefes Geheimnis einzutreten: «ein tiefes, im
Wesen Christi griindendes Geheimnis, das untrennbar ist von seinem
Kindsein im Schoss des Vaters und deshalb auch von dem, was zu Beginn
von der inneren Umkehr in Richtung auf das Kindsein zu gesagt wurde,
auf das, was Jesus «Geburt aus dem Geist> oder <Wieder-Geburt> oder
<«Geburt von oben> oder einfach «Geburt aus Gott> (Joh 1,13) nennt»*°,

Kind Gottes zu werden, ist also Teilhabe an einer besonderen Bezie-
hung zu Gott, die in der Menschwerdung ermoglicht wurde. Von Baltha-
sars Sicht bleibt christologisch und trinitarisch zentriert.’° Durch ein es-
chatologisches Fenster sieht er das Kindsein mit all seiner Zerbrechlichkeit
als «Bedingung fiir den Eingang ins Reich Gottes», in Anlehnung an

45 VoN BALTHASAR, Wenn ihr nicht werdet (wie Anm. 44), 12.

46 Ebd.

41 A.a.O, 13.

4 Aa.0O,14.

4 A.a.O.,9-10.

50 Eine interessante Parallele konnte hier mit dem Diskurs von Dumitru Staniloae
iiber die innertrinitarischen Beziehungen skizziert werden. Staniloae baut die «Kin-
dersubjektivitit des Sohnes» und ihre Miterfahrung durch die Subjektivitiit des Vaters
in seine Argumentation fiir die «Intersubjektivitit Gottes» ein. Vgl. DUMITRU
STANILOAE, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1, Ziirich (Benziger) 1985, 274. Eine Analyse
der Nuancen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen von Balthasar und
Stidniloae in der Verwendung des Kindesbegriffes fiir die Erlduterung der innertrini-
tarischen Dynamik der Liebe kann hier nicht entfaltet werden.

33



Georgiana Huian

Joh 3,3.5.5! Trotzdem bleibt von Balthasars Verstindnis der Gotteskind-
schaft von einer idealen Symbolik des Kindes geprigt, wenn er iiber die
«diber-sittliche> Richtigkeit und Gutheit der Ursprungszone» spricht.52

4.2 Der Mensch als «lkone der Gottesmutter mit dem Kind»

Im Spannungsfeld zwischen Fragilitit und Vollkommenheit bringt die or-
thodoxe Theologin und Nonne Maria Skobtsova (1891-1945) eine mario-
logische Dimension zur Sprache. Durch die Geschwisterschaft mit Jesus
ist jede menschliche Person nicht nur zum Kind Gottes, sondern auch zum
Kind Marias gemacht. Dariiber hinaus ist in der Berufung jedes Menschen
eingeschrieben, Abbild sowohl des Gottessohnes als auch der Gottesmut-
ter zu sein. Skobtsova sieht hier die Mdoglichkeit einer doppelten Entfal-
tung der Ikonizitit des Menschen in der Begegnung zwischen Kindschaft
und Mutterschaft.

«Every man is not only the image of God, the icon of the Divinity, not only a
brother in the flesh of the God-man, deified by him, and honored by his cross,
and in this sense a son of the Mother of God. Every man is also the image of
the Mother of God, who bears Christ in herself through the Holy Spirit. In this
sense, every man deep inside is this bi-une icon of the Mother of God with the
Child, the revelation of this bi-une Mystery of Godmanhood.»>

Die menschliche Fragilitit erhilt ihrerseits einen doppelten Sinn: Sie
findet sich wieder sowohl in der Nachahmung des Kreuzes Jesu als auch
in dem Miterleiden des doppelten Schwertes, welches das Herz Marias
durchdringt.’* Das durchdringende Schwert versinnbildlicht die Teilhabe
Marias am Leiden ihres Sohnes am Kreuz. Die Fragilitit des Kindseins
versteht sich also nicht nur in Beziehung zum gottlichen Vater, sondern
auch im Verhiltnis des Kindes zur (leidenden) Mutter und der Mutter zum
(leidenden) Kind.

Nicht die eigene Gotteskindschaft als ein individuelles Gut anstreben,
sondern die anderen als Kinder Gottes betrachten und an ihrem Leiden
und ihrer Fragilitiit teilhaben — das ist Skobtsovas Botschaft. (Gottes-)

51 VoN BALTHASAR, Wenn ihr nicht werdet (wie Anm. 43), 10.

2 A.a.0, 13.

53 MARIA SKOBTSOVA, On the Imitation of the Mother of God, in dies., Essential
Writings, iibers. von Richard Pevear und Larissa Volokhonsky, Maryknoll NY (Orbis
Books) 2003, 61-74, hier 69.

54 Anspielung auf Lk 2,35: «und deine Seele wird ein Schwert durchdringen».

34



Kindsein und Gotteskindschaft

Kindschaft ist nicht zu trennen von (Gottes-)Mutterschaft, wie die Nach-
ahmung Jesu nicht zu trennen ist von der Nachahmung Marias und die
Fragilitidt des Kreuzes von der Vulnerabilitit der Durchdringung des
Schwertes. Fiir Skobtsova ist Mutterschaft nicht ein «spirituelles Alter»
oder «das Mass einer Bemiihung», sondern die Bereitschaft, am Golgota
eines anderen teilzunehmen: «to open one’s heart to the stroke of the two-
edge sword».>5 Gotteskindschaft und spirituelle Mutterschaft gehdren un-
vermischt, aber auch ungetrennt zum Bild des christlichen Lebens.

Aber welche ikonische Funktion kann das Kind heute fiir das Ver-
stindnis von Lebensmodellen haben? Durch welche Dimensionen des
Kindseins konnen wir eine neue Sicht auf Gotteskindschaft gewinnen?

5. Kind werden: zwei Perspektiven

Aus zwei Blickwinkeln soll hier ein neues Licht auf Kindsein und Gottes-
kindschaft gerichtet werden: aus der kulturellen Kategorie des ~omo ludens
und der Phinomenologie der Gabe. Beide spielen mit einer gewissen Gleich-
zeitigkeit von Fragilitidt (Unsicherheit) und Vollkommenheit (Ganzheit).

5.1 Spielen oder Spielerisch-Werden

Spielen macht vulnerabel: Wir konnen im Spiel nicht alles kontrollieren,
wir sind von den anderen Spielern oder willkiirlichen Ereignissen (wie die
Wiirfel fallen, was auf dem Spielbrett geschieht) abhingig. Spielen kann
aber auch (voriibergehend) stark und beriihmt machen: wir konnen gewin-
nen. Ein Spiel ist an sich vollkommen — eine in sich geschlossene, selbst-
geniigsame Welt, mit eigenen Regeln und Erfahrungsrdaumen. Auch wenn
Spielen stark mit Kindheit assoziiert wird, ist das «Werden durch spieleri-
sches Verhalten» eine anthropologische Konstante.

Friedrich Schiller lobt in seinen Briefen Uber die dsthetische Erzie-
hung des Menschen (1795) das Spiel als die einzige menschliche Leistung,
welche die Ganzheitlichkeit der menschlichen Fihigkeiten hervorzubrin-
gen vermag. «Der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts
Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.»° In der dstheti-
schen Bestimmung des Menschen, in der er — nur — mit der Schonheit

55 SKOBTSOVA, Imitation (wie Anm. 53), 71. )
56 JoHANN CHRISTOPH FRIEDRICH SCHILLER, Uber die édsthetische Erziehung
des Menschen, hg. v. Klaus Berghahn, Stuttgart (Reclam) 2000, 62—-63 (15. Brief).

35



Georgiana Huian

spielt, ergibt sich der «Zustand der hochsten Ruhe und der hochsten
Bewegung».?’

Im 20. Jahrhundert wird der von Johan Huizinga geprigte Begriff des
Homo ludens (1938) zu einem anthropologischen Erkldrungsmodell. Er
kennzeichnet das Spiel als Grundkategorie menschlichen Verhaltens und
zeigt, dass die kulturelle Kreativitit sich dem Spiel verdankt.

Kann die Gotteskindschaft durch das Prisma des homo ludens neu
gestaltet werden? Wird das menschliche Werden spielerisch verstanden,
kann es von der Zweckgebundenheit des homo faber und homo oecono-
micus befreit werden. Auf diese Weise entsteht eine gewisse Distanz ge-
geniiber Erwachsenenmustern von Effizienz und Erfolg, die wir manch-
mal im religiosen Leben und in der Beziehung zu Gott mittragen. Sie
schiitzt vor einem utilitaristischen (oder narzisstischen) Verstindnis von
Gotteskindschaft. Spielerisch zu werden, hat also kritisches und korrekti-
ves Potenzial. Dariiber hinaus ist die Spannung zwischen Vulnerabilitit
und Vollkommenheit oder Ganzheit, die das Spiel in sich trigt, ein aus-
druckstarkes Bild fiir den Weg zum Gotteskind-Sein.

Die Konzentration auf die Gegenwart und auf die Performanz, die den
Augenblick fiillt, ist eine weitere Ahnlichkeit zwischen Spieltiitigkeiten
und dem Erleben der Gegenwart Gottes mit dem Herz eines Kindes — ge-
nauer gesagt, seines Kindes. Nicht extrinsische Ergebnisse, sondern das,
was gerade im Spiel wie im Gotteskind-Werden passiert, macht die Kern-
erfahrung aus.>® «Gotteskindschaft» kann also wie ein Werden, ein Spie-
lerisch-Werden geformt sein und nicht wie ein erreichter Zustand (oder ein
abgeschlossenes Werk).

Laut Huizinga ist Spielen eine Erfahrung der Unsicherheit und der
Spannung.®® Das Spiel hat manchmal antithetischen Charakter (es spielt
sich zwischen zwei Parteien ab, z. B. in einem Wechselgesang oder musi-
kalischen Zusammenspiel), auch wenn es nicht unbedingt antagonistisch
oder agonal (wettkidmpferisch) sein muss.®? Die christliche Gegeniiberstel-
lung des Ungeschaffenen und Geschaffenen scheint diese antithetische
Struktur zu widerspiegeln: In dieser Struktur spielt sich das Drama der
Heilsgeschichte ab, wie von Balthasar sagen wiirde. Auch die dialogische

57 A.a.0., 63.

58 JonaN HuiziNGga, Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg
(Rowohlt) 1987, 60.

% A.a.0,58.

60 Ebd.

36



Kindsein und Gotteskindschaft

Struktur der «Partnerschaft» zwischen Gott und dem Menschen, welche
«die doppelte Freiheit Gottes und des Menschen»®! ausdriickt, geht kreativ
damit um. Der Kampf um Offenbarung und um den Segen Gottes hat eine
spielerische, sogar onirische Dimension — der Ringkampf Jakobs mit Gott
selbst oder mit einem Engel (Gen 32,23-33) kann typologisch fiir diese
agonale Dynamik stehen.

Hier die Bedeutung des Spielens hervorzuheben, impliziert keine Kon-
zession einem kindischen Verhalten Erwachsener. Auch Huizinga unter-
scheidet klar zwischen «kindlich» und «kindisch»: «Ein Kind, das spielt,
ist nicht kindisch. Kindisch wird es erst, wenn das Spiel es langweilt oder
wenn es nicht weiss, was es spielen soll.»®2 In dieser Gestaltung der Got-
teskindschaft in Analogie zum «Spielerisch-Werden» geht es vielmehr
darum, dass der Mensch sich mit Leidenschaft und Hingabe auf das Ver-
hiltnis zu Gott einlidsst wie ein Kind auf das Spiel: «Das Kind spielt in
vollkommenem — man kann mit vollem Rechte sagen — heiligem Ernst».93

61 KUrRT STALDER, Meine Theologie. Nachschrift einer Vorlesung (Winter-
semester 1982/83), redigiert von Kurt Schori, in: ders., Sprache und Erkenntnis der
Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen fiir exegetische und homiletische Arbeit, hg. von Urs von Arx, unter
Mitarbeit von Kurt Schori et al., Freiburg (Universititsverlag) 2000, 266-270.

62 HuizINGA, Homo ludens (wie Anm. 58), 223. Vgl. MICHAEL PFISTER, Das
Kind in der Philosophie. Von Heraklit bis Deleuze, Oberhofen am Thunersee (Zyt-
glogge) 2011, 41-42.

63 HuiziNGA, Homo ludens (wie Anm. 58), 27. Meine Ubertragung der Kategorie
des Spiels/des Spielerischen / des Spielerisch-Werdens bezieht sich auf den Menschen
und auf die Dynamik/Dramatik, die sich zwischen dem Menschen und Gott abspielt.
Es gibt durchaus aber auch theologische Entwiirfe, die das Verhalten des ludus in Gott
selbst und in seine Présenz, in seine Schopfung, projizieren. Erwihnenswert ist fiir die
christlichen Entwiirfe des 20. Jahrhunderts der Begriff des Deus ludens bei HuGco
RAHNER, Der spielende Mensch, Einsiedeln (Johannesverlag) 31960. Die Verkniip-
fung von Gott/Gottlichkeit — Schépfung/Kosmos — Spiel (des Kindes) erscheint be-
reits in der vorsokratischen und platonischen Philosophie: vgl. HERAKLIT, Fr. 52, in:
Hermann Diels/Walter Kranz (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker: Griechisch
und Deutsch, Bd. 1, Berlin (Weidmann) 1951, 162; ProkLoOS, Eis ton Timaion Pla-
tonos/In Platonis Timaeum Commentaria 11, 101, apud Hugo Rahner, Der spielende
Mensch, 19. Fiir eine systematisch-theologische Diskussion s. MARKUS LERSCH,
«Deus ludens» — der spielende Gott. Uberlegungen im Ausgang von Spr 8,22-31, in:
Rupert M. Scheule (Hg.), Spielen. Philosophisch-theologische Annédherungen an ei-
nen menschlichen Grundvollzug, Wiirzburg (Echter) 2012, 11-309.

37



Georgiana Huian

5.2 Gabe oder Geben

In ihrem Buch Let the children come bezieht sich Bonnie J. Miller-Mc-
Lemore auf die biblische Grundlage der Idee der «Kinder als Gabe» — sie
gibt jedoch zu, dass manche Bibelstellen eine gewisse Ambivalenz beziig-
lich des Status und der Bedeutung der Kinder zulassen (z. B. durch «Haus-
haltsregelungen» in Eph 5,22-6,9 oder Kol 3,18-4,1).%4 Marcia Bunge
beruft sich ihrerseits auf alttestamentliche Stellen (Gen 30,11.20.22;
Ps 27.3; 1. Sam 1,11.19), um das Verstindnis der Kinder als Gabe, als
«kostbare Geschenke Gottes» oder Zeichen des Segens Gottes zu stirken.
«Kinder sind Quellen der Freude und des Vergniigens, die letztlich von
Gott kommen und zu Gott gehdren.»%5

Die Sicht von Kindern als Gabe bleibt jedoch von aussen bestimmit; sie
riskiert immer noch, die Kinder objekthaft zu betrachten und die Perspek-
tive von innen zu verlieren. Deswegen schlage ich hier einen neuen herme-
neutischen Schliissel vor, um das Kindsein im Prozess des Gebens zu
verstehen. Um Kinder (Gottes) auch als Subjekte des Gebens und nicht
(allein) als Objekte einer Gabe zu betrachten, beziehe ich mich auf den
phianomenologischen Begriff «don» (fr.) bzw. «gift» (engl.) bei Jean-Luc
Marion.®¢ In einem Essay von 2005 spricht Marion iiber das Phinomen
des ununterbrochenen Gebens («we give without ceasing»), aber auch des
Gebens ohne Mass, ohne Rechnung, ohne (utilitaristisches) Kalkiil («we
give [...] without measure»).” Von der internen Dynamik her gesehen
steht die Gabe als Akt iiber jeglichen Einschidtzungen von Zeit und Bemii-
hungen.% Marion erldutert ferner, dass die Gabe keinen Raum fiir Verlust
zuldsst: «The gift gives in such a way that it loses nothing, and is never lost,

64 BONNIE J. MILLER-MCLEMORE, Let the Children Come: Reimagining Child-
hood from a Christian Perspective, San Francisco (Jossey-Bass) 2003, bes. 84—88.
Vgl. JEROME BERRYMAN, Children Among Theologians: Clearing the Way for Grace,
New York (Morehouse) 2009. Berryman weist auf die hohe Wertschitzung hin, die
Kinder in den Evangelien entgegengebracht wird, und analysiert die Unterschiede
zwischen Passagen, in denen das Kind ins Zentrum der theologischen Debatte gesetzt
wird.

65 BUNGE, A More Vibrant Theology (wie Anm. 2), 13.

66 JEAN-Luc MARION, The Reason of the Gift, in: lan Leask/Eoin Cassidy (Hg.),
Givenness and God: Questions of Jean-Luc Marion, New York (Fordham University
Press) 2005, 101-134.

67 A.a.O., 101.

68 Ebd.: «... because giving implies that one gives at a loss, or at least without
taking into account either one’s time or one’s efforts».

38



Kindsein und Gotteskindschaft

but always finds its account and is recovered as at least equal to that which
it would have remained had it never given anything.»%

Ich méchte nun Marions Analyse auf die Gotteskindschaft tibertragen:
Welche Art von Gabe oder Geben impliziert die Gotteskindschaft? Das
Geben ohne Verminderung oder Erschopfung des Gegebenen ist ein Pro-
prium Gottes — aber auch der Menschen, die im Namen Gottes von den
Gaben Gottes weitergeben. Das unendliche Geben ohne Verlust definiert
die gottliche Dynamik. Ausserdem ist die htchste — und im eigentlichen
Sinne in aller Gratuitit gegebene — Gabe nicht objektualisierbar, nicht als
Besitz verfiigbar und nicht 6konomisch-rationell fassbar.”® Diese Gabe,
die nur als Prozess des Gebens des eigenen Lebens (als Hingabe des
Selbst) phinomenale Konturen gewinnt, spiegelt sich in der «Gotteskind-
schaft» als Gabe des gottlichen Lebens an die Menschen.

Auf diese Weise situiert sich die Gotteskindschaft nicht in der Logik
des Austausches («exchange»), sondern in der Dynamik des Gebens ohne
Unterbrechung und ohne Rechnung. Wer ist in der Gotteskindschaft der
Geber, wer der Rezipient der Gabe, was die gegebene Gabe?’! Das Unge-
schaffene gibt, das Geschaffene empfingt, die Teilhabe am Ungeschaffe-

69 A.a.0., 102. Dies veranlasst Marion zu einer kritischen Analyse des Uberflies-
sens der Gabe in einen Austausch. Marion beschreibt damit das Paradox, die Unver-
fiigbarkeit der Gabe als reine Gabe (unabhiingig vom sozialen Wert des Austausches,
des Schenkens im Sinne do ut des) zu erfahren. Mit dem Einschreiben der Gabe in
eine Okonomie (oder auch Solidaritiit) verschwindet die Gabe. A.a.O., 111.

70 A.a.0., 115. Marion erlidutert aus der Perspektive der zwischenmenschlichen
Beziehungen: «Indeed, what can I give that is more precious than such a gift? Without
doubt, there is nothing more precious than my attention, my care, my time, my faith,
or even my life. And, in the end, the other person expects nothing less and can hope
for nothing more. Nor I from him. For in giving these nonobjective gifts, which elude
being either understood or possessed, which supply no gain or assignable return, and
which really provide nothing (nothing real; ne rem), I in fact give myself in the most
complete selfhood. In giving this nothing, 1 give all that I have, because I am not giv-
ing something that I possess apart from myself, but rather that which I am.»

7l Ich iibernehme hier Marions Unterscheidung zwischen dem Geber/Schenker
(«donateur/the giver»), dem Empfinger/Beschenkten («donataire/the givee») und der
gegebenen Gabe («le don donée/the given gift») und wende sie auf den Begriff «Gottes-
kindschaft» an. A.a.O., 103. Die hier verwendeten Begriffe im generischen Maskuli-
num (auf Franzosisch oder auf Deutsch) verstehe ich in Bezug auf den Menschen in-
klusiv, in Bezug auf Gott immer verbunden mit einer apophatischen Theologie (Uber-
steigung aller menschlicher Sprach- und Denkkategorien) und einer Theologie der
Namen Gottes.

39



Georgiana Huian

nen wird gegeben. Mit anderen Worten: Der Geber gibt von seinem Leben
selbst; der Adressat der Gabe empfingt die Gabe nicht wie ein Gut oder
einen Besitz, sondern lebt die Gabe und lebt in der Gabe. Dadurch wird
der Mensch neu geboren. Die Gabe macht ihn zum Subjekt, die Teilhabe
am ungeschaffenen Leben zum Kind Gottes.

In diesem Prozess wird eine wesentliche Differenz zwischen dem
Geber und dem Adressaten der Gabe sichtbar: Diese kann an Marions
Unterstreichung der Nichtwechselseitigkeit und Nichtidentitét in der para-
doxalen Logik der Gabe am Beispiel des Phinomens der Vaterschaft an-
kniipfen.”> Die Gabe setzt einen Uberschuss des Selbst (des Gebers) iiber
sich selbst voraus, aber auch eine prinzipielle Unmdglichkeit der Gegen-
seitigkeit: Der Vater gibt dem Kind das Leben, ohne dass das Kind dem
Vater Leben geben kann, so Marion. Auf die Gotteskindschaft angewandt:
Gott gibt seinen Kindern Leben aus dem Uberschuss seiner Gottlich-
keit; die Kinder Gottes kénnen nicht ihrerseits Gott Leben geben. Das
Neugeborensein trifft nur auf die Kinder Gottes zu, nicht auf den Geber—
Schopfer, der sie ins neue Leben zeugt.

Fiir die Kinder Gottes wird die ganze Welt in eine Gabe umgewandelt.
Sie bewohnen sie liturgisch und bewegen sich in ihr sakramental: «Brin-
gen wir Dir dar das Deinige von dem Deinigen in allem und fiir alles», sagt
ein Gebet aus der Chrysostomos-Liturgie nach der Epiklese und der Um-
wandlung der Gaben. Die Darbringung aus den Gaben Gottes ist kein
Austausch von Geschenken zwischen zwei Personen oder sozialen Entiti-
ten’?; sie fiillt den Kosmos mit dem eucharistischen Geschehen.

6. Schluss: Spannungsreich und unbegreiflich

Verbinden wir am Ende dieses Beitrags die verschiedenen Faden mitein-
ander: Diese Untersuchung hat das Kind als «imaginativen Brennpunkt»
oder «Ikone» genommen, um den Zweck und das Ideal des Lebens mit
Gott zu durchleuchten.” Sie hat versucht, Briicken zwischen buchstibli-
chen und metaphorischen Umgangsweisen mit dem Gedanken des Kindes
zu schlagen und verschiedene Schwierigkeiten im Hinblick auf diese

2 A.a.0., 124.

73 Die soziale Rationalitdt des Geschenks im Sinne von Marcel Mauss ist da-
durch tiberwunden. Vgl. MARCEL MAuss, Die Gabe: Form und Funktion des Aus-
tauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 102013.

74 Vgl. NEWEY, Children of God (wie Anm. 43), 187.

40



Kindsein und Gotteskindschaft

Uberbriickung aufgezeigt. Das Zusammenspiel zwischen Wahrnehmun-
gen der Fragilitit und Konstruktionen der Vollkommenheit wurde immer
kritisch infrage gestellt.

Kindschaft und Gotteskindschaft sind in den neueren Entwiirfen der
child theology und der 6kumenisch verstandenen Anthropologie vom Be-
griff «Fragilitidt/Vulnerabilitdt» geprigt. Jedoch bleiben erstaunlich viele
Liicken und Spannungen im Ubergang vom «Kind» zum «Gotteskind»:
Ist die Fragilitit des Kindes mit dem vollkommenen Gotteskindsein ver-
einbar?

Diese Liicken lassen sich durch eine Untersuchung der teleologischen
Konstruktion der Gotteskindschaft erkliaren, die sich in vielen Fillen vom
Begriff Kind als Lebensalter, Entwicklungsphase oder relationales Ver-
hiltnis unabhingig macht; ausserdem integriert das Konzept Projektionen
von Vollkommenheit, Vergottlichung und Leben im Jenseits.

Zwei interessante Entwiirfe — von Maria Skobtsova und Hans Urs von
Balthasar — wagen, Zerbrechlichkeit und Verletzlichkeit in Vollkommen-
heitsmodelle strukturell einzuschreiben, wodurch sowohl Kindheit als
auch Gotteskindschaft in der Dimension einer transformativen Fragilitit
neu gedacht werden.

Am Ende werden zwei weitere Perspektiven aus der Kulturgeschichte
und der Phianomenologie eingebracht: Die eine blickt auf das Kindsein
(Menschsein) aus der Perspektive des Spiels und iibertriigt das spieleri-
sche Werden auf das Leben vor/mit/in Gott; die andere sieht den Prozess
des Gebens als fundamental fiir Kindschaft als Teilhabe am Leben Got-
tes (johanneisch «Zeugung aus Gott» vgl. Joh 1,12-13). Aus beiden Per-
spektiven lésst sich sehen, dass Gotteskind-Werden weder der Schluss-
punkt einer erfolgreichen religiosen Karriere noch ein Geschenk in der
Logik eines Austausches ist. Vielmehr ist es ein Geschehen im dramati-
schen Gegeniiber zwischen Schopfer und Geschopf und in einem un-
aufhorlichen und unermesslichen Prozess des Gebens. In beiden Fillen
entzieht sich das (Gottes-)Kindwerden menschlicher Kontrolle und
menschlichem Erfassen. Es bleibt spannungsreich (wie ein Spiel) und
unbegreiflich (wie die Gabe). Der Weg zur Gotteskindschaft selbst ist
gleichzeitig fragil und vollkommen — wie ein Spiel ohne Ende, wie eine
Gabe ohne Mass.

41



Georgiana Huian

Georgiana Huian (* 1983 Ploiesti RO), Prof. Dr. phil. Dr. theol. habil. theol.,
studierte von HS 2002 bis FS 2012 Philosophie, Theologie und Klassische
Philologie in Bukarest und promovierte im September 2012 in Philosophie in
Paris und Bukarest sowie im Januar 2018 in orthodoxer Theologie in Paris.
2015-2016 war sie Stipendiatin des New Europe College Bukarest; 2017-
2018 erhielt sie ein Exzellenz-Stipendium der Schweizer Regierung fiir post-
doktorale Forschung am Institut fiir Neues Testament der Universitdt Bern.
Seit September 2018 ist sie Assistenzprofessorin fiir Systematische Theologie
und Okumenische Theologie am Institut fiir Christkatholische Theologie der
Universitdt Bern. Seit September 2021 ist sie zudem Gastprofessorin fiir aske-
tische Theologie am Institut fiir Orthodoxe Theologie «Saint-Serge» in Paris.

Adresse: Institut fiir Christkatholische Theologie, Universitdit Bern,
Liinggassstrasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: georgiana.huian@unibe.ch

Summary

This essay explores possible connections between the child’s person, presence,
and experience as well as the theological concept of «children of God». New
impulses from child theology challenge various models of relating to God that
express the «accomplished» humanity. Starting with early Christianity, passing
through Nicolaus Cusanus, and reaching 19th-century understandings, such as
the view of Wilhelmine Ritter, those models put forward an ideal of perfection or
completeness. On the other hand, 20th-century theologians such as Hans Urs von
Balthasar or Maria Skobtsova admit fragility in the very condition of being a
child of God, arguing on a christological, mariological or eschatological basis.
Still, the question of reconciling vulnerablity with a perfect human state remains
open, and the task of brigding the real child with the ideal «child of God» is as
urgent as ever. Finally, the cultural concept of homo ludens, coined by Johan
Huizinga, and the phenomenological idea of gift, shaped by Jean-Luc Marion, are
called to build this bridge. Becoming the child of God, as participation in God’s
own life, is like an antagonistic play between the human person and God: it incor-
porates fraglity, as it escapes human control. The same process is like a perfect
gift, exceeding human comprehension: God gives without measure a gift that is
not to be possessed, but endlessly lived.

Schliisselworter — Keywords

Kind (Gottes) — Fragilitit — Vollkommenheit — Spiel — Gabe

42



	Kindsein und Gotteskindschaft : zur Spannung zwischen Fragilität und Vollkommenheit

