
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 113 (2023)

Heft: 1

Artikel: Kindsein und Gotteskindschaft : zur Spannung zwischen Fragilität und
Vollkommenheit

Autor: Huian, Georgiana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kindsein und Gotteskindschaft. Zur Spannung
zwischen Fragilität und Vollkommenheit

Georgiana Huian

In ihrem Beitrag «A More Vibrant Theology of Children» bedauert Marcia
Bunge, dass Kinder keinen eigentlichen Raum in der systematischen
Theologie haben.1 Laut Bunge spielen Kinder fast keine Rolle in systematischen

Entwürfen über «zentrale theologische Themen, wie das Wesen
des Glaubens, die Sprache über Gott und den Auftrag der Kirche».2 Wenn
über Kinder gesprochen werde, geschehe dies im Rahmen von Überlegungen

zu Familie oder Erziehung. Darüber hinaus habe sich eine reduktive
Sicht auf Kinder als sündhafte3 oder «noch nicht vollkommene Menschen»4

durchgesetzt. Dagegen präsentiert Bunge sechs Betrachtungsweisen, die

uns in die Paradoxien des «Kindseins» einführen können:

The Christian tradition represents children in complex, almost paradoxical
ways, as gifts of God and signs of God's blessing, though they are sinful and
selfish; as developing creatures in need of instruction and guidance, yet as

fully human and made in the image ofGod', and as models offaith, sources of
revelation, and representatives ofJesus, though they be orphans, neighbors,
and strangers who need to be treated with justice and integrity.5

1 Dies ist eine bearbeitete und ergänzte Version meines Habilitationsvortrags,
gehalten an der Theologischen Fakultät der Universität Bern am 18. April 2023. Den
Mitgliedern der Habilitationskonferenz und den Teilnehmenden am Habilitationskolloquium

bin ich für ihre anregenden Fragen und Kommentare dankbar. Für vertiefte
Gespräche und inspirierende Impulse zum Thema Kindertheologie danke ich Angela
Berlis, Rainer Hirsch-Luipold, Ilya Kaplan, David Marshall, Erika Moser und Therese

Fuhrer. Für das Lektorat des Habilitationsvortrags danke ich Jan Peter Schumacher
und Michael Andrew Summers.

2 Marcia J. Bunge, A More Vibrant Theology of Children, in: Robert B. Kru-
schwitz (ed.), Children (Christian Reflection: A Series in Faith and Ethics), Waco TX
(The Center for Christian Ethics at Baylor University) 2003, 11-19, hier 12.

3 Vgl. Bunge, More Vibrant Theology (wie Anm. 2), 14: «This view is based on
several biblical texts. For example, we read that every inclination of the human heart
is <evil from youth> (Genesis 8:21) and that folly is <bound up in the heart> of children
(Proverbs 22:15). The Psalms declare that we are sinful at birth and that <the wicked

go astray from the womb; they err from their birth> (Psalms 51:5; 58:3). All people are
<under the power of sin>, the Apostle Paul writes, so There is no one who is righteous,
not even one> (Romans 3:9-10; cf. 5:12).»

4 A.a.O., 13.
5 Ebd.

IKZ 113 (2023) Seiten 21-42 21



Georgiana Huian

Für meine Betrachtungen beziehe ich mich auf die genannte begriffliche

Kombination: die Gegenüberstellung von Kindern als Vorbildern des

Glaubens und Repräsentanten Christi einerseits und von Kindern als
vulnerabel (Waise oder Fremde) andererseits. Dabei steht die Frage im Zentrum,

wie Kinder Verständnisschlüssel zur «Gotteskindschaft» sein können,

trotz oder gerade wegen ihrer Fragilität. Vorausgesetzt wird, dass

fragiles Kindsein dem stabilen Erwachsensein eine Fremdheit und
Unverfügbarkeit gegenüberstellt. Flier kann die Kinderperspektive erfrischende

Impulse auf das Verständnis von Gotteskindschaft bringen.
Methodologisch betrachte ich das Kindsein als sichtbares Bild oder

«Ikone», um das Ideal der christlichen Vollkommenheit - kristallisiert als

Gotteskindsein - zu interpretieren. Von den vielen Dimensionen des Kindseins

beschränke ich mich auf die Fragilität. Die Gotteskindschaft wird als

relationales Konzept verstanden. Eine begriffliche Analyse wird die historisch

gewachsene Kluft zwischen Fragilität des Kindseins und Vollkommenheit

der Gotteskindschaft zeigen; verschiedene Überbrückungsversu-
che werden kritisch unter die Lupe genommen. Mein Entwurf setzt einen
Wechsel vom Gotteskindsein zum Gotteskindwerden, vom Zustand zum
Prozess voraus. Er rekonstruiert die Gleichzeitigkeit von Fragilität und

Vollkommenheit im Horizont des Werdens als Spiel und als Gabe.

Nach der Erläuterung der Fragestellung und ihres Hintergrunds (1)

werden in diesem Beitrag Fragilität (2) und Vollkommenheit (3) als her-
meneutische Schlüssel für die Konstruktionen der Gotteskindschaft untersucht,

die mit unterschiedlichen Vorstellungen und Voraussetzungen
bezüglich des Kindbegriffs arbeiten. Anschliessend wird die Frage behandelt,
wie die Fragilität (des Kindes) als Bedingung oder Medium für die

Verwirklichung einer Beziehung zu Gott und zu den Mitmenschen fungieren
kann (4). Es werden daraufhin zwei Perspektiven vorgeschlagen; die Figur
des Kindes erschliesst dabei eine neue Betrachtung der Gotteskindschaft
sowie neue Horizonte im Spannungsfeld zwischen Fragilität und
Vollkommenheit (5). Der Beitrag endet mit einigen abschliessenden Überlegungen

(6).

1. Fragestellung und Hintergrund

Wie kann das Kindsein als Modell des vollkommenen Menschen fungieren?

Warum wird für die Beziehung Mensch-Gott das Modell des «Kindes»

privilegiert? Welche Vorstellungen von Kindsein prägen die
Konstruktion der «Gotteskindschaft», und welche Eigenschaften werden in

22



Kindsein und Gotteskindschaft

diesen Konstruktionen projiziert? Fragilität, Vulnerabilität, Demut,
Abhängigkeit, Einfachheit, Ursprünglichkeit, Unschuld? Inwiefern bleiben
diese Eigenschaften nur abstrakte Konstrukte? Bräuchten sie nicht eine

Rückkoppelung zu Erfahrungen und Perspektiven von Kindern? Und vor
allem, was heisst eigentlich Kindsein!

Im Hintergrund meiner Fragestellung stehen Impulse aus der
Kindertheologie. Entwickelt nach der Jahrtausendwende, beabsichtigt die child
theology, die Perspektive des Kindes als authentische Ressource der

Theologie zurückzugewinnen. Diese Theologie ist nicht einfach eine weitere

kontextuelle Theologie, die sich auf eine marginalisierte Menschenkategorie

richtet. Sie steht im Einklang mit dem Interesse an Kindheit in
der historischen Forschung sowie mit der Entstehung interdisziplinärer
childhood studies. Sie interessiert sich für das unterschiedliche Verständnis

eines theologischen Themas, wenn wir von einer imaginären oder
buchstäblichen Anwesenheit von Kindern ausgehen. Der Kindertheolo-
giebewegung entstammt eine Reihe von Büchern und Artikeln, und sie

plädiert dafür, das Kind ins Zentrum der Theologie zu stellen. Zu ihren
wichtigsten Vertreterinnen und Vertretern zählen Marcia Bunge, John

Collier, John Wall, Keith White, Haddon Willmer und Bill Prevette.
Das Buch Toddling to the Kingdom beispielsweise befasst sich mit

Erfahrungen von Kindern, formuliert aber auch theologische Positionen
in Bezug auf Kinder als Gaben Gottes, die nach dem Ebenbild Gottes

geschaffen sind, als Modelle des Glaubens oder als Akteure, die fehlbar
sind und der Begleitung bedürfen.6 Das «werdet wie die Kinder» im
Matthäusevangelium (18,2—3)7 wird als hermeneutischer Schlüssel für die

Kindertheologie betrachtet. Die Textstelle eröffnet Überlegungen zum
Kind in Bezug auf Begriffe wie Reich Gottes, Jüngerschaft, Demut und

Empfänglichkeit, wie die Beiträge des Bandes Entry Point: Towards
Child Theology with Matthew 18 zeigen.8 Kinder in eine theologische
Diskussion einzubeziehen und ihre Vorstellungen von Schöpfung, Spiritualität,

Wort, Spiel, Sünde, Vergebung, Gnade, Erlösung, Tod, Gericht,
Engeln, Himmel und Hölle zu hören, bringt einen aufschlussreichen

6 John Collier (Hg.), Toddling to the Kingdom: Child Theology at Work in the

Church, London (Child Theology Movement) 2009.
7 «Da rief er ein Kind herbei, stellte es in ihre Mitte und sagte: Amen, ich sage

euch: Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, werdet ihr nicht in das

Himmelreich hineinkommen.» Die Bibelzitate stamen aus der Einheitsübersetzung.
8 Haddon Willmer/Keith J. White (Hg.), Entry Point: Towards Child Theology

with Matthew 18, South Woodford (WTL Publications) 2013.

23



Georgiana Huian

und unkonventionellen Zugang zur christlichen Theologie, wie der von
Richards und Privett herausgegebene Band nachweist.9

Die Kindertheologie, komplex und vielversprechend wie sie ist, eröffnet

neue Fragen für die systematische Theologie, z. B., wie die Unschuld
0innocentia) eines Kindes mit Darstellungen des vollkommenen
Menschen im Paradies oder Reich Gottes verknüpft wurde.10 Gleichzeitig
könnten wir fragen, wie Plastizität, Latenz, Offenheit oder Kreativität
vom Kindsein als Entwicklungsphase zur Gotteskindschaft als Konstrukt
des idealen Lebens übertragen werden können. In all diese Forschungsbereiche

vermag der vorliegende Beitrag nicht einzutreten; hier werde ich
mich zunächst damit beschäftigen, welche Rolle die Fragilität für die
Auslegung des Kindseins und die begriffliche Strukturierung der Gotteskindschaft

spielt.

2. Nichts mehr als Fragilität

Fragilität definiert sich etymologisch als Möglichkeit des Gebrochenwerdens

(lat. fragilitas), als Zerbrechlichkeit. Im Kontext des hier von mir
vertretenen anthropologischen Ansatzes erweitere ich das Verständnis des

Begriffes um Vulnerabilität (aus theologischer Perspektive) und um
Empfindsamkeit gegenüber neuen Ereignissen (in philosophischer Hinsicht).

9 Anne Richards/Peter Privett (Hg.), Through the Eyes of a Child: New
Insights in Theology from a Child's Perspective, London (Church House Publishing)
2009.

10 Die Assoziation der Existenz (bzw. Natur) des Kindes mit einem paradigmatischen

Zustand der Menschheit muss in all ihren anthropologischen Konsequenzen
entschlüsselt werden. Der paradigmatische Zustand kann aus der Sicht der Dogmatik
protologisch oder eschatologisch entschlüsselt oder mit einem Ideal der Reinheit im
asketischen und mystischen Verständnis gleichgesetzt werden. Eine solche Assoziation

im Sinne eines goldenen spirituellen Alters ist bei dem orthodoxen Theologen
Dumitru Stäniloae zu finden: Er verbindet den gereinigten Zustand des menschlichen
Bewusstseins mit dem Vertrauen des unschuldigen Kindes, vor Gott zu stehen und mit
Gott ins Gespräch zu kommen, s. Dumitru Staniloaë, Prière de Jésus et expérience
du Saint-Esprit, Paris (Desclée de Brouwer), 1981, 51. Für Stäniloae gründen das

«offene Bewusstsein» und eine «grosse Freiheit in den Beziehungen» in der
Offenheit/Redefreiheit (franchise, JtaoQqöia) und in «der unschuldigen Aufrichtigkeit des

Kindes, das sich von der Sünde nicht befleckt fühlt» (ebd.). Die Entwicklung der
Assoziation der Kindesfigur mit der Sündlosigkeit - Unbeflecktheit - Reinheit verdient
eine eigene Erforschung aus theologischer, philosophischer, literarischer,
historischkultureller und kunstgeschichtlicher Perspektive.

24



Kindsein und Gotteskindschaft

Die Rede über Vulnerabilität wird mehr und mehr sichtbar in neueren
Ansätzen der theologischen Anthropologie und der child theology.
Verletzlichkeit wird als eine allgemeine Eigenschaft des Kindseins betrachtet,

ja sogar als eine Konstante der conditio humana, die in der Verletzlichkeit
des Jesuskindes sichtbar wird.11 Aus philosophischer Perspektive betont
Jean-Louis Chrétien, dass die Fragilität einen positiven Charakter habe:

Sie überwindet den Kontrast zwischen Schwäche und Stärke und zeigt die
«Präsenz einer Bruchlinie», die in sich den Horizont eines Ereignisses
trägt.12

2.1 Vulnerabilität als Impuls für die Suche nach Tugenden

Die Verwundbarkeit eines Kindes theologisch aufzugreifen, bedeutet für
die methodistische Theologin Frances Young eine Suche nach anderen

Tugenden als «den Erfolgswerten, die unsere Kultur beherrschen und

unweigerlich die Kirche mitprägen».13 Eine neue Betrachtung der Verletzlichkeit

von Kindern kann also ein kritisches Licht auf heutige Erfolgsmuster

werfen und die Bedeutung von Werten wie Präsenz, Freude,

Frieden, Freundlichkeit und Liebe hervorheben. Diese Werte sind laut

Young in der biblischen Vorstellung des Reiches Gottes enthalten. Deswegen

wird das Kind - mit all der inhärenten Vulnerabilität - zum «eschato-

logischen Zeichen».14

2.2 Vulnerabilität und Vermittlung von Gottes Anwesenheit und Werk

In seinem Kommentar zu Jeremias Berufung zum prophetischen Dienst
(Jer 1,4-10) aus Sicht der child theology verknüpft Jonathan Bentall
Vulnerabilität, Einfachheit der Betrachtung und Demut als Charakteristika
der Kindheit. Die Sicht des Kindes hat eine «Unmittelbarkeit», einen von
den Komplexitäten und Ambiguitäten der Erfahrenenperspektive unbe-

11 Hildegund Keul, Weihnachten. Das Wagnis der Verwundbarkeit, Ostfildern
(Patmos) 2013.

12 Jean-Louis Chrétien, Fragilité, Paris (Minuit) 2017,252.
13 Frances Young, Child Theology. A Theological Response, in: ANVIL. Journal

of Theology and Mission 35 (2019) 1, 6-12, hier 8.
14 A. a. O., 10. Young präzisiert die Verbindung mit der Neuschöpfung: «To

welcome the child is to discern the signs of new creation beyond anything expected. And
it is this vision that puts the disciple's competitive self-interest into damning perspective».

Ebd.

25



Georgiana Huian

rührten Fokus.15 In der Ökonomie von Gottes Werk braucht es diese
Einfachheit wie auch eine fundamentale Haltung der Demut vor Gott.
Vulnerabilität und Abhängigkeit des Kindseins versinnbildlichen diese Haltung.

More importantly, within the economy of God's action, often in and through
human agents, being or becoming «like a child» may have less to do with a

developmental stage that one inevitably leaves behind and more to do with a

fundamental posture of humility before God. This position of vulnerability
and dependence is not denied, overcome, or abandoned within the context of
witnessing and facilitating God's presence in and for the world, but rather may
be understood as a prerequisite and a necessary, continuing posture.16

Wie ein Kind sein oder Kind werden ist laut Bentall weniger ein Hinweis

auf ein Entwicklungsstadium als vielmehr eine Einladung zu einer

ständig bezeugenden Haltung, welche «die Präsenz Gottes in der und für
die Welt»17 sichtbar macht.

2.3 Überwindung der Vulnerabilität?

Im Folgenden will ich einen weiteren Zugang zur Problematik des Kindseins

angesichts der Fragilität anbieten und die Begrifflichkeit des
ökumenischen Studiendokuments «Christian Perspectives on Theological
Anthropology» aufgreifen. Das Dokument wurde 2005 von der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung des ÖRK verfasst.18 Es erwähnt Kinder
in Leiden, Armut, mit Hunger sowie in Kontexten der Vernachlässigung.
Auch über die Gebrochenheit (brokenness) der Welt wird gesprochen, und
die Kirchen werden zum gemeinsamen Handeln aufgefordert. Es ist
jedoch erstaunlich, dass die Figur des Kindes nie in direkte Verbindung mit
der Bedeutung der Gotteskindschaft gebracht wird: «Kinder» und «Kinder

Gottes» bleiben in parallelen semantischen Feldern. Die Vulnerabilität
selbst wird nie als anthropologische Grösse mit «Kinder Gottes werden»

verknüpft. Nur das Kreuz Christi wird als Weg zur Erlösung der Menschheit

gesehen, wobei die Erlösung unter dem johanneischen Bild der «Voll-

15 Jonathan D. Bentall, Only a Boy? Jeremia's Protest from the Perspective
of Child Theology, in: James M. Houston (Hg.), Introduction to Child Theology,
Eugene, Oregon (Cascade) 2022, 61-75, hier 74.

16 A. a. O., 74f.
17 A.a.O., 75.
18 World Council of Churches, Christian Perspectives on Theological Anthropology

[im Folgenden: CPTA]: A Faith and Order Study Document, (Faith and Order
Paper 199), Genf (WCC) 2005.

26



Kindsein und Gotteskindschaft

macht, Kinder Gottes zu werden» (Joh 1,12) subsumiert wird.19 Ferner
wird Gotteskindschaft mit der Gewissheit der Rechtfertigung in Verbindung

gebracht.20 Gotteskindschaft funktioniert also als soteriologischer
Begriff, abgekoppelt von der Idee des Kindes. Die Vorstellung einer
Überwindung der Vulnerabilität schwebt zwischen den Zeilen, auch wenn das

Dokument die Verletzlichkeit (auch die der Kinder) ernst nehmen will.

3. Nichts weniger als Vollkommenheit

Nach dieser Analyse zur Fragilität möchte ich die Entwicklung der Idee
der Gotteskindschaft in Bezug auf die Vollkommenheit in drei Stationen
darstellen.

Vollkommenheit wird hier im Sinne der Perfektion, aber auch im Sinne

einer abgeschlossenen Entwicklung (Vollendung, Vollständigkeit)
bestimmt, und die Gotteskindschaft als Ideal des in Christus erlösten
Menschen verstanden.

3.1 «Kinder Gottes» im frühen Christentum

Das Kind wird im Neuen Testament als Modell des Glaubens und des

vollkommenen Lebens in den Mittelpunkt gestellt. Alle sollten sich den

Kindern (jrcuô(a) angleichen, um ins Reich Gottes zu kommen (Mt 18,1-
5; Mt 19,14). Frieden zu stiften, gehört zu den Tätigkeiten der Kinder
Gottes (Mt 5,9).21 Die Kinder Gottes sind, im Vergleich zu den Kindern
der Welt, unsterblich (Lk 20,36).22 Die Kinder Gottes wieder zu sammeln,
ist die höchste Mission Christi, die sich durch das Kreuz und die Auferste-

19 WCC, CPTA, § 98: «Other traditions emphasise the place of the cross within
the context of the incarnation and ascension - the divine Word taking our flesh and

raising our human life to the right hand of God, giving us <power to become children
of God> (John 1:12).».

20 WCC, CPTA, § 113: «It points to heaven not as a dream or distraction from
endeavour on earth, but as the assurance of the final vindication of God's children and
the knowledge that in the Lord their labour is not in vain.»

21 Mt 5,9: «Selig, die Frieden stiften; denn sie werden Kinder Gottes (mol ©eoû)
genannt werden.»

22 Lk 20,36: «Denn sie können auch nicht mehr sterben, weil sie den Engeln
gleich und als Kinder der Auferstehung (àvaatâaECOÇ uioi) zu Kindern Gottes (mol
etat tob ©eoû) geworden sind.»

27



Georgiana Huian

hung erfüllt (Joh 11,52).23 Die Nachfolger Jesu werden zu «Kinder[nj Gottes»

(téxva ©eoîi) dadurch, dass sie den Geist der Kindschaft (jtvst)|ia
moOeotaç wörtlich: «Geist der Sohnschaft») erhalten haben, der mit dem
Geist der Knechtschaft (jrveôpa ôoiÂetaç) kontrastiert (Rom 8,15-16).24
Die Gotteskindschaft ist in der Liebe des Vaters begründet (1 Joh 3,1).25

Forschende stimmen überein, dass diese (und weitere) Stellen eher für
die frühchristliche Konstruktion der Bezogenheit zu Gott relevant sind als

für die Rekonstruktion der sozialen Geschichte der Kinder in der Antike.
«Kinder Gottes» ist eine Metapher, die individuell und kollektiv identi-
tätsstiftend wirkt: Der Ausdruck definiert nicht nur ein spezielles Verhältnis

zu Gott, sondern auch die Gemeinschaft der Gläubigen.26 Der Glaube

an Christus als Sohn Gottes ist zentral, um Kind Gottes zu werden (Joh

3,16-18.35-36; 8,34-38); Jesus selbst nennt seine Jünger im
Johannesevangelium «kleine Kinder» (xsxvia, Jtaiôta: Joh 13,33; 21,5).27 Laut dem
Neuen Testament haben die Gotteskinder die Vollendung der Offenbarung
und sollten die Vollkommenheit des Lebens in Gott anstreben.

Den Fokus auf Kindheit als Entwicklungsphase und auf verschiedene

Strategien der christlichen Erziehung richten Schriften der griechischen
Kirchenväter, wie Ad adolescentes von Basilius von Caesarea oder De
inani gloria et de educandis liberis von Johannes Chrysostomos. Die
Vollkommenheitsideale übersetzen sich allmählich in pädagogische
Empfehlungen.

23 Joh 11,52: «Aber er sollte nicht nur für das dVolk sterben, sondern auch, um
die versprengten Kinder Gottes (ta téxva toû 0eoû) wieder zu sammeln.»

24 Rom 8,15-16: «Denn ihr habt nicht einen Geist der Knechtschaft empfangen,
sodass ihr immer noch Furcht haben müsstet, sondern ihr habt den Geist der
Kindschaft empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater!».

25 1 Joh 3,1: «Seht, welche Liebe uns der Vater geschenkt hat: Wir heissen Kinder
Gottes (xéxva 0eoû) und wir sind es.»

26 Cornelia B. Horn/John W. Martens, «Let the Little Children Come to
Me»: Childhood and Children in Early Christianity, Washington (The Catholic
University of America Press) 2009, 41. Vgl. Peter Müller, Gottes Kinder. Zur Meta-
phorik der Gotteskindschaft im Neuen Testament, in: Jahrbuch für Biblische Theologie

17 (2002) 141-161; Dietrich Rusam, Die Gemeinschaft der Kinder Gottes: das

Motiv der Gotteskindschaft und die Gemeinden der Johanneischen Briefe, Stuttgart
(Kohlhammer) 1993.

27 Horn/Martens, Childhood (wie Anm. 26), 55.

28



Kindsein und Gotteskindschaft

Augustinus spricht von Vergöttlichung durch Verwandlung in das, was

man liebt28, durch Gotteskindschaft29 oder durch Gottesschau30. In dieser
Konstellation ist Gotteskindschaft ein Modell der Vollkommenheit.
Jedoch ist Augustinus' Sicht auf tatsächliche Kinder nicht idealisierend, wie
die Passagen über die eigene Kindheit von den Bekenntnissen nachweisen.31

Unschuld (innocentia) kennzeichnet nicht die realen Kinder, die,
wie alle anderen Menschen, fehlbar und sündhaft sind, sondern die durch
die Gnade gereinigten Kinder Gottes.

3.2 «Gott werden» bei Cusanus

Im Jahr 1445 vollendete Nikolaus von Kues (1401-1464) eine kleine
Schrift mit dem Titel Über Gotteskindschaft. Diese Schrift, die «die
Geburtsurkunde des Menschenbildes der Neuzeit» markiert,32 spricht über
einen selbst gestaltenden Menschen in voller Verantwortung vor Gott.33

Um es in einem Wort zu sagen: Ich meine, dass unter Gotteskindschaft nichts
Anderes zu verstehen ist als Gottwerden, griechisch Theosis. Du selbst weisst,
dass die Theosis, die auch Kenntnis Gottes und des Wortes oder intuitive
Schau genannt wird, die äusserste Vollendung ist. Dies nämlich, so glaube
ich, meint der Ausspruch des Theologen Johannes, dass der Logos oder die

ewige Vernunft, die im Anfang bei Gott war, dem Menschen ihr Denklicht
gegeben hat, als sie ihm den Geist verlieh, damit der Mensch ein Gott ähnliches

Bild sei.34

Gotteskindschaft ist mit der Vergöttlichung des Menschen und mit der

Vollendung des Ähnlichwerdens mit Gott identißziert. Wenn die «Kind-

28 Augustinus, In Epistolam Ioannis ad Parthos 2.14.
29 Augustinus, Enarrationes in psalmos 49.2, 94.6.
30 Augustinus, Enarrationes in psalmos 49.2.
31 Augustinus, Confessiones 1.7.11 (Beschreibung der Gier des Säuglings, um

die Sündlosigkeit des Neugeborenen zu bestreiten, vgl. Ijob 14,4); II.4.9 (die Erzählung

des Birnendiebstahls des Jugendlichen). Vgl. Leo Ferrari, The Pear-Theft in
Augustine's «Confessions», in: Revue d'Études Augustiniennes et Patristiques 16

(1970) 3-4, 233-242, Hans Bernhard Schmid, Das Böse an Augustinus'
Birnendiebstahl, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 67 (2019) 4, 517-538.

32 Harald Schwaetzer, Vorwort, in Nikolaus von Kues, Textauswahl in
deutscher Übersetzung: Über Gotteskindschaft, übers. Harald Schwaetzer, Trier (Institut
für Cusanus-Forschung) 2001, 3-6, hier 3.

33 Später wird eine Apologie der Selbstbestimmung in Pico della Mirandola,
De hominis dignitate (1496) erscheinen.

34 Nikolaus von Kues, Über Gotteskindschaft (wie Anm. 32), 52, 7-8.

29



Georgiana Huian

schaft selbst» als «das höchste aller Vermögen» gelobt wird, definiert sie

ein anspruchsvolles Ideal. Diesseits des Ideals, «diesseits der Ruhe dieser
Kindschaft des ewigen Lichtes», kann unsere Denkkraft ihre Möglichkeiten

nicht ausschöpfen: «sie erreicht nicht das, was ihre höchste Vollendung
ist».35 Gotteskindschaft wird mit der Vollendung im Jenseits gleichgesetzt,

mit dem ewigen Licht und der dauerhaften, ununterbrochenen Freude.

Diese Beschreibung stärkt das Bild des autonomen, vernünftigen
Menschen: Seine Vollkommenheit hat hier keine Berührung mit dem konkreten
Kindsein.

3.3 Jesus als Freund der Kinder

Im 19. Jahrhundert bewegt sich die Rede über Kinder zwischen
biblischem Modell, kirchlicher und erzieherischer Erfahrung und dem Ideal
der Romantik. Die Idee der Gotteskindschaft entwickelt sich parallel zu
der Erarbeitung von Schulkonzepten und der Neugestaltung von ekklesi-
alen Identitäten. Der Kindschaftsbegriff des Bonner Pfarrers und geistlichen

Mittelpunkts des Bonner Güntherkreises, Wilhelm Reinkens, inspirierte

das theologisch-pädagogische Konzept der von der «Altkatholikin»
Wilhelmine Ritter (1834-1870)36 zusammen mit drei Freundinnen
gegründeten und geleiteten Bonner Mädchenschule.37 In seinem Buch Das

35 Nikolaus von Kues, Über Gotteskindschaft (wie Anm. 32), 54, 9.
36 Für diese Darstellung berufe ich mich auf die Ergebnisse der Studie von Angela

Berlis, Gotteskindschaft im 19. Jahrhundert. Geistliche Zwiegespräche zwischen
Wilhelmine Ritter und Wilhelm Reinkens, in: Annette Esser/Andrea Günther/Rajah
Scheepers (Hg.), Kinder haben - Kind sein - Geboren werden. Philosophische und

theologische Beiträge zu Kindheit und Geburt, Königstein/T. (Helmer) 2008, 87-105.
Wilhelmine Ritter kann eine «Altkatholikin» avant la lettre genannt werden dank
ihrem spirituellen und ekklesialen Einfluss. Die Bezeichnung steht in Anführungszeichen,

weil Ritter bereits im Oktober 1870 starb, als es in Bonn noch keine altkatholische

Gemeinde gab, in die sie sich hätte einschreiben können. In ihrer Gesinnung
vertrat sie - ähnlich wie auch ihr Vater und ihr Bruder - jedoch einen altkatholischen
Standpunkt.

37 «Reinkens Konzept der <Kindschaft> prägte den Bonner Frauenkreis, das

<Kreuzeskränzchen>, sowie die aus diesem Kreis heraus entstandene Bonner Mädchenschule

unter der Leitung von Wilhelmine Ritter. Nachwirkungen des Konzepts sind
in der alt-katholischen Kirche und im Benediktinerorden zu finden». S. Annette
Esser/Andrea Günther/Rajah Scheepers, Einleitung: Kinder haben, Kind
sein, Geboren sein, in: Esser/Günther/Scheepers, Kinder haben (wie Anm. 36), 9-19,
hier 14.

30



Kindsein und Gotteskindschaft

Paradies der Kindheit (1877) betrachtet Reinkens38 das Kindsein in
mehrfacher Hinsicht als ein «Leitbild»: Dabei spielen nicht nur die neu-
testamentlichen Bedeutungen von «Gotteskind» eine wichtige Rolle,
sondern auch das Verhältnis eines Kindes zu seinen Eltern und das eines

geistlichen Vaters (Priesters) zu seinen geistlichen Kindern. Reinkens
betont ausserdem die geistige und geistliche Vaterschaft und Mutterschaft
von Eltern gegenüber ihrem Kind.39 Da Wilhelm Reinkens zudem ein
sehr guter Kenner der Kirchenväter ist, die er auch mit seinen
Christenlehrkindern liest, ist seine Sicht der Gotteskindschaft auch von patristi-
schen Vorstellungen beeinflusst.

Das geistige und relationale Verständnis des Kindseins prägt die
Mitglieder des Bonner Güntherkreises, unter ihnen auch Wilhelmine Ritter,
die - entsprechend damaliger Gepflogenheiten unverheiratete - Lehrerin
junger Mädchen. Die Perspektive wird einerseits von einem
«kinderfreundlichen» Jesusbild, andererseits vom eigenen Verständnis geistiger
Mutterschaft geprägt. Der Menschen liebende Jesus ist als «Gottesfriedenskind»

und «Freund der Kinder» bezeugt.40 Jesus ist es, «der die armen
und schwachen Kinder zum Licht des Evangeliums führt».41 Die «Liebe
Gottes und des Heilandes zu den Menschen» steht im Zentrum der
Gespräche Ritters mit den Kindern.42 In Ritters Denken zeigt sich eine
Entwicklung des Verständnisses der Beziehung zu Gott, die zur Vollkom-

38 Aegid Waldner [= Wilhelm Reinkens], Das Paradies der Kindheit. Aus
dem Tagebuche Reginhards, Münster (Adolph Russell's Verl.) 21891.

39 Berlis, Gotteskindschaft (wie Anm. 36), 93, verweist aufHubertus Lutterbach,

Gotteskindschaft. Kultur- und Sozialgeschichte eines christlichen Ideals, Freiburg

im B. (Herder) 2003, 392-394. Lutterbach behandelt allerdings die grösseren
Zusammenhänge nicht.

40 A.a.O., 99.
41 Wilhelmine Ritter an Wilhelm Reinkens, Bonn, 18. März 1866, transkribiert

von Angela Berlis, a. a. O., 99.
42 Wilhelmine Ritter an Wilhelm Reinkens, Bonn, 14. August 1864, a. a. O., 100.

Die Zentralität dieser Idee ist auch auf ihrem Grab abgebildet. Vgl. zu Bild und
historischer Analyse: Angela Berlis, Der Friedhof als Archiv. Ein Spaziergang auf dem
Alten Friedhof in Bonn, zu den Gräbern reformorientierter und alt-katholisch gesinnten

Katholikinnen und Katholiken des 19. Jahrhunderts, in Angela Berlis/Magdalene
L. Frettlöh/Isabelle Noth/Silvia Schroer (Hg.), Geschlechter des Todes. Theologische
Perspektiven auf Tod und Gender, Göttingen (V&R) 2022, 305-339, hier 315-320
(Abb. 2., Grab von Wilhelmine Ritter).

31



Georgiana Huian

menheit führt. Sie markiert den Übergang zu einem Verständnis der

Gotteskindschaft, das wegweisend sein wird für die Gläubigen, die sich
als «altkatholisch» verstehen und bezeichnen. Im Altkatholizismus nach
1870 stehen nicht «Gehorsam, Demut oder Kleinheit des Kindes»,
sondern die «Herzensweite» und die «Freiheit der Kinder Gottes» im Zentrum

der Deutung von Gotteskindschaft.43
Diese drei Stationen zeigen, wie eng verbunden Vorstellungen über

Vollkommenheit (im Diesseits oder Jenseits) mit der Gotteskindschaft
sind. Die Konstruktion des Ideals gründet in der Annahme einer Beziehung

zu Gott dem Vater - «Kind Gottes werden» ist mehr als ein relationales

Modell, es ist ein teleologisches Konstrukt, das auch pädagogische
Konsequenzen hat.

4. Fragilität als Vollkommenheit?

Kann nun die Fragilität in der Konstruktion der Vollkommenheit
aufgenommen werden? Kann sie als Medium und Bedingung der Vollendung
verstanden werden und nicht als Hindernis, das überwunden werden muss?

4.1 Fragilität und Reich Gottes

Als Hans Urs von Balthasar (1905-1988) starb, lag auf seinem Schreibtisch

ein fertiges Manuskript: Wenn ihr nicht werdet wie dieses Kind.
Darin schreibt der römisch-katholische Theologe, das zentrale Geheimnis
des Christentums sei unsere Verwandlung von weltklugen, selbstgenügsamen

«Erwachsenen» in Kinder des Vaters Jesu durch die Gnade seines

Geistes. Das ganze Evangelium - von der Menschwerdung bis zum Kreuz
und der Auferstehung Christi - diene nur diesem Zweck: unserer
Umwandlung von «Erwachsenen» in «Kinder» (Gottes). Eine solche Teleolo-
gie, welche die biologische Uhr umdreht und das Kindsein an das Ende
des Weges setzt, ist nicht erstaunlich, sondern entspricht der christlichen
Tradition. Bemerkenswert ist jedoch die fundamentale Eigenschaft, die
von Balthasar mit dem Kindsein assoziiert: die absolute «Zerbrechlichkeit»,

die in Machtlosigkeit wurzelt.44 Mit Blick auf «die für den Erwach-

43 A.a.O., 105.
44 Hans Urs von Balthasar, Wenn ihr nicht werdet wie dieses Kind, Freiburg

(Johannes) 1998,12-13. Vgl. Edmund Newey, Children of God: The Child as Source
for the Theological Anthropology, Farnham (Ashgate) 2012, 190.

32



Kindsein und Gotteskindschaft

senen verschütteten Daseinsweisen des Kindes» rekonstruiert von Balthasar

das Kindsein als eine «ursprüngliche Zone», die er nicht als «unbewusst»
oder «vor-ethisch» abwerten will, sondern mit einem «Moment der
Heiligkeit» verbindet.45 Gleichzeitig wird «die tiefe Gefährdung» dieser Zone
angesprochen und die ohnmächtige conditio des Kindes ans Licht
gebracht, im Gegensatz zur übermächtigen Position der «Pflegenden».46

«Die Zerbrechlichkeit dieser ursprünglich heilen Zone»47 ist nicht ein
Zustand, der mit Wachsen und Erwachsensein aufgehoben wird, sondern
eine Erfahrung, zu der wir immer wiederkehren sollten. Zweifellos bringt
die Entwicklung (oder der «unvermeidliche Weg») der Menschen eine

Überwindung, ein «Entwachsen aus der urtümlichen Geborgenheit» mit
sich; essenziell bleibt aber «die Einbergung der <über-sittlichen> heiligen
Güter des Ursprungs in die Reifezeit».48

Von Balthasars Reflexion des Dialogs zwischen Jesus und Nikodemus
in Joh 3 weist darauf hin, dass die Teilhabe am Reich Gottes von unserer
Fähigkeit abhängt, in ein tiefes Geheimnis einzutreten: «ein tiefes, im
Wesen Christi gründendes Geheimnis, das untrennbar ist von seinem
Kindsein im Schoss des Vaters und deshalb auch von dem, was zu Beginn
von der inneren Umkehr in Richtung auf das Kindsein zu gesagt wurde,
auf das, was Jesus <Geburt aus dem Geist> oder <Wieder-Geburt> oder
<Geburt von oben> oder einfach <Geburt aus Gott> (Joh 1,13) nennt»49.

Kind Gottes zu werden, ist also Teilhabe an einer besonderen Beziehung

zu Gott, die in der Menschwerdung ermöglicht wurde. Von Balthasars

Sicht bleibt christologisch und trinitarisch zentriert.50 Durch ein es-

chatologisches Fenster sieht er das Kindsein mit all seiner Zerbrechlichkeit
als «Bedingung für den Eingang ins Reich Gottes», in Anlehnung an

45 Von Balthasar, Wenn ihr nicht werdet (wie Anni. 44), 12.
46 Ebd.
47 A.a.O., 13.
48 A.a.O., 14.

49 A.a.O., 9-10.
50 Eine interessante Parallele könnte hier mit dem Diskurs von Dumitru Stäniloae

über die innertrinitarischen Beziehungen skizziert werden. Stäniloae baut die
«Kindersubjektivität des Sohnes» und ihre Miterfahrung durch die Subjektivität des Vaters
in seine Argumentation für die «Intersubjektivität Gottes» ein. Vgl. Dumitru
Staniloae, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1, Zürich (Benziger) 1985, 274. Eine Analyse
der Nuancen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen von Balthasar und
Stäniloae in der Verwendung des Kindesbegriffes für die Erläuterung der innertrinitarischen

Dynamik der Liebe kann hier nicht entfaltet werden.

33



Georgiana Huian

Joh 3,3.5.51 Trotzdem bleibt von Balthasars Verständnis der Gotteskind-
schaft von einer idealen Symbolik des Kindes geprägt, wenn er über die
«<über-sittliche> Richtigkeit und Gutheit der Ursprungszone» spricht.52

4.2 Der Mensch als «Ikone der Gottesmutter mit dem Kind»

Im Spannungsfeld zwischen Fragilität und Vollkommenheit bringt die
orthodoxe Theologin und Nonne Maria Skobtsova (1891-1945) eine
mariologische Dimension zur Sprache. Durch die Geschwisterschaft mit Jesus

ist jede menschliche Person nicht nur zum Kind Gottes, sondern auch zum
Kind Marias gemacht. Darüber hinaus ist in der Berufung jedes Menschen

eingeschrieben, Abbild sowohl des Gottessohnes als auch der Gottesmutter

zu sein. Skobtsova sieht hier die Möglichkeit einer doppelten Entfaltung

der Ikonizität des Menschen in der Begegnung zwischen Kindschaft
und Mutterschaft.

«Every man is not only the image of God, the icon of the Divinity, not only a

brother in the flesh of the God-man, deified by him, and honored by his cross,
and in this sense a son of the Mother of God. Every man is also the image of
the Mother of God, who bears Christ in herself through the Holy Spirit. In this

sense, every man deep inside is this bi-une icon of the Mother of God with the

Child, the revelation of this bi-une Mystery of Godmanhood.»53

Die menschliche Fragilität erhält ihrerseits einen doppelten Sinn: Sie

findet sich wieder sowohl in der Nachahmung des Kreuzes Jesu als auch

in dem Miterleiden des doppelten Schwertes, welches das Herz Marias
durchdringt.54 Das durchdringende Schwert versinnbildlicht die Teilhabe
Marias am Leiden ihres Sohnes am Kreuz. Die Fragilität des Kindseins
versteht sich also nicht nur in Beziehung zum göttlichen Vater, sondern
auch im Verhältnis des Kindes zur (leidenden) Mutter und der Mutter zum
(leidenden) Kind.

Nicht die eigene Gotteskindschaft als ein individuelles Gut anstreben,
sondern die anderen als Kinder Gottes betrachten und an ihrem Leiden
und ihrer Fragilität teilhaben - das ist Skobtsovas Botschaft. (Gottes-)

51 Von Balthasar, Wenn ihr nicht werdet (wie Anm. 43), 10.
52 A.a.O., 13.
53 Maria Skobtsova, On the Imitation of the Mother of God, in dies., Essential

Writings, übers, von Richard Pevear und Larissa Volokhonsky, Maryknoll NY (Orbis
Books) 2003, 61-74, hier 69.

54 Anspielung auf Lk 2,35: «und deine Seele wird ein Schwert durchdringen».

34



Kindsein und Gotteskindschaft

Kindschaft ist nicht zu trennen von (Gottes-)Mutterschaft, wie die
Nachahmung Jesu nicht zu trennen ist von der Nachahmung Marias und die

Fragilität des Kreuzes von der Vulnerabilität der Durchdringung des

Schwertes. Für Skobtsova ist Mutterschaft nicht ein «spirituelles Alter»
oder «das Mass einer Bemühung», sondern die Bereitschaft, am Golgota
eines anderen teilzunehmen: «to open one's heart to the stroke of the two-
edge sword».55 Gotteskindschaft und spirituelle Mutterschaft gehören un-
vermischt, aber auch ungetrennt zum Bild des christlichen Lebens.

Aber welche ikonische Funktion kann das Kind heute für das

Verständnis von Lebensmodellen haben? Durch welche Dimensionen des

Kindseins können wir eine neue Sicht auf Gotteskindschaft gewinnen?

»

5. Kind werden: zwei Perspektiven

Aus zwei Blickwinkeln soll hier ein neues Licht auf Kindsein und
Gotteskindschaft gerichtet werden: aus der kulturellen Kategorie des homo ludens
und der Phänomenologie der Gabe. Beide spielen mit einer gewissen
Gleichzeitigkeit von Fragilität (Unsicherheit) und Vollkommenheit (Ganzheit).

5.1 Spielen oder Spielerisch-Werden

Spielen macht vulnerabel: Wir können im Spiel nicht alles kontrollieren,
wir sind von den anderen Spielern oder willkürlichen Ereignissen (wie die
Würfel fallen, was auf dem Spielbrett geschieht) abhängig. Spielen kann
aber auch (vorübergehend) stark und berühmt machen: wir können gewinnen.

Ein Spiel ist an sich vollkommen - eine in sich geschlossene,
selbstgenügsame Welt, mit eigenen Regeln und Erfahrungsräumen. Auch wenn
Spielen stark mit Kindheit assoziiert wird, ist das «Werden durch spielerisches

Verhalten» eine anthropologische Konstante.
Friedrich Schiller lobt in seinen Briefen Über die ästhetische Erziehung

des Menschen (1795) das Spiel als die einzige menschliche Leistung,
welche die Ganzheitlichkeit der menschlichen Fähigkeiten hervorzubringen

vermag. «Der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts
Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.»56 In der ästhetischen

Bestimmung des Menschen, in der er - nur - mit der Schönheit

55 Skobtsova, Imitation (wie Anm. 53), 71.
56 Johann Christoph Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung

des Menschen, hg. v. Klaus Berghahn, Stuttgart (Reclam) 2000, 62-63 (15. Brief).

35



Georgiana Huian

spielt, ergibt sich der «Zustand der höchsten Ruhe und der höchsten

Bewegung».57
Im 20. Jahrhundert wird der von Johan Huizinga geprägte Begriff des

Homo ludens (1938) zu einem anthropologischen Erklärungsmodell. Er
kennzeichnet das Spiel als Grundkategorie menschlichen Verhaltens und

zeigt, dass die kulturelle Kreativität sich dem Spiel verdankt.
Kann die Gotteskindschaft durch das Prisma des homo ludens neu

gestaltet werden? Wird das menschliche Werden spielerisch verstanden,
kann es von der Zweckgebundenheit des homo faber und homo oecono-
micus befreit werden. Auf diese Weise entsteht eine gewisse Distanz
gegenüber Erwachsenenmustern von Effizienz und Erfolg, die wir manchmal

im religiösen Leben und in der Beziehung zu Gott mittragen. Sie

schützt vor einem utilitaristischen (oder narzisstischen) Verständnis von
Gotteskindschaft. Spielerisch zu werden, hat also kritisches und korrektives

Potenzial. Darüber hinaus ist die Spannung zwischen Vulnerabilität
und Vollkommenheit oder Ganzheit, die das Spiel in sich trägt, ein
ausdruckstarkes Bild für den Weg zum Gotteskind-Sein.

Die Konzentration auf die Gegenwart und auf die Performanz, die den

Augenblick füllt, ist eine weitere Ähnlichkeit zwischen Spieltätigkeiten
und dem Erleben der Gegenwart Gottes mit dem Herz eines Kindes -
genauer gesagt, seines Kindes. Nicht extrinsische Ergebnisse, sondern das,

was gerade im Spiel wie im Gotteskind-Werden passiert, macht die
Kernerfahrung aus.58 «Gotteskindschaft» kann also wie ein Werden, ein Spie-
lerisch-Werden geformt sein und nicht wie ein erreichter Zustand (oder ein

abgeschlossenes Werk).
Laut Huizinga ist Spielen eine Erfahrung der Unsicherheit und der

Spannung.59 Das Spiel hat manchmal antithetischen Charakter (es spielt
sich zwischen zwei Parteien ab, z. B. in einem Wechselgesang oder
musikalischen Zusammenspiel), auch wenn es nicht unbedingt antagonistisch
oder agonal (wettkämpferisch) sein muss.60 Die christliche Gegenüberstellung

des Ungeschaffenen und Geschaffenen scheint diese antithetische
Struktur zu widerspiegeln: In dieser Struktur spielt sich das Drama der

Heilsgeschichte ab, wie von Balthasar sagen würde. Auch die dialogische

57 A.a.O.,63.
58 Johan Huizinga, Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg

(Rowohlt) 1987, 60.
59 A.a.O., 58.
60 Ebd.

36



Kindsein und Gotteskindschaft

Struktur der «Partnerschaft» zwischen Gott und dem Menschen, welche
«die doppelte Freiheit Gottes und des Menschen»61 ausdrückt, geht kreativ
damit um. Der Kampf um Offenbarung und um den Segen Gottes hat eine

spielerische, sogar onirische Dimension - der Ringkampf Jakobs mit Gott
selbst oder mit einem Engel (Gen 32,23-33) kann typologisch für diese

agonale Dynamik stehen.

Hier die Bedeutung des Spielens hervorzuheben, impliziert keine
Konzession einem kindischen Verhalten Erwachsener. Auch Huizinga
unterscheidet klar zwischen «kindlich» und «kindisch»: «Ein Kind, das spielt,
ist nicht kindisch. Kindisch wird es erst, wenn das Spiel es langweilt oder

wenn es nicht weiss, was es spielen soll.»62 In dieser Gestaltung der
Gotteskindschaft in Analogie zum «Spielerisch-Werden» geht es vielmehr
darum, dass der Mensch sich mit Leidenschaft und Hingabe auf das
Verhältnis zu Gott einlässt wie ein Kind auf das Spiel: «Das Kind spielt in
vollkommenem - man kann mit vollem Rechte sagen - heiligem Ernst».63

61 Kurt Stalder, Meine Theologie. Nachschrift einer Vorlesung
(Wintersemester 1982/83), redigiert von Kurt Schori, in: ders., Sprache und Erkenntnis der
Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen wissenschaftstheoretischen und systematischen
Voraussetzungen für exegetische und homiletische Arbeit, hg. von Urs von Arx, unter
Mitarbeit von Kurt Schori et al., Freiburg (Universitätsverlag) 2000, 266-270.

62 Huizinga, Homo ludens (wie Anm. 58), 223. Vgl. Michael Pfister, Das

Kind in der Philosophie. Von Heraklit bis Deleuze, Oberhofen am Thunersee (Zyt-
glogge) 2011, 41-42.

63 Huizinga, Homo ludens (wie Anm. 58), 27. Meine Übertragung der Kategorie
des Spiels / des Spielerischen / des Spielerisch-Werdens bezieht sich auf den Menschen
und auf die Dynamik/Dramatik, die sich zwischen dem Menschen und Gott abspielt.
Es gibt durchaus aber auch theologische Entwürfe, die das Verhalten des ludus in Gott
selbst und in seine Präsenz, in seine Schöpfung, projizieren. Erwähnenswert ist für die
christlichen Entwürfe des 20. Jahrhunderts der Begriff des Deus ludens bei Hugo
Rahner, Der spielende Mensch, Einsiedeln (Johannesverlag) 51960. Die Verknüpfung

von Gott/Göttlichkeit - Schöpfung/Kosmos - Spiel (des Kindes) erscheint
bereits in der vorsokratischen und platonischen Philosophie: vgl. Heraklit, Fr. 52, in:
Hermann Diels/Walter Kranz (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker: Griechisch
und Deutsch, Bd. 1, Berlin (Weidmann) 61951, 162; Proklos, Eis ton Timaion Pla-
tonos/In Piatonis Timaeum Commentaria II, 101, apud Hugo Rahner, Der spielende
Mensch, 19. Für eine systematisch-theologische Diskussion s. Markus Lersch,
«Deus ludens» - der spielende Gott. Überlegungen im Ausgang von Spr 8,22-31, in:

Rupert M. Scheule (Hg.), Spielen. Philosophisch-theologische Annäherungen an
einen menschlichen Grundvollzug, Würzburg (Echter) 2012, 11-39.

37



Georgiana Huian

5.2 Gabe oder Geben

In ihrem Buch Let the children come bezieht sich Bonnie J. Miller-Mc-
Lemore auf die biblische Grundlage der Idee der «Kinder als Gabe» - sie

gibt jedoch zu, dass manche Bibelstellen eine gewisse Ambivalenz bezüglich

des Status und der Bedeutung der Kinder zulassen (z. B. durch
«Haushaltsregelungen» in Eph 5,22-6,9 oder Kol 3,18-4,l).64 Marcia Bunge
beruft sich ihrerseits auf alttestamentliche Stellen (Gen 30,11.20.22;
Ps 27,3; 1. Sam 1,11.19), um das Verständnis der Kinder als Gabe, als
«kostbare Geschenke Gottes» oder Zeichen des Segens Gottes zu stärken.
«Kinder sind Quellen der Freude und des Vergnügens, die letztlich von
Gott kommen und zu Gott gehören.»65

Die Sicht von Kindern als Gabe bleibt jedoch von aussen bestimmt; sie

riskiert immer noch, die Kinder objekthaft zu betrachten und die Perspektive

von innen zu verlieren. Deswegen schlage ich hier einen neuen herme-
neutischen Schlüssel vor, um das Kindsein im Prozess des Gebens zu
verstehen. Um Kinder (Gottes) auch als Subjekte des Gebens und nicht
(allein) als Objekte einer Gabe zu betrachten, beziehe ich mich auf den

phänomenologischen Begriff «don» (fr.) bzw. «gift» (engl.) bei Jean-Luc
Marion.66 In einem Essay von 2005 spricht Marion über das Phänomen
des ununterbrochenen Gebens («we give without ceasing»), aber auch des

Gebens ohne Mass, ohne Rechnung, ohne (utilitaristisches) Kalkül («we

give [...] without measure»).61 Von der internen Dynamik her gesehen
steht die Gabe als Akt über jeglichen Einschätzungen von Zeit und
Bemühungen.68 Marion erläutert ferner, dass die Gabe keinen Raum für Verlust
zulässt: «The gift gives in such a way that it loses nothing, and is never lost,

64 Bonnie J. Miller-McLemore, Let the Children Come: Reimagining Childhood

from a Christian Perspective, San Francisco (Jossey-Bass) 2003, bes. 84-88.
Vgl. Jerome Berryman, Children Among Theologians: Clearing the Way for Grace,
New York (Morehouse) 2009. Berryman weist auf die hohe Wertschätzung hin, die
Kinder in den Evangelien entgegengebracht wird, und analysiert die Unterschiede
zwischen Passagen, in denen das Kind ins Zentrum der theologischen Debatte gesetzt
wird.

65 Bunge, A More Vibrant Theology (wie Anm. 2), 13.

66 Jean-Luc Marion, The Reason of the Gift, in: Ian Leask/Eoin Cassidy (Hg.),
Givenness and God: Questions of Jean-Luc Marion, New York (Fordham University
Press) 2005, 101-134.

67 A.a.O., 101.
68 Ebd.: «... because giving implies that one gives at a loss, or at least without

taking into account either one's time or one's efforts».

38



Kindsein und Gotteskindschaft

but always finds its account and is recovered as at least equal to that which
it would have remained had it never given anything.»69

Ich möchte nun Marions Analyse auf die Gotteskindschaft übertragen:
Welche Art von Gabe oder Geben impliziert die Gotteskindschaft? Das
Geben ohne Verminderung oder Erschöpfung des Gegebenen ist ein
Proprium Gottes - aber auch der Menschen, die im Namen Gottes von den
Gaben Gottes weitergeben. Das unendliche Geben ohne Verlust definiert
die göttliche Dynamik. Ausserdem ist die höchste - und im eigentlichen
Sinne in aller Gratuität gegebene - Gabe nicht objektualisierbar, nicht als

Besitz verfügbar und nicht ökonomisch-rationell fassbar.70 Diese Gabe,
die nur als Prozess des Gebens des eigenen Lebens (als Hingabe des

Selbst) phänomenale Konturen gewinnt, spiegelt sich in der «Gotteskindschaft»

als Gabe des göttlichen Lebens an die Menschen.

Auf diese Weise situiert sich die Gotteskindschaft nicht in der Logik
des Austausches («exchange»), sondern in der Dynamik des Gebens ohne

Unterbrechung und ohne Rechnung. Wer ist in der Gotteskindschaft der
Geber, wer der Rezipient der Gabe, was die gegebene Gabe?71 Das
Ungeschaffene gibt, das Geschaffene empfängt, die Teilhabe am Ungeschaffe-

69 A. a. O., 102. Dies veranlasst Marion zu einer kritischen Analyse des Überflies-
sens der Gabe in einen Austausch. Marion beschreibt damit das Paradox, die
Unverfügbarkeit der Gabe als reine Gabe (unabhängig vom sozialen Wert des Austausches,
des Schenkens im Sinne do ut des) zu erfahren. Mit dem Einschreiben der Gabe in
eine Ökonomie (oder auch Solidarität) verschwindet die Gabe. A. a. O., 111.

70 A.a.O., 115. Marion erläutert aus der Perspektive der zwischenmenschlichen
Beziehungen: «Indeed, what can I give that is more precious than such a gift? Without
doubt, there is nothing more precious than my attention, my care, my time, my faith,
or even my life. And, in the end, the other person expects nothing less and can hope
for nothing more. Nor I from him. For in giving these nonobjective gifts, which elude

being either understood or possessed, which supply no gain or assignable return, and
which really provide nothing (nothing real; ne rem), I in fact give myself in the most
complete selfhood. In giving this nothing, I give all that I have, because I am not giving

something that I possess apart from myself, but rather that which I am.»
71 Ich übernehme hier Marions Unterscheidung zwischen dem Geber/Schenker

(«donateur/the giver»), dem Empfänger/Beschenkten («donataire/the givee») und der

gegebenen Gabe («le don donée/the given gift») und wende sie auf den Begriff
«Gotteskindschaft» an. A. a. O., 103. Die hier verwendeten Begriffe im generischen Maskulinum

(auf Französisch oder auf Deutsch) verstehe ich in Bezug auf den Menschen in-
klusiv, in Bezug auf Gott immer verbunden mit einer apophatischen Theologie
(Übersteigung aller menschlicher Sprach- und Denkkategorien) und einer Theologie der
Namen Gottes.

39



Georgiana Huian

nen wird gegeben. Mit anderen Worten: Der Geber gibt von seinem Leben
selbst; der Adressat der Gabe empfängt die Gabe nicht wie ein Gut oder
einen Besitz, sondern lebt die Gabe und lebt in der Gabe. Dadurch wird
der Mensch neu geboren. Die Gabe macht ihn zum Subjekt, die Teilhabe

am ungeschaffenen Leben zum Kind Gottes.

In diesem Prozess wird eine wesentliche Differenz zwischen dem
Geber und dem Adressaten der Gabe sichtbar: Diese kann an Marions
Unterstreichung der Nichtwechselseitigkeit und Nichtidentität in der para-
doxalen Logik der Gabe am Beispiel des Phänomens der Vaterschaft
anknüpfen.72 Die Gabe setzt einen Überschuss des Selbst (des Gebers) über
sich selbst voraus, aber auch eine prinzipielle Unmöglichkeit der
Gegenseitigkeit: Der Vater gibt dem Kind das Leben, ohne dass das Kind dem
Vater Leben geben kann, so Marion. Auf die Gotteskindschaft angewandt:
Gott gibt seinen Kindern Leben aus dem Überschuss seiner Göttlichkeit;

die Kinder Gottes können nicht ihrerseits Gott Leben geben. Das

Neugeborensein trifft nur auf die Kinder Gottes zu, nicht auf den Geber-
Schöpfer, der sie ins neue Leben zeugt.

Für die Kinder Gottes wird die ganze Welt in eine Gabe umgewandelt.
Sie bewohnen sie liturgisch und bewegen sich in ihr sakramental: «Bringen

wir Dir dar das Deinige von dem Deinigen in allem und für alles», sagt
ein Gebet aus der Chrysostomos-Liturgie nach der Epiklese und der
Umwandlung der Gaben. Die Darbringung aus den Gaben Gottes ist kein
Austausch von Geschenken zwischen zwei Personen oder sozialen Entitä-
ten73; sie füllt den Kosmos mit dem eucharistischen Geschehen.

6. Schluss: Spannungsreich und unbegreiflich

Verbinden wir am Ende dieses Beitrags die verschiedenen Fäden miteinander:

Diese Untersuchung hat das Kind als «imaginativen Brennpunkt»
oder «Ikone» genommen, um den Zweck und das Ideal des Lebens mit
Gott zu durchleuchten.74 Sie hat versucht, Brücken zwischen buchstäblichen

und metaphorischen Umgangsweisen mit dem Gedanken des Kindes
zu schlagen und verschiedene Schwierigkeiten im Hinblick auf diese

72 A.a.O., 124.
73 Die soziale Rationalität des Geschenks im Sinne von Marcel Mauss ist

dadurch überwunden. Vgl. Marcel Mauss, Die Gabe: Form und Funktion des Aus-
tauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 102013.

74 Vgl. Newey, Children of God (wie Anm. 43), 187.

40



Kindsein und Gotteskindschaft

Überbrückung aufgezeigt. Das Zusammenspiel zwischen Wahrnehmungen

der Fragilität und Konstruktionen der Vollkommenheit wurde immer
kritisch infrage gestellt.

Kindschaft und Gotteskindschaft sind in den neueren Entwürfen der
child theology und der ökumenisch verstandenen Anthropologie vom
Begriff «Fragilität/Vulnerabilität» geprägt. Jedoch bleiben erstaunlich viele
Lücken und Spannungen im Übergang vom «Kind» zum «Gotteskind»:
Ist die Fragilität des Kindes mit dem vollkommenen Gotteskindsein
vereinbar?

Diese Lücken lassen sich durch eine Untersuchung der teleologischen
Konstruktion der Gotteskindschaft erklären, die sich in vielen Fällen vom
Begriff Kind als Lebensalter, Entwicklungsphase oder relationales
Verhältnis unabhängig macht; ausserdem integriert das Konzept Projektionen
von Vollkommenheit, Vergöttlichung und Leben im Jenseits.

Zwei interessante Entwürfe - von Maria Skobtsova und Hans Urs von
Balthasar - wagen, Zerbrechlichkeit und Verletzlichkeit in Vollkommenheitsmodelle

strukturell einzuschreiben, wodurch sowohl Kindheit als
auch Gotteskindschaft in der Dimension einer transformativen Fragilität
neu gedacht werden.

Am Ende werden zwei weitere Perspektiven aus der Kulturgeschichte
und der Phänomenologie eingebracht: Die eine blickt auf das Kindsein
(Menschsein) aus der Perspektive des Spiels und überträgt das spielerische

Werden auf das Leben vor/mit/in Gott; die andere sieht den Prozess
des Gebens als fundamental für Kindschaft als Teilhabe am Leben Gottes

(johanneisch «Zeugung aus Gott» vgl. Joh 1,12-13). Aus beiden
Perspektiven lässt sich sehen, dass Gotteskind-Werden weder der Schlusspunkt

einer erfolgreichen religiösen Karriere noch ein Geschenk in der

Logik eines Austausches ist. Vielmehr ist es ein Geschehen im dramatischen

Gegenüber zwischen Schöpfer und Geschöpf und in einem
unaufhörlichen und unermesslichen Prozess des Gebens. In beiden Fällen
entzieht sich das (Gottes-)Kindwerden menschlicher Kontrolle und
menschlichem Erfassen. Es bleibt spannungsreich (wie ein Spiel) und

unbegreiflich (wie die Gabe). Der Weg zur Gotteskindschaft selbst ist

gleichzeitig fragil und vollkommen - wie ein Spiel ohne Ende, wie eine
Gabe ohne Mass.

41



Georgiana Huian

Georgiana Huian (* 1983 Ploieçti RO), Prof. Dr. phil. Dr. theol. habil. theol.,
studierte von HS 2002 bis FS 2012 Philosophie, Theologie und Klassische
Philologie in Bukarest undpromovierte im September 2012 in Philosophie in
Paris und Bukarest sowie im Januar 2018 in orthodoxer Theologie in Paris.
2015-2016 war sie Stipendiatin des New Europe College Bukarest; 2017-
2018 erhielt sie ein Exzellenz-Stipendium der Schweizer Regierung für post-
doktorale Forschung am Institut für Neues Testament der Universität Bern.
Seit September 2018 ist sie Assistenzprofessorin für Systematische Theologie
und Ökumenische Theologie am Institutfür Christkatholische Theologie der
Universität Bern. Seit September 2021 ist sie zudem Gastprofessorin für
asketische Theologie am Institutfür Orthodoxe Theologie «Saint-Serge» in Paris.

Adresse: Institutfür Christkatholische Theologie, Universität Bern,
Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: georgiana. huian@unibe.ch

Summary

This essay explores possible connections between the child's person, presence,
and experience as well as the theological concept of «children of God». New
impulses from child theology challenge various models of relating to God that

express the «accomplished» humanity. Starting with early Christianity, passing
through Nicolaus Cusanus, and reaching 19th-century understandings, such as

the view of Wilhelmine Ritter, those models put forward an ideal of perfection or
completeness. On the other hand, 20th-century theologians such as Hans Urs von
Balthasar or Maria Skobtsova admit fragility in the very condition of being a

child of God, arguing on a christological, mariological or eschatological basis.

Still, the question of reconciling vulnerablity with a perfect human state remains

open, and the task of brigding the real child with the ideal «child of God» is as

urgent as ever. Finally, the cultural concept of homo ludens, coined by Johan

Huizinga, and the phenomenological idea of gift, shaped by Jean-Luc Marion, are
called to build this bridge. Becoming the child of God, as participation in God's

own life, is like an antagonistic play between the human person and God: it
incorporates fraglity, as it escapes human control. The same process is like a perfect
gift, exceeding human comprehension: God gives without measure a gift that is

not to be possessed, but endlessly lived.

Schlüsselwörter - Keywords

Kind (Gottes) - Fragilität - Vollkommenheit - Spiel - Gabe

42


	Kindsein und Gotteskindschaft : zur Spannung zwischen Fragilität und Vollkommenheit

