Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 3-4

Artikel: Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen? : Ein liturgisch-
theologisches Gesprach mit Herwig Aldenhoven

Autor: Haspelmath-Finatti, Dorothea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?
Ein liturgisch-theologisches Gesprich mit Herwig
Aldenhoven

Dorothea Haspelmath-Finatti

1. Einfiihrung!

In seinem Aufsatz «Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bild-
theologie. Fragen zur ekklesialen Christusreprdsentation durch das
Priestertum»? schldgt Herwig Aldenhoven vor, die liturgische Rolle des
Vorsitzes bei der eucharistischen Feier mithilfe der Bildtheologie, wie sie
in der 6stlichen Theologie bekannt ist, zu beleuchten. Er bezeichnet hier
das Priesteramt als «ikonenhaft» und als Reprédsentanz? des in der eucha-
ristischen Feier gegenwirtigen Christus. Er stellt die Frage, ob mithilfe
eines solchen Zugangs zum Versténdnis des Priesteramtes neue Aspekte
gewonnen werden konnen, die zwischen den Traditionen der Kirchen des
Ostens und des Westens vermitteln konnen. Der Aufsatz erschien im Jahr
1998 in einer Sammlung von Referaten der Orthodox-Altkatholischen
Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche, herausgegeben von Urs
von Arx und Anastasios Kallis.* Die Konsultationen hatten 1996 in Grie-

I Uberarbeitete Fassung eines éffentlichen Vortrags, der am 19. Dezember 2022
am Institut fiir Christkatholische Theologie der Universitit Bern gehalten wurde. Der
adventliche Charakter des Vortrags wurde beibehalten.

2 HerwIG ALDENHOVEN, Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bild-
theologie. Fragen zur ekklesialen Christusreprisentation durch das Priestertum, in:
ders., Lex orandi — lex credendi. Beitrdge zur liturgischen und systematischen Theo-
logie in altkatholischer Tradition, hg. von Urs von Arx (in Verbindung mit Georgiana
Huian und Peter-Ben Smit), Miinster (Aschendorff) 2021, 309-318.

3 Aldenhoven grenzt sich allerdings klar von einem im Westen anzutreffenden
Verstindnis des Reprisentanzgedankens ab, das die Christusreprésentanz des Pries-
ters im Sprechen der Einsetzungsworte verortet. Vielmehr werden die Einsetzungs-
worte im Namen der Kirche innerhalb des Eucharistiegebetes gesprochen. Aldenho-
ven hilt fest, die Ikonenhaftigkeit des Priesters beziehe sich «fiir uns nicht auf die
Rezitation der Einsetzungsworte, sondern auf den Vorsitz bei der Eucharistie».
ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 309f.

4 Vgl. Urs vON ArX/ANAsTASIOS KALLIS (Hg.), Bild Christi und Geschlecht.
«Gemeinsame Uberlegungen» und Referate der Orthodox-Altkatholischen Konsulta-
tion zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als dkumenischem
Problem, Bern (Stimpfli) 1998 (= IKZ 88 [1998] Heft 2).

180 IKZ 112 (2022) Seiten 180—197



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

chenland und in Polen stattgefunden. Sie waren Teil eines umfassenden
Prozesses, in dem die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sich
mit dem Thema der Frauenordination auseinandersetzten. Die guten Be-
ziehungen zur Orthodoxie — der Dialog zwischen beiden Kirchen war
schon 1987 abgeschlossen worden — legten es nahe, die Thematik gemein-
sam zu bedenken.

Auch im 6kumenischen Dialog neuerer Zeit erscheint der Vorschlag,
das Amt des Vorsitzes bei der Eucharistie im 6kumenischen Sinn als Re-
priasentanz des in der Feier gegenwirtigen Herrn zu verstehen. Okume-
nisch-theologische Konzepte, auch wenn sie zeitlich, ortlich und durch die
Kirchenzugehdrigkeit getrennt sind, kommen hier zu vergleichbaren und
je fiir sich innovativen Zugéngen. Dieser Artikel fragt danach, womit sich
diese Ahnlichkeit im Zugang zum Thema der liturgischen Leitung erkli-
ren ldsst und inwiefern die hier gewonnenen Erkenntnisse dem weiteren
okumenischen Dialog zum Thema des Leitungsdienstes dienen konnen.
Zu diesem doppelten Zweck stellt diese Arbeit Forschungsbeitrige aus der
liturgischen Theologie vor, die in den letzten Jahren auch den Dialog mit
den Humanwissenschaften, und hier besonders den Neurowissenschaften,
aufgenommen hat.

Die liturgische Theologie, die seit den letzten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts international und dkumenisch entwickelt wird, kann hier neue
Perspektiven erdffnen, die auch die zukiinftige Diskussion dieses Themas
beférdern konnen. Liturgische Theologie geht von der Feier des Gottes-
dienstes aus,’ in der die versammelte Gemeinde Gottes heilende und
transformierende Gegenwart gerade im Erleben vielfacher miteinander
verwobener dsthetischer Handlungen erfahren kann. Die liturgische Theo-
logie beschiftigt sich mit den geistigen und leiblichen Dimensionen litur-
gischer Handlungen und mit deren komplexer Verflochtenheit. Sie er-

5 Vgl. ALEXANDER SCHMEMANN, Introduction into Liturgical Theology, Crest-
wood (St. Vladimir’s Seminary Press) 1966; DaviD FAGERBERG, Theologia Prima.
What is Liturgical Theology?, Chicago (Hillenbrand Books) 2004; ANDREA GRILLO,
Einfiihrung in die liturgische Theologie. Zur Theorie des Gottesdienstes und der
christlichen Sakramente, Gottingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2006; DOROTHEA
HASPELMATH-FINATTI, Theologia Prima — Liturgische Theologie fiir den evangeli-
schen Gottesdienst, Gottingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2014.

181



Dorothea Haspelmath-Finatti

forscht die Bedeutung dieser Zusammenhénge fiir die liturgische Praxis
und die theologische Reflexion. Sie arbeitet seit einigen Jahrzehnten inter-
national und Skumenisch am Schnittpunkt zwischen liturgischer For-
schung und systematischer Theologie. Der Dialog mit den Human- und
Naturwissenschaften zu den Beziehungen zwischen Gehirn, Korper und
Umwelt im Rahmen der Evolution hat hier an Bedeutung gewonnen. Die
Theologie kann hier lernen, in welcher Weise gerade vielfach verwobenes
dsthetisches Handeln — wie etwa das liturgische Singen — erstaunliche
Wirkungen fiir Einzelne und fiir die Gemeinschaft hervorruft, etwa, in-
dem es Transzendenzerlebnisse ermdglicht, Gesundheit férdert und spon-
tanes prosoziales Verhalten stérkt.

Der Vortrag, der diesem Artikel zugrunde liegt, wurde im Advent
2022, wenige Tage vor dem Christfest gehalten. Ein Vortrag, der sich mit
bildhaftem liturgischem Geschehen auseinandersetzt, sollte nicht ohne
sichtbare Bilder auskommen. Den vier Abschnitten des Vortrags entspra-
chen darum vier durch Powerpoint projizierte Bilder mit Darstellungen,
die traditionell mit den vier Adventssonntagen zugeordneten Themen in
Verbindung stehen.

Der erste Teil dieser Uberlegungen ruft Herwig Aldenhovens Zugang
zur Bildtheologie im Zusammenhang mit dem dkumenischen Gesprich
iiber den Vorsitz bei der Eucharistie in Erinnerung und widmet sich an-
schliessend in multiperspektivischer Weise der Frage der liturgischen Rol-
len, und hier besonders der Frage der liturgischen Leitung.

Ein zweiter Teil gibt Einblicke in die liturgische Theologie, die in dku-
menischer Weite das Gesprich mit der evolutiondren Anthropologie aufge-
nommen hat und neue Erkenntnisse aus neurowissenschaftlichen Studien
dazunimmt.

Der rémisch-katholische Theologe Giorgio Bonaccorso, der in Padua
am Istituto Liturgia Pastorale wirkt, hat Perspektiven aus der evolutioné-
ren Anthropologie in seine liturgische Theologie aufgenommen. Einbli-
cke in das Wesen komplexer und sich entwickelnder Systeme der Natur
konnen hier helfen, das komplexe Zusammenspiel und die Funktionsweise
der vielfiltigen und miteinander verbundenen &sthetischen Strénge der
Liturgie besser zu verstehen.

Markus Miihling, lutherischer systematischer Theologe in Bethel/
Wauppertal, hat sich besonders mit dem Dialog zwischen Theologie und
Wissenschaft befasst. Sein Modell der «open loops» kann veranschauli-
chen, wie das Gehirn, der Korper, und auch der Mensch und die Evolution,
nur auf miteinander verbundene und «resonierende» Weise funktionieren

182



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

konnen. Theologische Argumentation ist auf diese Bedingungen angewie-
sen. Sein Buch heisst dementsprechend «Resonances».b

Der dritte Teil dieses Beitrags nimmt Argumentationen des lutheri-
schen Liturgiewissenschaftlers Gordon Lathrop auf. Er weist auf notwen-
dige Spannungen zwischen verschiedenen Zugingen zum Thema der li-
turgischen Leitung hin. Liturgische Leitung ist nach Lathrop fiir die
Versammlung notwendig, aber gleichzeitig muss sie stdndig kritisiert wer-
den. Die Beziehung zwischen Leitung und Versammlung ist auch im Fal-
le eines konstruktiven Miteinanders niemals spannungsfrei.

Trotz einiger Hindernisse kommt die 6kumenische Theologie einem
gemeinsamen Verstindnis der Sakramente doch niher, und dies gerade
durch einen Blick auf liturgische Vollziige. Zu den Theologinnen und
Theologen, die fiir die Frage des ordinierten Amtes neue Wege einge-
schlagen haben, gehoren die lutherische Theologin Friederike Niissel,
Universitdt Heidelberg, und der romisch-katholische Systematiker Etienne
Vetd, von der Pipstlichen Universitdt Gregoriana in Rom, die bei einer
Tagung an derselben Universitdt 20177 auch das Thema der liturgischen
Repriisentation angesprochen haben. Hier lassen sich Uberschneidungen
mit Aldenhovens bildtheologischem Ansatz erkennen. Davon ist im vier-
ten Teil die Rede.

2. Liturgische Leitung als bildhafte Christusreprisentation?s

Am ersten Adventssonntag hat die lutherische Tradition gemeinsam mit
anderen den Einzug Jesu in Jerusalem vor Augen. «Macht hoch die Tiir,
die Tor macht weit!» Jesus reitet auf einem Esel, die Menschen legen
Palmzweige auf den Boden. Die Menschen am Wegrand griissen ihren
einziehenden Herrscher mit lobenden Choren. «Hosianna! Gelobt sei, der
da kommt! Benedictus qui venit!» Der Gesalbte, der Messias zieht ein.
Was der Mensch Jesus hier tut, ist eine Grenziiberschreitung. Darum dau-
ert es nicht lange, bis die Versammelten das «Kreuzige!» rufen. Jesus reitet

6 MARKUS MUHLING, Resonances. Neurobiology, Evolution and Theology. Evo-
lutionary Niche Construction, The Ecological Brain and Relational-Narrative Theo-
logy, Gottingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2014.

7 Die Vortrige wurden im Rahmen der internationalen Tagung Luther und die
Sakramente. Eine katholische Relecture in dékumenischer Perspektive gehalten, die
vom 26. Februar bis zum 1. Mérz 2017 in Rom stattfand.

8 Die Powerpoint-Présentation zeigte zu diesem Kapitel Giottos Fresco Einzug
in Jerusalem aus der Scrovegni-Kapelle in Padua.

183



Dorothea Haspelmath-Finatti

voran. Es liesse sich sagen: Er leitet liturgisch. Liturgische Leitung bedeu-
tet immer auch Spannung und Leiden.’

Im Gespriich zwischen altkatholischer und orthodoxer Theologie zum
Verstindnis des Priesteramtes nimmt Herwig Aldenhoven den Gedanken
der Tkonenhaftigkeit des Vorsitzes bei der Eucharistie auf. In den Kirchen,
die Glaube und Amt der frithen und noch ungeteilten Kirche bewahrt ha-
ben, und auch zum guten Teil in den Kirchen der 6kumenischen Bewe-
gung, finde sich Einigkeit dariiber, dass der Bischof oder der Priester bei
der Leitung der eucharistischen Feier «zeichenhaft auf Christus hinweist»10,
Im Osten sei in diesem Zusammenhang die Rede davon, «dass der Priester
Ikone Christi ist»!!. Aldenhoven bemerkt, die altkatholische Tradition kdn-
ne hier zustimmen, solange diese Aussage theologisch verstanden werde.

In diesem bildtheologischen Ansatz geht es um die Christusreprisen-
tation. Gemeint ist damit fiir Aldenhoven die sichtbare Vergegenwirti-
gung des in der Feier unsichtbar anwesenden Christus. Er weist auf das
Lima-Dokument zur Eucharistie hin, in dem es heisst:

Wer der Feier der Eucharistie vorsteht, macht deutlich, dass der Ritus nicht
Schopfung oder Besitz der Versammlung ist; die Eucharistiefeier wird als Ga-
be von Christus empfangen, der in seiner Kirche lebt. Der Diener (minister)
der Eucharistie ist der Botschafter, der die gottliche Initiative reprisentiert.!?

Aldenhoven betont hier, dass sich die Représentation nicht allein auf das
Sprechen der Einsetzungsworte bezieht, sondern auf den Vollzug des ge-
samten Eucharistiegebets.!3 Die Wandlung vollbringt der Heilige Geist,
um dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird. Die Einsetzungswor-
te gehdren in den Zusammenhang der Anamnese, an der die gesamte Ver-

9 Vgl. zum Thema der Spannung und des Leidens im Leitungsdienst weiter un-
ten den Abschnitt «Liturgische Leitung reorientiert».

10 ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 308.

1 Ebd.

12 Vgl. Taufe — Eucharistie — Amt. Konvergenzerkldrungen der Kommission fiir
Glaube und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a. M.
(Lembeck) — Paderborn (Bonifatius) 31984, 27 (= Eucharistie, Nr. 29). Siehe ALDEN-
HOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 308, Anm. 1.

13 Zum Thema des Eucharistiegebets fand im Jahr 1979 eine internationale alt-
katholische Theologenkonferenz statt, an der Aldenhoven federfiihrend beteiligt war.
Vgl. Konsens der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz 1979, in:
IKZ 70 (1980) 226-229. Nach diesem Konsens haben nicht nur die Einsetzungsworte,
sondern das gesamte Eucharistiegebet konsekratorischen Charakter. Die Transsubs-
tantiation wurde bereits in fritheren Stellungnahmen im 19. Jh. abgelehnt.

184



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

sammlung und Kirche beteiligt ist. Aldenhoven schreibt: «Nur insofern
der Priester der eucharistischen Versammlung der Kirche vorsteht, steht
er an der Stelle Christi.»* Die Tkonenhaftigkeit bezieht sich also auf den
Vorsitz bei der Eucharistie.l?

Allerdings ist der Priester keine geschriebene Ikone. Wie verhalten
sich die Tkonenhaftigkeit des Priesters und diejenige der geschriebenen
Christusikone zueinander? Aldenhoven hilt fest: Beide beziehen sich auf
dasselbe Urbild und machen es sichtbar. In beiden Fillen geht es nicht um
eine naturalistische Abbildung. Vielmehr geht es um symbolische Repri-
sentation. In beiden Fillen geht es um den auferstandenen Christus, um
die Gegenwart des Erhohten.1o Die Eindeutigkeit der Beziehung zwischen
Urbild und Abbild kommt nach Aldenhoven aber erst durch das Wort zu-
stande. Er schreibt:

Ein [...] gemeinsames Charakteristikum jeder Art von Ikone ist, dass ihr
Bezug auf eine bestimmte Person nur durch das Wort eindeutig wird, sei es,
dass dieses auf der Ikone selbst geschrieben steht, oder sei es, dass auf andere
Weise das Bild in einem Zusammenhang mit gesprochenem oder geschriebe-
nem Wort steht. Bei der Eucharistie sind es die Worte der Liturgie, die den
Bezug auf Christus eindeutig machen,!”

die also das Abbild als Abbild bestétigen. Fiir Aldenhoven sind es an die-
ser Stelle ausdriicklich Worte, die eine eindeutige Beziehung herstellen.
Im Verlauf der Argumentation wird er auch die Handlungen und Gewin-
der des Priesters als notwendig fiir die Christusreprisentanz bezeichnen.'®

Weiter bildet der Priester als Mensch den Menschgewordenen ab. Dass
er als getauftes Glied der Kirche in diesen ikonenhaften Dienst berufen
wurde, zeigt sich in den liturgischen Gewiéndern, die er im Vollzug der
eucharistischen Handlung trigt. Die besondere Aufgabe besteht fiir den
Vorsitzenden darin, in allen Handlungen und Worten auf Christus hinzu-
weisen, sodass deutlich wird, dass dieser selbst es ist, der die Feier leitet.!®

4 ALDENHOVEN, Die spirituell-theologischen Konsequenzen des Eucharistiege-
betes, in: ders., Lex orandi — lex credendi (wie Anm. 2), 135-152, hier 142.

15 ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 309f.

16 Vel. A.a.0., 310.

7 A.a.0, 311.

18 Ebd. Die Liturgische Theologie spricht neben dem liturgischen Wort von einer
Vielzahl von Handlungen, die nétig sind, damit durch das liturgische Geschehen der
Moglichkeitsraum fiir Transzendenzerfahrungen (wie das Erleben von Ikonen als das
Hineinleuchten der gottlichen Wirklichkeit) er6ffnet werden kann.

19 ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 311.

185



Dorothea Haspelmath-Finatti

Aldenhoven geht es in dieser gesamten Argumentation darum, im Di-
alog mit der orthodoxen Tradition die Frage nach der Ordination von Frau-
en zu stellen.29 Wihrend es 6kumenisch unumstritten ist, dass im Zusam-
menhang mit dem Priestertum aller Getauften Frauen wie Ménner dazu
berufen sind, Ikone Christi zu sein,?! ist nach Aldenhoven in Bezug auf
das besondere Priesteramt die Frage zu stellen, ob es theologische Griinde
gibt, die Frauen von dem Dienst des Vorsitzes ausschliessen.

In seiner Darstellung tendiert Aldenhoven zunichst dahin, Frauen so
gut wie Ménnern die Moglichkeit zuzusprechen, durch den Vorsitz bei der
Eucharistie ikonenhaften Dienst zu tun. Er begriindet dies mit dem Hin-
weis darauf, dass es ja weder bei der geschriebenen Ikone noch bei der
Ikonenhaftigkeit der liturgischen Christusreprédsentation um ein naturalis-
tisches Abbild Christi gehe.?2 Vielmehr gehe es symbolisch um das Abbild
des Menschgewordenen und um die Erlosung der Menschheit durch die
Menschwerdung. Darum kénnten theologisch gesehen Ménner und Frau-
en den Menschgewordenen liturgisch représentieren.

Bei den Kirchenvitern, so Aldenhoven, werde die Frage des Frauen-
priestertums nur selten behandelt. Wo es doch geschehe, sei die Ikonen-
haftigkeit aber kein Argument. Die Kirchenviter stellten vielmehr die
Frage, ob Fraven tiberhaupt Leitungsfunktionen wiirden iibernehmen kon-
nen, und sie verneinten sie. Betrachte man aber die damalige historische
Situation, so fanden sich doch Herrscherinnen wie Theodora oder Zoe.
Tatsdchlich haben Frauen also — zwar nicht sehr hiufig — hochste Lei-
tungsfunktionen ausgeiibt. Sie wurden als Kaiserinnen auch als solche
angesehen, die von Gott beauftragt und in diesen Dienst eingesetzt wur-
den. Aldenhoven berichtet hier von einem Hinweis, den er von einer Pro-
fessorin aus Athen, Kalliopi Bourdara, bekommen habe. Nach ihrer Aus-
sage wurden regierende Kaiser und ebenso die Kaiserinnen in Byzanz

20 A.a.0,312.

21 A.a. O, 3111

22 Aldenhoven erldutert an dieser Stelle, was er selbst unter symbolischer Dar-
stellung versteht: «Weder bei der gemalten Christusikone noch bei der Abbildung
Christi durch eine Person geht es um eine naturalistische Darstellung [...]. Vielmehr
handelt es sich in beiden Fallen um eine Abbildung, die das Charakteristische der
abgebildeten Person sichtbar macht. Im Fall der gemalten Ikone geschieht dies vor
allem durch symbolische Elemente und Ziige.» ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2),
310. Aldenhoven unterscheidet hier «naturalistische» von «symbolischen» Abbildun-
gen, wobei «symbolische Elemente und Ziige» dazu dienen, «das Charakteristische
der abgebildeten Person» zu zeigen.

186



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

nicht nur als Erwihlte und Beauftragte Gottes angesehen, sondern auch
als Bild des himmlischen Allkonigs und Allherrschers.?3 Es liesse sich aus
dieser Aussage folgern: Frauen verrichteten schon damals ikonenhaften
Leitungsdienst.

Aldenhoven folgert aus diesen Beobachtungen, dass die Antwort auf
die Frage, ob Frauen «im besonderen Priesteramt Ikone Christi sein
konnen»?4, situationsbezogen sein miisse. Die Antwort werde sich danach
richten, inwiefern Frauen in Leitungspositionen in einem gesellschaftli-
chen Umfeld akzeptiert wiirden oder nicht.2>

In einer gewissen Spannung zum ersten Teil seiner Argumentation26
ldsst Aldenhoven am Ende dieses Gesprichs mit der orthodoxen Tradition
die Moglichkeit offen, dass es Kirchen geben konnte, fiir die bei der Iko-
nenhaftigkeit des liturgischen Vorsitzes das Bild des irdischen Christus —
und nicht so sehr das des Auferstandenen und Erhéhten —im Vordergrund
steht. Dies habe zur Folge, dass die Ikonenhaftigkeit des Dienstes nicht
durch eine Frau ermoglicht werden konne. Solche Unterschiede sollten
allerdings nicht als kirchentrennend betrachtet werden.?’ In seiner gesam-
ten Argumentation zeigt Aldenhoven, wie sehr es ihm darum geht, die
okumenische Verstindigung zwischen den beiden Traditionen zu befor-
dern. Damit 6kumenische Konvergenzen wachsen kénnen, nimmt er ge-
wisse Spannungen innerhalb seiner eigenen Positionen in Kauf und begibt
sich an die dusseren Rénder dessen, was er noch mit gutem Gewissen im
Rahmen seiner eigenen Tradition aussagen kann.

23 ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 313, Anm. 6. Vgl. auch zur Geschichte
und Gewichtung der Frage nach orthodoxem Verstindnis: ASSAAD ELiAS KATTAN,
Heilige Tradition? / Holy Tradition? Tradition und Traditionskritik in der christlichen
Orthodoxie am Beispiel der Frage nach dem Frauenamt, in: Regina Grundmann/ders.
(Hg.), Jenseits der Tradition? Tradition und Traditionskritik in Judentum, Christen-
tum und Islam, Berlin (De Gruyter) 2015, 183-194.

24 ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 314.

%5 Ebd.

26 Im ersten Teil seines Aufsatzes betont Aldenhoven, dass sich bei der Abbil-
dung Christi beide, das Bild und auch der Priester, «auf den Auferstandenen beziehen,
der zur Rechten des Vaters sitzt und wiederkommen wird, also auf den eschatologi-
schen Christus, nicht einfach auf den irdischen der Vergangenheit.» Wohl sei der
Auferstandene «derselbe, der auf Erden gelebt hat und gekreuzigt wurde». Aber es sei
doch «wichtig sich bewusst zu machen, dass es sich bei jeder Art von Ikone darum
handelt, dass die Gegenwart des Auferstandenen und Erhohten sichtbar gemacht
wird.» ALDENHOVEN, Vorsitz (wie Anm. 2), 310f.

27 A.a.0., 318.

187



Dorothea Haspelmath-Finatti

3. Liturgische Theologie: dsthetische Verflechtungen als Zugang
zu Transzendenzerfahrungen

Am zweiten Adventssonntag steht fiir eine Reihe von Traditionen die Wie-
derkunft des Herrn im Mittelpunkt. Es geht um den Christus, der jetzt
schon im Thronsaal seiner Herrlichkeit zu finden ist, um den Christus, der
wiederkommt und den wir erwarten.28

Ikonen lassen das Licht der anderen Wirklichkeit durchscheinen. Dies
jedenfalls ist es, was Menschen berichten: dass durch Bilder und Ikonen
hindurch Gottes Welt in ihrem Erleben aufgeleuchtet ist, sodass sie glau-
ben konnten. Solche Bilder miissen nicht gemalt sein. Sie kdnnen auch in
der Vorstellung entstehen, etwa beim Lesen eines biblischen Textes. Aber
im Umfeld des liturgischen Geschehens finden sich besondere Bedingun-
gen dafiir, dass Bilder zu Epiphanien werden konnen.??

Aus dem bisher Dargestellten ergibt sich die Frage, welche Bedingun-
gen notig sind, damit Menschen in den Handlungen und Worten des einen
Menschen, der die eucharistische Feier leitet, ein Christusbild erkennen
konnen. Wie kann es sein, dass durch den Dienst eines Menschen hin-
durch in der versammelten Gemeinde die andere Wirklichkeit aufleuchten
kann? Welches sind die Voraussetzungen dafiir, dass Menschen von sol-
chen Transzendenzerfahrungen berichten?

Liturgische Theologinnen und Theologen haben in letzter Zeit ver-
mehrt damit begonnen, die Struktur kiinstlerischer liturgischer Aktiviti-
ten und die komplexen Beziechungen zwischen den verschiedenen hier
beteiligten Dimensionen zu analysieren. Neurobiologische Forschung
kann der Theologie helfen, die dsthetischen Rollen und Funktionen, die in
das liturgische Gewebe eingewoben sind, besser zu verstehen. Es geht
darum, die kiinstlerische Natur der Liturgie ins Auge zu fassen und so
neue Zuginge zum Amtsverstdndnis zu gewinnen. Hier erdffnen sich
Moglichkeiten, liturgische Transzendenzerfahrungen besser einzuordnen.

Die Humanwissenschaften, und hier besonders die Neurowissenschaf-
ten, haben in den letzten Jahren immer detaillierter dargestellt, wie das
Gehirn und der gesamte Korper nur in stindigem Austausch miteinander
und mit der Umgebung funktionieren kénnen und in welcher Weise diese

28 Die Powerpoint-Prisentation beim Vortrag zeigte das Christus-Bild im Apsis-
Mosaik der Kirche San Vitale in Ravenna.

29 Zur Transparenz der Bilder gibt es auch neuere philosophische Untersuchun-
gen. Vgl. etwa EMMANUEL ALLOA, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medi-
alen Phdanomenologie, Ziirich (Diaphanes) 2011.

188



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

komplexen Zusammenhénge dariiber hinaus mit der Dynamik der Evolu-
tion des Menschen und seiner Mitwelt verbunden sind. Manche Theolo-
ginnen und Theologen haben das Gesprich mit den Neurowissenschaften
hier inzwischen aufgenommen. Markus Miihling und Giorgio Bonaccorso
etwa haben jeweils Modelle entwickelt, die der Weiterentwicklung dieses
Dialoges und der theologischen Anthropologie dienen kénnen.

Markus Miihling, der sich als systematischer Theologe bei einem For-
schungsaufenthalt an der Princeton University3? eingehend mit der Hirn-
forschung und der Theorie der evolutiondren Nischenkonstruktion be-
schiftigt hat,? spricht hier von «open loops»?2. Fiir die Hirnforschung gilt:
Das Gehirn, der K&rper und auch die Menschheit als Spezies sind jeweils
offene Systeme. Wie Miihling verdeutlicht, funktioniert das Gehirn nur in
«Resonanz» mit dem Gesamtkorper und mit der Umwelt. Die Theorie der
Nischenkonstruktion wiederum besagt, dass die menschliche Evolution
nicht fiir sich allein betrachtet werden kann, weil sie in stindig zunehmen-
dem konstruktivem Austausch mit den anderen Arten und der gesamten
Schopfung verlduft. Auch hier spricht Miihling von «open loops».*?

Miihlings Einblick in die Hirnforschung kann die Erfahrung, die Men-
schen im liturgischen Vollzug machen, illustrieren, etwa beim Singen.
Beim Singen funktioniert das Gehirn innerhalb des gesamten Korpers und
im Atmen auch im Austausch mit der Umwelt. So empfangen und produ-
zieren wir Emotionen. Im Uberschreiten unseres eigenen Selbst kénnen
wir Transzendenzerfahrungen machen. Unser Gehirn fungiert dabei als
«open loop», im Empfangen und im Abgeben. Ahnliches lisst sich fiir das
Erleben einer Ikone oder einer ikonenhaften Handlung sagen: Indem wir
im liturgischen Raum ein Bild oder eine Handlung als transparent fiir die
transzendente Gegenwart erfahren, sind wir zu dieser Wirklichkeit hin
geoffnet und erleben die andere Wirklichkeit als zu uns hin getffnet.

30 Das Center of Theological Inquiry der Universitit Princeton fordert den Dia-
log der Theologie mit den Natur- und Humanwissenschaften, indem es hervorragende
Forschende zu gleichzeitigen Forschungsaufenthalten einlddt und auf diese Weise
Forschung als Dialoggeschehen erméglicht. Markus Miihling hat als Fellow des Cen-
ter of Theological Inquiry im akademischen Jahr 2012/13 im Rahmen des Jahresthe-
mas Evolution and Human Nature seinen theologischen Dialog mit den Naturwissen-
schaften entwickelt.

31 Vgl. MUHLING, Resonances (wie Anm. 6).

2 A.a.0, 8l

33 Ebd.

189



Dorothea Haspelmath-Finatti

Emotionen werden freigesetzt. Diese Bewegung kénnen Menschen als
Glaubenserfahrung beschreiben.

Die Theorie der Nischenkonstruktion wiederum kann die gemein-
schaftliche Erfahrung des liturgischen Handelns veranschaulichen: Wir
sprechen, singen und horen in unserer gottesdienstlichen Versammlung,
im Wechsel zwischen Versammelten und Leitenden. Dabei ist die Ver-
sammlung nicht in sich geschlossen, sondern zu anderen rdumlich und
konfessionell getrennten Versammlungen hin offen, und dariiber hinaus
auch zur Menschheit und zur gesamten Schopfung. Im Gotteslob preisen
wir Gott schon gemeinsam als die eine Kirche, die eine Menschheit. Wir
preisen ihn mit allen Geschdpfen. Wir sind schon ein wenig, was wir wer-
den sollen. Diese Erfahrung bewegt und veridndert uns.

Giorgio Bonaccorso wiederum bezieht umfassend internationale hu-
manwissenschaftliche Studien in seine Ritual- und Liturgieforschung
ein.34 In seinem Hauptwerk I/ corpo di Dio. Vita e senso della vita® be-
schreibt er, wie sich das Verstindnis der Beziehung von leiblichen und
geistigen Aspekten des menschlichen Lebens seit der griechischen Antike
entwickelt hat. Er zeigt, in welcher Weise gerade neuere Studien sténdig
komplexere Verflechtungen aufdecken, und zwar sowohl zwischen Gehirn
und Korper als auch zwischen dem Menschen und seiner Mitwelt. Diese
Studien belegen, wie Menschen nur als Korper, im stdndigen physischen
Austausch mit ithrer Umgebung, leben konnen, im Empfangen und Abge-
ben, wie beim Einatmen und Ausatmen, im stindigen Uberschreiten des
eigenen Selbst. Als Korper leben Menschen Selbstiiberschreitung. Trans-
zendenzerfahrungen werden moglich. Fiir Bonaccorso ist hier der Ort des
Glaubens.36

Bonaccorso zeigt, wie dsthetische Ausdrucksformen, gerade in der fiir
die Liturgie typischen Vielfalt und Verflochtenheit, der conditio humana
mit ihrer geistig-leiblichen Dynamik entsprechen und darum Transzen-
denzerlebnisse und Transformationsprozesse ermoglichen kénnen.

34 Vgl. etwa: GIorGlo BoNAaccorso, Lestetica del rito. Sentire Dio nell’arte,
Cinisello Balsamo (San Paolo) 2013.

35 G10RGIO BONACCORSO, Il corpo di Dio. Vita e senso della vita, Assisi (Citadel-
la editrice) 2006. ‘

36 Vgl. GIorGIO BoNaccorso, Fede e neuroscienze: il ruolo del corpo, https:/
notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=1483
0:fede-e-neuroscienze-il-ruolo-del-corpo&catid=168&Itemid=101 (zuletzt besucht am
10.1.2023).

190



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

In seinen Biichern L'estetica del rito. Sentire Dio nell’arte®’ und II
corpo di Dio* hat Giorgio Bonaccorso die Beziehung zwischen Kunst und
Ritual, Gehirn und Korper untersucht. Er hat herausgefunden, wie in der
Kunst und in Ritualen verwobene &sthetische Strédnge oder Sprachen zu
Erfahrungen von Transzendenz fiihren kénnen. In seinen umfangreichen
Studien in verschiedenen Bereichen der Anthropologie hat sich Bonaccor-
so eingehend mit der menschlichen neurologischen Disposition befasst
und sie als eine vielfach verflochtene und komplexe Struktur beschrieben.
Die menschlichen Sinne scheinen in ihrer Verwobenheit entsprechende
Verbindungen in den kiinstlerischen Stringen ritueller Verhaltensweisen
zu finden. In seinem Buch iiber die Asthetik des Rituals bezeichnet Bonac-
corso Ritual und Liturgie als «metaphorisch»: «Im Ritual durchqueren die
Metaphern synésthetisch alle Sprachen und alle Sinne.»* In religidsen
Ritualen, wie sie in der christlichen Liturgie zu finden sind, sind verbale
und nonverbale Sprachen im Sinne einer kontinuierlichen Interaktion mit-
einander verbunden. Daher kann die Liturgie als ein «metaphorisches
Ganzes» bezeichnet werden, «das sich im religidsen und christlichen Ri-
tual als Offnung zum Heiligen manifestiert».40

In Bonaccorsos Diktion liesse sich sagen: Das gottesdienstliche ge-
meinsame Geschehen von Versammlung und Leitung umfasst eine Viel-
zahl von verflochtenen #sthetischen «Stringen». Es geht um Wort und
Antwort, um Gesten und Handlungen. Wird gesungen, so verbindet das
gemeinsame oder antiphonale Singen verschiedene Stimmen und musika-
lische Ausdrucksmittel miteinander. Die Gegenwart der anderen litur-
gisch Handelnden im Raum, die Architektur, die Bilder, Glasfenster, Iko-
nen, aber auch die Lesungen und die Predigt — all diese «Strdnge» des
liturgischen Geschehens tragen gerade in ihrer Verflochtenheit zur Mog-
lichkeit von Transzendenz- oder Glaubenserfahrungen bei. Liturgische
Leitung ldsst sich auch mit Bonaccorso als ikonenhaftes Geschehen be-
schreiben.

37 BoNACCORSO, L'estetica (wie Anm. 34).

33 BONACCORSO, Il corpo (wie Anm. 35).

39 BONACCORsO, L'estetica (wie Anm. 34), 99,
40 A.a.0., 99f.

191



Dorothea Haspelmath-Finatti

4. Liturgische Leitung reorientiert

Zum dritten Advent gehort in vielen Traditionen die Gestalt Johannes’ des
Tdufers. Johannes betont, dass es in jedem Wort und in jeder Handlung um
den anderen geht. [hm zu dienen bedeutet: fiir diesen anderen zu stehen,
solange er nicht zu sehen ist. Es geht fiir Johannes um ein Von-sich-weg-
Weisen. Er gibt Reorientierung.#! In dhnlicher Weise macht Herwig Alden-
hoven mehrfach deutlich, dass der ikonenhafte Dienst der Christusrepri-
sentation nichts anderes ist als der stetige Hinweis auf den Christus, der auf
verborgene Weise die Feier leitet. Hier liegt eine Spannung. Denn als Men-
schen sind wir immer wieder in Versuchung, eigene Interessen in den Vor-
dergrund zu stellen. Der nordamerikanische lutherische liturgische Theo-
loge Gordon Lathrop, ehemaliger Prisident der Societas Liturgica, hat sich
besonders mit der Bedeutung liturgischer Spannungen beschiftigt.

Lathrop ist fiir seine einpragsamen Ausdriicke und Metaphern bekannt
geworden. Der Schliisselbegriff hier ist die Juxtaposition.*? Bei der litur-
gischen Juxtaposition werden nach Lathrop jeweils zwei «Dinge» neben-
einandergestellt, in Korrelation und gleichzeitig in Spannung. Nebenein-
anderstellungen sind vielfiltig. In der liturgischen Feier wird das «Wort»
neben den «Tisch» gestellt. In der liturgischen Zeit werden die sechs Tage
der Woche dem siebten, dem Sonntag, gegeniibergestellt in gegenseitiger
Auslegung, aber auch in Spannung zueinander. Das Gleiche gilt fiir ande-
re liturgische Gegeniiberstellungen. Gerade in der Spannung, so Lathrops
These, kann der Geist aufleuchten.

In seinem Buch The Four Gospels on Sunday. The New Testament and
the Reform of Christian Worship® hat sich Lathrop ausfiihrlich mit dem
Miteinander von Versammlung und Leitung im Gottesdienst beschiftigt.
Er weist darauf hin, dass auch die Beziehung zwischen den Leitenden und
der Gruppe eine konstruktive Gegeniiberstellung und Spannung ist. Fiir
Lathrop sind die vier biblischen Evangelien fiir die friihchristlichen litur-
gischen Versammlungen geschrieben worden, und zwar mit dem Ziel der
Reform. Liturgien bediirfen einer stdndigen Neuausrichtung. Dazu gehort

41 Die Powerpoint-Prisentation zeigte Leonardo da Vincis Darstellung Johan-
nes’ des Tdufers, dessen rechte Hand in den Himmel weist.

42 Lathrop hat diesen Begriff in seinem Buch Holy Things in die liturgische
Theologie eingefiihrt: GorDON LATHROP, Holy Things. A Liturgical Theology,
Minneapolis (Fortress Press) 1998.

4 GorDON LaTHrOP, The Four Gospels on Sunday. The New Testament and the
Reform of Christian Worship, Minneapolis (Fortress Press) 2011.

192



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

auch die liturgische Leitung. Liturgische Leitung ist notwendig, aber
gleichzeitig muss sie auch stindig kritisiert werden. Die Evangelien sind
voll von Kritik an der Leitung. Jesus beruft Petrus zum Leiter seiner Kir-
che, aber er nennt ihn auch «Satan». Wenn wir jedoch meinen, wir kbnnten
einfach auf Leiterinnen und Leiter verzichten, wird sich die Leitung ver-
stecken — und kann somit nicht mehr kritisiert werden. Lathrop schreibt:

It is right, [...] to be suspicious of leadership and authority. [...] But we will
fool ourselves to think we can do without leaders. They will rise up all the
more, in disguises we will not recognize and in situations where open criti-
cism is not possible.44

Fiir Lathrop sind christliche Leitende niemals perfekte Leitende. Sie sind
verletzlich und anfillig nicht nur fiir Versagen, sondern auch fiir Leiden.
Sie sind Dienerinnen und Diener desjenigen, der gekreuzigt wurde, bevor
er auferstand, und sie miissen zu dieser Wahrheit immer wieder zurtick-
kehren. Lathrop schreibt: «The cross of Christ will always continue to be
the impossible standard of criticism for their leadership.»* Protestanten
haben Recht: Fiihrung muss kritisiert werden. Aber romische Katholiken
und Altkatholiken haben auch Recht: Wenn wir die Existenz von Fiihrung
leugnen, werden sich die Fiihrenden trotzdem erheben, und zwar auf un-
geordnete Weise. Kritik wird dann nicht moglich sein.

Liturgische Leitung und Versammlung stehen in einem Miteinander,
das nicht ohne Spannung bleibt. Aber kein Gottesdienst kann vollsténdig
auf Leitung verzichten. Schon gemeinsames Singen will angeleitet sein.
Es gibt auch keine Versammlung ohne Organisation, ohne Institution. Da-
rum bedingen sich Gottesdienst und Ortsgemeinde gegenseitig. Liturgie
verlangt nach Offenheit. Die leitenden Gremien von Ortsgemeinden sehen
sich dagegen immer wieder als Wéchter bestimmter Interessen und Grup-
pierungen. Liturgisch Leitende werden von kirchlichen Institutionen ein-
gesetzt oder durch Ortsgemeinden gewdihlt. Thr Dienst steht im Span-
nungsfeld zwischen Ortsgemeinde und kirchlichem Auftrag.

Im liturgischen Geschehen stehen sich jedoch die Versammlung und
die Leitenden in einem lebendigen Nebeneinander, in Juxtaposition, ge-
geniiber. Die einzelne Stimme und die Gruppe der Stimmen kénnen gera-
de im Dialog den Christus erfahren, der sich inmitten ihres Handelns
vergegenwirtigt. Fiir die Versammlung und die Leiterin oder den Leiter

44 LaTHROP, Gospels (wie Anm. 43), 188.
4 A.a.0, 185.

193



Dorothea Haspelmath-Finatti

findet Neuorientierung auf den anwesenden Christus hin statt. Darum geht
es auch Aldenhoven: um das Aufleuchten der Gegenwart des Auferstande-
nen und ErhGhten unter der ikonenhaften Leitung der eucharistischen Ver-
sammlung.

5. Ordiniertes Amt: Transparenz fiir den Anwesenden

Zum vierten Advent gehort in vielen Traditionen Maria. Maria empféngt
den Besuch eines Engels.* Es geschieht etwas, wenn der Himmel sich mit
der Erde vereint. Maria ist nicht irgendeine Frau. Sie ist diejenige, die eine
Beauftragung vom Himmel erhilt, und sie erklért sich bereit fiir diesen
Dienst. Es ist dieses Zusammentreffen, das ihr Leben veréindert. Es geht
nicht nur um Schwangerschaft, Geburt und Kindererziehung. Ihr Leben
wird Verkiindigung sein. Marias Verkiindigungsdienst beginnt mit dem
Magnifikat bei ihrem Besuch bei Elisabeth und zieht sich durch ihr Leben.
Durch das Magnifikat, das liturgisch immer wieder gesungen wird, reicht
ihr Dienst bis in unsere Zeit. Er hat sich um den Erdkreis verbreitet.

Ist es zu gewagt zu sagen, der Besuch des Engels liesse sich mit dem
Lukasevangelium als Beauftragung und Segen fiir den herausgehobenen
Dienst dieser Frau verstehen? Als Beauftragung und Segen fiir ihr Am?47

Herwig Aldenhovens Artikel war im Jahr 1998 in einer Sammlung von
Referaten der orthodox-altkatholischen Konsultation zur Stellung der Frau
in der Kirche erschienen. Bei einer 6kumenischen Konferenz fast zwei
Jahrzehnte spiter in Rom an der Gregoriana zum Thema Luther und die
Sakramente ging es zwar nicht um das Thema der Stellung von Frauen. Es
gab jedoch andere Beriihrungen mit Aldenhovens Argumentation. So-
wohl die lutherische Theologin Friederike Niissel*® als auch der romisch-
katholische Theologe Etienne Vet hatten erwartet, dass sie iiber wichtige
verbleibende Differenzen in Bezug auf das Verstindnis des Amtes spre-
chen wiirden. Zur grossen Uberraschung nicht nur der beiden Referieren-

46 Die Powerpoint-Présentation zeigte hier Peter Paul Rubens’ Verkiindigung der
Maria.

47 Den Gedanken, Maria etwa als das Urbild des Priesteramts der Frau zu verste-
hen, verdanke ich meiner Beschiftigung mit Herwig Aldenhoven wihrend der Vor-
bereitung auf den Vortrag in Bern, auch wenn dieser Gedanke iiber seine Uberlegun-
gen hinausgeht.

48 Vgl. FRIEDERIKE NUSSEL, Amt und Ordination bei Martin Luther und in der
lutherischen Dogmatik, in: Felix Koérner SJ/Wolfgang Thonissen (Hg.), Vermitteltes
Heil. Luther und die Sakramente, Paderborn (Bonifatius) 2018, 143-161.

194



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

den, sondern auch der anderen anwesenden Theologinnen und Theologen
im Horsaal der Gregoriana schienen diese Hindernisse fiir ein 6kumeni-
sches Verstindnis des Amtes aber verschwunden zu sein. Worin bestan-
den die neu gefundenen Gemeinsamkeiten? Die erste war, dass iiberra-
schenderweise Lutheraner gemeinsam mit romischen Katholiken einem
Verstindnis der Ordination als einem Akt der Ubertragung von Macht,
einer bestimmten potestas, zustimmen kdnnen — ndmlich der Vollmacht,
das Evangelium zu verkiinden und der Feier der Sakramente vorzustehen.
Zweitens konnen Ordinierte wihrend der Liturgie als solche betrachtet
werden, die Christus reprisentieren. Es ist dabei wichtig, zu betonen, dass
sich diese Darstellung auf den Christus bezieht, der in der Feier anwesend
ist —und nicht auf einen abwesenden Christus. Beide Kirchen kénnen nun
sagen: Ordinierte sind bei der Leitung der Feier Menschen, die den in der
Liturgie gegenwirtigen Christus reprédsentieren.*?

6. Conclusio

Abschliessend schlage ich vor, die liturgische Kunst des Miteinanders von
Leitung und Versammlung nicht nur als Modell zu betrachten, sondern
auch als Linse, Objektiv oder Ikone, durch die hindurch ein kumenisches
Verstindnis liturgischer Amter gestirkt werden kann.

Aufbauend auf Bonaccorso lisst sich sagen, dass es im bildhaft erleb-
ten Miteinander von Vorsitz und Versammlung gerade durch die astheti-
sche Komplexitit der liturgischen Handlungen zu Transzendenzerfahrun-
gen und zur Entstehung und Stérkung des Glaubens kommen kann.

Miihlings Arbeit zeigt, dass die «open loops» — die Resonanzen zwi-
schen Gehirn, Korper und Umwelt im Verlauf der Evolutionsgeschichte —
als Modell dienen konnen, um die Funktionen der verschiedenen liturgi-
schen Dienste besser einzuordnen. Auch Vorsitzende und Versammelte
dienen einander als «open loops». Durch Ikonen und durch ikonenhaften
Dienst liturgischer Leitung konnen Menschen erfahren, dass das Licht der
anderen Welt in das liturgische Geschehen hineinleuchtet und dass sie sich
als zur lobenden Antwort, zur «Resonanz», gerufen fiithlen. Lathrops litur-
gische Theologie belegt, dass Leitende und Gottesdienstgemeinden in ihrer
Juxtaposition, ihrem spannungsvollen Neben- und Miteinander, sich gegen-

49 ETIENNE VETO, Ministry and Priesthood. The influence of Luther on the Ro-
man Catholic understanding of ministry and its ecumenical stake, in: Kérner/Thonis-
sen (Hg.), Vermitteltes Heil (wie Anm. 49), 162176, hier 162.

195



Dorothea Haspelmath-Finatti

seitig bereichern konnen, wobei die Leitenden — und auch die Gemeinde —
sowohl Kritik als auch Neuorientierung erfahren. Forschungsergebnisse
aus der Neurobiologie und der evolutiondren Anthropologie zeigen, dass
liturgische Dialoge, gerade wenn sie gesungen werden, eine heilende Wir-
kung haben und die menschliche Kooperation fordern kdnnen.

Von Herwig Aldenhoven lisst sich lernen, dass diejenigen, die die Fei-
er ikonenhaft leiten, als transparent fiir den Christus erlebt werden kon-
nen, der in der liturgischen Feier gegenwirtig und wirksam ist als der, der
ihr wirklich vorsteht.

So kann die Praxis liturgischer Leitung im Miteinander mit der litur-
gischen Versammlung selbst zu einer Art theologia oecumenica prima
werden. Denn der liturgische Vollzug selbst kann das zum Ausdruck brin-
gen, was zwischen den Kirchen als unsere gemeinsame Hoffnung bekannt
ist: dass durch Ruf und Antwort zwischen Gott und seinem Volk im durch-
scheinenden Zelt der liturgischen Feier Heilung und Heiligung zu finden
sind.

Dorothea Haspelmath-Finatti (* 1961 Hoya/Weser D), Dr. theol., studierte
1980-1982 an der Universitit Gottingen und 1982-1986 an der Universitdt
Wien Theologie. Sie promovierte 2013 in Bonn. 1991-2001 war sie Gemein-
depfarrerin in der hannoverschen Landeskirche, 2001-2004 in Sankt Polten
und 20042011 in Wien. Sie ist als evangelisch-lutherische Theologin Lehr-
beauftragte am Institut fiir Praktische Theologie der Katholisch-Theologi-
schen Fakultit der Universitit Wien. An der evangelischen Fakultdt dieser
Universitiit iibernahm sie im WS 2014/15 und im WS 2022/23 die Lehrstuhl-
vertretung fiir den Bereich Liturgik. Im HS 2022 war sie Lehrbeauftragte fiir
Liturgiewissenschaft am Institut fiir Christkatholische Theologie der Univer-
sitéit Bern. Sie verfasst derzeit eine Habilitation an der Universitdit Ziirich.
Sie ist Sachverstindiges Mitglied der Liturgischen Konferenz und Secretary
der Societas Liturgica.

Adresse: Berggasse 29/22, A-1090 Wien, Osterreich
E-Mail: dorothea.haspelmath-finatti@univie.ac.at

Summary

Within the framework of the Old Catholic — Orthodox dialogue, Herwig Alden-
hoven has suggested using the Eastern theology of icons in order to work towards
a consensus on the role of the Eucharistic presider between the two churches.
Recent liturgical theology is expanding on the understanding of the links between
aesthetics and theology, delving into the complexity of how aesthetic expressions

196



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

of liturgy are related to the physical and spiritual condition of humans. This paper
builds on Aldenhoven’s suggestion by combining it with more recent insights
from liturgical theology, aiming to develop and update the thesis that an under-
standing of the presider’s ministry, based on the theology of icons, can foster an
ecumenical consensus on the baptized and ordained ministries.

Schliisselworter — Keywords

Bildtheologie - Liturgische Theologie — Amtsverstindnis — Christusreprésenta-
tion — Okumene

197



	Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen? : Ein liturgisch-theologisches Gespräch mit Herwig Aldenhoven

