
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 3-4

Artikel: Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen? : Ein liturgisch-
theologisches Gespräch mit Herwig Aldenhoven

Autor: Haspelmath-Finatti, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?
Ein liturgisch-theologisches Gespräch mit Herwig
Aldenhoven

Dorothea Haspelmath-Finatti

1. Einführung1

In seinem Aufsatz «Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der

Bildtheologie. Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das

Priestertum»2 schlägt Herwig Aldenhoven vor, die liturgische Rolle des

Vorsitzes bei der eucharistischen Feier mithilfe der Bildtheologie, wie sie

in der östlichen Theologie bekannt ist, zu beleuchten. Er bezeichnet hier
das Priesteramt als «ikonenhaft» und als Repräsentanz3 des in der
eucharistischen Feier gegenwärtigen Christus. Er stellt die Frage, ob mithilfe
eines solchen Zugangs zum Verständnis des Priesteramtes neue Aspekte

gewonnen werden können, die zwischen den Traditionen der Kirchen des

Ostens und des Westens vermitteln können. Der Aufsatz erschien im Jahr
1998 in einer Sammlung von Referaten der Orthodox-Altkatholischen
Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche, herausgegeben von Urs

von Arx und Anastasios Kallis.4 Die Konsultationen hatten 1996 in Grie-

1 Überarbeitete Fassung eines öffentlichen Vortrags, der am 19. Dezember 2022

am Institut für Christkatholische Theologie der Universität Bern gehalten wurde. Der
adventliche Charakter des Vortrags wurde beibehalten.

2 Herwig Aldenhoven, Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der

Bildtheologie. Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum, in:
ders., Lex orandi - lex credendi. Beiträge zur liturgischen und systematischen Theologie

in altkatholischer Tradition, hg. von Urs von Arx (in Verbindung mit Georgiana
Huian und Peter-Ben Smit), Münster (Aschendorff) 2021, 309-318.

3 Aldenhoven grenzt sich allerdings klar von einem im Westen anzutreffenden
Verständnis des Repräsentanzgedankens ab, das die Christusrepräsentanz des Priesters

im Sprechen der Einsetzungsworte verortet. Vielmehr werden die Einsetzungsworte

im Namen der Kirche innerhalb des Eucharistiegebetes gesprochen. Aldenhoven

hält fest, die Ikonenhaftigkeit des Priesters beziehe sich «für uns nicht auf die
Rezitation der Einsetzungsworte, sondern auf den Vorsitz bei der Eucharistie».

Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 309f.
4 Vgl. Urs von Arx/Anastasios Kallis (Hg.), Bild Christi und Geschlecht.

«Gemeinsame Überlegungen» und Referate der Orthodox-Altkatholischen Konsultation

zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als ökumenischem

Problem, Bern (Stämpfli) 1998 IKZ 88 [1998] Heft 2).

180 IKZ 112 (2022) Seiten 180-197



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

chenland und in Polen stattgefunden. Sie waren Teil eines umfassenden

Prozesses, in dem die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sich

mit dem Thema der Frauenordination auseinandersetzten. Die guten
Beziehungen zur Orthodoxie - der Dialog zwischen beiden Kirchen war
schon 1987 abgeschlossen worden - legten es nahe, die Thematik gemeinsam

zu bedenken.
Auch im ökumenischen Dialog neuerer Zeit erscheint der Vorschlag,

das Amt des Vorsitzes bei der Eucharistie im ökumenischen Sinn als

Repräsentanz des in der Feier gegenwärtigen Herrn zu verstehen.

Ökumenisch-theologische Konzepte, auch wenn sie zeitlich, örtlich und durch die

Kirchenzugehörigkeit getrennt sind, kommen hier zu vergleichbaren und

je für sich innovativen Zugängen. Dieser Artikel fragt danach, womit sich
diese Ähnlichkeit im Zugang zum Thema der liturgischen Leitung erklären

lässt und inwiefern die hier gewonnenen Erkenntnisse dem weiteren
ökumenischen Dialog zum Thema des Leitungsdienstes dienen können.

Zu diesem doppelten Zweck stellt diese Arbeit Forschungsbeiträge aus der

liturgischen Theologie vor, die in den letzten Jahren auch den Dialog mit
den Humanwissenschaften, und hier besonders den Neurowissenschaften,
aufgenommen hat.

Die liturgische Theologie, die seit den letzten Jahrzehnten des 20.

Jahrhunderts international und ökumenisch entwickelt wird, kann hier neue

Perspektiven eröffnen, die auch die zukünftige Diskussion dieses Themas
befördern können. Liturgische Theologie geht von der Feier des
Gottesdienstes aus,5 in der die versammelte Gemeinde Gottes heilende und
transformierende Gegenwart gerade im Erleben vielfacher miteinander
verwobener ästhetischer Handlungen erfahren kann. Die liturgische Theologie

beschäftigt sich mit den geistigen und leiblichen Dimensionen
liturgischer Handlungen und mit deren komplexer Verflochtenheit. Sie er-

5 Vgl. Alexander Schmemann, Introduction into Liturgical Theology, Crest-
wood (St. Vladimir's Seminary Press) 1966; David Fagerberg, Theologia Prima.
What is Liturgical Theology?, Chicago (Hillenbrand Books) 2004; Andrea Grillo,
Einführung in die liturgische Theologie. Zur Theorie des Gottesdienstes und der

christlichen Sakramente, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2006; Dorothea
Haspelmath-Finatti, Theologia Prima - Liturgische Theologie für den evangelischen

Gottesdienst, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2014.

181



Dorothea Haspelmath-Finatti

forscht die Bedeutung dieser Zusammenhänge für die liturgische Praxis
und die theologische Reflexion. Sie arbeitet seit einigen Jahrzehnten
international und ökumenisch am Schnittpunkt zwischen liturgischer
Forschung und systematischer Theologie. Der Dialog mit den Human- und
Naturwissenschaften zu den Beziehungen zwischen Gehirn, Körper und
Umwelt im Rahmen der Evolution hat hier an Bedeutung gewonnen. Die

Theologie kann hier lernen, in welcher Weise gerade vielfach verwobenes
ästhetisches Handeln - wie etwa das liturgische Singen - erstaunliche

Wirkungen für Einzelne und für die Gemeinschaft hervorruft, etwa,
indem es Transzendenzerlebnisse ermöglicht, Gesundheit fördert und spontanes

prosoziales Verhalten stärkt.
Der Vortrag, der diesem Artikel zugrunde liegt, wurde im Advent

2022, wenige Tage vor dem Christfest gehalten. Ein Vortrag, der sich mit
bildhaftem liturgischem Geschehen auseinandersetzt, sollte nicht ohne

sichtbare Bilder auskommen. Den vier Abschnitten des Vortrags entsprachen

darum vier durch Powerpoint projizierte Bilder mit Darstellungen,
die traditionell mit den vier Adventssonntagen zugeordneten Themen in

Verbindung stehen.

Der erste Teil dieser Überlegungen ruft Herwig Aldenhovens Zugang
zur Bildtheologie im Zusammenhang mit dem ökumenischen Gespräch
über den Vorsitz bei der Eucharistie in Erinnerung und widmet sich

anschliessend in multiperspektivischer Weise der Frage der liturgischen Rollen,

und hier besonders der Frage der liturgischen Leitung.
Ein zweiter Teil gibt Einblicke in die liturgische Theologie, die in

ökumenischer Weite das Gespräch mit der evolutionären Anthropologie
aufgenommen hat und neue Erkenntnisse aus neurowissenschaftlichen Studien

dazunimmt.
Der römisch-katholische Theologe Giorgio Bonaccorso, der in Padua

am Istituto Liturgia Pastorale wirkt, hat Perspektiven aus der evolutionären

Anthropologie in seine liturgische Theologie aufgenommen. Einblicke

in das Wesen komplexer und sich entwickelnder Systeme der Natur
können hier helfen, das komplexe Zusammenspiel und die Funktionsweise
der vielfältigen und miteinander verbundenen ästhetischen Stränge der

Liturgie besser zu verstehen.

Markus Mühling, lutherischer systematischer Theologe in Bethel/

Wuppertal, hat sich besonders mit dem Dialog zwischen Theologie und
Wissenschaft befasst. Sein Modell der «open loops» kann veranschaulichen,

wie das Gehirn, der Körper, und auch der Mensch und die Evolution,
nur auf miteinander verbundene und «resonierende» Weise funktionieren

182



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

können. Theologische Argumentation ist auf diese Bedingungen angewiesen.

Sein Buch heisst dementsprechend «Resonances».6

Der dritte Teil dieses Beitrags nimmt Argumentationen des lutherischen

Liturgiewissenschaftlers Gordon Lathrop auf. Er weist auf notwendige

Spannungen zwischen verschiedenen Zugängen zum Thema der

liturgischen Leitung hin. Liturgische Leitung ist nach Lathrop für die

Versammlung notwendig, aber gleichzeitig muss sie ständig kritisiert werden.

Die Beziehung zwischen Leitung und Versammlung ist auch im Falle

eines konstruktiven Miteinanders niemals spannungsfrei.
Trotz einiger Hindernisse kommt die ökumenische Theologie einem

gemeinsamen Verständnis der Sakramente doch näher, und dies gerade
durch einen Blick auf liturgische Vollzüge. Zu den Theologinnen und

Theologen, die für die Frage des ordinierten Amtes neue Wege
eingeschlagen haben, gehören die lutherische Theologin Friederike Nüssel,
Universität Heidelberg, und der römisch-katholische Systematiker Etienne

Veto, von der Päpstlichen Universität Gregoriana in Rom, die bei einer

Tagung an derselben Universität 20177 auch das Thema der liturgischen
Repräsentation angesprochen haben. Hier lassen sich Überschneidungen
mit Aldenhovens bildtheologischem Ansatz erkennen. Davon ist im vierten

Teil die Rede.

2. Liturgische Leitung als bildhafte Christusrepräsentation?8

Am ersten Adventssonntag hat die lutherische Tradition gemeinsam mit
anderen den Einzug Jesu in Jerusalem vor Augen. «Macht hoch die Tür,
die Tor macht weit!» Jesus reitet auf einem Esel, die Menschen legen

Palmzweige auf den Boden. Die Menschen am Wegrand grüssen ihren
einziehenden Herrscher mit lobenden Chören. «Hosianna! Gelobt sei, der
da kommt! Benedictus qui venitl» Der Gesalbte, der Messias zieht ein.
Was der Mensch Jesus hier tut, ist eine Grenzüberschreitung. Darum dauert

es nicht lange, bis die Versammelten das «Kreuzige!» rufen. Jesus reitet

6 Markus Mühling, Resonances. Neurobiology, Evolution and Theology.
Evolutionary Niche Construction, The Ecological Brain and Relational-Narrative Theology,

Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2014.
7 Die Vorträge wurden im Rahmen der internationalen Tagung Luther und die

Sakramente. Eine katholische Relecture in ökumenischer Perspektive gehalten, die

vom 26. Februar bis zum 1. März 2017 in Rom stattfand.
8 Die Powerpoint-Präsentation zeigte zu diesem Kapitel Giottos Fresco Einzug

in Jerusalem aus der Scrovegni-Kapelle in Padua.

183



Dorothea Haspelmath-Finatti

voran. Es liesse sich sagen: Er leitet liturgisch. Liturgische Leitung bedeutet

immer auch Spannung und Leiden.9

Im Gespräch zwischen altkatholischer und orthodoxer Theologie zum
Verständnis des Priesteramtes nimmt Herwig Aldenhoven den Gedanken
der Ikonenhaftigkeit des Vorsitzes bei der Eucharistie auf. In den Kirchen,
die Glaube und Amt der frühen und noch ungeteilten Kirche bewahrt
haben, und auch zum guten Teil in den Kirchen der ökumenischen Bewegung,

finde sich Einigkeit darüber, dass der Bischof oder der Priester bei
der Leitung der eucharistischen Feier «zeichenhaft aufChristus hinweist»10.

Im Osten sei in diesem Zusammenhang die Rede davon, «dass der Priester
Ikone Christi ist»11. Aldenhoven bemerkt, die altkatholische Tradition könne

hier zustimmen, solange diese Aussage theologisch verstanden werde.

In diesem bildtheologischen Ansatz geht es um die Christusrepräsentation.

Gemeint ist damit für Aldenhoven die sichtbare Vergegenwärtigung

des in der Feier unsichtbar anwesenden Christus. Er weist auf das

Lima-Dokument zur Eucharistie hin, in dem es heisst:

Wer der Feier der Eucharistie vorsteht, macht deutlich, dass der Ritus nicht
Schöpfung oder Besitz der Versammlung ist; die Eucharistiefeier wird als Gabe

von Christus empfangen, der in seiner Kirche lebt. Der Diener (minister)
der Eucharistie ist der Botschafter, der die göttliche Initiative repräsentiert.12

Aldenhoven betont hier, dass sich die Repräsentation nicht allein auf das

Sprechen der Einsetzungsworte bezieht, sondern auf den Vollzug des

gesamten Eucharistiegebets.13 Die Wandlung vollbringt der Heilige Geist,

um dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird. Die Einsetzungsworte

gehören in den Zusammenhang der Anamnese, an der die gesamte Ver-

9 Vgl. zum Thema der Spannung und des Leidens im Leitungsdienst weiter unten

den Abschnitt «Liturgische Leitung reorientiert».
10 Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 308.
11 Ebd.
12 Vgl. Taufe - Eucharistie - Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für

Glaube und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt a. M.
(Lembeck) - Paderborn (Bonifatius) 81984, 27 Eucharistie, Nr. 29). Siehe Aldenhoven,

Vorsitz (wie Anm. 2), 308, Anm. 1.

13 Zum Thema des Eucharistiegebets fand im Jahr 1979 eine internationale
altkatholische Theologenkonferenz statt, an der Aldenhoven federführend beteiligt war.
Vgl. Konsens der Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz 1979, in:
IKZ 70 (1980) 226-229. Nach diesem Konsens haben nicht nur die Einsetzungsworte,
sondern das gesamte Eucharistiegebet konsekratorisehen Charakter. Die Transsubstantiation

wurde bereits in früheren Stellungnahmen im 19. Jh. abgelehnt.

184



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

Sammlung und Kirche beteiligt ist. Aldenhoven schreibt: «Nur insofern
der Priester der eucharistischen Versammlung der Kirche vorsteht, steht

er an der Stelle Christi.»14 Die Ikonenhaftigkeit bezieht sich also auf den

Vorsitz bei der Eucharistie.15

Allerdings ist der Priester keine geschriebene Ikone. Wie verhalten
sich die Ikonenhaftigkeit des Priesters und diejenige der geschriebenen
Christusikone zueinander? Aldenhoven hält fest: Beide beziehen sich auf
dasselbe Urbild und machen es sichtbar. In beiden Fällen geht es nicht um
eine naturalistische Abbildung. Vielmehr geht es um symbolische
Repräsentation. In beiden Fällen geht es um den auferstandenen Christus, um
die Gegenwart des Erhöhten.16 Die Eindeutigkeit der Beziehung zwischen
Urbild und Abbild kommt nach Aldenhoven aber erst durch das Wort
zustande. Er schreibt:

Ein [...] gemeinsames Charakteristikum jeder Art von Ikone ist, dass ihr
Bezug auf eine bestimmte Person nur durch das Wort eindeutig wird, sei es,
dass dieses auf der Ikone selbst geschrieben steht, oder sei es, dass auf andere
Weise das Bild in einem Zusammenhang mit gesprochenem oder geschriebenem

Wort steht. Bei der Eucharistie sind es die Worte der Liturgie, die den

Bezug auf Christus eindeutig machen,17

die also das Abbild als Abbild bestätigen. Für Aldenhoven sind es an dieser

Stelle ausdrücklich Worte, die eine eindeutige Beziehung herstellen.

Im Verlauf der Argumentation wird er auch die Handlungen und Gewänder

des Priesters als notwendig für die Christusrepräsentanz bezeichnen.18

Weiter bildet der Priester als Mensch den Menschgewordenen ab. Dass

er als getauftes Glied der Kirche in diesen ikonenhaften Dienst berufen
wurde, zeigt sich in den liturgischen Gewändern, die er im Vollzug der

eucharistischen Handlung trägt. Die besondere Aufgabe besteht für den

Vorsitzenden darin, in allen Handlungen und Worten auf Christus
hinzuweisen, sodass deutlich wird, dass dieser selbst es ist, der die Feier leitet.19

14 Aldenhoven, Die spirituell-theologischen Konsequenzen des Eucharistiegebetes,

in: ders., Lex orandi - lex credendi (wie Anm. 2), 135-152, hier 142.
15 Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 309f.
16 Vgl. A.a.O., 310.
17 A.a.O., 311.
18 Ebd. Die Liturgische Theologie spricht neben dem liturgischen Wort von einer

Vielzahl von Handlungen, die nötig sind, damit durch das liturgische Geschehen der

Möglichkeitsraum für Transzendenzerfahrungen (wie das Erleben von Ikonen als das

Hineinleuchten der göttlichen Wirklichkeit) eröffnet werden kann.
19 Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 311.

185



Dorothea Haspelmath-Finatti

Aldenhoven geht es in dieser gesamten Argumentation darum, im
Dialog mit der orthodoxen Tradition die Frage nach der Ordination von Frauen

zu stellen.20 Während es ökumenisch unumstritten ist, dass im
Zusammenhang mit dem Priestertum aller Getauften Frauen wie Männer dazu

berufen sind, Ikone Christi zu sein,21 ist nach Aldenhoven in Bezug auf
das besondere Priesteramt die Frage zu stellen, ob es theologische Gründe

gibt, die Frauen von dem Dienst des Vorsitzes ausschliessen.

In seiner Darstellung tendiert Aldenhoven zunächst dahin, Frauen so

gut wie Männern die Möglichkeit zuzusprechen, durch den Vorsitz bei der
Eucharistie ikonenhaften Dienst zu tun. Er begründet dies mit dem
Hinweis darauf, dass es ja weder bei der geschriebenen Ikone noch bei der

Ikonenhaftigkeit der liturgischen Christusrepräsentation um ein naturalistisches

Abbild Christi gehe.22 Vielmehr gehe es symbolisch um das Abbild
des Menschgewordenen und um die Erlösung der Menschheit durch die

Menschwerdung. Darum könnten theologisch gesehen Männer und Frauen

den Menschgewordenen liturgisch repräsentieren.
Bei den Kirchenvätern, so Aldenhoven, werde die Frage des Frauen-

priestertums nur selten behandelt. Wo es doch geschehe, sei die
Ikonenhaftigkeit aber kein Argument. Die Kirchenväter stellten vielmehr die

Frage, ob Frauen überhaupt Leitungsfunktionen würden übernehmen können,

und sie verneinten sie. Betrachte man aber die damalige historische
Situation, so fänden sich doch Herrscherinnen wie Theodora oder Zoe.
Tatsächlich haben Frauen also - zwar nicht sehr häufig - höchste

Leitungsfunktionen ausgeübt. Sie wurden als Kaiserinnen auch als solche

angesehen, die von Gott beauftragt und in diesen Dienst eingesetzt wurden.

Aldenhoven berichtet hier von einem Hinweis, den er von einer
Professorin aus Athen, Kalliopi Bourdara, bekommen habe. Nach ihrer Aussage

wurden regierende Kaiser und ebenso die Kaiserinnen in Byzanz

20 A.a.O., 312.
21 A.a.O., 31 lf.
22 Aldenhoven erläutert an dieser Stelle, was er selbst unter symbolischer

Darstellung versteht: «Weder bei der gemalten Christusikone noch bei der Abbildung
Christi durch eine Person geht es um eine naturalistische Darstellung [...]. Vielmehr
handelt es sich in beiden Fällen um eine Abbildung, die das Charakteristische der

abgebildeten Person sichtbar macht. Im Fall der gemalten Ikone geschieht dies vor
allem durch symbolische Elemente und Züge.» Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2),
310. Aldenhoven unterscheidet hier «naturalistische» von «symbolischen» Abbildungen,

wobei «symbolische Elemente und Züge» dazu dienen, «das Charakteristische
der abgebildeten Person» zu zeigen.

186



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

nicht nur als Erwählte und Beauftragte Gottes angesehen, sondern auch
als Bild des himmlischen Allkönigs und Allherrschers.23 Es liesse sich aus
dieser Aussage folgern: Frauen verrichteten schon damals ikonenhaften

Leitungsdienst.
Aldenhoven folgert aus diesen Beobachtungen, dass die Antwort auf

die Frage, ob Frauen «im besonderen Priesteramt Ikone Christi sein

können»24, situationsbezogen sein müsse. Die Antwort werde sich danach

richten, inwiefern Frauen in Leitungspositionen in einem gesellschaftlichen

Umfeld akzeptiert würden oder nicht.25

In einer gewissen Spannung zum ersten Teil seiner Argumentation26
lässt Aldenhoven am Ende dieses Gesprächs mit der orthodoxen Tradition
die Möglichkeit offen, dass es Kirchen geben könnte, für die bei der Iko-
nenhaftigkeit des liturgischen Vorsitzes das Bild des irdischen Christus -
und nicht so sehr das des Auferstandenen und Erhöhten - im Vordergrund
steht. Dies habe zur Folge, dass die Ikonenhaftigkeit des Dienstes nicht
durch eine Frau ermöglicht werden könne. Solche Unterschiede sollten

allerdings nicht als kirchentrennend betrachtet werden.27 In seiner gesamten

Argumentation zeigt Aldenhoven, wie sehr es ihm darum geht, die
ökumenische Verständigung zwischen den beiden Traditionen zu befördern.

Damit ökumenische Konvergenzen wachsen können, nimmt er
gewisse Spannungen innerhalb seiner eigenen Positionen in Kauf und begibt
sich an die äusseren Ränder dessen, was er noch mit gutem Gewissen im
Rahmen seiner eigenen Tradition aussagen kann.

23 Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 313, Anm. 6. Vgl. auch zur Geschichte
und Gewichtung der Frage nach orthodoxem Verständnis: Assaad Elias Kattan,
Heilige Tradition? / Holy Tradition? Tradition und Traditionskritik in der christlichen
Orthodoxie am Beispiel der Frage nach dem Frauenamt, in: Regina Grundmann/ders.

(Hg.), Jenseits der Tradition? Tradition und Traditionskritik in Judentum, Christentum

und Islam, Berlin (De Gruyter) 2015,183-194.
24 Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 314.
25 Ebd.
26 Im ersten Teil seines Aufsatzes betont Aldenhoven, dass sich bei der Abbildung

Christi beide, das Bild und auch der Priester, «auf den Auferstandenen beziehen,
der zur Rechten des Vaters sitzt und wiederkommen wird, also auf den eschatologi-
schen Christus, nicht einfach auf den irdischen der Vergangenheit.» Wohl sei der

Auferstandene «derselbe, der auf Erden gelebt hat und gekreuzigt wurde». Aber es sei

doch «wichtig sich bewusst zu machen, dass es sich bei jeder Art von Ikone darum
handelt, dass die Gegenwart des Auferstandenen und Erhöhten sichtbar gemacht
wird.» Aldenhoven, Vorsitz (wie Anm. 2), 310f.

27 A.a.O., 318.

187



Dorothea Haspelmath-Finatti

3. Liturgische Theologie: ästhetische Verflechtungen als Zugang
zu Transzendenzerfahrungen

Am zweiten Adventssonntag steht für eine Reihe von Traditionen die
Wiederkunft des Herrn im Mittelpunkt. Es geht um den Christus, der jetzt
schon im Thronsaal seiner Herrlichkeit zu finden ist, um den Christus, der
wiederkommt und den wir erwarten.28

Ikonen lassen das Licht der anderen Wirklichkeit durchscheinen. Dies

jedenfalls ist es, was Menschen berichten: dass durch Bilder und Ikonen
hindurch Gottes Welt in ihrem Erleben aufgeleuchtet ist, sodass sie glauben

konnten. Solche Bilder müssen nicht gemalt sein. Sie können auch in
der Vorstellung entstehen, etwa beim Lesen eines biblischen Textes. Aber
im Umfeld des liturgischen Geschehens finden sich besondere Bedingungen

dafür, dass Bilder zu Epiphanien werden können.29

Aus dem bisher Dargestellten ergibt sich die Frage, welche Bedingungen

nötig sind, damit Menschen in den Handlungen und Worten des einen

Menschen, der die eucharistische Feier leitet, ein Christusbild erkennen
können. Wie kann es sein, dass durch den Dienst eines Menschen
hindurch in der versammelten Gemeinde die andere Wirklichkeit aufleuchten
kann? Welches sind die Voraussetzungen dafür, dass Menschen von
solchen Transzendenzerfahrungen berichten?

Liturgische Theologinnen und Theologen haben in letzter Zeit
vermehrt damit begonnen, die Struktur künstlerischer liturgischer Aktivitäten

und die komplexen Beziehungen zwischen den verschiedenen hier

beteiligten Dimensionen zu analysieren. Neurobiologische Forschung
kann der Theologie helfen, die ästhetischen Rollen und Funktionen, die in
das liturgische Gewebe eingewoben sind, besser zu verstehen. Es geht
darum, die künstlerische Natur der Liturgie ins Auge zu fassen und so

neue Zugänge zum Amtsverständnis zu gewinnen. Hier eröffnen sich

Möglichkeiten, liturgische Transzendenzerfahrungen besser einzuordnen.
Die Humanwissenschaften, und hier besonders die Neurowissenschaf-

ten, haben in den letzten Jahren immer detaillierter dargestellt, wie das

Gehirn und der gesamte Körper nur in ständigem Austausch miteinander
und mit der Umgebung funktionieren können und in welcher Weise diese

28 Die Powerpoint-Präsentation beim Vortrag zeigte das Christus-Bild im Apsis-
Mosaik der Kirche San Vitale in Ravenna.

29 Zur Transparenz der Bilder gibt es auch neuere philosophische Untersuchungen.

Vgl. etwa Emmanuel Alloa, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen

Phänomenologie, Zürich (Diaphanes) 2011.

188



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

komplexen Zusammenhänge darüber hinaus mit der Dynamik der Evolution

des Menschen und seiner Mitwelt verbunden sind. Manche Theologinnen

und Theologen haben das Gespräch mit den Neurowissenschaften
hier inzwischen aufgenommen. Markus Mühling und Giorgio Bonaccorso

etwa haben jeweils Modelle entwickelt, die der Weiterentwicklung dieses

Dialoges und der theologischen Anthropologie dienen können.
Markus Mühling, der sich als systematischer Theologe bei einem

Forschungsaufenthalt an der Princeton University30 eingehend mit der

Hirnforschung und der Theorie der evolutionären Nischenkonstruktion
beschäftigt hat,31 spricht hier von «open loops»32. Für die Hirnforschung gilt:
Das Gehirn, der Körper und auch die Menschheit als Spezies sind jeweils
offene Systeme. Wie Mühling verdeutlicht, funktioniert das Gehirn nur in
«Resonanz» mit dem Gesamtkörper und mit der Umwelt. Die Theorie der
Nischenkonstruktion wiederum besagt, dass die menschliche Evolution
nicht für sich allein betrachtet werden kann, weil sie in ständig zunehmendem

konstruktivem Austausch mit den anderen Arten und der gesamten
Schöpfung verläuft. Auch hier spricht Mühling von «open loops».33

Mühlings Einblick in die Hirnforschung kann die Erfahrung, die
Menschen im liturgischen Vollzug machen, illustrieren, etwa beim Singen.
Beim Singen funktioniert das Gehirn innerhalb des gesamten Körpers und
im Atmen auch im Austausch mit der Umwelt. So empfangen und produzieren

wir Emotionen. Im Überschreiten unseres eigenen Selbst können

wir Transzendenzerfahrungen machen. Unser Gehirn fungiert dabei als

«open loop», im Empfangen und im Abgeben. Ähnliches lässt sich für das

Erleben einer Ikone oder einer ikonenhaften Handlung sagen: Indem wir
im liturgischen Raum ein Bild oder eine Handlung als transparent für die
transzendente Gegenwart erfahren, sind wir zu dieser Wirklichkeit hin
geöffnet und erleben die andere Wirklichkeit als zu uns hin geöffnet.

30 Das Center of Theological Inquiry der Universität Princeton fördert den Dialog

der Theologie mit den Natur- und Humanwissenschaften, indem es hervorragende
Forschende zu gleichzeitigen Forschungsaufenthalten einlädt und auf diese Weise

Forschung als Dialoggeschehen ermöglicht. Markus Mühling hat als Fellow des Center

of Theological Inquiry im akademischen Jahr 2012/13 im Rahmen des Jahresthemas

Evolution and Human Nature seinen theologischen Dialog mit den Naturwissenschaften

entwickelt.
31 Vgl. Mühling, Resonances (wie Anm. 6).
32 A.a.O., 81.
33 Ebd.

189



Dorothea Haspelmath-Finatti

Emotionen werden freigesetzt. Diese Bewegung können Menschen als

Glaubenserfahrung beschreiben.
Die Theorie der Nischenkonstruktion wiederum kann die

gemeinschaftliche Erfahrung des liturgischen Handelns veranschaulichen: Wir
sprechen, singen und hören in unserer gottesdienstlichen Versammlung,
im Wechsel zwischen Versammelten und Leitenden. Dabei ist die

Versammlung nicht in sich geschlossen, sondern zu anderen räumlich und
konfessionell getrennten Versammlungen hin offen, und darüber hinaus
auch zur Menschheit und zur gesamten Schöpfung. Im Gotteslob preisen
wir Gott schon gemeinsam als die eine Kirche, die eine Menschheit. Wir
preisen ihn mit allen Geschöpfen. Wir sind schon ein wenig, was wir werden

sollen. Diese Erfahrung bewegt und verändert uns.

Giorgio Bonaccorso wiederum bezieht umfassend internationale
humanwissenschaftliche Studien in seine Ritual- und Liturgieforschung
ein.34 In seinem Hauptwerk II corpo di Dio. Vita e senso della vita35

beschreibt er, wie sich das Verständnis der Beziehung von leiblichen und

geistigen Aspekten des menschlichen Lebens seit der griechischen Antike
entwickelt hat. Er zeigt, in welcher Weise gerade neuere Studien ständig
komplexere Verflechtungen aufdecken, und zwar sowohl zwischen Gehirn
und Körper als auch zwischen dem Menschen und seiner Mitwelt. Diese
Studien belegen, wie Menschen nur als Körper, im ständigen physischen
Austausch mit ihrer Umgebung, leben können, im Empfangen und Abgeben,

wie beim Einatmen und Ausatmen, im ständigen Überschreiten des

eigenen Selbst. Als Körper leben Menschen Selbstüberschreitung.
Transzendenzerfahrungen werden möglich. Für Bonaccorso ist hier der Ort des

Glaubens.36

Bonaccorso zeigt, wie ästhetische Ausdrucksformen, gerade in der für
die Liturgie typischen Vielfalt und Verflochtenheit, der conditio humana
mit ihrer geistig-leiblichen Dynamik entsprechen und darum
Transzendenzerlebnisse und Transformationsprozesse ermöglichen können.

34 Vgl. etwa: Giorgio Bonaccorso, L'estetica del rito. Sentire Dio nell'arte,
Cinisello Balsamo (San Paolo) 2013.

35 Giorgio Bonaccorso, II corpo di Dio. Vita e senso della vita, Assisi (Citadel-
la éditrice) 2006.

36 Vgl. Giorgio Bonaccorso, Fede e neuroscienze: il ruolo del corpo, https://
notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=1483
0:fede-e-neuroscienze-il-ruolo-del-corpo&catid=168&Itemid=101 (zuletzt besucht am
10.1.2023).

190



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

In seinen Büchern L'estetica del rito. Sentire Dio nell'arte37 und II
corpo di Dio3S hat Giorgio Bonaccorso die Beziehung zwischen Kunst und

Ritual, Gehirn und Körper untersucht. Er hat herausgefunden, wie in der
Kunst und in Ritualen verwobene ästhetische Stränge oder Sprachen zu
Erfahrungen von Transzendenz führen können. In seinen umfangreichen
Studien in verschiedenen Bereichen der Anthropologie hat sich Bonaccorso

eingehend mit der menschlichen neurologischen Disposition befasst

und sie als eine vielfach verflochtene und komplexe Struktur beschrieben.
Die menschlichen Sinne scheinen in ihrer Verwobenheit entsprechende

Verbindungen in den künstlerischen Strängen ritueller Verhaltensweisen

zu finden. In seinem Buch über die Ästhetik des Rituals bezeichnet Bonaccorso

Ritual und Liturgie als «metaphorisch»: «Im Ritual durchqueren die

Metaphern synästhetisch alle Sprachen und alle Sinne.»39 In religiösen
Ritualen, wie sie in der christlichen Liturgie zu finden sind, sind verbale
und nonverbale Sprachen im Sinne einer kontinuierlichen Interaktion
miteinander verbunden. Daher kann die Liturgie als ein «metaphorisches
Ganzes» bezeichnet werden, «das sich im religiösen und christlichen
Ritual als Öffnung zum Heiligen manifestiert».40

In Bonaccorsos Diktion liesse sich sagen: Das gottesdienstliche
gemeinsame Geschehen von Versammlung und Leitung umfasst eine Vielzahl

von verflochtenen ästhetischen «Strängen». Es geht um Wort und

Antwort, um Gesten und Handlungen. Wird gesungen, so verbindet das

gemeinsame oder antiphonale Singen verschiedene Stimmen und musikalische

Ausdrucksmittel miteinander. Die Gegenwart der anderen
liturgisch Handelnden im Raum, die Architektur, die Bilder, Glasfenster, Ikonen,

aber auch die Lesungen und die Predigt - all diese «Stränge» des

liturgischen Geschehens tragen gerade in ihrer Verflochtenheit zur
Möglichkeit von Transzendenz- oder Glaubenserfahrungen bei. Liturgische
Leitung lässt sich auch mit Bonaccorso als ikonenhaftes Geschehen
beschreiben.

37 Bonaccorso, L'estetica (wie Anm. 34).
38 Bonaccorso, II corpo (wie Anm. 35).
39 Bonaccorso, L'estetica (wie Anm. 34), 99.
49 A.a.O., 99f.

191



Dorothea Haspelmath-Finatti

4. Liturgische Leitung reorientiert

Zum dritten Advent gehört in vielen Traditionen die Gestalt Johannes' des

Täufers. Johannes betont, dass es in jedem Wort und in jeder Handlung um
den anderen geht. Ihm zu dienen bedeutet: für diesen anderen zu stehen,

solange er nicht zu sehen ist. Es geht für Johannes um ein Von-sich-weg-
Weisen. Er gibt Reorientierung.41 In ähnlicher Weise macht Herwig Aldenhoven

mehrfach deutlich, dass der ikonenhafte Dienst der Christusrepräsentation

nichts anderes ist als der stetige Hinweis auf den Christus, der auf

verborgene Weise die Feier leitet. Hier liegt eine Spannung. Denn als
Menschen sind wir immer wieder in Versuchung, eigene Interessen in den

Vordergrund zu stellen. Der nordamerikanische lutherische liturgische Theologe

Gordon Lathrop, ehemaliger Präsident der Societas Liturgica, hat sich
besonders mit der Bedeutung liturgischer Spannungen beschäftigt.

Lathrop ist für seine einprägsamen Ausdrücke und Metaphern bekannt

geworden. Der Schlüsselbegriff hier ist die Juxtaposition 42 Bei der
liturgischen Juxtaposition werden nach Lathrop jeweils zwei «Dinge»
nebeneinandergestellt, in Korrelation und gleichzeitig in Spannung.
Nebeneinanderstellungen sind vielfältig. In der liturgischen Feier wird das «Wort»
neben den «Tisch» gestellt. In der liturgischen Zeit werden die sechs Tage
der Woche dem siebten, dem Sonntag, gegenübergestellt in gegenseitiger
Auslegung, aber auch in Spannung zueinander. Das Gleiche gilt für andere

liturgische Gegenüberstellungen. Gerade in der Spannung, so Lathrops
These, kann der Geist aufleuchten.

In seinem Buch The Four Gospels on Sunday. The New Testament and
the Reform of Christian Worship43 hat sich Lathrop ausführlich mit dem
Miteinander von Versammlung und Leitung im Gottesdienst beschäftigt.
Er weist darauf hin, dass auch die Beziehung zwischen den Leitenden und
der Gruppe eine konstruktive Gegenüberstellung und Spannung ist. Für

Lathrop sind die vier biblischen Evangelien für die frühchristlichen
liturgischen Versammlungen geschrieben worden, und zwar mit dem Ziel der

Reform. Liturgien bedürfen einer ständigen Neuausrichtung. Dazu gehört

41 Die Powerpoint-Präsentation zeigte Leonardo da Vincis Darstellung Johannes'

des Täufers, dessen rechte Hand in den Himmel weist.
42 Lathrop hat diesen Begriff in seinem Buch Holy Things in die liturgische

Theologie eingeführt: Gordon Lathrop, Holy Things. A Liturgical Theology,
Minneapolis (Fortress Press) 1998.

43 Gordon Lathrop, The Four Gospels on Sunday. The New Testament and the
Reform of Christian Worship, Minneapolis (Fortress Press) 2011.

192



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

auch die liturgische Leitung. Liturgische Leitung ist notwendig, aber

gleichzeitig muss sie auch ständig kritisiert werden. Die Evangelien sind

voll von Kritik an der Leitung. Jesus beruft Petrus zum Leiter seiner Kirche,

aber er nennt ihn auch «Satan». Wenn wir jedoch meinen, wir könnten
einfach auf Leiterinnen und Leiter verzichten, wird sich die Leitung
verstecken - und kann somit nicht mehr kritisiert werden. Lathrop schreibt:

It is right, [...] to be suspicious of leadership and authority. [...] But we will
fool ourselves to think we can do without leaders. They will rise up all the

more, in disguises we will not recognize and in situations where open
criticism is not possible.44

Für Lathrop sind christliche Leitende niemals perfekte Leitende. Sie sind
verletzlich und anfällig nicht nur für Versagen, sondern auch für Leiden.
Sie sind Dienerinnen und Diener desjenigen, der gekreuzigt wurde, bevor

er auferstand, und sie müssen zu dieser Wahrheit immer wieder zurückkehren.

Lathrop schreibt: «The cross of Christ will always continue to be

the impossible standard of criticism for their leadership.»45 Protestanten
haben Recht: Führung muss kritisiert werden. Aber römische Katholiken
und Altkatholiken haben auch Recht: Wenn wir die Existenz von Führung
leugnen, werden sich die Führenden trotzdem erheben, und zwar auf
ungeordnete Weise. Kritik wird dann nicht möglich sein.

Liturgische Leitung und Versammlung stehen in einem Miteinander,
das nicht ohne Spannung bleibt. Aber kein Gottesdienst kann vollständig
auf Leitung verzichten. Schon gemeinsames Singen will angeleitet sein.

Es gibt auch keine Versammlung ohne Organisation, ohne Institution.
Darum bedingen sich Gottesdienst und Ortsgemeinde gegenseitig. Liturgie
verlangt nach Offenheit. Die leitenden Gremien von Ortsgemeinden sehen

sich dagegen immer wieder als Wächter bestimmter Interessen und
Gruppierungen. Liturgisch Leitende werden von kirchlichen Institutionen
eingesetzt oder durch Ortsgemeinden gewählt. Ihr Dienst steht im
Spannungsfeld zwischen Ortsgemeinde und kirchlichem Auftrag.

Im liturgischen Geschehen stehen sich jedoch die Versammlung und
die Leitenden in einem lebendigen Nebeneinander, in Juxtaposition,
gegenüber. Die einzelne Stimme und die Gruppe der Stimmen können gerade

im Dialog den Christus erfahren, der sich inmitten ihres Handelns

vergegenwärtigt. Für die Versammlung und die Leiterin oder den Leiter

44 Lathrop, Gospels (wie Anm. 43), 188.
45 A.a.O., 185.

193



Dorothea Haspelmath-Finatti

findet Neuorientierung auf den anwesenden Christus hin statt. Darum geht
es auch Aldenhoven: um das Aufleuchten der Gegenwart des Auferstandenen

und Erhöhten unter der ikonenhaften Leitung der eucharistischen

Versammlung.

5. Ordiniertes Amt: Transparenz für den Anwesenden

Zum vierten Advent gehört in vielen Traditionen Maria. Maria empfängt
den Besuch eines Engels.46 Es geschieht etwas, wenn der Himmel sich mit
der Erde vereint. Maria ist nicht irgendeine Frau. Sie ist diejenige, die eine

Beauftragung vom Himmel erhält, und sie erklärt sich bereit für diesen
Dienst. Es ist dieses Zusammentreffen, das ihr Leben verändert. Es geht
nicht nur um Schwangerschaft, Geburt und Kindererziehung. Ihr Leben
wird Verkündigung sein. Marias Verkündigungsdienst beginnt mit dem

Magnifikat bei ihrem Besuch bei Elisabeth und zieht sich durch ihr Leben.
Durch das Magnifikat, das liturgisch immer wieder gesungen wird, reicht
ihr Dienst bis in unsere Zeit. Er hat sich um den Erdkreis verbreitet.

Ist es zu gewagt zu sagen, der Besuch des Engels liesse sich mit dem

Lukasevangelium als Beauftragung und Segen für den herausgehobenen
Dienst dieser Frau verstehen? Als Beauftragung und Segen für ihr Amt?41

Herwig Aldenhovens Artikel war im Jahr 1998 in einer Sammlung von
Referaten der orthodox-altkatholischen Konsultation zur Stellung der Frau
in der Kirche erschienen. Bei einer ökumenischen Konferenz fast zwei
Jahrzehnte später in Rom an der Gregoriana zum Thema Luther und die
Sakramente ging es zwar nicht um das Thema der Stellung von Frauen. Es

gab jedoch andere Berührungen mit Aldenhovens Argumentation.
Sowohl die lutherische Theologin Friederike Nüssel48 als auch der
römischkatholische Theologe Etienne Veto hatten erwartet, dass sie über wichtige
verbleibende Differenzen in Bezug auf das Verständnis des Amtes sprechen

würden. Zur grossen Überraschung nicht nur der beiden Referieren-

46 Die Powerpoint-Präsentation zeigte hier Peter Paul Rubens' Verkündigung der
Maria.

47 Den Gedanken, Maria etwa als das Urbild des Priesteramts der Frau zu verstehen,

verdanke ich meiner Beschäftigung mit Herwig Aldenhoven während der
Vorbereitung auf den Vortrag in Bern, auch wenn dieser Gedanke über seine Überlegungen

hinausgeht.
48 Vgl. Friederike Nüssel, Amt und Ordination bei Martin Luther und in der

lutherischen Dogmatik, in: Felix Körner SJ/Wolfgang Thönissen (Hg.), Vermitteltes
Heil. Luther und die Sakramente, Paderborn (Bonifatius) 2018,143-161.

194



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

den, sondern auch der anderen anwesenden Theologinnen und Theologen
im Hörsaal der Gregoriana schienen diese Hindernisse für ein ökumenisches

Verständnis des Amtes aber verschwunden zu sein. Worin bestanden

die neu gefundenen Gemeinsamkeiten? Die erste war, dass

überraschenderweise Lutheraner gemeinsam mit römischen Katholiken einem
Verständnis der Ordination als einem Akt der Übertragung von Macht,
einer bestimmten potestas, zustimmen können - nämlich der Vollmacht,
das Evangelium zu verkünden und der Feier der Sakramente vorzustehen.
Zweitens können Ordinierte während der Liturgie als solche betrachtet

werden, die Christus repräsentieren. Es ist dabei wichtig, zu betonen, dass

sich diese Darstellung auf den Christus bezieht, der in der Feier anwesend

ist - und nicht auf einen abwesenden Christus. Beide Kirchen können nun

sagen: Ordinierte sind bei der Leitung der Feier Menschen, die den in der

Liturgie gegenwärtigen Christus repräsentieren.49

6. Conclusio

Abschliessend schlage ich vor, die liturgische Kunst des Miteinanders von
Leitung und Versammlung nicht nur als Modell zu betrachten, sondern
auch als Linse, Objektiv oder Ikone, durch die hindurch ein ökumenisches
Verständnis liturgischer Ämter gestärkt werden kann.

Aufbauend auf Bonaccorso lässt sich sagen, dass es im bildhaft erlebten

Miteinander von Vorsitz und Versammlung gerade durch die ästhetische

Komplexität der liturgischen Handlungen zu Transzendenzerfahrungen

und zur Entstehung und Stärkung des Glaubens kommen kann.

Mühlings Arbeit zeigt, dass die «open loops» - die Resonanzen
zwischen Gehirn, Körper und Umwelt im Verlauf der Evolutionsgeschichte -
als Modell dienen können, um die Funktionen der verschiedenen liturgischen

Dienste besser einzuordnen. Auch Vorsitzende und Versammelte
dienen einander als «open loops». Durch Ikonen und durch ikonenhaften
Dienst liturgischer Leitung können Menschen erfahren, dass das Licht der

anderen Welt in das liturgische Geschehen hineinleuchtet und dass sie sich

als zur lobenden Antwort, zur «Resonanz», gerufen fühlen. Lathrops
liturgische Theologie belegt, dass Leitende und Gottesdienstgemeinden in ihrer
Juxtaposition, ihrem spannungsvollen Neben- und Miteinander, sich gegen-

49 Etienne Veto, Ministry and Priesthood. The influence of Luther on the
Roman Catholic understanding of ministry and its ecumenical stake, in: Körner/Thönis-
sen (Hg.), Vermitteltes Heil (wie Anm. 49), 162-176, hier 162.

195



Dorothea Haspelmath-Finatti

seitig bereichern können, wobei die Leitenden - und auch die Gemeinde -
sowohl Kritik als auch Neuorientierung erfahren. Forschungsergebnisse

aus der Neurobiologie und der evolutionären Anthropologie zeigen, dass

liturgische Dialoge, gerade wenn sie gesungen werden, eine heilende

Wirkung haben und die menschliche Kooperation fördern können.

Von Herwig Aldenhoven lässt sich lernen, dass diejenigen, die die Feier

ikonenhaft leiten, als transparent für den Christus erlebt werden können,

der in der liturgischen Feier gegenwärtig und wirksam ist als der, der

ihr wirklich vorsteht.
So kann die Praxis liturgischer Leitung im Miteinander mit der

liturgischen Versammlung selbst zu einer Art theologia oecumenica prima
werden. Denn der liturgische Vollzug selbst kann das zum Ausdruck bringen,

was zwischen den Kirchen als unsere gemeinsame Hoffnung bekannt
ist: dass durch Ruf und Antwort zwischen Gott und seinem Volk im
durchscheinenden Zelt der liturgischen Feier Heilung und Heiligung zu finden
sind.

Dorothea Haspelmath-Finatti (* 1961 Hoya/Weser D), Dr. theol., studierte
1980-1982 an der Universität Göttingen und 1982-1986 an der Universität
Wien Theologie. Sie promovierte 2013 in Bonn. 1991-2001 war sie Gemein-

depfarrerin in der hannoverschen Landeskirche, 2001-2004 in Sankt Pölten
und 2004-2011 in Wien. Sie ist als evangelisch-lutherische Theologin
Lehrbeauftragte am Institut für Praktische Theologie der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Universität Wien. An der evangelischen Fakultät dieser
Universität übernahm sie im WS 2014/15 und im WS 2022/23 die
Lehrstuhlvertretungfür den Bereich Liturgik. Im HS 2022 war sie Lehrbeauftragtefür
Liturgiewissenschaft am Institutfür Christkatholische Theologie der Universität

Bern. Sie verfasst derzeit eine Habilitation an der Universität Zürich.
Sie ist Sachverständiges Mitglied der Liturgischen Konferenz und Secretary
der Societas Liturgica.

Adresse: Berggasse 29/22, A-1090 Wien, Österreich
E-Mail: dorothea.haspelmath-finatti@univie.ac.at

Summary

Within the framework of the Old Catholic - Orthodox dialogue, Herwig Aldenhoven

has suggested using the Eastern theology of icons in order to work towards

a consensus on the role of the Eucharistie présider between the two churches.

Recent liturgical theology is expanding on the understanding of the links between
aesthetics and theology, delving into the complexity of how aesthetic expressions

196



Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen?

of liturgy are related to the physical and spiritual condition of humans. This paper
builds on Aldenhoven's suggestion by combining it with more recent insights
from liturgical theology, aiming to develop and update the thesis that an
understanding of the presider's ministry, based on the theology of icons, can foster an
ecumenical consensus on the baptized and ordained ministries.

Schlüsselwörter - Keywords

Bildtheologie - Liturgische Theologie - Amtsverständnis - Christusrepräsentation

- Ökumene

197


	Liturgische Leitung als bildhaftes Geschehen? : Ein liturgisch-theologisches Gespräch mit Herwig Aldenhoven

