Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 3-4

Artikel: Das Lebenswerk Herwig Aldenhovens : ein Durchgang aus deutscher
altkatholischer Sicht

Autor: Rohmann, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Lebenswerk Herwig Aldenhovens.
Ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

Klaus Rohmann

Dem Herausgeber von Lex orandi — lex credendi! gebiihrt das Verdienst,
die an verschiedenen Orten publizierten Schriften Herwig Aldenhovens
postum in einem Band herausgegeben zu haben. Vieles wire sonst nahezu
unauffindbar geblieben. Herwig Aldenhoven (1933-2002) lehrte an der
Christkatholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Bern Systemati-
sche Theologie und Liturgiewissenschaft. Seine Bezugsorte sind die
Theologie bzw. Liturgie der Alten Kirche und die Theologie der Orthodo-
xie. Bei der intensiven Erforschung von Texten aus der Alten Kirche geht
es ihm selbstverstidndlich nicht um Altertumspfiege. Vielmehr mochte er
zusammen mit der Orthodoxie, die der Alten Kirche besonders nahe ge-
blieben sei, aus den Quellen Wege fiir die Gegenwart und die Zukunft
aufzeigen. In seiner Berner Abschiedsvorlesung fiihrte er aus, «dass die
orthodoxe Ostliche Kirche auch in ihrer spéteren Entwicklung néher bei
der Alten Kirche geblieben ist als die abendldndische Kirche».2 Bei der
theologischen Arbeit sei das heutige Bewusstsein aber keineswegs ausge-
schlossen. Das Modell Alte Kirche bewahrt aber «das heutige Bewusst-
sein vor Selbstiiberschitzung, und es hilft unserem Kirche-Sein, eine Tie-
fe, Universalitidt und Ganzheitlichkeit zu gewinnen.»?

Themenbereiche sind neben der Liturgie das Gottesverstindnis, die
Kirche und schliesslich Fragen der Glaubensrechenschaft. Unter dem letz-
ten Generalthema werden besonders jeweils aktuelle Themen behandelt,
wie Frauenordination, Geschlechtlichkeit und Zo6libat, Okumene und Ein-
heit der Kirchen, Unfehlbarkeit und Kirche sowie die Rolle des Papstes
aus altkatholischer Sicht. Es handelt sich hierbei wesentlich um Gelegen-
heitsschriften und populidrwissenschaftliche Abhandlungen. Letztere er-

I HERWIG ALDENHOVEN, Lex orandi — lex credendi. Beitriige zur liturgischen
und systematischen Theologie in altkatholischer Tradition, hg. von Urs von Arx (in
Verbindung mit Georgiana Huian und Peter-Ben Smit), Miinster (Aschendorff) 2021.
Das Buch ist Bd. 106 in der von Barbara Hallensleben verantworteten Reihe «Studia
Oecumenica Friburgensia».

2 A.a.0O, 331

3 A.a.0,354.

168 IKZ 112 (2022) Seiten 168-179



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

schienen 1m Schweizer «Christkatholischen Kirchenblatt» und im Jahr-
buch, auf die ich zum Teil spéter zu sprechen kommen werde.

1. Einsetzungsbericht — Darbietung — Epiklese:
der Kern des Eucharistiegebetes als Sprachhandlung

Zunichst aber soll es hier um die Struktur des Eucharistiegebetes gehen.
Ihr widmet Aldenhoven seine besondere Aufmerksamkeit. Seine diesbe-
ziigliche Schriftim ersten Teil der Werkausgabe ist seine Dissertation und
deshalb die vergleichbar umfangreichste. Aldenhoven bedenkt zunichst
die Stellung der Epiklese in den Eucharistiegebeten. Er stellt fest, dass in
der rdmischen und auch in der altigyptischen Liturgie seit dem 4. Jahr-
hundert die Epiklese dem Einsetzungsbericht vorausging, und zwar im
Gegensatz zur Hippolyt-Eucharistie und zu einer Mehrheit anderer Litur-
gien. Dort stehe die Epiklese hinter dem Einsetzungsbericht. Grosses Ge-
wicht legt Aldenhoven auf die Ertrterung des Sinns und der Stellung des
Darbietungsgebets in den Liturgien, jenes Gebetes, das in der rdmischen
Liturgie mit den Worten offerimus beginnt. In eben dieser Liturgie stehe
das offerimus vor dem Einsetzungsbericht. Dennoch enthélt es dort schon
proleptisch die Darbringung des Leibes und Blutes Christi an Gott als eine
Opfergabe, der sich die Kirche anzuschliessen sucht. Es folgt die Epiklese.
Dieser Aufbau des Eucharistiegebetes trenne aber die Darbringung der
Gaben vom Einsetzungsbericht. Aldenhoven plddiert fiir eine Wiederher-
stellung dessen, was er als die altkirchliche Grundstruktur des Eucharis-
tiegebetes ansieht. Unter der Darbringung der Gaben sei nicht die Uberga-
be der konsekrierten Gaben an Gott zu verstehen, sondern eine Empfehlung
der Gaben an Gott zur Heiligung. «Weil offerimus — <wir bringen dar> — in
diesem Zusammenhang sehr stark die Bedeutungsnuance hat <wir emp-
fehlen die Gaben Gott zur Heiligung», folgt darauf sogleich die Epiklese,
und zwar zuerst als Konsekrationsepiklese — Bitte um Heiligung der Ga-
ben — und dann die Kommunionepiklese — Bitte um Heiligung der Emp-
fianger der Gaben.»* Weil die Heiligung der Gaben nur durch Gott gesche-
hen kann, konne es sich beim offerimus nur um eine Empfehlung der
Gemeinde zu Heiligung in Gebet und Tun handeln. Das Tun geschieht
durch Brot und Wein. Aldenhoven benutzt nicht den im deutschen Sprach-
gebrauch liblichen Begriff der Wandlung; er spricht vielmehr von Heili-
gung, ndmlich in wortlicher Entsprechung zum lateinischen consecratio.

4 A.a.0, 138.

169



Klaus Rohmann

Der Begriff der Wandlung erscheint dem Autor mit Assoziationen (ver-
mutlich an Transsubstantiation) verbunden, die dem altkirchlichen Den-
ken fremd seien. Die Empfehlung der Gaben folgt nach Aldenhoven auf
die Aufforderung, mit der der Einsetzungsbericht schliesst: «Tut dies zu
meinem Gedéchtnis.» Als Folge dessen miisse die Darbietung der Gaben
als ein Tun, genauer als eine Sprachhandlung gesehen werden. Das Ge-
déchtnis des Herrn wird also durch eine Handlung vollzogen und nicht nur
durch blosse Gedanken. Aldenhoven sieht diese Vorstellung einer Dreiheit
von Einsetzungsbericht, Darbietung der Gaben, mit der die Kirche den
Auftrag Christi erfiillt, und der Heiligung der Gaben und ihrer Empfinge-
rinnen und Empfinger (Konsekrations- und Kommunionepiklese) nicht
nur durch altkirchliche Liturgien gestiitzt. Sie driicken dariiber hinaus ein
Grundgesetz des christlichen Lebens aus. Ein christliches Leben sei im-
mer die Erfiillung des Auftrags Christi und vollziehe sich in Gemein-
schaft. Es fiihre zur Heiligung der Welt, die aber nur durch den Heiligen
Geist bewirkt werden konne. Auf diese Weise sieht Aldenhoven eine Kor-
respondenz zwischen dem Gesetz des Betens und dem Gesetz des Glau-
bens / christlichen Lebens, zwischen der lex credendi und der lex orandi.
Von diesem Gedanken ausgehend, hat der Herausgeber den Titel fiir den
ganzen Band gewihlt. Die Ergebnisse der Forschungsarbeit Aldenhovens
haben die Neufassung der christkatholischen Eucharistiegebete beein-
flusst.

Bei einer Wiirdigung der Gedanken Aldenhovens kann es nicht nur um
eine Auseinandersetzung wegen des liturgiegeschichtlichen Befundes ge-
hen. Dies ist auch nicht meine Absicht. Auch das gegenwirtige theologi-
sche Bewusstsein kann Kriterien liefer. Die Berechtigung dieser Instanz
ist auch von Aldenhoven nicht giinzlich infrage gestellt worden. Beispiels-
weise konnen Erkenntnisse der gegenwirtigen Bibelwissenschaft Argu-
mente bereithalten. Die grosse Gewichtung der Darbringung der Gaben
durch Aldenhoven geben dem von Fiirbitten gereinigten und so gestrafften
Eucharistiegebet eine pointierte Ausrichtung auf die Heiligung der mate-
riellen Gaben und die Heiligung der Empfinger durch den Empfang der
Gaben. In gleicher Weise war ja der Einsetzungsbericht im rémischen
Kanon zielgerichtet auf die Konsekration. Die Engfiihrung auf die Real-
priasenz Christi in den Gaben fiihrte in der Theologiegeschichte zu den
drei grossen Abendmabhlstreitigkeiten im 9., im 11. (Berengar) und im
16. Jahrhundert (Luther/Calvin). Aldenhoven spricht zwar davon, dass die
Darbringung und die Epiklese durch das gesamte Eucharistiegebet ge-

170



Aldenhoven — ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

schiihen; sie wiirden aber «an einer Stelle besonders ausgesprochen».” Es
hat aber den Anschein, dass der Vollzug des Gedéchtnisses Jesu, der Ana-
mnese, vom Einsetzungsbericht hergeleitet, sich nur auf die unmittelbar
folgende Sprachhandlung vollziehen soll.

2. Die Eucharistiegebete in der deutschen altkatholischen Kirche

Die Eucharistiegebete im Altarbuch des Katholischen Bistums der Alt-
Katholiken in Deutschland stehen als ganze unter dem Leitmotiv der Ana-
mnese. Unter dem Leitgedanken «Tut dies zu meinem Gedéchtnis» — so
das Titelblatt — wurde von der Liturgischen Kommission nach etlichen
literarischen Vorarbeiten eine Sammlung verschiedener Eucharistiegebe-
te zusammengestellt, darunter auch mit Ubernahmen aus der Okumene.5
Wegen der verschiedenen Herkunft der Gebete fehlt der Sammlung aller-
dings eine einheitliche formale Aufbaustruktur.” Daran miisste kiinftig
noch gearbeitet werden. Nichtsdestoweniger haben einige Eucharistiege-
bete eine schone sprachliche Gestalt. Namentlich die Eucharistiegebete
von Bischof Joachim Vobbe klingen teilweise poetisch und haben bei Mit-
feiernden eine gute Resonanz gefunden. Diese geht auch iiber die altkatho-
lischen Gemeinden hinaus.® Wenn die Texte des Eucharistiegebetes in
ihren Formulierungen die Menschen besonders ansprechen und zur inne-
ren Teilnahme fiihren, so ist dies keineswegs als gering zu erachten. Es
kommt mithin nicht nur auf eine theologische Korrektheit an. Damit eine
Gewohnung nicht zur Abstumpfung fiihrt, ist eine gewisse Vielheit der
Eucharistiegebete sinnvoll.

Wie das Motiv des Gedéchtnisses textlich alle hier vorhandenen Eu-
charistiegebete bestimmt, mdgen sie auch sonst verschieden sein, habe ich

> A.a.0, 139,

¢ Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland, hg. von der Liturgischen Kommission des Katholischen Bistums der
Alt-Katholiken in Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag), 2., iiberar-
beitete und erweiterte Auflage, 2006, 280.

7 Vgl. HANS-WERNER SCHLENZIG, Die Entwicklung der altkatholischen Eucha-
ristiegebete in Deutschland, in: IKZ 103 (2013) 133-141. Die Vorarbeiten orientierten
sich an den Vordenkern der Liturgischen Bewegung, an Odo Casel, Heinrich Kahle-
feld und Romano Guardini wie auch an Anton Hiinggi und Irmgard Pahl. Vgl. A.a.O.,
139.

8 Bisweilen habe ich Nachfragen nach dem altkatholischen Altarbuch aus der
romisch-katholischen Kirche bedient. Die Verkaufszahlen dieses Buches iibersteigen
den Eigenbedarf in den altkatholischen Gemeinden.

171



Klaus Rohmann

anderorts herausgestellt.” Die Anamnese durchzieht, durch das erbetene
Wirken des Heiligen Geistes getragen, simtliche Eucharistiegebete. Das
Gedichtnis ist hier im Sinne des hebrdischen a1 (zikkaron) gemeint bzw.
in der Bedeutung neutestamentlicher &vauvnolg (anamnesis). Diese aber
meinen nicht nur eine (intentionale) Erinnerung, sondern eine Vergegen-
wirtigung. Vergegenwirtigt werden im lobpreisenden Gedenken nicht nur
die Heilsereignisse, sondern auch die Personen, die das Heil gewirkt ha-
ben und anbieten. Gedacht wird nicht nur des Sohnes, wie die Weisung im
Einsetzungsbericht nahelegen konnte, sondern auch des Vaters. Er ist das
eigentliche Subjekt der Heilsgeschichte und wird im Eucharistiegebet an-
gesprochen, nicht Christus, der Mittler. Anamnetische Ziige finden sich
auch in der Bitte um die Herabkunft des Heiligen Geistes. In dem folgen-
den Satz wird der Bezug zur Heilsgeschichte verdeutlicht: «Heilige deine
Kirche, wie du es am Pfingstfest getan hast.»!? Die Epiklese hat also eine
anamnetische Komponente, wie auch umgekehrt die Vergegenwirtigung
des Heils in der gesamten Anamnese geistgewirkt sein muss. Das Geden-
ken vollzieht aber nicht nur die feiernde Gemeinde. Im Memento wird
auch Gott gebeten, unser zu gedenken. Das Gedenken geschieht in einer
wechselseitigen Beziehung. Der dreifaltige Gott moge sich des Menschen
in seiner Unzuldnglichkeit und Heilsbediirftigkeit vergegenwértigen; und
er vergegenwirtigt sich dem Menschen mit seinem eigenen vergangenen
und kiinftigen Heilsangebot. Die Gegenwart der Dreifaltigkeit mit ihren
Heilsgaben wird in der theologischen Fachsprache Aktualprisenz ge-
nannt, und zwar deshalb, weil der dreifaltige Gott der Handelnde (actor)
ist.!! Die Aktualprdsenz ist von der Realprdsenz zu unterscheiden, welche
die Gegenwart Christi in den Gestalten von Brot und Wein meint. Eine
Realprisenz gibt es nur, weil die eucharistische Feier Gedéchtnis Gottes
und der glaubenden Menschen ist. Soweit eine skizzenhafte Darlegung der
Gewichtung der Anamnese in den deutschen altkatholischen Eucharistie-
gebeten, die einen anderen Weg gehen, als die Konzeption Aldenhovens
ihn empfiehlt. — Altkatholizismus bedeutet eben auch begriindete Vielfalt.

9 Kraus RoHMANN, Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil schen-
kenden Gottes. Erwigungen anhand der deutschen altkatholischen Eucharistiegebete,
in: IKZ 103 (2013) 80-99.

10 Eucharistiegebet I'V.

II' LoTHAR LiEs, Eucharistie in 6kumenischer Verantwortung, Graz (Styria)
1996, 119.

122



Aldenhoven — ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

3. Die orthodoxe Lehre von den Energien Gottes

Im Zentrum des Buches stehen Aldenhovens Aufsidtze zum Gottesver-
stdndnis. Ein besonderes Anliegen Aldenhovens ist die Akzeptanz der
Energienlehre des Gregorios Palamas im 14. Jahrhundert, die mehrere
Synoden des Ostens sich zu eigen gemacht haben und die dem Westen
weitgehend fremd sind. Ausgehend von der Lehre von der Dreifaltigkeit
Gottes trifft Palamas eine weitere Unterscheidung, nimlich zwischen dem
Wesen Gottes und den Energien Gottes.

Die ungeschaffenen Energien sind Gottes Sein nach aussen, Gottes Sein, in-
sofern es offen ist fiir die Beziehung zum Nicht-Géttlichen. In ihnen wirkt
Gott in der Welt, gibt sich kund und kann von uns erkannt werden, ja, er gibt
uns in seinen Energien, z.B. in seiner Herrlichkeit und seinem ungeschatfenen
gottlichen Licht Anteil an sich selbst, an seinem eigenen Leben.!?

Dennoch bleibt Gott der alle Erkenntnis Ubersteigende, denn er geht nie
in seinen Werken auf. Die Energien sind kein Zwischenwesen zwischen
Gott und Schopfung, sondern ganz und gar Gott selbst. Das Wesen Gottes
besteht in seiner «radikalen Andersartigkeit, und daher Unzuging-
lichkeit».!3 Dennoch hat Gott eine der Welt zugewandte Seite, die uns
zwar nicht direkt, aber im Sohn durch den Heiligen Geist zugénglich ist.
Die Unterscheidung zwischen dem Wesen Gottes und den Energien be-
deutet paradoxerweise zugleich eine Identitét beider. Dieses Paradox ist
rational nicht auflosbar. Paradoxerweise sind sie als ganze unserer Er-
kenntnis zugénglich und als ganze unerkennbar. Demnach wird «auch im
Vater nicht nur die vollig unzugéngliche Seite gesehen werden konnen,
sondern auch eine der Welt zugewandte, die fiir uns zwar nicht direkt im
Vater, aber eben durch den Sohn im Geist zuginglich ist».1* Logisches
Denken und Sprechen von Gott seien in einem bestimmten Masse mog-
lich. Sie miissten aber angesichts des unendlichen iiberragenden Gottes
gesehen werden. Diese fiihrt letztlich zu einer Apophase, zu verneinenden
Aussagen iiber Gott. Selbst Palamas® Unterscheidung zwischen Wesen
und Energien miisse sozusagen in einer apophatischen Klammer gedacht
werden. Liesse man sie weg, sei alles falsch.

Die Theologie Palamas’ wurde offenbar aus dem Verlangen nach Got-
teserkenntnis und Teilhabe am gottlichen Leben in der Kontemplation

2 Aa.0, 194.
5 Ebd.
14 Ebd.

173



Klaus Rohmann

geboren. Aldenhoven meint auch, dass sie Parallelen zur abendlédndischen
Mystik aufweise. Mehrfach aber beklagt Aldenhoven, dass die westliche
Theologie nicht in der Lage sei, diese Gedanken aufzunehmen. Die lebt
freilich in der Tradition des diskursiven Denkens. Ein gutes Beispiel fiir
diese Form des Denkens findet sich bei Christoph von Schénborn, den
Aldenhoven in einer Fussnote zitiert:

Fiir Schonborn ist der Teilhabegedanke wichtig; er meint aber, ihn in der
Form, die er bei Palamas findet, ablehnen zu miissen. Dagegen hilt er zwei
andere Weisen der Teilhabe fiir hilfreich, [...] ndmlich a) die Teilhabe auf-
grund der Wirkursidchlichkeit, die es allein mdglich macht, dass die Geschop-
fe zu freier Zweitursichlichkeit fahig sind, und b) die intentionale Teilhabe,
die den Menschen zu Akten befdhigt, die Gott selbst «erreichen» in einer
gnadenhaften «Angleichung».1>

4. Ekklesiologische Ableitungen aus der Trinitéitslehre

Breiten Raum nimmt bei Aldenhoven die Erdrterung der Frage nach dem
Filioque ein, und zwar in verschiedenen Zusammenhingen. Die altkatho-
lische Entscheidung, den Einschub des Hervorgangs des Geistes gleicher-
massen vom Sohn wie vom Vater im Credo abzulehnen, den die abendldn-
dische Kirche gegen den urspriinglichen Text vorgenommen hat, suchte
Aldenhoven umfassend zu begriinden. Dies geschieht nicht nur patris-
tisch-iiberlieferungsgeschichtlich und dogmatisch mit bereits bekannten
Argumenten aus der altkatholischen Tradition. Aldenhoven stellt die Fi-
lioque-Frage dariiber hinaus in den Zusammenhang christlicher Erfah-
rung und christlichen Lebens in der Kirche. Den Hervorgang des Geistes
erortert er nicht im Rahmen einer innertrinitarischen Spekulation. Vor
dem Geheimnis der Trinitit muss der Mensch mit seinem Erkenntnis-
drang scheitern und verstummen. Heilsgeschichtlich sehen wir zwischen
dem Sohn und dem Geist eine Wechselbeziehung: Der dsterliche Christus
sendet den Jiingern seinen Geist; das gesamte Christusgeschehen ist wie-
derum geistgewirkt. Die Beziehung zwischen dem Sohn und dem Geist
sieht Aldenhoven sich innerkirchlich widerspiegeln im Verhiltnis von Au-
toritdt und Freiheit, von Klerus und Laien. Wird der Geist dem Sohn nach-
geordnet wie in der westlichen Theologie (innertrinitarisch gedacht), dann
steht in der Kirche die Autoritét der Bischofe iiber den Laien, und es kann

15 A.a.0., 192, Anm. 30.

174



Aldenhoven — ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

sich ein Klerikalismus entwickeln. «Wenn das Wirken des Sohnes und des
Geistes einander gegenseitig voraussetzen, dann muss auch in der Kirche
eine gegenseitige Beziehung bestehen.»'¢ Es kann dann weder eine Vor-
herrschaft des Klerus noch der Laien in der Kirche geben. Derartige Ge-
dankengiinge seien wiederholt von orthodoxen Theologen vorgetragen
worden.

Die Trinitét ist iiberhaupt das Modell, nach dem Aldenhoven ein Kir-
chenverstindnis entwickelt. «Es geht darum, dass sich die trinitarische
Antinomie zwischen Einheit einerseits und Vielheit in Gemeinschaft an-
dererseits auf allen Ebenen kirchlichen Lebens auswirken muss.»'7 Dies
betrifft nicht nur die Beziehung zwischen Amt und Laien, sondern auch
Relationen innerhalb des Amtes in jeder Ortskirche. Wesentliche Ziige
des apostolisch-kirchlichen Amtes sind die Reprisentation der Einheit
und das gemeinschaftlich-kollektive Tun. In der Ortskirche reprisentiert
der Bischof aber nicht nur die Einheit des Amtes, sondern die Einheit der
Ortskirche selbst, «die wiederum ihren Grund darin hat, dass Gott einer
ist».1® Das Amt dient der Einheit, indem es sie vor der Kirche und der Welt
bezeugt. Vor diesem Hintergrund lehnt Aldenhoven es ab, von Teilkirchen
zu sprechen, ebenso von Kirchen, die wie Zweige an demselben Baum
seien. Vielmehr gelte, dass eine jede Ortskirche — darunter sei in erster
Linie das Bistum zu verstehen — Kirche in vollem Sinn sei. Wenn feststeht,
dass eine Ortskirche die Einheit im Glauben und die Wesensidentitét der
Kirche bewahrt, steht sie oder eine Gruppe von Ortskirchen in Gemein-
schaft mit allen anderen. Die Frage eines Anschlusses der einen Kirche an
die anderen stelle sich so gar nicht. Es geht um eine gegenseitige Anerken-
nung aufgrund einer Wesensidentitét. Dies ist der Kern einer Ortskirchen-
ekklesiologie. Gegeniiber der Orthodoxie und den anglikanischen Kir-
chen verstehen sich die altkatholischen Kirchen als Ortskirche und als
nichts anderes. «Gegeniiber der romisch-katholischen Kirche und den
evangelischen Kirchen kénnen sie sich nicht so einfach nur als andere
Ortskirche verstehen, da es sich hier ja weitgehend um Trennung am glei-
chen Ort handelt.»!?

Im Dienst der Einheit steht auch das kirchliche Amt in seiner Dreiglie-
derung von Bischofsamt, Priesteramt und Diakonat. Das Verhiltnis des

>

A.a.0., 200.
A.a.0., 280.
8 A.a.0,282.
A.a.0., 273.

[ —
=] ~

175



Klaus Rohmann

Priesters zur Gemeinde bei der Feier der Sakramente, aber auch in der
Pastoral erldutert Aldenhoven im Kontext einer Bildtheologie. Der Pries-
ter sei bei Ausiibung seines Amtes eine Ikone Christi. (Eine Ikone repré-
sentiert den Dargestellten, indem sie eine Identitdt mit ihm ausschliesst.)
Als Mensch bildet der Priester den menschgewordenen Sohn Gottes ab.
Dies gilt natiirlich entsprechend auch von einer Priesterin. In anderer Hin-
sicht kommt die Funktion, Christus abzubilden nach 2 Kor 3,18 vor allem
der Gemeinde zu, besonders bei der Feier der Eucharistie. Wenn vom
Priester gesagt wird, dass er Christus reprisentiere, dann bedeutet dies
nicht, dass ihm eine besondere Verfiigungsgewalt zukommt. Im Westen
war bekanntlich die Vorstellung aufgekommen, nach der es dem Priester
gebiihrt, den Einsetzungsbericht als Konsekrationsformel zu rezitieren.
Das entspreche aber nicht der altkirchlichen Auffassung, nach der der
Einsetzungsbericht im Rahmen des gesamten Eucharistiegebetes stehe.
Dieses wird vom Priester aber in der Wir-Form, mithin im Namen der
ganzen Gemeinde gesprochen, die daraufhin zustimmend mit Amen ant-
wortet. Die Christusreprisentation bedeutet fiir den Priester die Ubernah-
me der Aufgabe, den Gemeindevorsitz zu fiihren.

5. Unfehlbarkeit und pipstlicher Jurisdiktionsprimat —
ein bleibendes Thema

Abschliessend mochte ich von den Gelegenheitsschriften Aldenhovens
dessen Ausfiihrungen in zwei Schriften zum Thema pépstliche Unfehlbar-
keit betrachten. Anlass der ersten Schrift waren die pipstlichen Massnah-
men 1980 gegen Hans Kiing wegen seiner Kritik am Unfehlbarkeitsdog-
ma. Grundlage der Ausfiilhrungen Aldenhovens sind selbstverstindlich
die Utrechter Erkldrung der altkatholischen Bischofe von 1889 und die
Erklarung der Internationalen altkatholischen Bischofskonferenz aus dem
Jahr 1970. Danach ist der Papst aus historischen Griinden unter den Bi-
schofen «Erster unter Gleichen». Seine Aufgabe ist es, gemeinsame Ent-
scheidungen zu initiieren und deren Ausfiithrungen zu ermdglichen. Dane-
ben haben auch die Patriarchen des Ostens und westliche
Bischofskonferenzen eine wichtige Aufgabe. Wenn der Papst jedoch in
Ausiibung seines Amtes, wie es das Dogma besagt, ex cathedra verkiin-
det, was der Glaube und die Moral der Kirche ist, dann steht er im Wider-
spruch zu der Aufgabe der ganzen Kirche als der Gemeinschaft, «in der
stindig ein Prozess der Wahrheits- und Entscheidungsfindung im Gang
ist, in dem alle ihre Glieder beteiligt sein und ihre Erfiillung finden

176



Aldenhoven — ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

konnen».20 Von Unfehlbarkeit miisse man aber insofern sprechen, als da-
mit die Untriiglichkeit dessen gemeint sei, was der Kirche durch Christus
und im Heiligen Geist als Grundlage ihres Glaubens gegeben sei. Den
Glédubigen diirfe aber nicht ihre Wahrheits- und Glaubensverantwortung
genommen werden. Die Wahrheitsfrage konne jedoch nicht durch formale
Bedingungen wie die Ex-cathedra-Regelung geldst werden. Das treffe
auch zu, wenn ein Konzil unabhingig von Inhalten, aber unter Berufung
auf formale Bedingung, wie der, ein 6kumenisches Konzil zu sein, Glau-
bensentscheidungen treffe. Fiir die Zukunft erhofft Aldenhoven, «dass die
Diskussion iiber die aufgeworfenen Fragen in der romisch-katholischen
Kirche trotz allem weitergeht und schliesslich zur Uberwindung dieses
wohl grossten Hindernisses fiir alle Skumenischen Bestrebungen fiihrt».?!

Aldenhoven fiihrt weiter aus, dass zu den Papstdogmen des Ersten
Vaticanums neben dem der Unfehlbarkeit auch das Dogma der obersten
Jurisdiktion des Papstes gehort. Infolge dieses Dogmas «wird grundséitz-
lich eine liickenlose Kontrolle alles kirchlichen Lebens durch die Zentrale
ermoglicht».22 Das Dogma besagt, dass der Papst hochster Gesetzgeber,
Richter und Letztentscheider in der kirchlichen Verwaltung ist. Eine Ge-
waltenteilung, wie sie in einer Demokratie selbstverstindlich ist, wire mit
der Rechtsstellung des Papstes als absoluter Souverdn unvereinbar. Es
handelt sich aber bei diesem Dogma nicht nur um juristische Angelegen-
heiten im engeren Sinn, auch nicht nur um Regelungen fiir kirchliche Ins-
titutionen. Auch der einzelne Gldubige kann davon betroffen sein. Gliubi-
ge wie ihre Hirten sind gegeniiber pipstlichen Entscheidungen zu
Gehorsam verpflichtet. Die Reichweite der definierten pépstlichen Juris-
diktion geht aber iiber die Einschitzung Aldenhovens hinaus. Schliesslich
umfasst sie auch die Angelegenheiten der Lehre.

Bekanntlich hat es seit der Verabschiedung der Papstdogmen nur ein
einziges Mal eine formale Dogmenverkiindigung gegeben, nimlich 1950
die Dogmatisierung der Himmelfahrt Mariens. Mittlerweile erscheint es
als eher unwahrscheinlich, dass ein Papst weitere Dogmen mit dem An-
spruch auf Unfehlbarkeit verkiindet. Die nachkonziliare Communio-
Theologie stellt den Wert blosser Satzwahrheiten «instruktionstheoreti-
scher Art» infrage. Externe formale Bedingungen konnten zudem eine
Glaubenswahrheit nicht entscheiden. Und anders als vor dem Ersten Vati-

20 A.a.0.,416.
2l Ala.0.,419.
22 A.a.0,,417.

177



Klaus Rohmann

canum kdnnte man sich iiber die Frage der Opportunitét wohl nicht mehr
hinwegsetzen. Der Jurisdiktionsprimat erméglicht aber, mit absoluter
Verbindlichkeit Direktiven in der Lehre zu setzen ohne Moglichkeit zum
Widerspruch. Das ist quasi pipstliche Unfehlbarkeit durch die Hintertiir!
Beispiele fiir eine beanspruchte absolute Autoritéit in Fragen der Lehre und
Disziplin sind die Erkldrung Johannes Pauls II. iiber die Unmoglichkeit,
Frauen zu Priestern zu weihen, das Verbot kirchlich betriebener Schwan-
gerschaftskonfliktberatung, die strikte Ablehnung von Laien in der Lei-
tung einer Pfarrei, die Weigerung, den Kommunionempfang eines konfes-
sionsverschiedenen Partners zu gewdhren, die Ablehnung der Beschliisse
des deutschen synodalen Weges in der Gegenwart.2? Und mehr noch:
«Man konnte — ironisch gesagt — vermuten, dass die romische Kurie sich
verhilt, als ob sie an einer Unfehlbarkeit des Papstes partizipiere, die in
dieser Form nicht einmal pépstlicherseits je beansprucht worden ist»,
schreibt der Soziologe Franz-Xaver Kaufmann.2* Und weiter:

Der ekklesiologische Status der Kurie ist weitgehend ungeklirt. [...] Es hingt
angesichts des Jurisdiktionsprimates des Papstes allein von ihm ab, inwieweit
er willens und angesichts seiner auch vorhandenen Abhéngigkeit von der Ku-
rie iberhaupt in der Lage ist, die Verteilung der Kompetenzen und die verfah-
rensmissigen Widerspruchsméglichkeiten im Sinne einer starkeren Beteili-
gung der «stérenden Umwelt», nimlich der Weltkirche, zu dndern.

Herwig Aldenhoven war — das erweist dieser Band mit seinem Schrift-
tum — ein kompetenter Briickenbauer zur Orthodoxie, der uns stliches
Denken nahegebracht hat. Seine Vision im Hinblick auf die rémisch-
katholische Kirche, dass das Papstamt in der Aufgabe bestehen konnte,
«in allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen,
die es der Kirche erméglichte und sie nétigte, zu gemeinsamer Entschei-
dung zu gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sicht-
bar darzustellen»? — diese Vision erscheint in der Gegenwart noch als
unvorstellbar und wird sich in der Zukunft hoffentlich nicht als I1lusion
erweisen!

23 Vgl. GEORG BIER, Im Zeichen des Jurisdiktionsprimats, in: Julia Knop/Michael
Seewald (Hg.), Das Erste Vatikanische Konzil. Eine Zwischenbilanz 150 Jahre da-
nach, Darmstadt (WBG Academic) 2021, 155-171, hier 161f.

24 FraNz-XAVER KAUFMANN, Katholische Kirchenkritik. «...man muss diese
versteinerten Verhéltnisse dadurch zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigene
Melodie vorsingt!», Luzern (Edition Exodus) 2022, 130.

25 ALDENHOVEN, Lex orandi (wie Anm. 1), 418.

178



Aldenhoven — ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

Klaus Rohmann (* 1939 Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theol., 1959—-1965 Stu-
dium der Theologie und Philosophie in Paderborn, Miinchen und Essen.
Nach einigen Kaplansjahren Promotionsstudium und Studium der Erzie-
hungswissenschaft 1971-1974 in Bonn. Er unterrichtete danach zundchst als
Referendar und Studienrat Religion, Erziehungswissenschaft und Hebréisch
an Gymnasien in Essen. Danach lehrte er 1981-2002 als Professor fiir Sys-
tematische Theologie — seit 1994 zusdtzlich Philosophie — an der damaligen
Katholischen Fachhochschule Norddeutschland in Osnabriick und Vechta.
Seit 2004 wirkte er, der sich im Jahr 2002 der altkatholischen Kirche an-
schloss, mit einigen Lehrveranstaltungen als Lehrbeauftragter am Alt-Ka-
tholischen Seminar der Universitit Bonn. Von 2013 bis 2016 war er als Ad-
Jjunct Research Professor am Department fiir Christkatholische Theologie an
der Theologischen Fakultdit der Universitdt Bern assoziiert.

Adresse: Romerstr. 118, D-53117 Bonn
E-Mail: drrohmann@aol.com

Summary

An important concern of Herwig Aldenhoven is the liturgical-historical and the-
ologically well-founded institution of the Eucharistic prayers. Based on his own
studies of the Eucharistic prayers of the early Church, Aldenhoven considers the
following sequence to be appropriate: The Lord’s Supper Report — Presentation
of the Gifts — Epiclesis. The Lord’s Supper Report of foundation ends with the
exhortation «Do this in remembrance of me!». The call to action results in an act
of speech. It happens in the performance. In contrast to this conception, the mis-
sal of the German Old Catholics sees the anamnesis, as expressed in the exhorta-
tion, as a structural feature that runs through the Eucharistic prayer as a whole
and in all its parts. With verve, Aldenhoven then advocates the acceptance of the
Eastern doctrine of the energies of God. In contrast to the essence of God, they
are the side of God that turns to the world and to man. In the doctrine of the Trin-
ity with a reciprocal premise of the Son and the Holy Spirit, Aldenhoven also sees
a mutual relationship between clergy and laity in the practical life of the Church.
From the doctrine of the Trinity, Aldenhoven also develops an ecclesiology of the
local churches.

Key Words — Schliisselworter

Eucharistiegebete — Géttliche Energien — Kirche als Ortskirche — Trinitét und
Amt - Unfehlbarkeit

179



	Das Lebenswerk Herwig Aldenhovens : ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

