
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 3-4

Artikel: Das Lebenswerk Herwig Aldenhovens : ein Durchgang aus deutscher
altkatholischer Sicht

Autor: Rohmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lebenswerk Herwig Aldenhovens.
Ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

Klaus Rohmann

Dem Herausgeber von Lex orandi - lex credendi1 gebührt das Verdienst,
die an verschiedenen Orten publizierten Schriften Herwig Aldenhovens

postum in einem Band herausgegeben zu haben. Vieles wäre sonst nahezu

unauffindbar geblieben. Herwig Aldenhoven (1933-2002) lehrte an der

Christkatholisch-Theologischen Fakultät der Universität Bern Systematische

Theologie und Liturgiewissenschaft. Seine Bezugsorte sind die

Theologie bzw. Liturgie der Alten Kirche und die Theologie der Orthodoxie.

Bei der intensiven Erforschung von Texten aus der Alten Kirche geht
es ihm selbstverständlich nicht um Altertumspflege. Vielmehr möchte er
zusammen mit der Orthodoxie, die der Alten Kirche besonders nahe
geblieben sei, aus den Quellen Wege für die Gegenwart und die Zukunft
aufzeigen. In seiner Berner Abschiedsvorlesung führte er aus, «dass die
orthodoxe östliche Kirche auch in ihrer späteren Entwicklung näher bei
der Alten Kirche geblieben ist als die abendländische Kirche».2 Bei der

theologischen Arbeit sei das heutige Bewusstsein aber keineswegs
ausgeschlossen. Das Modell Alte Kirche bewahrt aber «das heutige Bewusstsein

vor Selbstüberschätzung, und es hilft unserem Kirche-Sein, eine Tiefe,

Universalität und Ganzheitlichkeit zu gewinnen.»3
Themenbereiche sind neben der Liturgie das Gottesverständnis, die

Kirche und schliesslich Fragen der Glaubensrechenschaft. Unter dem letzten

Generalthema werden besonders jeweils aktuelle Themen behandelt,
wie Frauenordination, Geschlechtlichkeit und Zölibat, Ökumene und Einheit

der Kirchen, Unfehlbarkeit und Kirche sowie die Rolle des Papstes

aus altkatholischer Sicht. Es handelt sich hierbei wesentlich um
Gelegenheitsschriften und populärwissenschaftliche Abhandlungen. Letztere er-

1 Herwig Aldenhoven, Lex orandi - lex credendi. Beiträge zur liturgischen
und systematischen Theologie in altkatholischer Tradition, hg. von Urs von Arx (in
Verbindung mit Georgiana Huian und Peter-Ben Smit), Münster (Aschendorff) 2021.

Das Buch ist Bd. 106 in der von Barbara Hallensleben verantworteten Reihe «Studia
Oecumenica Friburgensia».

2 A.a.O., 331.
2 A.a.O., 354.

168 IKZ 112 (2022) Seiten 168-179



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

schienen im Schweizer «Christkatholischen Kirchenblatt» und im
Jahrbuch, auf die ich zum Teil später zu sprechen kommen werde.

1. Einsetzungsbericht - Darbietung - Epiklese:
der Kern des Eucharistiegebetes als Sprachhandlung

Zunächst aber soll es hier um die Struktur des Eucharistiegebetes gehen.
Ihr widmet Aldenhoven seine besondere Aufmerksamkeit. Seine
diesbezügliche Schrift im ersten Teil der Werkausgabe ist seine Dissertation und
deshalb die vergleichbar umfangreichste. Aldenhoven bedenkt zunächst
die Stellung der Epiklese in den Eucharistiegebeten. Er stellt fest, dass in
der römischen und auch in der altägyptischen Liturgie seit dem 4.

Jahrhundert die Epiklese dem Einsetzungsbericht vorausging, und zwar im
Gegensatz zur Hippolyt-Eucharistie und zu einer Mehrheit anderer Liturgien.

Dort stehe die Epiklese hinter dem Einsetzungsbericht. Grosses
Gewicht legt Aldenhoven auf die Erörterung des Sinns und der Stellung des

Darbietungsgebets in den Liturgien, jenes Gebetes, das in der römischen

Liturgie mit den Worten offerimus beginnt. In eben dieser Liturgie stehe

das offerimus vor dem Einsetzungsbericht. Dennoch enthält es dort schon

proleptisch die Darbringung des Leibes und Blutes Christi an Gott als eine

Opfergabe, der sich die Kirche anzuschliessen sucht. Es folgt die Epiklese.
Dieser Aufbau des Eucharistiegebetes trenne aber die Darbringung der
Gaben vom Einsetzungsbericht. Aldenhoven plädiert für eine Wiederherstellung

dessen, was er als die altkirchliche Grundstruktur des

Eucharistiegebetes ansieht. Unter der Darbringung der Gaben sei nicht die Übergabe

der konsekrierten Gaben an Gott zu verstehen, sondern eine Empfehlung
der Gaben an Gott zur Heiligung. «Weil offerimus - <wir bringen dar> - in
diesem Zusammenhang sehr stark die Bedeutungsnuance hat <wir
empfehlen die Gaben Gott zur Heiligung), folgt darauf sogleich die Epiklese,
und zwar zuerst als Konsekrationsepiklese - Bitte um Heiligung der
Gaben - und dann die Kommunionepiklese - Bitte um Heiligung der
Empfänger der Gaben.»4 Weil die Heiligung der Gaben nur durch Gott geschehen

kann, könne es sich beim offerimus nur um eine Empfehlung der
Gemeinde zu Heiligung in Gebet und Tun handeln. Das Tun geschieht
durch Brot und Wein. Aldenhoven benutzt nicht den im deutschen
Sprachgebrauch üblichen Begriff der Wandlung; er spricht vielmehr von Heiligung,

nämlich in wörtlicher Entsprechung zum lateinischen consecratio.

4 A.a.O., 138.

169



Klaus Rohmann

Der Begriff der Wandlung erscheint dem Autor mit Assoziationen
(vermutlich an Transsubstantiation) verbunden, die dem altkirchlichen Denken

fremd seien. Die Empfehlung der Gaben folgt nach Aldenhoven auf
die Aufforderung, mit der der Einsetzungsbericht schliesst: «Tut dies zu
meinem Gedächtnis.» Als Folge dessen müsse die Darbietung der Gaben
als ein Tun, genauer als eine Sprachhandlung gesehen werden. Das
Gedächtnis des Herrn wird also durch eine Handlung vollzogen und nicht nur
durch blosse Gedanken. Aldenhoven sieht diese Vorstellung einer Dreiheit
von Einsetzungsbericht, Darbietung der Gaben, mit der die Kirche den

Auftrag Christi erfüllt, und der Heiligung der Gaben und ihrer Empfängerinnen

und Empfänger (Konsekrations- und Kommunionepiklese) nicht
nur durch altkirchliche Liturgien gestützt. Sie drücken darüber hinaus ein

Grundgesetz des christlichen Lebens aus. Ein christliches Leben sei

immer die Erfüllung des Auftrags Christi und vollziehe sich in Gemeinschaft.

Es führe zur Heiligung der Welt, die aber nur durch den Heiligen
Geist bewirkt werden könne. Auf diese Weise sieht Aldenhoven eine

Korrespondenz zwischen dem Gesetz des Betens und dem Gesetz des Glaubens

/ christlichen Lebens, zwischen der lex credendi und der lex orandi.
Von diesem Gedanken ausgehend, hat der Herausgeber den Titel für den

ganzen Band gewählt. Die Ergebnisse der Forschungsarbeit Aldenhovens
haben die Neufassung der christkatholischen Eucharistiegebete beein-
flusst.

Bei einer Würdigung der Gedanken Aldenhovens kann es nicht nur um
eine Auseinandersetzung wegen des liturgiegeschichtlichen Befundes
gehen. Dies ist auch nicht meine Absicht. Auch das gegenwärtige theologische

Bewusstsein kann Kriterien liefer. Die Berechtigung dieser Instanz
ist auch von Aldenhoven nicht gänzlich infrage gestellt worden. Beispielsweise

können Erkenntnisse der gegenwärtigen Bibelwissenschaft
Argumente bereithalten. Die grosse Gewichtung der Darbringung der Gaben
durch Aldenhoven geben dem von Fürbitten gereinigten und so gestrafften
Eucharistiegebet eine pointierte Ausrichtung auf die Heiligung der
materiellen Gaben und die Heiligung der Empfänger durch den Empfang der
Gaben. In gleicher Weise war ja der Einsetzungsbericht im römischen
Kanon zielgerichtet auf die Konsekration. Die Engführung auf die
Realpräsenz Christi in den Gaben führte in der Theologiegeschichte zu den

drei grossen Abendmahlstreitigkeiten im 9., im 11. (Berengar) und im
16. Jahrhundert (Luther/Calvin). Aldenhoven spricht zwar davon, dass die

Darbringung und die Epiklese durch das gesamte Eucharistiegebet ge-

170



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

schähen; sie würden aber «an einer Stelle besonders ausgesprochen».5 Es

hat aber den Anschein, dass der Vollzug des Gedächtnisses Jesu, der

Anamnese, vom Einsetzungsbericht hergeleitet, sich nur auf die unmittelbar
folgende Sprachhandlung vollziehen soll.

2. Die Eucharistiegebete in der deutschen altkatholischen Kirche

Die Eucharistiegebete im Altarbuch des Katholischen Bistums der Alt-
Katholiken in Deutschland stehen als ganze unter dem Leitmotiv der

Anamnese. Unter dem Leitgedanken «Tut dies zu meinem Gedächtnis» - so

das Titelblatt - wurde von der Liturgischen Kommission nach etlichen
literarischen Vorarbeiten eine Sammlung verschiedener Eucharistiegebete

zusammengestellt, darunter auch mit Übernahmen aus der Ökumene.6

Wegen der verschiedenen Herkunft der Gebete fehlt der Sammlung
allerdings eine einheitliche formale Aufbaustruktur.7 Daran müsste künftig
noch gearbeitet werden. Nichtsdestoweniger haben einige Eucharistiegebete

eine schöne sprachliche Gestalt. Namentlich die Eucharistiegebete
von Bischof Joachim Vobbe klingen teilweise poetisch und haben bei
Mitfeiernden eine gute Resonanz gefunden. Diese geht auch über die altkatholischen

Gemeinden hinaus.8 Wenn die Texte des Eucharistiegebetes in
ihren Formulierungen die Menschen besonders ansprechen und zur inneren

Teilnahme führen, so ist dies keineswegs als gering zu erachten. Es

kommt mithin nicht nur auf eine theologische Korrektheit an. Damit eine

Gewöhnung nicht zur Abstumpfung führt, ist eine gewisse Vielheit der

Eucharistiegebete sinnvoll.
Wie das Motiv des Gedächtnisses textlich alle hier vorhandenen

Eucharistiegebete bestimmt, mögen sie auch sonst verschieden sein, habe ich

5 A.a.O., 139.
6 Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in

Deutschland, hg. von der Liturgischen Kommission des Katholischen Bistums der

Alt-Katholiken in Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag), 2., überarbeitete

und erweiterte Auflage, 2006, 280.
7 Vgl. Hans-Werner Schlenzig, Die Entwicklung der altkatholischen

Eucharistiegebete in Deutschland, in: IKZ 103 (2013) 133-141. Die Vorarbeiten orientierten
sich an den Vordenkern der Liturgischen Bewegung, an Odo Casel, Heinrich Kahle-
feld und Romano Guardini wie auch an Anton Hänggi und Irmgard Pähl. Vgl. A. a. O.,
139.

8 Bisweilen habe ich Nachfragen nach dem altkatholischen Altarbuch aus der

römisch-katholischen Kirche bedient. Die Verkaufszahlen dieses Buches übersteigen
den Eigenbedarf in den altkatholischen Gemeinden.

171



Klaus Rohmann

anderorts herausgestellt.9 Die Anamnese durchzieht, durch das erbetene

Wirken des Heiligen Geistes getragen, sämtliche Eucharistiegebete. Das
Gedächtnis ist hier im Sinne des hebräischen p-DT (zikkaron) gemeint bzw.

in der Bedeutung neutestamentlicher àvctpvT]aiç (anamnesis). Diese aber
meinen nicht nur eine (intentionale) Erinnerung, sondern eine
Vergegenwärtigung. Vergegenwärtigt werden im lobpreisenden Gedenken nicht nur
die Heilsereignisse, sondern auch die Personen, die das Heil gewirkt
haben und anbieten. Gedacht wird nicht nur des Sohnes, wie die Weisung im
Einsetzungsbericht nahelegen könnte, sondern auch des Vaters. Er ist das

eigentliche Subjekt der Heilsgeschichte und wird im Eucharistiegebet
angesprochen, nicht Christus, der Mittler. Anamnetische Züge finden sich
auch in der Bitte um die Herabkunft des Heiligen Geistes. In dem folgenden

Satz wird der Bezug zur Heilsgeschichte verdeutlicht: «Heilige deine

Kirche, wie du es am Pfingstfest getan hast.»10 Die Epiklese hat also eine
anamnetische Komponente, wie auch umgekehrt die Vergegenwärtigung
des Heils in der gesamten Anamnese geistgewirkt sein muss. Das Gedenken

vollzieht aber nicht nur die feiernde Gemeinde. Im Memento wird
auch Gott gebeten, unser zu gedenken. Das Gedenken geschieht in einer

wechselseitigen Beziehung. Der dreifaltige Gott möge sich des Menschen
in seiner Unzulänglichkeit und Heilsbedürftigkeit vergegenwärtigen; und

er vergegenwärtigt sich dem Menschen mit seinem eigenen vergangenen
und künftigen Heilsangebot. Die Gegenwart der Dreifaltigkeit mit ihren
Heilsgaben wird in der theologischen Fachsprache Aktualpräsenz
genannt, und zwar deshalb, weil der dreifaltige Gott der Handelnde (actor)
ist.11 Die Aktualpräsenz ist von der Realpräsenz zu unterscheiden, welche
die Gegenwart Christi in den Gestalten von Brot und Wein meint. Eine
Realpräsenz gibt es nur, weil die eucharistische Feier Gedächtnis Gottes
und der glaubenden Menschen ist. Soweit eine skizzenhafte Darlegung der

Gewichtung der Anamnese in den deutschen altkatholischen Eucharistiegebeten,

die einen anderen Weg gehen, als die Konzeption Aldenhovens
ihn empfiehlt. - Altkatholizismus bedeutet eben auch begründete Vielfalt.

9 Klaus Rohmann, Die Eucharistie als gedenkende Gegenwart des Heil
schenkenden Gottes. Erwägungen anhand der deutschen altkatholischen Eucharistiegebete,
in: IKZ 103 (2013) 80-99.

10 Eucharistiegebet IV.
11 Lothar Lies, Eucharistie in ökumenischer Verantwortung, Graz (Styria)

1996,119.

172



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

3. Die orthodoxe Lehre von den Energien Gottes

Im Zentrum des Buches stehen Aldenhovens Aufsätze zum Gottesverständnis.

Ein besonderes Anliegen Aldenhovens ist die Akzeptanz der

Energienlehre des Gregorios Palamas im 14. Jahrhundert, die mehrere

Synoden des Ostens sich zu eigen gemacht haben und die dem Westen

weitgehend fremd sind. Ausgehend von der Lehre von der Dreifaltigkeit
Gottes trifft Palamas eine weitere Unterscheidung, nämlich zwischen dem
Wesen Gottes und den Energien Gottes.

Die ungeschaffenen Energien sind Gottes Sein nach aussen, Gottes Sein,
insofern es offen ist für die Beziehung zum Nicht-Göttlichen. In ihnen wirkt
Gott in der Welt, gibt sich kund und kann von uns erkannt werden, ja, er gibt
uns in seinen Energien, z.B. in seiner Herrlichkeit und seinem ungeschaffenen
göttlichen Licht Anteil an sich selbst, an seinem eigenen Leben.12

Dennoch bleibt Gott der alle Erkenntnis Übersteigende, denn er geht nie
in seinen Werken auf. Die Energien sind kein Zwischenwesen zwischen
Gott und Schöpfung, sondern ganz und gar Gott selbst. Das Wesen Gottes
besteht in seiner «radikalen Andersartigkeit, und daher Unzugänglichkeit».13

Dennoch hat Gott eine der Welt zugewandte Seite, die uns

zwar nicht direkt, aber im Sohn durch den Heiligen Geist zugänglich ist.

Die Unterscheidung zwischen dem Wesen Gottes und den Energien
bedeutet paradoxerweise zugleich eine Identität beider. Dieses Paradox ist
rational nicht auflösbar. Paradoxerweise sind sie als ganze unserer
Erkenntnis zugänglich und als ganze unerkennbar. Demnach wird «auch im
Vater nicht nur die völlig unzugängliche Seite gesehen werden können,
sondern auch eine der Welt zugewandte, die für uns zwar nicht direkt im
Vater, aber eben durch den Sohn im Geist zugänglich ist».14 Logisches
Denken und Sprechen von Gott seien in einem bestimmten Masse möglich.

Sie müssten aber angesichts des unendlichen überragenden Gottes

gesehen werden. Diese führt letztlich zu einer Apophase, zu verneinenden

Aussagen über Gott. Selbst Palamas' Unterscheidung zwischen Wesen

und Energien müsse sozusagen in einer apophatischen Klammer gedacht
werden. Liesse man sie weg, sei alles falsch.

Die Theologie Palamas' wurde offenbar aus dem Verlangen nach
Gotteserkenntnis und Teilhabe am göttlichen Leben in der Kontemplation

12 A.a.O., 194.
13 Ebd.
14 Ebd.

173



Klaus Rohmann

geboren. Aldenhoven meint auch, dass sie Parallelen zur abendländischen

Mystik aufweise. Mehrfach aber beklagt Aldenhoven, dass die westliche

Theologie nicht in der Lage sei, diese Gedanken aufzunehmen. Die lebt
freilich in der Tradition des diskursiven Denkens. Ein gutes Beispiel für
diese Form des Denkens findet sich bei Christoph von Schönborn, den

Aldenhoven in einer Fussnote zitiert:

Für Schönborn ist der Teilhabegedanke wichtig; er meint aber, ihn in der

Form, die er bei Palamas findet, ablehnen zu müssen. Dagegen hält er zwei
andere Weisen der Teilhabe für hilfreich, [...] nämlich a) die Teilhabe
aufgrund der Wirkursächlichkeit, die es allein möglich macht, dass die Geschöpfe

zu freier Zweitursächlichkeit fähig sind, und b) die intentionale Teilhabe,
die den Menschen zu Akten befähigt, die Gott selbst «erreichen» in einer

gnadenhaften «Angleichung».15

4. Ekklesiologische Ableitungen aus der Trinitätslehre

Breiten Raum nimmt bei Aldenhoven die Erörterung der Frage nach dem

Filioque ein, und zwar in verschiedenen Zusammenhängen. Die altkatholische

Entscheidung, den Einschub des Hervorgangs des Geistes gleicher-
massen vom Sohn wie vom Vater im Credo abzulehnen, den die abendländische

Kirche gegen den ursprünglichen Text vorgenommen hat, suchte

Aldenhoven umfassend zu begründen. Dies geschieht nicht nur patris-
tisch-überlieferungsgeschichtlich und dogmatisch mit bereits bekannten

Argumenten aus der altkatholischen Tradition. Aldenhoven stellt die Fi-
lioque-Frage darüber hinaus in den Zusammenhang christlicher Erfahrung

und christlichen Lebens in der Kirche. Den Hervorgang des Geistes

erörtert er nicht im Rahmen einer innertrinitarischen Spekulation. Vor
dem Geheimnis der Trinität muss der Mensch mit seinem Erkenntnisdrang

scheitern und verstummen. Heilsgeschichtlich sehen wir zwischen
dem Sohn und dem Geist eine Wechselbeziehung: Der österliche Christus
sendet den Jüngern seinen Geist; das gesamte Christusgeschehen ist
wiederum geistgewirkt. Die Beziehung zwischen dem Sohn und dem Geist
sieht Aldenhoven sich innerkirchlich widerspiegeln im Verhältnis von
Autorität und Freiheit, von Klerus und Laien. Wird der Geist dem Sohn

nachgeordnet wie in der westlichen Theologie (innertrinitarisch gedacht), dann
steht in der Kirche die Autorität der Bischöfe über den Laien, und es kann

15 A.a.O., 192, Anm. 30.

174



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

sich ein Klerikalismus entwickeln. «Wenn das Wirken des Sohnes und des

Geistes einander gegenseitig voraussetzen, dann muss auch in der Kirche
eine gegenseitige Beziehung bestehen.»16 Es kann dann weder eine
Vorherrschaft des Klerus noch der Laien in der Kirche geben. Derartige
Gedankengänge seien wiederholt von orthodoxen Theologen vorgetragen
worden.

Die Trinität ist überhaupt das Modell, nach dem Aldenhoven ein
Kirchenverständnis entwickelt. «Es geht darum, dass sich die trinitarische
Antinomie zwischen Einheit einerseits und Vielheit in Gemeinschaft
andererseits auf allen Ebenen kirchlichen Lebens auswirken muss.»17 Dies

betrifft nicht nur die Beziehung zwischen Amt und Laien, sondern auch

Relationen innerhalb des Amtes in jeder Ortskirche. Wesentliche Züge
des apostolisch-kirchlichen Amtes sind die Repräsentation der Einheit
und das gemeinschaftlich-kollektive Tun. In der Ortskirche repräsentiert
der Bischof aber nicht nur die Einheit des Amtes, sondern die Einheit der

Ortskirche selbst, «die wiederum ihren Grund darin hat, dass Gott einer
ist».18 Das Amt dient der Einheit, indem es sie vor der Kirche und der Welt
bezeugt. Vor diesem Hintergrund lehnt Aldenhoven es ab, von Teilkirchen
zu sprechen, ebenso von Kirchen, die wie Zweige an demselben Baum
seien. Vielmehr gelte, dass eine jede Ortskirche - darunter sei in erster
Linie das Bistum zu verstehen - Kirche in vollem Sinn sei. Wenn feststeht,
dass eine Ortskirche die Einheit im Glauben und die Wesensidentität der

Kirche bewahrt, steht sie oder eine Gruppe von Ortskirchen in Gemeinschaft

mit allen anderen. Die Frage eines Anschlusses der einen Kirche an

die anderen stelle sich so gar nicht. Es geht um eine gegenseitige Anerkennung

aufgrund einer Wesensidentität. Dies ist der Kern einer Ortskirchen-
ekklesiologie. Gegenüber der Orthodoxie und den anglikanischen
Kirchen verstehen sich die altkatholischen Kirchen als Ortskirche und als

nichts anderes. «Gegenüber der römisch-katholischen Kirche und den

evangelischen Kirchen können sie sich nicht so einfach nur als andere

Ortskirche verstehen, da es sich hier ja weitgehend um Trennung am
gleichen Ort handelt.»19

Im Dienst der Einheit steht auch das kirchliche Amt in seiner Dreigliederung

von Bischofsamt, Priesteramt und Diakonat. Das Verhältnis des

i« A.a.O., 209.
17 A.a.O., 280.
18 A.a.O., 282.
19 A.a.O., 273.

175



Klaus Rohmann

Priesters zur Gemeinde bei der Feier der Sakramente, aber auch in der
Pastoral erläutert Aldenhoven im Kontext einer Bildtheologie. Der Priester

sei bei Ausübung seines Amtes eine Ikone Christi. (Eine Ikone
repräsentiert den Dargestellten, indem sie eine Identität mit ihm ausschliesst.)
Als Mensch bildet der Priester den menschgewordenen Sohn Gottes ab.

Dies gilt natürlich entsprechend auch von einer Priesterin. In anderer Hinsicht

kommt die Funktion, Christus abzubilden nach 2 Kor 3,18 vor allem
der Gemeinde zu, besonders bei der Feier der Eucharistie. Wenn vom
Priester gesagt wird, dass er Christus repräsentiere, dann bedeutet dies

nicht, dass ihm eine besondere Verfügungsgewalt zukommt. Im Westen

war bekanntlich die Vorstellung aufgekommen, nach der es dem Priester

gebührt, den Einsetzungsbericht als Konsekrationsformel zu rezitieren.
Das entspreche aber nicht der altkirchlichen Auffassung, nach der der

Einsetzungsbericht im Rahmen des gesamten Eucharistiegebetes stehe.

Dieses wird vom Priester aber in der Wir-Form, mithin im Namen der

ganzen Gemeinde gesprochen, die daraufhin zustimmend mit Amen
antwortet. Die Christusrepräsentation bedeutet für den Priester die Übernahme

der Aufgabe, den Gemeindevorsitz zu führen.

5. Unfehlbarkeit und päpstlicher Jurisdiktionsprimat -
ein bleibendes Thema

Abschliessend möchte ich von den Gelegenheitsschriften Aldenhovens
dessen Ausführungen in zwei Schriften zum Thema päpstliche Unfehlbarkeit

betrachten. Anlass der ersten Schrift waren die päpstlichen Massnahmen

1980 gegen Hans Küng wegen seiner Kritik am Unfehlbarkeitsdogma.

Grundlage der Ausführungen Aldenhovens sind selbstverständlich
die Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe von 1889 und die

Erklärung der Internationalen altkatholischen Bischofskonferenz aus dem
Jahr 1970. Danach ist der Papst aus historischen Gründen unter den
Bischöfen «Erster unter Gleichen». Seine Aufgabe ist es, gemeinsame
Entscheidungen zu initiieren und deren Ausführungen zu ermöglichen. Daneben

haben auch die Patriarchen des Ostens und westliche
Bischofskonferenzen eine wichtige Aufgabe. Wenn der Papst jedoch in
Ausübung seines Amtes, wie es das Dogma besagt, ex cathedra verkündet,

was der Glaube und die Moral der Kirche ist, dann steht er im Widerspruch

zu der Aufgabe der ganzen Kirche als der Gemeinschaft, «in der

ständig ein Prozess der Wahrheits- und Entscheidungsfindung im Gang
ist, in dem alle ihre Glieder beteiligt sein und ihre Erfüllung finden

176



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

können».20 Von Unfehlbarkeit müsse man aber insofern sprechen, als
damit die Untrüglichkeit dessen gemeint sei, was der Kirche durch Christus
und im Heiligen Geist als Grundlage ihres Glaubens gegeben sei. Den

Gläubigen dürfe aber nicht ihre Wahrheits- und Glaubensverantwortung

genommen werden. Die Wahrheitsfrage könne jedoch nicht durch formale

Bedingungen wie die Ex-cathedra-Regelung gelöst werden. Das treffe
auch zu, wenn ein Konzil unabhängig von Inhalten, aber unter Berufung
auf formale Bedingung, wie der, ein ökumenisches Konzil zu sein,
Glaubensentscheidungen treffe. Für die Zukunft erhofft Aldenhoven, «dass die

Diskussion über die aufgeworfenen Fragen in der römisch-katholischen
Kirche trotz allem weitergeht und schliesslich zur Überwindung dieses

wohl grössten Hindernisses für alle ökumenischen Bestrebungen führt».21

Aldenhoven führt weiter aus, dass zu den Papstdogmen des Ersten
Vaticanums neben dem der Unfehlbarkeit auch das Dogma der obersten

Jurisdiktion des Papstes gehört. Infolge dieses Dogmas «wird grundsätzlich

eine lückenlose Kontrolle alles kirchlichen Lebens durch die Zentrale

ermöglicht».22 Das Dogma besagt, dass der Papst höchster Gesetzgeber,
Richter und Letztentscheider in der kirchlichen Verwaltung ist. Eine
Gewaltenteilung, wie sie in einer Demokratie selbstverständlich ist, wäre mit
der Rechtsstellung des Papstes als absoluter Souverän unvereinbar. Es

handelt sich aber bei diesem Dogma nicht nur um juristische Angelegenheiten

im engeren Sinn, auch nicht nur um Regelungen für kirchliche
Institutionen. Auch der einzelne Gläubige kann davon betroffen sein. Gläubige

wie ihre Hirten sind gegenüber päpstlichen Entscheidungen zu
Gehorsam verpflichtet. Die Reichweite der definierten päpstlichen
Jurisdiktion geht aber über die Einschätzung Aldenhovens hinaus. Schliesslich
umfasst sie auch die Angelegenheiten der Lehre.

Bekanntlich hat es seit der Verabschiedung der Papstdogmen nur ein

einziges Mal eine formale Dogmenverkündigung gegeben, nämlich 1950

die Dogmatisierung der Himmelfahrt Mariens. Mittlerweile erscheint es

als eher unwahrscheinlich, dass ein Papst weitere Dogmen mit dem

Anspruch auf Unfehlbarkeit verkündet. Die nachkonziliare Communio-

Theologie stellt den Wert blosser Satzwahrheiten «instruktionstheoretischer

Art» infrage. Externe formale Bedingungen könnten zudem eine

Glaubenswahrheit nicht entscheiden. Und anders als vor dem Ersten Vati-

20 A.a.O.,416.
21 A.a.O., 419.
22 A.a.O.,417.

177



Klaus Rohmann

canum könnte man sich über die Frage der Opportunität wohl nicht mehr
hinwegsetzen. Der Jurisdiktionsprimat ermöglicht aber, mit absoluter
Verbindlichkeit Direktiven in der Lehre zu setzen ohne Möglichkeit zum
Widerspruch. Das ist quasi päpstliche Unfehlbarkeit durch die Hintertür!
Beispiele für eine beanspruchte absolute Autorität in Fragen der Lehre und

Disziplin sind die Erklärung Johannes Pauls II. über die Unmöglichkeit,
Frauen zu Priestern zu weihen, das Verbot kirchlich betriebener
Schwangerschaftskonfliktberatung, die strikte Ablehnung von Laien in der
Leitung einer Pfarrei, die Weigerung, den Kommunionempfang eines
konfessionsverschiedenen Partners zu gewähren, die Ablehnung der Beschlüsse
des deutschen synodalen Weges in der Gegenwart.23 Und mehr noch:

«Man könnte - ironisch gesagt - vermuten, dass die römische Kurie sich

verhält, als ob sie an einer Unfehlbarkeit des Papstes partizipiere, die in
dieser Form nicht einmal päpstlicherseits je beansprucht worden ist»,
schreibt der Soziologe Franz-Xaver Kaufmann.24 Und weiter:

Der ekklesiologische Status der Kurie ist weitgehend ungeklärt. [...] Es hängt
angesichts des Jurisdiktionsprimates des Papstes allein von ihm ab, inwieweit
er willens und angesichts seiner auch vorhandenen Abhängigkeit von der Kurie

überhaupt in der Lage ist, die Verteilung der Kompetenzen und die
verfahrensmässigen Widerspruchsmöglichkeiten im Sinne einer stärkeren Beteiligung

der «störenden Umwelt», nämlich der Weltkirche, zu ändern.

Herwig Aldenhoven war - das erweist dieser Band mit seinem Schrifttum

- ein kompetenter Brückenbauer zur Orthodoxie, der uns östliches
Denken nahegebracht hat. Seine Vision im Hinblick auf die
römischkatholische Kirche, dass das Papstamt in der Aufgabe bestehen könnte,
«in allen Entscheidungssituationen mit einer Initiative voranzugehen,
die es der Kirche ermöglichte und sie nötigte, zu gemeinsamer Entscheidung

zu gelangen, ihren Glauben auszusprechen und ihre Einheit sichtbar

darzustellen»25 - diese Vision erscheint in der Gegenwart noch als

unvorstellbar und wird sich in der Zukunft hoffentlich nicht als Illusion
erweisen!

23 Vgl. Georg Bier, Im Zeichen des Jurisdiktionsprimats, in: Julia Knop/Michael
Seewald (Hg.), Das Erste Vatikanische Konzil. Eine Zwischenbilanz 150 Jahre
danach, Darmstadt (WBG Academic) 2021, 155-171, hier 161f.

24 Franz-Xaver Kaufmann, Katholische Kirchenkritik. «.. .man muss diese

versteinerten Verhältnisse dadurch zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigene
Melodie vorsingt!», Luzern (Edition Exodus) 2022,130.

25 Aldenhoven, Lex orandi (wie Anm. 1), 418.

178



Aldenhoven - ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

Klaus Rohmann (* 1939 Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theoi, 1959-1965
Studium der Theologie und Philosophie in Paderborn, München und Essen.

Nach einigen Kaplansjahren Promotionsstudium und Studium der
Erziehungswissenschaft 1971-1974 in Bonn. Er unterrichtete danach zunächst als

Referendar und Studienrat Religion, Erziehungswissenschaft und Hebräisch
an Gymnasien in Essen. Danach lehrte er 1981-2002 als Professorfür
Systematische Theologie - seit 1994 zusätzlich Philosophie - an der damaligen
Katholischen Fachhochschule Norddeutschland in Osnabrück und Vechta.

Seit 2004 wirkte er, der sich im Jahr 2002 der altkatholischen Kirche an-
schloss, mit einigen Lehrveranstaltungen als Lehrbeauftragter am
Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn. Von 2013 bis 2016 war er als
Adjunct Research Professor am Departmentfür Christkatholische Theologie an
der Theologischen Fakultät der Universität Bern assoziiert.

Adresse: Römerstr. 118, D-53117 Bonn
E-Mail: drrohmann@aol.com

Summary

An important concern of Herwig Aldenhoven is the liturgical-historical and

theologically well-founded institution of the Eucharistie prayers. Based on his own
studies of the Eucharistie prayers of the early Church, Aldenhoven considers the

following sequence to be appropriate: The Lord's Supper Report - Presentation
of the Gifts - Epiclesis. The Lord's Supper Report of foundation ends with the

exhortation «Do this in remembrance of me!». The call to action results in an act

of speech. It happens in the performance. In contrast to this conception, the missal

of the German Old Catholics sees the anamnesis, as expressed in the exhortation,

as a structural feature that runs through the Eucharistie prayer as a whole
and in all its parts. With verve, Aldenhoven then advocates the acceptance of the

Eastern doctrine of the energies of God. In contrast to the essence of God, they
are the side of God that turns to the world and to man. In the doctrine of the Trinity

with a reciprocal premise of the Son and the Holy Spirit, Aldenhoven also sees

a mutual relationship between clergy and laity in the practical life of the Church.
From the doctrine of the Trinity, Aldenhoven also develops an ecclesiology of the

local churches.

Key Words - Schlüsselwörter

Eucharistiegebete - Göttliche Energien - Kirche als Ortskirche - Trinität und
Amt - Unfehlbarkeit

179


	Das Lebenswerk Herwig Aldenhovens : ein Durchgang aus deutscher altkatholischer Sicht

