
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 3-4

Artikel: Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens : eine orthodoxe
Lektüre

Autor: Moga, Ioan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

Eine orthodoxe Lektüre

loan Moga

1. Einführung: Theologische Begegnungen mit Aldenhoven1

Das erste Mal habe ich von Herwig Aldenhoven in meiner Studienzeit in
München vor mehr als 20 Jahren gehört. Bei der Beschäftigung mit den

zwei berühmten ökumenischen Tagungen in Schloss Klingenthal, die Ende

der 1970er-Jahre Bahnbrechendes in der Filioque-Frage geleistet
haben, entdeckte ich im Tagungsband «Geist Gottes - Geist Christi» auch

Aldenhovens Aufsatz über die Frage des Ausgangs des Heiligen Geistes.2

Dass ein altkatholischer Theologe so nah an byzantinischen und orthodoxen

Argumentationsmustern und so empathisch gegenüber dem trinitäts-
theologischen Anliegen der orthodoxen Theologie schreiben konnte, war
für mich erstaunlich. Doch meine Aufmerksamkeit richtete sich damals
mehr auf das gemeinsam erreichte Ergebnis - auf das sog. Klingenthaler
Memorandum - und auf den Beitrag der orthodoxen Theologen, die dort
mitwirkten (unter ihnen Dumitru Stäniloae). Der Name Aldenhoven blieb
aber hängen.

Eine zweite theologische Begegnung folgte ein paar Jahre später, als

ich mich mit der PRO-ORIENTE-Tagung - ebenfalls zur Filioque-Frage

- aus dem Jahre 1998 näher beschäftigte. Die Tagung sollte eine erste

kritische Rezeption des römischen Filioque-Dokuments aus dem Jahre

1 Leicht adaptierte Fassung des gleichnamigen Vortrags gehalten am 23. Mai
2022 am Institut für Christkatholische Theologie der Universität Bern. Für das
Lektorat bedanke ich mich bei Frau Daniela Wiedl (Wien).

2 Vgl. Herwig Aldenhoven, Der Zusammenhang der Frage des Ausgangs des

Heiligen Geistes mit dem Leben der Kirche, in: Lukas Vischer (Hg.), Geist Gottes -
Geist Christi. Ökumenische Überlegungen zur Filioque-Kontroverse, Frankfurt a. M.
(Otto Lembeck) 1981,134-143; ebenfalls in: ders., Lex orandi - lex credendi. Beiträge

zur liturgischen und systematischen Theologie in altkatholischer Tradition, hg. von
Urs von Arx (in Verbindung mit Georgiana Huan und Peter-Ben Smit), Münster
(Aschendorff) 2021,168-180.

154 IKZ 112 (2022) Seiten 154-167



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

1995 liefern. Auch in diesem Tagungsband sorgte Aldenhovens Aufsatz3

für einen Aha-Effekt bei mir: Denn als westlicher Theologe wusste er die
östliche Position von innen darzulegen und zugleich auf Engführungen
auf beiden Seiten aufmerksam zu machen.

Die nun von Urs von Arx herausgegebene Aufsatzsammlung «Lex
orandi - lex credendi» ist für mich die dritte, aber eigentlich erste tiefgründige

Begegnung mit der theologischen Welt Aldenhovens. Neben biographisch

Unerwartetem (etwa, dass er aus Wien stammte oder dass er ein
«chaotischer Orientale»4 war, wie Anastasios Kallis schreibt) konnte ich
seine systematisch-theologischen Aufsätze in ihrer lebendigen
Komplementarität entdecken: neben den Beiträgen zur Filioque-Frage einen

grundlegenden Aufsatz über die palamitische Unterscheidung zwischen
Wesen und Energien Gottes, dann eine lange Reihe von disparaten,
ökumenisch gesinnten Aufsätzen zu Ekklesiologie und Amtstheologie, aber

auch zur christologischen und bildtheologischen Begründung der Frage
der Frauenordination.

Ich werde im Rahmen dieses Beitrags lediglich ein paar Beiträge
würdigen können. Ich wage es nicht, von einem systematisch-theologischen
roten Faden zu sprechen - weder in den Aufsätzen Aldenhovens noch in
meinem Beitrag. Was sich als impressionistischer Leitgedanke bei der

Lektüre seiner Texte immer wieder bestätigen liess, war Folgendes: Es

handelt sich um eine im besten Sinne des Wortes einfache, klare Theologie,

die voll und ganz im Dienst des gemeinsamen Erbes der Alten Kirche
steht, systematische Differenzierungen abseits ihrer konfessionalistischen
Überkleidung erkennen und treffend formulieren kann und - nicht
zuletzt - von einer seltenen Haltung der Demut geprägt ist.

3 Vgl. Herwig Aldenhoven, Das römische Dokument über den Ausgang des

Heiligen Geistes aus altkatholischer Sicht, in: Alfred Stirnemann/Gerhard Wilfinger
(Hg.), Vom Heiligen Geist. Der gemeinsame trinitarische Glaube und das Problem
des Filioque. PRO-ORIENTE-Studientagung über das römische Dokument «Die
griechische und die lateinische Überlieferung über den Ausgang des Heiligen Geistes.

Eine Klarstellung in Verantwortung des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit
der Christen» (Wien, 15.-17. Mai 1998), Innsbruck (Tyrolia) 1998, 110-124; siehe

auch: Herwig Aldenhoven, Könnte das römische Dokument über den Ausgang des

Heiligen Geistes zum Anlass einer allgemeinen ökumenischen Klärung werden? Das

römische Dokument aus altkatholischer Sicht, in: ders., Lex orandi - lex credendi

(wie Anm. 2), 212-227.
4 Anastasios Kallis, Geleitwort, in: Aldenhoven, Lex orandi - lex credendi

(wie Anm. 2), IV.

155



loan Moga

2. Ökumenische Vision

Einfachheit, Klarheit, altkirchliche Identität und Integrität, dialogische
Differenzierungsarbeit und ökumenische Demut - diese Konstellation
begegnet einem immer wieder in den Aufsätzen. Als orthodoxer Theologe
hatte ich bei der Lektüre von Aldenhovens Argumentationslinien und
Anschauungen ein déjà-vu-Erlebnis. Eine erste Reaktion wäre zu exklamie-
ren: «Aldenhoven denkt sehr orthodox.» Doch das wäre konfessionell
vereinnahmend und deshalb fehl am Platz. Denn es ist mehr: Sein Stil
zeigt, wie einfach und befreiend es sein kann, wenn man nicht von der

Perspektive des konfessionellen Kirchturmdenkens her Theologie
betreibt. Aldenhoven ist jedoch kein oberflächlicher Allversöhner, der Ost
und West in einer Vision des anything goes vereinigen möchte. Er benennt

Grenzen, Problempunkte, kann sowohl selbstkritisch die Einbahnstrassen
der westlichen Tradition und Argumentation benennen als auch auf die
Baustellen oder Krisenphänomene der orthodoxen Tradition hinweisen.

Paradigmatisch für diese souveräne Vermittlungsarbeit - und damit
bin ich schon beim Würdigen der einzelnen Beiträge - ist etwa die Berner
Abschiedsvorlesung mit dem Titel «Alte Kirche und Ostkirche als Modell
für heutiges Kirche-Sein im Westen - Unmöglichkeit, Möglichkeit,
Notwendigkeit?»5. Es ist sicher nicht übertrieben, diesem Text einen
entscheidenden Vermächtnischarakter zuzusprechen.

Aldenhoven präsentiert hier Grundsätzliches - derart Grundsätzliches

- in einer Art, wie wir es uns in der akademischen Theologie
abgewöhnt haben, solche Diskurse zu führen, zu hören, zu würdigen. Sie würden

als zu allgemein, zu pauschal gelten. Doch Aldenhoven scheut sich

nicht vor einem solchen Zugang und schafft es, sowohl für einen akademischen

Diskurs als auch für ein breites Publikum eine Vision zu skizzieren:
die Vision eines zeitgenössischen Christentums, das die Alte Kirche nicht
als ein perfektes, ideales Modell vor Augen hat, sie aber dennoch für
modellhaft und inspirierend hält. Diese Unterscheidung zeigt die kreative

Spannung der sog. neopatristischen Theologie, die den Grundtenor in der

orthodoxen Theologie seit etwa einem Jahrhundert ausmacht. Aldenhoven
würde sich in diesem neopatristischen Ethos durchaus wiederfinden. Im
Grunde übernimmt Aldenhoven das orthodoxe Leitmotiv einer christli-

5 Herwig Aldenhoven, Alte Kirche und Ostkirche als Modell für heutiges
Kirche-Sein im Westen - Unmöglichkeit, Möglichkeit, Notwendigkeit?, in: ders., Lex
orandi - lex credendi (wie Anm. 2), 330-354.

156



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

chen Einheit im Geist des altkirchlichen Erbes und konkretisiert es für die

heutige Zeit aus einer westlichen, aber ökumenischen Perspektive. Er
benennt die altkirchlichen Elemente, die «für Erneuerung in der Kirche, für
die Vertiefung von Glauben und spirituellem Leben»6 und für die
Wiedererlangung der christlichen Einheit wiederentdeckt werden können. Dabei
ist er kein Altkirchen- oder Ostkirchen-Idealist. Nein. Ihm geht es nicht

um Rückkehr, um Imitation, sondern um Orientierung.
Was sind nun seine Thesen?
1. Dass die Alte, ungeteilte Kirche hinsichtlich des Inhalts ihres Glaubens

und ihres Kirche-Seins modellhaft sein kann;
2. dass mit Alter Kirche zwei Themengruppen gemeint sind:

2.1. einerseits ein altkirchliches Erbe, das ost- und westkirchliche
Tradition gemeinsam teilen,

2.2. andererseits altkirchliche Elemente, die nur in der Ostkirche
bewahrt und im Westen von unglücklichen Entwicklungen (bereits im ersten

Jahrtausend) überdeckt wurden.
Zur ersten Gruppe, d. h. zum altkirchlichen Erbe, das man gemeinsam

«einfach» nur wiederzuentdecken hat, gehören u. a. folgende Punkte:

- die «Einheit von Theologie, geistlicher Erfahrung, liturgischer und

seelsorgerlicher Praxis»7;

- «ein Denken, welches stark an der Beziehung orientiert ist, vor allem

an der Beziehung zwischen Mensch und Gott, und das im Übrigen
Gott ganz im Geheimnis lässt»8;

- ein vertieftes Verständnis von Symbol als Realsymbol9;

- die Erfahrung von Kirche als konziliar gelebter Gemeinschaft10.

Es gibt aber auch Themen, bei denen Aldenhoven die Ostkirche als

Modell für eine Korrektur westlicher Fehlentwicklungen betont (wo sich

in der westlichen Theologie also bereits in der Zeit der Alten Kirche
Problematisches entwickelt hat). So kritisiert er die augustinische Erbsündenlehre

und würdigt die etwas offenere, flexiblere Haltung der Ostkirche zur
Sexualität.11 Der Berner Theologe nennt aber zugleich ostkirchliche Ele-

« A.a.O., 330.
7 A.a.O., 333.
8 A.a.O., 348.
s Vgl. A.a.O., 335-337.
10 Vgl. A.a.O., 343f.
11 Vgl. A.a.O., 345-347.

157



loan Moga

mente, die kein Modell sein dürfen: das Verhältnis zwischen Kirche und

Staat, die Haltung zu den Juden und den Umgang mit Andersdenkenden.
Möchte Aldenhoven damit eine Collage eines besseren Christentums

erstellen, auf altkirchlicher Basis, komponiert aus den besten Elementen
der westlichen und der östlichen Tradition? Etwa in der Art von: the best

of the East meets the best of the West? Nein. Ich würde seine Vision nicht
als ein künstliches Konstrukt sehen. Er verfolgt vielmehr einen selbstkritischen,

ökumenisch-dialogischen Identitätsdiskurs.
Dieser Diskurs weiss um seine christkatholische Standortbestimmung,

hat aber als Perspektive das altkirchlich zentrierte Ganze im Blick. In
welche Richtung geht das Christentum? Wo kann Erneuerung, spirituelle
Erneuerung herkommen? Welches sind die Kriterien dafür? - Als
Antwort bringt Aldenhoven das «heutige Bewusstsein»12 (das bereit sein

muss, sich selbst infrage stellen zu lassen) mit der Glaubenstradition der
Alten Kirche bzw. mit der Ostkirche ins Gespräch. Ich zitiere seine letzten
Zeilen aus der 2021 erstmals veröffentlichten Abschiedsvorlesung:

Die Alte Kirche als Modell hilft, sowohl dem heutigen Bewusstsein als auch

der Bibel ihren richtigen Ort zukommen zu lassen. Die Alte Kirche darf zwar
nicht isoliert von der späteren Westkirche, aber doch in kritischer Distanz zu
ihr gesehen werden. So betrachtet bewahrt das Modell Alte Kirche das heutige

Bewusstsein vor Selbstüberschätzung, und es hilft unserem Kirche-Sein,
eine Tiefe, Universalität und Ganzheitlichkeit zu gewinnen, wie das sonst
nicht der Fall ist. In diesem Sinn ist die Modellfunktion der Alten Kirche für
heutiges Kirche-Sein nicht nur möglich und nützlich, sondern auch nötig.13

Ich kann dieser Vision nur zustimmen. Zugleich entstehen dabei -
angesichts der heutigen Diskurse innerhalb der westlichen Theologie - berechtigt

Nachfragen. Eine davon: War Aldenhoven ein theologischer Don Qui-
jote, ein Nostalgiker, einer der letzten Vertreter einer Generation, die sich

theologische Erneuerung nur in dialogischer Komplementarität zwischen
Ost und West, zwischen diachroner und synchroner Einheit vorstellen
kann? Diese Frage kann ich nicht ausführlich beantworten. Denn man
findet in seinen Aufsätzen beides: sowohl eine korrigierende Infragestellung

der heutigen Theologie aus der Sicht einer in der Alten Kirche oder
in der Ostkirche erkannten, aber vernachlässigten Einsicht. Aber auch das

Umgekehrte gilt: Aldenhoven berücksichtigt die Veränderung theologischer

Kontexte, er ist kein Gegner moderner Theologie. Ihm geht es je-

12 A.a.O., 350.
13 A.a.O., 354.

158



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

doch um die Argumentation der Veränderung. Eine allein gesellschaftliche

Argumentation reicht ihm nicht. Er sucht immer nach einer genuin
theologischen Begründung.14

3. Sich von einem Freund herausfordern lassen: Aldenhoven zur
Frauenordination

Am besten lässt sich das anhand der Frage der Frauenordination feststellen.

Wir wissen, dass diese Frage der Stein war, der das kristallklare,
harmonische Wasser des offiziellen, erfolgreich abgeschlossenen
orthodox-altkatholischen Dialogs getrübt hat. Mir fehlen Hintergrundinformationen,

um die Entwicklung des Denkens von Aldenhoven in dieser und
anderen Modernisierungsfragen zu beleuchten. Denn das wäre bei einem
Brückenbauer wie Aldenhoven das Spannendste: Gerät er dabei nicht als

ostkirchlich denkender, altkatholischer Theologe zwischen die Fronten?

In einem frühen Aufsatz zu dieser Frage, der aus dem Jahre 1977

stammt,15 zeigt sich, dass er eine redliche Antwort sucht, die - auch wenn
er das nicht ausdrücklich erklärt - mögliche orthodoxe Einwände
berücksichtigen könnte: nämlich wie die Frage der Frauenordination im
Zusammenhang mit der Bildtheologie gesehen werden kann. Einerseits erkennt

er klar, dass «eine Wiederbelebung des weiblichen Diakonats den
Erfordernissen der heutigen Situation nicht Rechnung tragen würde»16 (damit
stellt er die orthodoxe Zauberformel «Frauendiakonat ja, Frauenpriester-
tum nein» infrage). Andererseits ringt er noch mit den richtigen theologischen

Argumenten: So fragt er sich, ob die Frauenordination vielleicht
eine eher pneumatologische als eine christologische amtstheologische
Begründung brauche. Diese Linie wird er später verneinen, aber ich fand es

14 «Auch wenn die gesellschaftlichen Verhältnisse nicht ohne Bedeutung für den

Glauben sind, ist eine solche Argumentation ungenügend. So wird versucht, aus dem
Zentrum des christlichen Erlösungsglaubens heraus zu begründen, dass es möglich
und in einer bestimmten gesellschaftlichen Situation nötig sei, dass die Kirche Frauen
ebenso wie Männer zum Priesteramt beruft.» Herwig Aldenhoven, Systematische
Überlegungen über die biologische - kulturelle Differenzierung des Menschen in
Mann und Frau und allfällige Konsequenzen für das kirchliche Amt von Priester und
Bischof, in: ders., Lex orandi - lex credendi (wie Anm. 2), 402-413, hier 403.

15 Herwig Aldenhoven, Theologische Erwägungen zur Frauenordination, in:
Christkatholisches Kirchenblatt 100 (1977) 102f.; ebenfalls in: ders., Lex orandi - lex
credendi (wie Anm. 2), 397-401.

16 Er schreibt weiter: «Man müsste da schon ein viel umfassenderes weibliches
Amt und also etwas Neues schaffen.» A.a. O., 399.

159



loan Moga

bemerkenswert, zu sehen, wie er an das symbolische ostkirchliche Denken

konsequent hier anknüpfen möchte.

Zur orthodox-altkatholischen Konsultation zur Frauenordination im
Jahr 1996, die auch ein bis heute kaum beachtetes kurzes Papier mit
Überlegungen verabschiedet hat,17 trägt Aldenhoven ein ausgereiftes Referat
über die Frage der Frauenordination im Zusammenhang mit der Bildtheologie

bei.18 Dabei geht es um die Frage, inwiefern Frauen nicht nur «im
Sinn des allgemeinen Priestertums Ikone Christi sein können», sondern
auch «im Sinn des Priestertums als besonderen Dienst».19 Sein Votum ist
ein klares Ja. Dabei verbindet er die bildtheologische Argumentation mit
einer kulturellen Kontextualisierung: Dort, wo «Frauen in Leitungsstellung

grundsätzlich akzeptiert werden», sei auch eine bildtheologische
Argumentation möglich («können sie jedenfalls unter diesem Gesichtspunkt
auch als Priester Ikone Christi sein.»)20. Seiner Argumentation kann ich

grundsätzlich folgen - man müsste sich allerdings nochmal die einzelnen
Punkte anschauen, um kritisch und differenzierend in die Tiefe gehen zu
können. Was ich u. a. wichtig finde: Er stellt klar, dass man Christus nicht
als Paradigma für die Männer und die Gottesmutter als Paradigma für die
Frauen betrachten kann: «In Wahrheit ist sowohl Christus als auch Maria,
wenn auch in verschiedener Weise, Paradigma sowohl für Männer als

auch für Frauen.»21 Hier sehe ich auch eine Gefahr im heutigen orthodoxen

Frömmigkeitsdiskurs: Den Frauen wird Maria als Vorbild gegeben -
demütig und still. Bei den Kirchenvätern hat aber die Gottesmutterschaft
Marias eine gesamtmenschliche Dimension, nicht nur aus soteriologi-
scher, sondern auch aus spirituell-theologischer Perspektive. Die Gefahr
einer Rollenverteilung erkennt Aldenhoven sehr gut. - Das sei nur am
Rande erwähnt.

Doch das, was mich am meisten in Aldenhovens Behandlung des Themas

beeindruckt hat, ist ein anderer Punkt, den er in einem Aufsatz aus

17 Vgl. Gemeinsame Überlegungen der Orthodox-Katholischen Konsultation zur
Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als ökumenischem Problem,
Levadia (Griechenland) und Konstancin (Polen) 1996, in: IKZ 88 (1998) 81f.

18 Herwig Aldenhoven, Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der
Bildtheologie. Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum, in:
ders., Lex orandi - lex credendi (wie Anm. 2), 308-318.

19 A.a.O.,314.
20 Ebd.
21 A.a.O., 317.

160



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

dem Jahr 1995 stärker formuliert:22 Auch wenn aus amtstheologischer und

christologischer Sicht (was also die dogmatischen Grundlagen betrifft)
keine triftigen Gründe gegen die Frauenordination zu finden seien (zu
diesem Ergebnis kam auch das erwähnte orthodox-altkatholische Papier
mit seinen Überlegungen im Jahr 1996), müsste hier dennoch, wenn von
bildtheologischer Repräsentation des Priesteramtes Jesu Christi die Rede

ist, der liturgische Kontext berücksichtigt werden. So schreibt er:

Es ist dann verständlich, dass bei einer stark ikonenhaften Sicht des Priesters
in der Liturgie nur ein Mann in Frage kommt. Unsere Frage ist dann: Ist eine
solche Sicht theologisch nötig oder ist sie nur eine zwar mögliche, aber
theologisch nicht nötige, kulturell bedingte Ausprägung des Verständnisses und
der Gestaltung der Liturgie? Wird eine solche Notwendigkeit vertreten, so

muss sie begründet werden.23

Der Akzent liegt m. E. auf der Redewendung «stark ikonenhafte Sicht»,
die auf die orthodoxen Topoi «Liturgie als Ikone», «Ikonenverehrung»,
diachrone Unveränderlichkeit des bärtigen «Christusbildes» usw.
hinweist. Denn grundsätzlich stehe ein bildtheologisches Verständnis des

Amtes einer Frauenordination wenig im Wege, so Aldenhoven. Man
müsste also vielleicht zwischen einer bildtheologischen Dimension der

Amtstheologie und einer «stark ikonischen» Auffassung unterscheiden.
Es geht also nicht darum, ein «Entweder-oder» zu postulieren, sondern

kontextsensibel zwischen dem «Möglichsein» und dem «Nötigsein» zu
unterscheiden. Theologisch sei Aldenhoven zufolge eine solche Sicht nicht
nötig, aber kulturell möglich. Wenn eine solche Sicht - die «stark ikonenhafte»

Sicht des Priesters - nötig wäre, dann hätten alle ein Problem mit
der Frauenordination haben müssen. Wenn sie nur möglich (weil
liturgisch-kulturell bedingt), aber nicht nötig ist, dann müsste man sagen (und
Aldenhoven formuliert es): Ja, die Analogie «Ikone - liturgische
Christusrepräsentation» durch den Priester ist möglich, aber sie hat Grenzen. Damit

eröffnet Aldenhoven den Raum für einen differenzierten Konsens in
dieser Frage. Zwar denkt er den Gedanken nicht bis zum Schluss, dafür
schätzt und liebt er die Orthodoxen zu sehr und will sie vermutlich nicht
brüskieren, aber man könnte sich durchaus überlegen, ob ein solcher
Ansatz nicht auch für die Orthodoxen zufriedenstellend sein könnte.

22 Herwig Aldenhoven, Systematische Überlegungen (wie Anm. 14).
23 A.a.O.,408.

161



loan Moga

Beeindruckt hat mich die Behutsamkeit, mit der Aldenhoven diese

Frage diskutiert. Am Ende seines Aufsatzes macht er auf die epochale
Dimension dieses Umbruchs aufmerksam. Zwar gibt er zu, dass für die
westliche (altkatholische Tradition) «das ganze Ausmaß des
gesellschaftlich-kulturellen Umbruchs, der damit auch im Bereich der Liturgie vollzogen

wurde»24, nicht mehr präsent sei. Zugleich zeigt er damit Verständnis
für die Vorbehalte der Orthodoxen, die nicht nur in der Frage der Frau-

enordination, sondern auch in Fragen der Liturgiereform umbruchsresis-
tent zu sein scheinen. Aldenhoven schreibt:

Der Übergang des christlichen Glaubens in eine nichtpatriarchale Kultur ist
wohl ein Ereignis, das sich nur mit jenem Wechsel aus der jüdischen in die

nichtjüdische Welt vergleichen lässt. Dass dabei auch extreme Spannungen
nicht ausbleiben können und, vor allem, dass diese neue Situation nur einem
Teil der Ortskirchen gegeben ist, versteht sich von selbst.25

Seine Schlussfolgerung bleibt aus meiner Sicht nach wie vor aktuell:

Es gilt so zu handeln, dass das Notwendige geschieht, dass aber gleichzeitig
alles für die Bewahrung bestehender Gemeinschaft und die Erhaltung der

Möglichkeit einer Verwirklichung von in Aussicht stehender Gemeinschaft

getan wird.26

Mit anderen Worten: Das Ja für die Frauenordination ist auch ein Ja zum
Verständnis des Nein des Anderen (in dem Fall der Orthodoxen). Ob auch
das Nein des Anderen zur Frauenordination ein inneres Ja für die
Entscheidung des Anderen beinhaltet - das kann Aldenhoven nicht beantworten,

dies ist die orthodoxe Hausaufgabe.
Der Vergleich mit dem Übergang vom Judenchristentum zum

Heidenchristentum ist aus meiner Sicht nicht überzogen. Mit dieser Intuition zeigt
Aldenhoven erneut ein starkes Verständnis des orthodoxen Ethos. Man
kann sich natürlich fragen: Wie lange kann so ein Zustand noch dauern,
bis dieser Umbruch auch in den orthodoxen Ortskirchen geschieht? Diese

Frage würde aber Aldenhoven - soweit ich ihn verstehe - nicht stellen. Es

geht nicht um «wie lange noch», sondern um das volle Verständnis für die
hermeneutische Entscheidung des Anderen.

24 A.a.O.,413.
25 Ebd.
26 Ebd.

162



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

4. Die «palamitische» Theologie dem Westen vermitteln

Als Letztes würde ich gern ein Thema ansprechen, zu dem m. E. Aldenhoven

Grossartiges leistet: sein vermittelndes Engagement für die palamitische

Theologie, d. h. für die im 14. Jahrhundert in Byzanz synodal
diskutierte Unterscheidung zwischen Wesen und Energien Gottes, die sich im
weiteren Verlauf der Geschichte durchgesetzt hat. Man könnte sein Votum
für diese byzantinische Eigenart - so die übliche westliche Lektüre - als

persönliche Geschmackssache betrachten und abhaken. Meines Erachtens

geht es hier jedoch eher um etwas Grundsätzliches. Ich sehe Aldenhovens

wichtigsten systematischen Beitrag nicht nur in seinen ekklesiologisch-
trinitätstheologischen Ausführungen im Sinne der Communio-/Koinonia-
Theologie (denn das teilt er mit vielen anderen westlichen Theologen der
1970er- und 1980er-Jahre). Ich würde sein Engagement für die palamitische

Theologie aus ökumenischer Sicht höher bewerten. Denn nach wie

vor bleibt dieses Thema im Dialog zwischen ost- und westkirchlicher
Tradition ein offenes Problem: Für die einen handelt es sich hier um einen

genuinen Bereich orthodoxer (d. h. rechtgläubiger) Lehre, für die anderen

um einen zwiespältigen Sonderweg spätbyzantinischer Theologie.27
Aldenhoven beschäftigt sich in einem Aufsatz aus dem Jahre 1982

systematisch und ausführlich mit der ostkirchlichen Lehre von den
ungeschaffenen Energien Gottes. Am Ende schreibt er:

Es scheint mir für die heutige Theologie auch im Westen von größter Bedeutung

zu sein, dass sie die Anstöße, die von Palamas, wie von der abendländischen

Mystik herkommen, aufnimmt und sie in einer, unserer Zeit angemessenen,

Weise verarbeitet.28

Er kommt auf die Bedeutung dieser palamitischen Theologie auch in
anderen Aufsätzen zu sprechen. Es ist ihm also offensichtlich ein Anliegen
gewesen, nicht nur ein situationsbedingtes Votum.

27 Paradigmatisch für dieses offene Problem siehe auch: Nikolai Krokoch, Ek-
klesiologie und Palamismus. Der verborgene Stolperstein der katholisch-orthodoxen
Ökumene, Dissertation Ludwig-Maximilians-Universität München, 2004: https://
edoc.ub.uni-muenchen.de/4005/l/Krokoch_Nikolai.pdf (abgerufen am 23.2.2023).

28 Herwig Aldenhoven, Die Unterscheidung zwischen einer erkennbar-zugänglichen

und einer unerkennbar-unzugänglichen Seite in Gott und die Trinitäts-
lehre. Zur Auseinandersetzung westlicher Theologie mit der ostkirchlichen Lehre
von den ungeschaffenen Energien Gottes, in: ders., Lex orandi - lex credendi (wie
Anm. 2), 182-199, hier 198.

163



loan Moga

Was schätzt Aldenhoven so besonders an dieser byzantinischen
Unterscheidung zwischen ungeschaffenen Energien und dem Wesen Gottes?

Die Antwort ist relativ einfach:

Die Unterscheidung zwischen zwei Seiten in Gott, einer erkennbar-zugänglichen

und einer unerkennbar-unzugänglichen, ist für den christlichen Glauben

nötig, damit Gott wirklich als Gott geglaubt und gleichzeitig festgehalten
wird, dass er ganz in die Welt eingeht und wir an ihm und seinem Leben Anteil

haben können.29

Aldenhoven schlägt eine Lösung bezüglich dieser Unterscheidung vor,
indem er zu Recht betont, dass diese zugleich eine Identität von Wesen und

Energien Gottes darstellen möchte. Warum brauchen wir diese

Unterscheidung, die zugleich eine Identität ist? Damit «Gott wirklich Gott» (in
seiner Unzugänglichkeit und Unerkennbarkeit) ist und damit er zugleich

«ganz in der Welt da ist und wir an ihm, an seinem Leben teilhaben
können»30. Mysterium bedeutet zugleich Teilhabe. Das vollste Mysterium
bedeutet zugleich Partizipation, Mitteilung. Die Anziehungskraft, die
ostasiatische Religiosität auf den westlichen Menschen ausübt, hat mit
diesem ungelösten, theologisch-spirituellen Problem zu tun, das im Westen

vernachlässigt wurde, während es in der Ostkirche mit der Theologie von
Palamas eine Antwort gefunden hat.

Die Unterscheidung zwischen ungeschaffenen Energien Gottes und
dem Wesen Gottes, zwischen «Gottes Zugänglichkeit und Erkennbarkeit»
und seiner «Unzugänglichkeit und Unerkennbarkeit»31 ist deshalb von
zentraler Bedeutung, weil sie nicht nur die Gotteslehre, sondern auch die

Theologie der Spiritualität betrifft. Dies hat Aldenhoven meisterhaft
erkannt und formuliert. Sein Aufsatz ist also nicht nur im Kontext seiner Zeit
zu lesen - Aldenhoven setzte sich mit Dorothea Wendebourgs Kritik an
der palamitischen Theologie auseinander -, sondern auch als grundlegender

Ansatz einer theologischen Vision, die Theologie, spirituelle Erfahrung

und liturgische Praxis (wieder) zu einer echten Einheit bringen will.
Aldenhovens Plädoyer für die Aktualität der spirituellen Theologie

und Gotteslehre Palamas' ist deshalb nach wie vor eine offene Anfrage an

uns alle.

29 A.a.O., 194.
30 A.a.O., 181.
31 Ebd.

164



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

5. Ausblick

Aus dem theologischen Blumengarten eines altkatholischen Theologen
ostkirchlicher Prägung (der «nicht gerade ein Systemfanatiker» war, wie
Kallis in seiner Einführung schreibt)32 habe ich eine kleine Blütenlese

vorgenommen. Beim Lesen der Beiträge Aldenhovens hat man als orthodoxer

Theologe ein schönes Heimatgefühl. Es geht nicht um Bestätigungsgefühle,

sondern um Konvergenzen.
Dabei entstehen bei mir auch offene Fragen.
So etwa, ob wir auf orthodoxer Seite ähnliche Theologen wie Aldenhoven

haben oder gehabt haben: d. h. orthodoxe Theologen, die die (oder
zumindest eine der) westlichen theologischen Traditionen so gut und von
innen verstehen würden, dass sie diese für den heutigen innerorthodoxen
Diskurs vermittelbar machen könnten. Mir würde zum Beispiel der
rumänische Theologe und Ökumeniker Ion Bria einfallen. Es gibt aber gar nicht
so viele, die sich diesem Dienst konsequent verpflichtet hätten: Deuter
oder gar Anwalt des Anderen zu sein, um vorurteilsbeladene binnenkirchliche

Diskurse zu durchbrechen.
Eine andere Frage: ob Aldenhoven eine repräsentative, wenn auch

einzigartige Gestalt der «guten alten Zeiten», d. h. der klassischen ökumenischen

Vergangenheit, ist oder vielmehr ein Visionär, ein Pionier einer
ersehnten Zukunft, wo Konvergenzen und differenzierter Konsens zwischen
Ost und West selbstverständlicher und an der Kirchenbasis stärker mitgetragen

sein werden als heute. Beide Interpretationen sind möglich. Diese

Ambiguität schadet nicht bei der Lektüre seiner Texte, im Gegenteil, sie

fordert heraus. Ich konnte darin mehr das Zukunftspotenzial entdecken,
als anamnetische déja-vu-Momente aus einer Geschichte der ökumenischen

Theologie festmachen.
Eine weitere Herausforderung ist, wie wir das Thema Alte Kirche/

altkirchliche Theologie von ihrem traditionellen, konservativen Geruch
befreien und in ihr echte Impulse für die Zukunft entdecken können.
Aldenhoven schafft es, auf eine eigene, unnachahmliche Art. Für den heutigen,

hochdifferenzierten Diskurs ist sein Ansatz natürlich viel zu umrisshaft

und damit aus der Sicht einer akribischen, (neo)patristisch
verpflichteten Theologie angreifbar. Entscheidend ist jedoch das visionäre

Pathos, das aus Aldenhovens Texten herauskommt. Ob er das überzeu-

32 Anastasios Kallis, Geleitwort (wie Anm. 4), IV.

165



loan Moga

gend tat - das müssten uns diejenigen sagen, die bei ihm studiert haben,

diejenigen, die seine Kolleginnen und Kollegen waren.
Eine letzte Frage wäre die, warum es nicht gelingt, diese vermittelnden

Stimmen in die orthodoxen Sprachen (Griechisch, Russisch, Rumänisch,
Serbisch, Ukrainisch usw.) zu übersetzen, damit sie dort (stärker) rezipiert
werden können. Eine Auswahl aus diesen Aufsätzen Aldenhovens würde
ich mir für ein breiteres orthodoxes Publikum durchaus wünschen. Sein

z. T. populärwissenschaftlicher Stil würde dazu passen, seine Vision und
seine Einsichten würden bestimmt einige zum ökumenischen Neudenken

anregen.
Ich möchte mit einem einfachen, aber paradigmatischen Satz von

Aldenhoven abschliessen, der sich in einer Fussnote zu einem Artikel zur
Filioque-Frage (1998) findet: «Nur wenn Ost und West das tiefere Anliegen

des anderen erkennen und ernst nehmen, kann es zu einer wirklich
weiterführenden, gemeinsamen theologischen Arbeit kommen.»33

loan Moga (* 1979 in Fägäras, Rumänien) studierte orthodoxe Theologie an
der Universität München und promovierte 2009 dort mit einer Arbeit über
die Ekklesiologie Hans Urs von Balthasars aus orthodoxer Sicht. 2020 habi-
litierter er im Fach «Theologie und Geschichte des christlichen Ostens» an
der Universität Wien. 2017-2021 war er Assistenzprofessor an der
Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Wien, seit 2021 ist er dort
Assoziierter Professorfür Orthodoxe Theologie (systematischer Schwerpunkt).
Seine Forschungsschwerpunkte sind Theologiegeschichte (20. Jh.), Christo-
logie, Ekklesiologie. Seit 2005 ist er Priester in der Rumänischen Orthodoxen

Kirche (Patriarchat von Bukarest).

Adresse: Institutfür Historische Theologie, Katholisch-Theologische Fakultät

der Universität Wien, Schenkenstr. 8-10, 1010 Wien, Österreich
E-Mail: ioan.moga@univie.ac.at

Summary

The essay offers an orthodox reading of the systematic-theological essays of
Herwig Aldenhoven. The author emphasizes the empathetic approach of
Aldenhoven^ ecumenical theology as well as his fresh, idealistic vision of a

complementarity between Eastern and Western theology, on the background of the

organic wholeness of early church theology. As a first case study of Aldenhoven's
approach, the issue of women's ordination is addressed and the way he proposes

33 Aldenhoven, Könnte das römische Dokument (wie Anm. 3), 223.

166



Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens

a differentiated consensus. As a second case study, Aldenhoven's mediating
commitment to Palamite theology (distinction divine essence - uncreated energies of
God) in the Western theological discourse is discussed.

Schlüsselwörter - Keywords

Orthodoxe Theologie - Alte Kirche - Frauenordination - Wesen und Energien
Gottes - Ökumene

167


	Die systematisch-theologischen Beiträge Aldenhovens : eine orthodoxe Lektüre

