
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 3-4

Artikel: Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler : eine relecture und
Würdigung seiner Dissertation 50 Jahre nach ihrem Erscheinen

Autor: Messner, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

Eine relecture und Würdigung seiner Dissertation 50 Jahre
nach ihrem Erscheinen

Reinhard Messner

Herwig Aldenhovens grosse Studie zu «Darbringung und Epiklese im
Eucharistiegebet»1 habe ich vor ca. dreieinhalb Jahrzehnten bei der Arbeit
an meiner eigenen Dissertation über Luthers Messreform im Licht der

altkirchlichen Eucharistie2 eingehend studiert; sie wurde dabei - neben in
der Sache verwandten Arbeiten von Hans-Joachim Schulz3 - durchaus

grundlegend für meine Sicht auf die an den grossen spätantiken Formularen

des eucharistischen Hochgebets ablesbaren, nach meiner damaligen
wie heutigen Überzeugung für die ökumenischen Dialoge zwischen den

Kirchen - allen Kirchen östlicher wie westlicher Provenienz - höchst
fruchtbaren theologischen Grundstrukturen der Eucharistie. Aldenhovens
Text nach einem halben der Liturgiewissenschaft gewidmeten Leben noch
einmal genau zu lesen und im Licht dessen zu evaluieren, was ich in der
Zwischenzeit wahrgenommen und gelernt zu haben meine, war für mich
eine faszinierende Angelegenheit. Das Ergebnis dieser relecture möchte
ich hier in einigen Punkten darlegen. Innerhalb eines Rahmens, in dem die

liturgiereformerischen Aspekte von Aldenhovens Arbeit angesprochen
werden sollen (1 und 4), werde ich einige Bemerkungen zu Fragestellung
und Methodik sowie zu den Ergebnissen (2 und 3) der vor 50 Jahren
erschienenen Dissertation machen - vorweg gesagt: mit dem Ergebnis, dass

1 Herwig Aldenhoven, Darbringung und Epiklese im Eucharistiegebet. Eine
Studie über die Struktur des Eucharistiegebetes in den altkatholischen Liturgien im
Lichte der Liturgiegeschichte, in: ders., Lex orandi - lex credendi. Beiträge zur
liturgischen und systematischen Theologie in altkatholischer Tradition, hg. von Urs von
Arx (in Verbindung mit Georgiana Huian und Peter-Ben Smit), Münster (Aschendorff)

2021, 3-133. Seitenzahlen aus diesem Band werden im Folgenden ohne weitere

Nennung des Bandes nur in Klammern gegeben. Der Beitrag ist ursprünglich
erschienen in: IKZ 61 (1971) 79-117.150-189; 62 (1972) 29-73.

2 Reinhard Messner, Die Messreform Martin Luthers und die Eucharistie der
Alten Kirche. Ein Beitrag zu einer systematischen Liturgiewissenschaft, Innsbruck
(Tyrolia) 1989.

3 Vor allem: Hans-Joachim Schulz, Ökumenische Glaubenseinheit aus eu-
charistischer Überlieferung, Paderborn (Bonifatius) 1976.

132 IKZ 112 (2022) Seiten 132-153



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

die Lektüre, besser: das genaue Studium auf alle Fälle auch heute äusserst

lohnend ist.

1. Zur Zielsetzung von Aldenhovens Dissertation

Auch wenn die Arbeit von der ersten bis zur letzten Seite differenzierte
Analysen historischer Formen des Eucharistiegebets - altkatholischer aus

dem 19. Jahrhundert sowie einer Auswahl altkirchlicher bzw. spätantiker
Formulare (und gegen Schluss auch der in den Sechzigerjahren des

20. Jahrhunderts neugeschaffenen römisch-katholischen Hochgebete) -
enthält, war die Zielsetzung Aldenhovens doch eindeutig eine liturgiere-
formerische4: die behutsame, aber doch kritische Bewertung der altkatholischen

Hochgebete aus der ersten altkatholischen Liturgiereform im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts am Massstab der altkirchlichen
Eucharistie in Hinblick auf die damals bereits in Angriff genommene zweite

Liturgiereform in seiner Kirche mit dem Ziel, bei aller Bewahrung von
Kontinuität doch neue - und natürlich bessere - Eucharistiegebete für die

Gegenwart zu erstellen.
Eine solche auf die gottesdienstliche Praxis ausgerichtete Zielsetzung

liturgiewissenschaftlicher und speziell liturgiehistorischer Arbeit, mit der

Aldenhoven freilich ganz und gar nicht allein stand, sondern die wohl für
die allermeisten westlichen liturgiegeschichtlichen Unternehmungen in
allen Konfessionen zumindest der ersten beiden Drittel des 20. Jahrhunderts

charakteristisch ist, steht freilich in einer doppelten Gefahr.5 Einer-

4 Entsprechend lauten die letzten beiden Sätze der Arbeit (107): «Wenn heute zu
einer Reform der altkatholischen Liturgie geschritten wird, müssten allerdings meines

Erachtens auch die zeitbedingten Grenzen [sc. der ersten altkatholischen
Liturgiereform] gesehen werden [...]. Die Aufgabe wäre dann, unter Wahrung der biblisch
begründeten Intentionen von Bischof Herzog und der über die damalige Zeit hinaus
wertvollen Elemente seines Kanons zugleich den seither gewonnenen Erkenntnissen

Rechnung zu tragen.»
5 Darauf habe ich schon 1995 ganz kurz am Ende eines Beitrags zur nötigen

Kritik an den nachvatikanischen römisch-katholischen Hochgebeten hingewiesen:
Reinhard Messner, Einige Probleme des eucharistischen Hochgebets, in: Reinhard
Messner u. a. (Hg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur Messliturgie. Festschrift für
Hans-Bernhard Meyer SJ zum 70. Geburtstag, Innsbruck (Tyrolia) 1995, 174-201,
hier 201. Vgl. jetzt ausführlicher Harald Buchinger, Zukunft aus der Geschichte?
Historische Liturgieforschung im Wandel, in: Peter Ebenbauer/Basilius J. Groen

(Hg.), Zukunftsraum Liturgie. Gottesdienst vor neuen Herausforderungen, Wien

(LIT) 2019,9-25; Paul F. Bradshaw, The Relationship between Historical Research

133



Reinhard Messner

seits kann sie die Wissenschaftlichkeit der Arbeit gefährden, indem die

wissenschaftliche, hier also: die liturgiewissenschaftliche Forschung zu

ihr qua Wissenschaft zunächst fremden Zwecken instrumentalisiert wird,
sodass ausserwissenschaftliche, hier also: kirchliche Überzeugungen und

normative Vorstellungen die Sicht auf den Gegenstand der wissenschaftlichen

Forschung verfälschen oder zumindest die Perspektive auf den

Gegenstand verzerren. Selbstverständlich erfolgt jede historische Rekonstruktion

(die als solche ja immer einen wesentlichen Anteil von
Konstruktion durch den die Quellen in Beziehung nicht nur zueinander,
sondern auch zu sich selbst setzenden Historiker hat) aus einer gegenwärtigen

Perspektive und ist damit von der Natur der Sache her auf Gegenwart

bezogen, aber die angedeutete Gefahr wird durch eine bewusst

gegenwartsbezogene Fragestellung und Abzweckung eines Forschungsvorhabens

eventuell erheblich grösser, weil die Distanz zum Forschungsgegenstand

im schlechtesten Fall verloren zu gehen droht. Andererseits - und

nach meiner Überzeugung noch problematischer - ist es, Ergebnisse der

Wissenschaft, hier also: der Liturgiewissenschaft, die per definitionem
immer in vielfacher Hinsicht, nicht zuletzt in Hinsicht auf die jeweils
eingenommene Perspektive des Forschers, vorläufig sind, allzu unmittelbar
in kirchliche Praxis, hier also: in gottesdienstliches Ritual zu übersetzen.

Abgesehen davon, dass dies zu einer Schreibtischliturgie führen kann -
ein Vorwurf, der der letzten umfassenden Liturgiereform in der
römischkatholischen Kirche nicht gänzlich zu Unrecht gemacht worden ist und

wird -, können dadurch sehr leicht zeitbedingte Defizite liturgiewissenschaftlicher

Forschung zu Mängeln des Gottesdienstes werden - dafür
liessen sich aus der gegenwärtig geltenden römisch-katholischen Liturgie
mühelos eine ganze Reihe von Beispielen anführen6.

Eine liturgiehistorische Arbeit mit liturgiereformerischer Zielsetzung
erfordert also höchste Behutsamkeit, wie natürlich ebenso das Heranzie-

and Modern Liturgical Practice, in: David A. Pitt u. a. (Hg.), A Living Tradition. On

the Intersection of Liturgical History and Pastoral Practice. Essays in Honor of Maxwell

E. Johnson, Collegeville (Liturgical Press) 2012, 3-18; aus etwas anderer

Perspektive Gerard Rouwhorst, Liturgical movements in culture and society, in: JLO
22 (2006) 67-77.

6 Einige Beispiele bei Buchinger, Zukunft (wie Anm. 5), 16-18; problematische

(oder jedenfalls inzwischen problematisierte) Punkte im Zug von Liturgiereformen

verschiedener Kirchen, die in vielfacher - und ökumenischer - Weise von
zeitbedingten liturgiewissenschaftlichen Annahmen beeinflusst sind, bei Bradshaw,
Relationship (wie Anm. 5), 11-16.

134



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

hen liturgiewissenschaftlicher Studien für die liturgiepraktische Arbeit.
Eine Evaluation einer Arbeit wie der Dissertation von Herwig Aldenhoven
kann auch nicht auf der Basis ihrer Umsetzung in liturgische Formulare,
hier also: in die Schweizer altkatholischen Hochgebete erfolgen, sondern

nur wissenschaftsimmanent aus der Methodik und den Ergebnissen der
Studie. Dem wende ich mich nun im ersten Hauptpunkt zu. Ein Wort zu
den neuen altkatholischen Hochgebeten wird noch am Ende des Beitrags
zu sagen sein.

2. Zu Fragestellung und Methodik

Aldenhoven bediente sich in seiner Dissertation des klassischen historischkritischen

Methodenrepertoires, namentlich philologisch-textwissenschaftlicher

Methoden, wie sie in der Liturgiewissenschaft nach dem Vorbild

der Bibelwissenschaft seit ihrem Bestehen verwendet werden. Wie
schon gesagt besteht seine Studie praktisch ausschliesslich aus sorgfältigen
Analysen ausgewählter Textabschnitte aus ausgewählten eucharistischen

Hochgebeten. Doch seine Fragestellung ist nicht eigentlich eine historische,

sondern eine eminent (systematisch-)theologische: Was geben die

Eucharistiegebete als Sprachhandlungen, nicht als bloss literarische Texte

über das geistliche Geschehen der Eucharistie zu erkennen? Die Absicht
des Verfassers richtet sich also nicht sosehr darauf, den propositional-lehr-
haften Gehalt der analysierten Texte zu erheben, also eine Art liturgischer
Dogmatik zu betreiben, sondern die Hochgebete auf das in ihnen nicht nur
(sekundär) ausgedrückte, sondern mittels ihrer realisierte Handeln von
Mensch und Gott in der Eucharistie zu befragen. Das Entscheidende für
Aldenhovens Fragestellung und damit auch für die ihr adäquate Methode
ist nicht die einzelne Textaussage, ist auch nicht ein einzelnes Element des

Hochgebets wie die Danksagung oder der Einsetzungsbericht oder die

Epiklese, sondern die Struktur des Gebets, das als Aktgefüge (137)
wahrgenommen wird, also als Handlung mittels Sprache, das einen bestimmten

Zusammenhang hat, welcher sich an der Struktur des Gebets ablesen lässt.

Diese Struktur ist für die eucharistische Aktion alles andere als gleichgültig,

ja diese kann durch eine der Sache unangemessene Sprachstruktur
sogar gestört, vielleicht fast ganz zerstört wahrgenommen werden. Deshalb

sind nicht alle Strukturen des Eucharistiegebets gleich gültig.
Es ist im Kontext der ökumenischen Liturgiereformen und der

einschlägigen theologischen Dialoge in den meisten Kirchen seit langem
Konsens, dass das Eucharistiegebet als ganzes und nicht ein einzelnes

135



Reinhard Messner

Element wie der Einsetzungsbericht oder die Epiklese konsekratorische

Wirkung hat (soweit eine konsekratorische Wirkung überhaupt zugestanden

wird, was bekanntlich nach klassisch reformierter und anglikanischer
Theologie problematisch ist) und dass das ganze Eucharistiegebet epikle-
tischen Charakters ist, also um das Wirken des Heiligen Geistes bittet
(wenn zuweilen auch nur implizit). Doch die daraus oft gezogene
Schlussfolgerung, es sei daher letztlich in der Sache unbedeutend und nur ein

Ausdruck legitimer Verschiedenheit, zu welcher Gesamtstruktur die
einzelnen Abschnitte des Eucharistiegebets gefügt sind, etwa ob die Epiklese
vor oder nach dem Einsetzungsbericht steht oder als gespaltene Epiklese
(Wandlungs- und Kommunionepiklese) in zwei Abschnitte zerteilt vor
und nach ihm,7 wird von Aldenhoven auf Grund seiner strukturellen Analyse

überzeugend widerlegt.8
Die vor allem englischsprachige Hochgebetsforschung der letzten

Jahrzehnte ist in erster Linie historisch ausgerichtet und fragt nach den Wurzeln

und der Entstehung der Gattung Eucharistiegebet, nach seiner

Entwicklung und nicht zuletzt immer wieder nach angeblichen späteren
Einschoben in das Hochgebet wie dem Einsetzungsbericht oder auch der

Epiklese.9 Gewiss spielen auch hier Strukturfragen eine Rolle, vor allem
eine angeblich dreiteilige Struktur vieler Hochgebete, wie sie von manchen

- nach meiner Überzeugung völlig zu Unrecht - in der Frühform der

7 Etwa in einem so hochrangigen ökumenischen Text wie der «Lima-Erklärung»

Taufe - Eucharistie - Amt von 1982, in diesem Kontext als wohl kaum
vermeidbarer Kompromiss, wo unter den «Elementen in unterschiedlicher Anordnung
und von unterschiedlicher Bedeutung» des Eucharistiegebets auch die Epiklese
genannt ist (Eucharistie Nr. 27): «Anrufung des Heiligen Geistes auf die Gemeinschaft
und auf die Elemente von Brot und Wein (Epiklese, entweder vor den Einsetzungsworten

oder nach dem Gedächtnis [Memorial] oder an beiden Stellen; oder ein anderer

Hinweis auf den Heiligen Geist, der den <epikletischen> Charakter der Eucharistie

angemessen zum Ausdruck bringt)». Harding Meyer u. a. (Hg.), Dokumente
wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller
Gespräche auf Weltebene, Bd. 1:1931-1982, Paderborn (Bonifatius) -Frankfurt a. M.
(Lembeck) 21991, 565.

8 Vgl. seine zusammenfassende Aussage: «Es genügt nicht, alle für den Bau

nötigen Elemente zu besitzen und sie irgendwo einzufügen. Zwar kann es unter
Umständen mehrere Möglichkeiten geben, das zu tun. In anderen Fällen wird eine einzige

Möglichkeit richtig sein. Auf alle Fälle kann man aber die Elemente nicht beliebig
zusammenfügen. Wenn man das dennoch tut, muss das Resultat eine Fehlkonstruktion

sein» (137).
9 Vgl. etwa den repräsentativen Sammelband: Paul F. Bradshaw (Hg.), Essays

in Early Eucharistie Prayers, Collegeville (Liturgical Press) 1997.

136



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

Markusanaphora im Papyrus Strassburg gr. 254 gefunden wird oder für die
ältesten «Palaeoanaphoren» charakteristisch sei.10 Aber diese oft reichlich
oberflächlichen Strukturanalysen werden zumeist doch in der Absicht
unternommen, die Genese des Hochgebets oder die Entwicklungsgeschichte
der einzelnen Hochgebetstraditionen zu erhellen. Aldenhovens Studie ist

dagegen nicht, jedenfalls nicht in erster Linie, ein Beitrag zur historischen

Anaphorenforschung, sondern zur theologischen Analyse der Anaphora,
damit ein gewichtiges Stück historischer Theologie (mit Betonung auf
letzterem Wort) mit der Intention, das pneumatische Geschehen, das

gottmenschliche Handeln in der Eucharistie aufzudecken. Liturgiewissenschaftliche

Beiträge, welche «die spirituell-theologischen Konsequenzen
der Struktur des Eucharistiegebets»11 aufweisen, gibt es nach wie vor nur
allzu wenige.12 Eine spirituell-theologische Erschliessung des Eucharistiegebets

muss dieses über den Text und seinen Inhalt hinaus als rituelle
Handlung wahr- und ernst nehmen. Aldenhoven hat in seiner Arbeit
keinerlei ritualtheoretische Deutungskategorien herangezogen - wie gesagt:
seine Methodik ist philologisch-textwissenschaftlich -, aber seine

Fragestellung hat ihm dennoch das Eucharistiegebet als rituelle Sprachhandlung
zum Gegenstand werden lassen. Über Aldenhovens Arbeitsweise hinaus,
aber durchaus in der Fluchtlinie seiner konkreten Bearbeitung des

Gegenstandes auch das kultur- oder sozialanthropologische Rüstzeug der ritual
studies für die Exegese der eucharistischen Hochgebete beizuziehen, wäre
nach meiner Überzeugung eine der wichtigsten und vielversprechendsten

zukünftigen Aufgaben der Anaphorenforschung.13
Von besonderer Bedeutung ist weiter, dass Aldenhoven sich in seiner

strukturellen Analyse auf den - sachlichen wie sprachlichen -
Zusammenhang von Darbringung und Epiklese konzentriert hat, damit eine his-

10 Vgl. dazu die Angaben bei Reinhard Messner, Das eucharistische Hochgebet

in den Traditionen und Kirchen des Ostens, in: Hans-Jürgen Feulner/Alexander
Zerfass (Hg.), Ex oriente lux? Ostkirchliche Liturgien und westliche Kultur, Wien

(LIT) 2020, 121-167, hier 128f. mit Anm. 33-35.
11 So der höchst reizvolle Titel eines Vortrags von Aldenhoven aus dem Jahr 1979

(134-147), in dem die wichtigsten Erträge seiner Dissertation bündig zusammenge-
fasst sind.

12 Hier wäre wieder vor allem der römisch-katholische Liturgiewissenschaftler,
Ostkirchenkundler und Ökumeniker Hans-Joachim Schulz zu erwähnen (s. o.

Anm. 3).
13 Vgl. dazu meine knappen, durchaus grundsätzlich gemeinten und an einigen

Beispielen illustrierten Ausführungen in Messner, Hochgebet (wie Anm. 10), 138—

157.

137



Reinhard Messner

torisch bedingte, über lange Zeit (etwa vom 14. bis zum 20. Jahrhundert)
zwischen römisch-katholischer und orthodoxer Theologie
kontroverstheologisch geführte, inhaltlich aber letztlich fruchtlose Diskussion über
das Verhältnis von Einsetzungsbericht und Epiklese14 und damit über den

(zeitlichen) Moment der Konsekration15 bzw. das diese in der Eucharistiefeier

verursachende rituelle Element hinter sich gelassen hat. Diese
Diskussion, nämlich die ihr zugrundeliegende westkirchliche Überzeugung

von der alleinigen konsekratorischen Funktion der Einsetzungsworte hat
zunächst in den altkatholischen Eucharistiegebeten des 19. Jahrhunderts

(Eduard Herzog, Adolf Thürlings) und im 20. Jahrhundert vor allem in der
römisch-katholischen Kirche auch zu - höchst fragwürdigen -
liturgiepraktischen Umsetzungen bei der Erstellung neuer Eucharistiegebete
geführt, nämlich zu der von Aldenhoven mit vollem Recht sehr kritisch
bewerteten (102-107) gespaltenen Epiklese in den nach dem Vatikanum II
geschaffenen Hochgebeten16, in denen die Stellung der isolierten
Wandlungsepiklese vor dem Einsetzungsbericht dessen Charakter als
«Konsekrationsformel» geradezu überdeutlich hervorhebt, was in der Folge auch

dazu führt, dass die Darbringungsaussage in der speziellen Anamnese

0memores offerimus) nicht nur in der theologischen Deutung als

Darbringung der konsekrierten Gaben durch die Kirche (bzw. durch den

14 Vgl. dazu etwa den (vielleicht etwas zu) irenischen Beitrag von Robert F.

Taft, Ecumenical Scholarship and the Catholic-Orthodox Epiclesis Dispute, in: OS

45 (1996) 201-226.
15 Dazu klassisch aus altkatholischer Perspektive: Johann Watterich, Der

Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Geschichte, Heidelberg
(Winter) 1896; vgl. zuletzt den interessanten, neue Wege beschreitenden Beitrag von
Michael Zheltov, The Moment of Eucharistie Consecration in Byzantine Thought,
in: Maxwell E. Johnson (Hg.), Issues in Eucharistie Praying in East and West. Essays
in Liturgical and Theological Analysis, Collegeville (Liturgical Press) 2010, 264-
306, der auf einen weitgehend vergessenen byzantinischen Traditionsstrom aus der

Zeit vor dem kirchenamtlich vor allem auf dem Konzil von Florenz ausgetragenen
ost-westlichen Epiklesenstreit hinweist, dem gemäss der Moment der Konsekration
mit der Elevation bei der Kommunioneinladung «Sancta sanetis», damit aber letztlich
mit der Kommunion in Verbindung gebracht wird.

16 Kritische Übersicht bei Anne McGowan, Eucharistie Epicleses, Ancient and
Modern. Speaking of the Spirit in Eucharistie Prayer, London (SPCK) 2014,144-178.
Da die Autorin leider gemäss einer im angelsächsischen Sprachbereich verbreiteten
Unsitte nur englischsprachige Literatur heranzieht, ist in diesem interessanten Buch,
in dem auch anglikanische, presbyterianische und (englischsprachige) lutherische

Eucharistiegebete bzw. Epiklesen besprochen werden, die Dissertation von Aldenhoven

- durchaus zum Schaden der Sache - nicht verarbeitet.

138



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

Priester) verstanden wird - wie in der lateinischen Schultheologie ab dem

Hochmittelalter und der römisch-katholischen Eucharistietheologie der
Neuzeit (nicht jedoch in den altkatholischen Kirchen von Anfang an, die
sich schon in der Utrechter Erklärung von 188917 klar gegen jede Vorstellung

von einer Wiederholung oder Erneuerung des Opfers Christi
ausgesprochen haben18) -, sondern dass dies erstmals auch im Text des

Eucharistiegebets explizit so formuliert wird19. Aldenhovens Fragestellung nach

der Beziehung zwischen der eucharistischen Darbringung als Handlung
der Kirche und der Epiklese als Bitte um das Handeln des Heiligen Geistes

Gottes zielt auf die theologisch zentrale Frage nach dem Verhältnis von
menschlichem und göttlichem Handeln in der Eucharistie ab - und natürlich

darüber hinaus in der Rechtfertigung und Erlösung des Menschen

insgesamt - und stellt sich damit in das Zentrum der ökumenischen
Diskussionen jedenfalls unter den westlichen Kirchen, wo die gemeinrefor-
matorische Ablehnung des mittelalterlich konzipierten Messopfers als

Darbringung von Leib und Blut Christi durch die Kirche bzw. den an Stelle
Christi opfernden Priester20 ja aus rechtfertigungstheologischen Gründen

erfolgt und ein zentraler Grund für die westliche Kirchenspaltung gewesen

ist. Im Übrigen spielt der Einsetzungsbericht auch in Aldenhovens

Analysen eine gewichtige Rolle, da er, genauer: der ihn abschliessende

Wiederholungsauftrag Jesu beim Abendmahl («Tut dies zu meinem
Gedächtnis!») ja die Basis für die spezielle Anamnese bildet, in der - jedenfalls

bei den von Aldenhoven herangezogenen Materialien - die Darbrin-

gungsaussage steht (memores offerimus).

17 Utrechter Erklärung, Nr. 6, abgedruckt etwa in: Beiheft zu IKZ 91 (2001) 26.
18 Vgl. dazu Aldenhoven, Lex orandi, 9-11.
19 Am deutlichsten im Hochgebet IV des nachvatikanischen Missale Romanum:

«So bringen wir dir seinen Leib und sein Blut dar, das Opfer, das dir wohlgefällt und
der ganzen Welt Heil bringt.»

20 Nach traditioneller römisch-katholischer Lehre (Messopferdekret des Triden-
tinums) bringt ja nicht eigentlich die Kirche den Leib und das Blut Christi bzw. das

Kreuzesopfer dar, sondern Christus sich selbst durch den Dienst des Priesters: «Una
enim eademque est hostia, idem nunc offerens sacerdotum ministerio, qui se ipsum
tunc in cruce obtulit». Zitat nach Heinrich Denzinger, Kompendium der
Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Entscheidungen,... hg. Peter Hünermann [= DH], Freiburg

i. Br. u. a. (Herder) 371991,1743. In welchem Verhältnis diese Aussage zum Theo-

logumenon einer Darbringung der consecrata durch die Kirche, wie sie in den neuen
römisch-katholischen Hochgebeten, vor allem in Hochgebet IV, klar ausgesagt wird,
steht, wäre noch zu klären. Diese sehr interessante Problematik kann an dieser Stelle
nicht vertieft werden.

139



Reinhard Messner

Schliesslich ist bezüglich Fragestellung und Methode noch die Bedeutung

der altkirchlichen Tradition, hier also konkret: der spätantiken
Eucharistiegebete als Massstab für die Beurteilung der altkatholischen
Hochgebete bzw. für die Erstellung neu strukturierter Gebete anzusprechen.

Dieses Vorgehen entspricht nicht nur einem in den verschiedenen

westkirchlichen Liturgiereformen auf Grund der ökumenisch nicht nur
für die theologische, sondern auch für die liturgische Erneuerung
fruchtbaren21 konfessionsübergreifenden Bewegung des ressourcement22
verbreiteten Zugang, sondern ist gerade für die Kirchen der Eltrechter Union

grundlegend, für die der Glaube und damit natürlich auch der liturgischrituelle

Glaubensvollzug der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends

die Basis des ekklesialen Selbstverständnisses bildet, wie es in der Utrechter

Erklärung von 1889 heisst: «Wir halten darum fest an dem Glauben der
alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in den allgemein
anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen Synoden
der ungetheilten Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.»23 Die

grosse Bedeutung der altkirchlichen (und auch ostkirchlichen) Tradition
und der damit verbundene besondere ökumenische Auftrag der altkatholischen

Kirche24 prägte auch die gesamte theologische Arbeit
Aldenhovens, wie seine gesammelten Schriften eindrucksvoll belegen.

21 Zur Bedeutung altkirchlicher Evidenz für die Erneuerung des Eucharistiegebets,

speziell der Epiklese im 20. Jahrhundert vgl. McGowan, Epicleses (wie
Anm. 16), 113-143.

22 In der römisch-katholischen Kirche wäre hier die damals sogenannte «nouvelle

théologie» zu nennen, im deutschen Sprachraum etwas später die theologische -
nicht zuletzt auch die liturgietheologische - Arbeit von Joseph Ratzinger; auch die

Liturgische Bewegung der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts (etwa Odo Casel) ist
nicht zuletzt (wenn auch nicht ausschliesslich) in diesem Kontext zu verorten. In der
orthodoxen Theologie wäre auf die neopatristische Theologie, im hier interessierenden

Sachzusammenhang vor allem auf die eucharistische Ekklesiologie mit Ioannis
Zizioulas als bedeutendstem Vertreter, zu verweisen.

23 Utrechter Erklärung, Nr. 1, abgedruckt etwa in: Beiheft zu IKZ 91 (2001) 25.
24 Vgl. das Statut der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe

vom Jahr 2000 (Nr. 2): «Im weiteren weiss sich die Utrechter Union auf die Aufgabe

verpflichtet, alles zu tun, was die Spaltungen der Kirche überwinden hilft, und auf
der Grundlage des Glaubens der ungeteilten Kirche Einheit und Gemeinschaft mit
anderen Kirchen zu suchen und festzustellen». Beiheft zu IKZ 91 (2001) 12 (Hervorhebung

von mir).

140



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

Über Aldenhovens Perspektive hinausgehend kann aus heutiger Sicht

hinzugefügt werden, dass dieser normative Bezug auf frühe Tradition
rituellem Handeln generell eigen ist. Traditionalität - nicht mit geistlosem
Traditionalismus zu verwechseln - ist ein wichtiges Charakteristikum
wohl aller sozial bedeutsamen Rituale und dient nicht zuletzt deren
Legitimation als zeitübergreifende soziale Identitätsmarker.25 In unserem
Zusammenhang ist es gewiss nicht bloss ein historisch kontingenter Zufall,
dass alle alten Kirchen bis auf den heutigen Tag die (im Lauf der Jahrhunderte

überraschend wenig veränderten) grossen eucharistischen Formulare

der Spätantike in ihrem sozialen Zentralritual der Eucharistie verwenden:

die Kirchen des byzantinischen Ritus die Chrysostomos- und die

byzantinische Basileiosanaphora, die koptische Kirche die ägyptische
Basileiosanaphora und die Gregoriosanaphora, dazu wenigstens theoretisch

die einheimische alexandrinische Markosanaphora, die ostsyrische
Kirche die Anaphora der Apostel Addai und Mari, die westsyrische Kirche

die Jakobosanaphora, die römische Kirche den Canon Romanus, die
altkatholischen Kirchen Bearbeitungen des letzteren. Die Bedeutung dieser

Formulare für die liturgische Erneuerung in den westlichen Kirchen,
die aus den reformatorischen Bewegungen des 16. Jahrhunderts hervorgegangen

sind und ihre eucharistischen Traditionen in expliziter, scharfer

Kritik am römischen Messkanon entwickelt haben, ist sicher auch (wenn
auch natürlich nicht nur) in diesem Licht zu sehen.

3. Zu Aldenhovens Ergebnissen

Wie sind die Ergebnisse der Dissertation Aldenhovens im Licht der rezenten

Hochgebetsforschung zu beurteilen? Generell kann man nach meiner
Überzeugung feststellen, dass die Analysen der beigezogenen Materialien
nach wie vor valid sind. Es gibt bis heute wohl keine eindringlichere und
tiefer schürfende Studie zu Anamnese und Epiklese in der Anaphora der

angeblichen Traditio apostolica (24-45), und auch die Analysen der

Hochgebete aus der ägyptischen Tradition (45-65), an der man früher

gern das Konzept einer gespaltenen Epiklese festmachen wollte, sind nach

25 Ich verweise dafür exemplarisch auf Catherine Bell, Ritual. Perspectives
and Dimensions, Oxford (Oxford University Press) 1997,145-150.

141



Reinhard Messner

wie vor eine unverzichtbare Grundlagenarbeit zu diesem Entwicklungsstrang

des Eucharistiegebets. Vor allem aber: Auf der Basis der detaillierten

Kommentare zu den einzelnen Textpassagen hat die Arbeit eine
Gesamtsicht auf das eucharistische Handeln entwickelt, hinter die man
theologisch und ökumenisch nicht mehr zurückgehen sollte: Legitimiert
durch Christi Tun beim Abendmahl (Einsetzungsbericht), vollzieht die

Kirche in der Eucharistie seinen Auftrag «Tut dies zu meinem Gedächtnis!»

in einer Handlung mit den eucharistischen Lebensmitteln in Gestalt
der Darbringung ihrer selbst, ja letztlich der ganzen Welt, begeht somit die
Christusanamnese nicht bloss in Gedanken, was eine vom Konzil von
Trient zu Recht abgelehnte «nuda commemoratio»26 wäre, sondern in
einer rituellen Aktion und ruft dann auf die vor Gott gebrachten Lebensmittel

und auf ihre Mahlgemeinschaft den Heiligen Geist herab, der im
Hinblick auf den Empfang von Leib und Blut Christi in der Kommunion die

Wandlung (Heiligung) der Lebensmittel wirken möge mit dem Ziel der

Wandlung der Kommunikanten und letztlich der ganzen Welt.27 Eine
Darbringung konsekrierter Gaben findet nach dem einhelligen Zeugnis der
altkirchlichen Tradition nicht statt. Das Opfer Christi am Kreuz, dessen

Gedächtnis die Eucharistie ist, ist nicht Gegenstand des kirchlichen
Handelns, das Gedächtnis dieses Opfers wird nicht dadurch vollzogen, dass es

in irgendeiner Weise von Menschen dargebracht wird, sondern durch die

Darbringung von Brot und Wein, über die das Eucharistiegebet rezitiert
wird. Die gespaltene Epiklese der altkatholischen Hochgebete des 19.

Jahrhunderts (und jetzt der römisch-katholischen und weiterer, vor allem
anglikanischer Hochgebete), in der zunächst vor dem Einsetzungsbericht nur
um die Konsekration der Gaben und erst nach der Darbringung um die

Heiligung der Kommunikanten gebeten wird, stört oder zerstört die

26 DH 1753: «Si quis dixerit, Missae sacrificium tantum esse laudis et gratiarum
actionis, aut nudam commemorationem sacrificii in cruce peracti [...] anathema sit.»

27 Von Aldenhoven selbst in seinem Vortrag von 1979 sehr konzis zusämmenge-
fasst: «Auf Grund von Werk und Wort Christi (Einsetzungsbericht) handelt die Kirche

und vollzieht damit den Auftrag des Herrn (Oblatio). Dieses Handeln der Kirche
führt zur Heiligung der Gaben und ihrer Empfänger, die aber nur durch Gott, den Hl.
Geist, bewirkt werden kann: darum Bitte an Gott, am besten ausdrücklich an den Hl.
Geist, um Heiligung der Gaben und ihrer Empfänger (Konsekrations- und
Kommunionepiklese)» (140 f.).

142



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

Struktur des Gebets oder besser der durch das Gebet vollzogenen Handlung,

reisst Konsekration und Kommunion auseinander.28

Besonders hervorzuheben ist die damals noch ganz ungewohnte und

neue Deutung des Zusammenhangs von Einsetzungsbericht, Darbringung
und Konsekration im römischen Canon missae (65-85). Aldenhoven war
einer der ersten Theologen, der erkannte, dass dieser nicht vom
Einsetzungsbericht aus konstruiert ist, sondern in der Sache - auch wenn er keine

Geistepiklese enthält - ganz im Einklang mit den östlichen Anaphoren
die Wandlung erst im Anschluss an die Darbringung von Brot und Wein,
die in der speziellen Anamnese proleptisch in Hinblick auf die sich am
himmlischen Altar vollziehende Wandlung «Brot des ewigen Lebens»

und «Kelch des immerwährenden Heils» genannt werden29, erbittet, nämlich

im Supplices te rogamus, also in der Bitte um den Transfer der
Schöpfungsgaben Brot und Wein («de tuis donis ac datis») auf den himmlischen
Altar, von wo in der Kommunion dann Leib und Blut Christi empfangen
werden. Erst die spätere, im Frühmittelalter einsetzende und in der

Schultheologie systematisierte (von Aldenhoven «spätabendländisch» genannte)

Deutung findet im Canon missae eine Darbringung der consecrata,
weil die Rezitation der Einsetzungsworte als Moment der Konsekration

angesehen wird und dann logischerweise alle Aussagen des Eucharistiegebets,

die auf den Einsetzungsbericht folgen, auf Leib und Blut Christi
bezogen werden müssen. Diese Deutung, nicht die genuine Aussage des

Canon missae, war Gegenstand der heftigen, rechtfertigungstheologisch
begründeten Kritik aller Reformatoren und Basis der darauf beruhenden

Liturgiereformen des 16. Jahrhunderts, und sie lag auch noch völlig
undiskutiert der römisch-katholischen Hochgebetsreform nach dem Vatikanum

28 Die Kritik haben sich auch römisch-katholische Autoren zu eigen gemacht.
Zur theologischen Problematik vgl. etwa Messner, Probleme (wie Anm. 5), 184-191

mit älterer Literatur; Harald Buchinger, The Holy Spirit and the Church in Liturgy.

A «Western Perspective», in: Predrag Dragutinovic u. a. (Hg.), The Holy Spirit and

the Church according to the New Testament. Sixth International East-West Symposium

of New Testament Scholars, Belgrade, August 25 to 31, 2013, Tiibingen (Möhr
Siebeck) 2016, 251-284, hier 267, hat die Einführung der gespaltenen Epiklese «a

fatal decision» genannt.
29 Aldenhoven verweist dafür auf die sehr reizvolle Auslegung der speziellen

Anamnese des Canon missae in der karolingischen Messerklärung Dominus vobis-

cum: «hostiam puram, quia purum est corpus tuum, quod de hoc pane fieri credimus;
hostiam sanctam, quia tu sanctificasti corpus tuum quando hominem in deum as-

sumpsisti et nunc sanctifica hunc panem, ut corpus tuum fiat etc.» (72).

143



Reinhard Messner

II zugrunde30, wo sie zu theologisch sehr problematischen Ergebnissen

geführt hat. Diese damals neue und aufregende, übrigens im Wesentlichen
schon im 14. Jahrhundert vom wichtigen byzantinischen Liturgiekommentator

Nikolaos Kabasilas31 vertretene Sicht des in der Westkirche mit
Abstand wichtigsten Eucharistiegebets wurde etwa gleichzeitig mit
Aldenhoven vom lutherischen Theologen Hans-Christian Seraphim32, in der

römisch-katholischen Theologie einige Jahre später, unabhängig von
Aldenhoven, von Hans-Joachim Schulz33 vorgetragen. Sie sollte mit ihren
erheblichen eucharistietheologischen und auch ökumenischen

Konsequenzen heute nicht mehr bestritten werden.34

Natürlich ist die Hochgebetsforschung in dem halben Jahrhundert seit

dem Erscheinen von Aldenhovens Dissertation weitergegangen, sind neue
Texte zugänglich gemacht, neue Perspektiven auf schon damals bekannte
Texte eingenommen worden.35 Aldenhoven hat bei den spätantiken Texten
zwei Grundstrukturen herausgearbeitet: die antiochenische mit einer
einzigen, einheitlichen, auf Konsekration und Kommunion bezogenen Epi-

30 Übrigens auch der Reform des Offertoriums bzw. dessen Umbildung zur
Gabenbereitung, wie aus der glänzenden Studie von Anne-Marie Petitjean, De
l'offertoire à la préparation des dons. Genèse et histoire d'une réforme, Münster
(Aschendorff) 2016 hervorgeht.

31 Vgl. dazu Zheltov, Moment (wie Anm. 15), 275-278. Kabasilas ist einer der
ersten und wichtigsten Zeugen für eine theologische Auseinandersetzung um die
Problematik der Konsekration durch die Epiklese oder den Einsetzungsbericht.

32 In seiner bei Georg Kretschmar erstellten, leider nur als Dissertationsdruck
publizierten Dissertation: Hans-Christian Seraphim, Von der Darbringung des

Leibes Christi in der Messe. Studien zur Auslegungsgeschichte der römischen
Messkanons, Diss, theol. München 1970. Der Autor hat viel später als emeritierter Pfarrer
in einer Reihe von beachtenswerten Beiträgen zu Recht auf die angesichts der neuen
römischen Hochgebete nach wie vor bestehende ökumenische Problematik hingewiesen,

etwa: Hans-Christian Seraphim, Vom Darbringen im Eucharistiegebet, in: LJ
56 (2006) 337-349.

33 Schulz, Glaubenseinheit (wie Anm. 3), 56-72.
34 In der Dogmatik hat sich diese Sicht leider noch nicht überall gebührend

durchgesetzt, vgl. etwa die Auseinandersetzung von Thomas Marschler, Die
Eucharistie als Opfer der Kirche, in: Josip Gregur u. a. (Hg.), Kirchlichkeit und Eucharistie.

Intradisziplinäre Beiträge der Theologie im Anschluss an 1 Kor 11,17-34,
Regensburg (Pustet) 2013,124-149.

35 Einen sehr guten Einblick in den heutigen Forschungsstand (und rezente, leider
fast nur englischsprachige Literatur) geben die einschlägigen Kapitel des ausgezeichneten

Eucharistiebuchs von Bryan Spinks mit seiner Konzentration auf das

Eucharistiegebet: Bryan D. Spinks, Do This in Remembrance of Me. The Eucharist from the

Early Church to the Present Day, London (SCM Press) 2013.

144



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

kiese nach Einsetzungsbericht und Anamnese und dem Einsetzungsbericht

als Teil der Danksagung sowie die ägyptische mit einer ganz anderen

strukturellen Einbindung des Einsetzungsberichts, mit einer ersten
Epiklese nach dem Sanctus und einer zweiten, wie im anderen Modell einheitlichen

Konsekrations- und Kommunionepiklese im Anschluss an die
Anamnese. Aus heutiger Sicht wird man den Gesamtbefund zur Struktur
altkirchlicher Anaphoren - auch abgesehen davon, dass Aldenhoven die

ostsyrischen Eucharistiegebete mit der archaischen Epiklese am Ende
nicht behandelt hat - differenzierter beurteilen. Auch in den bis heute
üblicherweise als «antiochenisch» klassifizierten Anaphoren ist etwa die

Stellung und damit die literarisch-rituelle Funktion des Einsetzungsberichts

nicht immer dieselbe, gibt es keineswegs überall eine «ungebrochene

Danksagung» (29), die zum Einsetzungsbericht hinführt, aus dem sich

dann die spezielle Anamnese mit einer Darbringungsaussage entwickelt,
die zur Epiklese führt. Es war zweifellos eine schon damals auffallende

Engführung, dass Aldenhoven sein erstes Strukturmodell nur anhand des

Eucharistiegebets in der angeblichen Traditio apostolica entwickelt hat.

Es ist allerdings nach meiner Überzeugung nach wie vor anzunehmen,
dass wir in diesem Hochgebet den ältesten, aller Wahrscheinlichkeit nach

aus dem 3. Jahrhundert stammenden Vertreter dieser Gebetsgattung vor
uns haben36, und abgesehen von allen Fragen der historischen Einordnung
des Dokuments insgesamt37 und speziell des Eucharistiegebets war es in
einer ganzen Reihe von Kirchen in den Liturgiereformen des 20. Jahrhunderts

eine Art Musterformular für die Erstellung neuer Hochgebete38 und

wurde, meist (im römisch-katholischen Hochgebet II fast bis zur Unkenntlichkeit)

überarbeitet, zuweilen talis qualis (wie in der Christkatholischen

36 Auch wenn es andere Einschätzungen gibt, dass das Eucharistiegebet, jedenfalls

in der literarisch in lateinischer und äthiopischer Übersetzung bezeugten Form,
erst aus dem 4. Jahrhundert stammt. Dies hängt mit den vor allem in der Bradshaw-
Schule beliebten Interpolationshypothesen (Einsetzungsbericht als spätere Interpolation

in schon existierende Eucharistiegebete) zusammen.
37 Urs von Arx hat dem Wiederabdruck der Dissertation Aldenhovens eine

entsprechende Notiz vorausgeschickt (3). Die Frage nach Ort und Zeit der Entstehung des

Gebets ist freilich für die historisch-theologische Fragestellung Aldenhovens letztlich
irrelevant.

38 Vgl. den Überblick bei Maxwell E. Johnson, Imagining Early Christian
Liturgy. The Traditio Apostolica - A Case Study, in: Teresa Berger/Bryan D. Spinks
(Hg.), Liturgy's Imagined Past/s. Methodologies and Materials in the Writing of
Liturgical History Today, Collegeville (Liturgical Press) 2016, 93-120, leider auf den

angelsächsischen Sprachraum begrenzt.

145



Reinhard Messner

Kirche der Schweiz), auch in viele liturgische Bücher der Gegenwart
aufgenommen. Das hat seinen Grund gewiss nicht bloss im hohen Alter des

Textes, sondern in der Durchsichtigkeit seiner Struktur und seiner Aussage.

Dennoch: Eine umfassende und differenzierte Studie zu den

«spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur des Eucharistiegebetes»
unter Einbeziehung aller heute bekannten Texte (und auch unter Heranziehung

ritualtheoretischer Methoden) wäre heute höchst wünschenswert.
Die wesentlichen theologischen Erkenntnisse Aldenhovens würden dabei,
soweit ich sehe, wohl kaum infrage gestellt, aber weiter entfaltet und

aufgefächert.

Als reizvolles Beispiel einer keiner der beiden Modelle Aldenhovens

entsprechenden Struktur eines spätantiken Eucharistiegebets möchte ich
die erst 1994 vollständig edierte39 sogenannte Anaphora von Barcelona40

anführen, handschriftlich in einem Papyrus aus dem 4. Jahrhundert
überliefert und damit vom materiellen Textträger her das älteste erhaltene

Hochgebet. Hier steht eine Wandlungsepiklese vor dem Einsetzungsbericht:

Durch ihn41 [sc. Christus] bringen wir dir diese deine Geschöpfe (xxiopaxa)
dar. Wir bitten dich und flehen zu dir, dass du herabsenden mögest auf sie

deinen heiligen und anwaltlichen Geist aus den Himmeln, um sie leiblich
darzustellen42 und das Brot zum Leib Christi zu machen, den Kelch aber zum
Blut Christi des neuen Bundes, so wie er selbst, als er sich ausliefern wollte,
Brot nahm etc. (es folgt der Einsetzungsbericht).43

Hier fungiert der Einsetzungsbericht als Begründung und Legitimation
der Wandlungsbitte, ganz analog zu seiner syntaktischen Stellung im rö-

39 Editio princeps: Ramön Roca-Puig, Anàfora de Barcelona i altres pregàries
(Missa del segle IV), Barcelona (Eigenverlag) 1994. Neuedition (die in einigen Punkten

noch eingehend zu diskutieren wäre) mit wichtigem Kommentar: Michael
Zheltov, The Anaphora and the Thanksgiving Prayer from the Barcelona Papyrus:
An Underestimated Testimony to the Anaphoral History in the Fourth Century, in:

VigChr 62 (2008) 467-504.
40 Vgl. dazu meine Bemerkungen und die Literatur in Messner, Hochgebet (wie

Anm. 10), 127-132.
41 Im Text ein Relativsatz: «durch den wir darbringen».
42 Griechisch: ou)p,axojTOif|oai. Die genaue Bedeutung dieses Verbs an dieser

Stelle ist mir noch nicht ganz klar geworden. Das Verb heisst jedenfalls sicher nicht
«zum Leib machen».

43 Griechischer Text: Zheltov, Anaphora (wie Anm. 39), 484. Übersetzung:
Reinhard Messner.

146



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

mischen Canon missae, wo er als kausaler Relativsatz die das Quam ob-
lationem abschliessende Wandlungsbitte begründet44. Die Kirche beruft
sich für ihre Bitte um die Transformation von Brot und Wein auf die Worte

Jesu beim Abendmahl; sie bittet darum, dass der Heilige Geist auch hier
und jetzt in der aktuellen Eucharistie das bewirken möge, was beim
Abendmahl geschehen ist: die Teilhabe an Leib und Blut Christi vermittels

des Essens und Trinkens vom geheiligten Brot und Wein. Auch hier
geht freilich der Epiklese, ganz entsprechend dem von Aldenhoven
herausgearbeiteten Zusammenhang von Darbringung und Epiklese, eine

Darbringungsaussage voraus, und zwar unzweideutig eine Darbringung
der eucharistischen Lebensmittel («diese deine Geschöpfe» entsprechend
dem de tuis donis ac datis des römischen Canon missae). Die spezielle
Anamnese nach dem Einsetzungsbericht hat folgerichtig keine

Darbringungsaussage, an sie schliesst sich eine zweite Epiklese an, deren genauer
Charakter leider durch Textverderbnis gerade an dieser wichtigen Stelle
nicht genau bestimmt werden kann, die jedenfalls eine Bitte für die
Kommunikanten (Kommunionepiklese) enthält, die aber, wie die Wörter «dass

du segnend segnen und heiligend heiligen mögest» nahelegen, wohl die

Fortsetzung einer Wandlungsbitte (ohne Erwähnung des Heiligen Geistes?)

ist.45 Wie in den schon lange bekannten ägyptischen Eucharistiegebeten

finden sich hier also zwei Epiklesen, dennoch ist der Befund ein

ganz anderer: Die erste Epiklese entwickelt sich nicht aus dem Sanctus

(«voll» - «erfülle»), sondern ist eine solenne Geistepiklese, in der um die

Wandlung der Gaben gebeten wird. Der - auf Grund der erwähnten
Textverderbnis nicht leicht einzuschätzende - Befund scheint auf eine Art Ein-
schub des Einsetzungsberichtes in die Epiklese hinzuweisen, mit dem Ziel,
das eucharistische Handeln der Kirche vom Tun Jesu beim Abendmahl
her zu legitimieren. Die Grundstruktur Darbringung - Epiklese ist in dieser

interessanten Anaphora jedenfalls in aller Deutlichkeit zu erkennen.

Aus heutiger Perspektive wäre zu Aldenhovens Analyse der Hochgebete

noch kritisch anzumerken, dass die anaphorischen Interzessionen
dabei keinerlei Rolle spielen. Aldenhoven hat sie gemäss einer lange
verbreiteten Ansicht als sekundär in das Eucharistiegebet aufgenommene

44 «... ut nobis corpus et sanguis fiat dilectissimi filii tui domini nostri Iesu
Christi qui («der ja») pridie quam pateretur accepit panem ...».

45 Die einfachste Ergänzung wäre: «dass du segnend segnen und heiligend heiligen

mögest, [dass sie gereichen] allen, die von ihnen empfangen, zum ungeteilten
Glauben ...». Ich vermute aber, dass mehr als zwei Wörter fehlen.

147



Reinhard Messner

Fürbitten eingeschätzt (88: «Einschaltung von Fürbitten in die Danksagung»),

Tatsächlich geht es wohl weniger um fürbittendes Gebet zugunsten

bestimmter Personen oder Personengruppen, sondern in erster Linie
um die Einheit der Kirche aller Orte und aller Zeiten, um das im eschato-

logischen Sinn universalkirchliche Subjekt der Eucharistie, die von
Lebenden und Toten, die im Gedächtnis Gottes alle leben, gemeinsam gefeiert

wird.46 Allerdings ist das Problem der Interzessionen bis heute auch

nicht ansatzweise gelöst, ja noch kaum ernsthaft studiert worden.47 In der

Hochgebetsreform der Christkatholischen Kirche der Schweiz hat jedenfalls

Aldenhovens Sicht der Interzessionen zu einer durchaus interessanten

Neuerung geführt: Das Gedächtnis der Lebenden und Verstorbenen
wird - nach dem Vorbild der altgallischen Liturgie48 - vor dem Hochgebet,

also bei der Gabenbereitung gehalten (157 f.). Freilich würde das sachlich

eigentlich voraussetzen - was in der altgallischen Liturgie tatsächlich
noch Praxis war -, dass auch wirklich eine Darbringung von Gaben
stattfindet (aktuell mit eigenen Gaben von den Lebenden, stellvertretend für
die Verstorbenen): die universale Darbringungsgemeinschaft der Kirche,
derer Gott gedenken möge. In diesem Verständnis bzw. auf der Basis eines

so gearteten rituellen Vollzugs aktueller Gabendarbringung würden auch

die Interzessionen bzw. das Namensgedächtnis zum Thema Darbringung
und Epiklese im Eucharistiegebet gehören. Die eucharistische Darbringung

im Hochgebet ist ja nur dann tatsächlich rituelle Realisierung exis-
tenzieller Selbsthingabe, wenn auch wirklich von den Feiernden eigene
Gaben, seien es Naturalien, sei es Geld, gebracht werden.

Mit zwei kurzen Bemerkungen möchte ich diesen Teil meines Beitrags
abschliessen. Erstens: Wie schon en passant kurz erwähnt hat Aldenhoven

das Eucharistiegebet nicht bloss als Text, sondern als Handlung (actio)
analysiert und gerade deshalb so viel Wert auf die Bedeutung und auch auf

46 Das habe ich am Beispiel der Interzessionen des römischen Canon missae zu
zeigen versucht in Reinhard Messner, Unterschiedliche Konzeptionen des Messopfers

im Spiegel von Bedeutung und Deutung der Interzessionen des römischen Canon

missae, in: Albert Gerhards/Klemens Richter (Hg.), Das Opfer- biblischer Anspruch
und liturgische Gestalt, Freiburg i.Br. (Herder) 2000, 128-184.

47 Vgl. meine knappen Bemerkungen zum prekären, weil kaum aufzuweisenden

Forschungsstand in Messner, Hochgebet (wie Anm. 10), 157-160.
48 Vgl. dazu den sehr interessanten Beitrag von Els Rose, The Ritual of the

Names. A Practice of Intercession in Early Medieval Gaul, in: FMSt 51 (2017) 1-18,
mit der Besprechung der wichtigsten Texte (Gebetseinladungen und Kollekten post
nomina).

148



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

die angemessene sprachliche Formulierung der Darbringung gelegt. Die
eucharistische Christusanamnese ist, gemäss dem Wiederholungsauftrag
Christi beim Abendmahl: hoc facite, ein Tun, nicht ein bloss

innerlichgedanklicher Akt, das Eucharistiegebet als die sprachliche Seite der

Darbringung (Lobopfer) also eine performative Sprachhandlung. Aldenhoven
hatte wie sonst wenige eine besondere sprachliche Sensibilität für die

syntaktisch-rhetorische Gestaltung liturgischer Sprachhandlungen. Das

memores - offerimus hat das finite Verb «darbringen» als Hauptverb, das

die Handlung zum Ausdruck bringt, deren anamnetische Funktion (nicht
deren Inhalt) durch das memores determiniert wird: Wir realisieren den

Gedächtnisauftrag Christi in der Eucharistie, indem wir mit den materiellen

Gaben Brot und Wein handeln, nicht: Wir (1) gedenken und wir (2)

bringen dar,49 wie es häufig in liturgischen Übersetzungen zu finden ist.50

Interessanter-, aber auch bedauerlicherweise hat Aldenhoven das im
Eucharistiegebet der angeblichen Traditio apostolica auf das offerimus
folgende Partizip gratias cigentes nicht in seine Analyse einbezogen. Die

49 Dazu Aldenhoven: «Die Anamnese, das Gedächtnis des Herrn, wird ja durch
dieses Tun vollzogen, nicht durch blosse Gedanken. Offerimus ist das Hauptverbum,
memores nur ein beigeordnetes Adjektiv!» (145). Ebd. auch ein paar Sätze zur
Übersetzung von offerre, wofür Aldenhoven «darbieten» gegenüber dem seiner Ansicht
nach eine «dinglich-materielle Opferdarbringung» konnotierenden «darbringen»
favorisiert. An anderer Stelle lehnt Aldenhoven wohl zu kategorisch jede Verbindung
der eucharistischen Darbringung mit den alttestamentlichen Speiseopfern ab (37f.).
Dies wäre in Auseinandersetzung mit der im letzten halben Jahrhundert doch stark
veränderten Forschungssituation zu den Opfern im Alten Testament einer eingehenden

Studie wert. Einige interessante und bedenkenswerte Überlegungen dazu finden
sich bei Alex Stock, Gabenbereitung. Zur Logik des Opfers, in: ders., Liturgie und
Poesie. Zur Sprache des Gottesdienstes, Kevelaer (Butzon & Bercker) 2010,159-187,
bes. 166-169.

50 Vgl. etwa im deutschsprachigen Messbuch das Hochgebet II: «Darum, gütiger
Vater, feiern wir das Gedächtnis des Todes und der Auferstehung deines Sohnes und

bringen dir so das Brot des Lebens und den Kelch des Heiles dar.» Anders und viel
besser im Eucharistiegebet I der Christkatholischen Kirche der Schweiz: «Darum
also, Herr, bieten wir dieses Brot und diesen Kelch dir dar, eingedenk des heilbringenden

Leidens deines Sohnes, wie auch seiner Auferstehung von den Toten und seiner

Himmelfahrt in Herrlichkeit». Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche

der Schweiz. Heilige Woche: Palmsonntag bis Ostern, hg. von Bischof und
Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil
(Christkatholischer Medienverlag) 2008, 43 f.

149



Reinhard Messner

Gesamtaussage der Anamnese ist hier nicht einfach: «Eingedenk bringen

wir dar», sondern: «Eingedenk bringen wir dar wobei wir dir
Dank sagen» (memores offerimus tibi gratias agentes). Gewiss, wie
Aldenhoven zu Recht betont hat: das Hauptverb ist das Darbringen, und
dieses wird in seiner anamnetischen Funktion vom Gedächtnisauftrag
Christi her (hoc facite in meam commemorationem) durch das memores
näher bestimmt. Das Darbringen (offerimus) ist nun nach Aussage dieser

Anamnese nicht nur ein nonverbales Handeln mit Brot und Wein, die vor
Gott gebracht werden, sondern zugleich eine eucharistia, konkret: das

Eucharistiegebet als Lobopfer, das integrierender Bestandteil der eucha-

ristischen Darbringung ist. Es sind nicht drei Akte, die sprachlich durch
drei Hauptsätze nebengeordnet werden können: «Wir feiern das Gedächtnis

wir bringen dar wir danken dir» (so die Anamnese des Hochgebets

II im deutschsprachigen Messbuch). Es ist eine einzige Handlung der

unter Lobpreis und Danksagung erfolgenden Darbringung/Darbietung
der eucharistischen Lebensmittel an Gott. Diese auffällige Lücke in der

Analyse Aldenhovens ist wohl auch der Grund dafür, dass in der Übersetzung

des Eucharistiegebets der angeblichen Traditio apostolica im
Christkatholischen Gebet- und Gesangbuch (Eucharistiegebet V) - in diesem

Fall gleich wie im römisch-katholischen Messbuch - das Danksagen
entgegen der sachlich gewichtigen lateinischen Partizipialkonstruktion mit
einem Hauptsatz wiedergegeben ist: «wir danken, dass du uns gewürdigt
hast, vor dir zu stehen und dir als priesterliches Volk zu dienen»51.

Zweitens: Bei Aldenhoven wird - nicht in seiner Dissertation, aber in
seinem Vortrag von 1979 über die spirituell-theologischen Konsequenzen
der Struktur des Eucharistiegebets (142 f.) - eine nicht nur ökumenisch
höchst aktuelle Problematik angesprochen, die mit dem rechten Verständnis

von Darbringung und Epiklese eng verbunden ist, nämlich das

Amtsverständnis. Die von ihm sogenannte «neuabendländische» Struktur des

Eucharistiegebets mit der durch die gespaltene Epiklese noch gesteigerten
Hervorhebung der Einsetzungsworte als Konsekrationsformel hat «ein
inneres Gefälle zu einem klerikalen Amtsverständnis» (143). Damit ist ein

vor allem, vielleicht fast nur in der römisch-katholischen Theologie
verbreitetes Verständnis des Priesters als eines unmittelbaren Repräsentanten
Christi gemeint, dessen Christusrepräsentanz nicht ekklesial-pneumatolo-
gisch vermittelt ist; der Priester steht dabei jedenfalls beim Akt der Kon-

51 A.a.O., 53.

150



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

sekration der Gemeinde gegenüber, nicht mir ihr gemeinsam vor Gott52.

Aldenhoven hat in einem durchaus bedenkenswerten, aber noch recht
skizzenhaften Beitrag53 versucht, ein demgegenüber theologisch weniger
überfrachtetes Verständnis von Christusrepräsentanz beim Vorsitz in der
Eucharistie zu gewinnen, indem er diese ikonentheologisch beschrieben
hat. Das ist gegenüber einem in der römisch-katholischen Kirche und

Theologie gängigen Klischee vom Handeln des Priesters in persona
Christi gewiss ein Fortschritt, aber wohl noch kaum eine wirklich
befriedigende Lösung. Aber die theologische Problematik, in der derzeit in der
römisch-katholischen Theologie und wohl auch ökumenisch eine theologische

Leerstelle festzustellen ist, und ihr Zusammenhang mit dem
kirchlichen Handeln in der Eucharistie ist von Aldenhoven zumindest benannt
worden.

4. Noch einmal: Aldenhovens Dissertation und die Liturgiereform

Die Dissertation von Herwig Aldenhoven hat sich in der altkatholischen

Liturgiereform, konkret: in der Erneuerung des eucharistischen Hochgebets

als sehr einflussreich erwiesen. Der 1979 festgestellte «Konsens der

Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz» in Altenberg zur
Struktur neu zu erstellender Eucharistiegebete (148-151) hat Aldenhovens
wissenschaftliche Ergebnisse kirchlich rezipiert und für liturgiereforme-
risches Handeln Operationabel gemacht. Demnach sollte es in neuen
Eucharistiegebeten - in zwei möglichen Varianten: der modellhaft in der

Traditio apostolica bezeugten und der alexandrinisch-römischen
Strukturvariante - nur eine einzige Epiklese geben, die sowohl Konsekrationsais

auch Kommunionepiklese ist und auf die Darbringungsaussage in der

Anamnese folgt. Freilich: Konsequent umgesetzt wurde dieser Konsens

52 Dieses klerikale Amtsverständnis wird übrigens durch die sogenannte celeb-
ratio versus populum, also die Stellung des Priesters hinter dem Altar gegenüber der
Gemeinde - kaum immer gewollt, aber durch die körpersprachliche Performance sehr

effektiv - zum Ausdruck gebracht.
53 Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der Bildtheologie. Fragen zur ek-

klesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum (308-318), wo anlassbedingt
ein besonderer Akzent auf die Frage nach der Möglichkeit einer Christusrepräsentation

durch Frauen gelegt ist. Hier sind die Überlegungen Aldenhovens wohl auch für
einschlägige römisch-katholische Diskussionen hilfreich.

151



Reinhard Messner

nur in der Christkatholischen Kirche der Schweiz54, wo alle fünf
Eucharistiegebete (darunter auch das allen Kirchen der Utrechter Union gemeinsame

Eucharistiegebet II) dieser Struktur folgen. In anderen altkatholischen

Kirchen ist eine wesentlich grössere Divergenz, um nicht zu sagen:

Unordnung der Strukturen festzustellen.55 Als römisch-katholischer

Theologie würde ich urteilen, dass in den auf der Basis von Aldenhovens
wissenschaftlicher Arbeit und unter seiner Mitarbeit entstandenen Schweizer

altkatholischen Hochgebeten eine ökumenisch - gerade auch im
Vergleich mit den nachvatikanischen römisch-katholischen, aber auch etwa
mit den anglikanischen Hochgebeten - vorbildhafte Gestalt des

Eucharistiegebets vorliegt. Den eingangs genannten Gefahren einer in der Zielsetzung

auf praktische Liturgiegestaltung und Liturgiereform ausgerichteten

Liturgiewissenschaft ist Aldenhoven wohl durch die wissenschaftliche

Qualität seiner Arbeit (und auch durch die nicht in erster Linie historische,
sondern theologische Lragestellung) weitgehend entkommen; es ist gewiss
nicht das Schlechteste, wenn das theologisch-wissenschaftliche
Vermächtnis eines Theologen für kirchliches, hier: gottesdienstliches Handeln

fruchtbar geworden ist.

54 Vgl. dazu Aldenhovens eigenen allgemeinen Rückblick «Gottesdienstliche

Erneuerung in der Christkatholischen Kirche der Schweiz im 20. Jahrhundert» (152—

165), wo nüchtern festgestellt wird, dass man sich ausserhalb der Schweiz verschiedentlich

«entgegen dem Konsens von Altenberg für die Struktur der neuen römischen

Hochgebete» entschieden hat; «der von Altenberg so stark betonte Zusammenhang
von Oblatio, (Konsekrations-)Epiklese und Kommunionbitte ist dann allerdings
aufgelöst» (159, Anm. 6), und jetzt vor allem die ausgezeichnete Studie von Urs von
Arx, Das Eucharistiegebet in der Christkatholischen Kirche der Schweiz nach der
zweiten Liturgiereform, in: IKZ 103 (2013) 143-181.

55 Vgl. für Deutschland Hans-Werner Schlenzig, Zur Entwicklung der
altkatholischen Eucharistiegebete in Deutschland, in: IKZ 103 (2013) 133-142, für die
Niederlande Wietse van der Velde, Die neuen Eucharistiegebete der Altkatholischen

Kirche der Niederlande, in: IKZ 103 (2013) 122-132; übergreifend: Thaddäus
A. Schnitker, «Wir danken dir und bitten dich.» Das literarische Genus des

Eucharistiegebets und seine Konsequenzen für altkatholische Versionen dieses Gebets, in:
IKZ 87 (1997) 43-55; Angela Berlis, Die Sprache des Gebets im alt-katholischen
Eucharistiegebet, in: Birgit Jeggle-Merz/Benedikt Kranemann (Hg.), Liturgie und
Konfession. Grundfragen der Liturgiewissenschaft im interkonfessionellen Gespräch,
Freiburg i. Br. (Herder) 2013, 125-139.

152



Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler

ReinhardMessner (* 1960 Judenburg A), o. Univ.-Prof. Dr. theol. 1978-1987
Studium der römisch-katholischen Theologie in Graz, 1987 Promotion in

Graz, 1988 Ordination zum Presbyter der Diözese Graz-Seckau, 1992
Universitätsassistent an der Theologischen Fakultät der Universität Innsbruck,
1994 ebendort Habilitation im Fach Liturgiewissenschaft, seit 1996 Professorfür

Liturgiewissenschaft in Innsbruck.

Adresse: Institut für Bibelwissenschaften und Historische Theologie, Karl-
Rahner-Platz 1, 6020 Innsbruck, Österreich
E-Mail: reinhard.messner@uibk.ac.at

Summary

Thearticle attempts to provide an ecumenical appreciation ofHerwig Aldenhoven's
contributions to the field of Liturgical Studies, especially his doctoral dissertation

on oblation and epiclesis in the eucharistie prayer. His relevant work has been

fruitful for the liturgical reform in the Old Catholic Church, mainly in Switzerland,

but it has received rather little attention in academic Liturgical Studies,

although above all his innovative interpretation of the Roman Canon missae,
which broke with a centuries-long, dogmatically determined view of this central
euchological text, was truly groundbreaking. His characteristic methodological
approach is the combination of historical-philological text analysis and theological

reflection. A critical evaluation of Aldenhoven's work in the light of the
current state of research on the eucharistie prayer shows that, particularly, his
approach of elaborating the theological consequences of the linguistic structures of
prayer is still very relevant today and, not least, can be of further help in the

ongoing ecumenical dialogue about the eucharist.

Schlüsselwörter - Keywords

Herwig Aldenhoven - Liturgie - Eucharistiegebet - Ökumene

153


	Herwig Aldenhoven als Liturgiewissenschaftler : eine relecture und Würdigung seiner Dissertation 50 Jahre nach ihrem Erscheinen

