
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 2

Artikel: Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments in der Liturgie
der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Autor: Arnold, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments
in der Liturgie der Christkatholischen Kirche der
Schweiz

Stefanie Arnold

Wie deuten wir als Christ*innen die Schriften, die wir mit unseren
jüdischen Geschwistern teilen? Lange Zeit schien die Antwort darauf
konfessionsübergreifend klar, wie der protestantische Theologe Achim
Behrens schreibt: Die vorchristlichen Schriften des Alten Testaments galten

in der christlichen Tradition über Jahrhunderte hinweg «selbstverständlich

als Weissagungen Jesu Christi», selbst im Fall von Texten, die

«ursprünglich nicht einmal als Weissagungen oder Verheissungen
gemeint» waren.1 Alttestamentliche Texte wurden also traditionell vom
Neuen Testament her und auf dieses hin gelesen, indem Deutungsmuster
wie «Typos und Antitypos» (Jesus als der neue Adam) oder «Verheissung
und Erfüllung» (Christus als Erfüllung der alttestamentlichen Verheissung)

zur Anwendung kamen. Seit den 1960er-Jahren wird vermehrt
darüber diskutiert, wie die Hermeneutik des Alten Testaments - und damit
auch das Verhältnis zwischen Neuem und Altem Testament - neu gedacht
werden kann.2 Leitend war und ist dabei das Bemühen, antijudaistische
Denk- und Interpretationsmuster zu überwinden und die Texte historischkritisch

als eigenständige Zeugnisse ihrer Entstehungs- und Redaktionszeit

zu verstehen.

Die Diskussion wird insbesondere in der protestantischen Theologie
intensiv geführt. So gab auch ein Seminar zu neueren Ansätzen verschie-

1 Achim Behrens, Das Alte Testament verstehen. Die Hermeneutik des ersten
Teils der christlichen Bibel, Göttingen (Ruprecht) 2013, 28.

2 Einen guten Überblick über die Diskussionen innerhalb der deutschsprachigen
protestantischen Theologie sowohl lutherischer, reformierter wie evangelisch-unier-
ter Prägung liefert Behrens, Verstehen (wie Anm. 1). Innerhalb der deutschsprachigen

römisch-katholischen Theologie vgl. u. a. Georg Braulik, Die Tora als

Bahnlesung. Zur Hermeneutik einer zukünftigen Auswahl der Sonntagsperikopen, in:
Reinhard Messner u.a. (Hg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur Messliturgie,
Innsbruck (Tyrolia) 1995, 50-76; Norbert Lohfink, Altes Testament und Liturgie.
Unsere Schwierigkeiten und unsere Chancen, in: Georg Braulik u. a. (Hg.), Liturgie
und Bibel, Frankfurt a. M. (Peter Lang) 2005,66-83 sowie Erich Zenger, Das Erste

Testament. Die jüdische Bibel und die Christen, Düsseldorf (Patmos) 1991.

IKZ 112 (2022) Seiten 65-82 65



Stefanie Arnold

dener protestantischer Autoren den Anstoss für diesen Artikel. Bei der

Auseinandersetzung mit den Ansätzen lutherischer, reformierter und
unierter evangelischer Theolog*innen, bei denen sich jeweils spezifische
konfessionelle Prägungen zeigten, kam die Frage auf: Wie sieht eine
(implizite oder explizite) christkatholische3 Hermeneutik des Alten Testaments

aus? Und woran lässt sich diese festmachen? Es zeigte sich bald,
dass es nicht möglich ist, nur abstrakt von der Hermeneutik des Alten
Testaments in der christkatholischen Kirche zu sprechen. Die Liturgie
bildet einen zentralen Bezugs- und Ausgangspunkt christkatholischer und
altkatholischer Theologie, «Lex orandi, lex credendi» ist ein wichtiger
Grundgedanke. Das gemeinsame Gebet und Gotteslob - die Liturgie -
wird als theologia prima verstanden, die wissenschaftliche Theologie als

theologia secunda. Sie geht von der Liturgie aus und reflektiert diese.4

Liturgie hat also ein Gewicht und prägt den Glauben. Folglich prägt auch

die biblische Hermeneutik, die darin zum Ausdruck kommt, die Theologie.

Christkatholische Bibelhermeneutik muss deshalb auch über Liturgie
nachdenken. Wie kommt das Verhältnis zwischen Neuem und Altem
Testament im christkatholischen Gottesdienst zum Ausdruck? Welche alttes-
tamentlichen Texte kommen vor? Und welche Hinweise auf eine
christkatholische Hermeneutik des Alten Testaments lassen sich daraus ableiten?

1. Die Gottesdienstsequenz: die liturgische Inszenierung
von AT-Lesung und Evangelium

Anhand der Analyse einer exemplarischen Gottesdienstsequenz soll in
einem ersten Schritt die Frage untersucht werden, wie das Verhältnis
zwischen Neuem und Altem Testament im christkatholischen Gottesdienst

3 Die Christkatholische Kirche der Schweiz ist auf internationaler Ebene Teil
der altkatholischen Kirchengemeinschaft der Utrechter Union. In dieser Arbeit wird,
wenn über die Schweizer Liturgie gesprochen wird, der Begriff «christkatholisch»
verwendet, wenn über andere Kirchen der Utrechter Union gesprochen wird,
«altkatholisch».

4 Dieser Gedanke bedeutet nicht, dass eine Liturgie sich nicht auch durch
Erkenntnisse der wissenschaftlichen Praxis verändern kann. Er bedeutet vielmehr, dass

die Praxis einer kirchlichen Gemeinschaft ein eigenes Gewicht hat und in der
wissenschaftlich-theologischen Reflexion als Gegenüber ernst genommen wird. Zur Frage,
wie sich Glaube und Kirche zur liturgischen Feiergestalt verhalten, vgl. Matthijs
Ploeger, Kirchlichkeit, Gebundenheit und Freiheit der Liturgie in altkatholischer
Sicht, in: Luca Baschera u. a. (Hg.), Gemeinsames Gebet. Form und Wirkung des

Gottesdienstes, Zürich (TVZ) 2014, 209-229.

66



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

zum Ausdruck kommt.5 Im Folgenden wird deshalb auf eine Sequenz aus

der sonntäglichen Eucharistiefeier fokussiert, in der alttestamentliche
Texte prominent vorkommen: auf die Lesungen des Wortgottesdienstes.

1.1 Analyse der Gottesdienstsequenz

Sonntag, 31. Januar 2021, christkatholische Kirche St. Peter und Paul,
Bern. Priesterin und Ministrantin sitzen in den Sedilien, die Gemeindemitglieder

in den Kirchenbänken. Die Lektorin tritt aus der Kirchenbank,
verneigt sich in Richtung Altar und tritt an den Ambo, wo bereits das

aufgeschlagene Lektionar bereitliegt. Der Lesetext umfasst die Perikope
Jes 51,12-16 (EÜ). Bevor die Lektorin die Perikope liest, leitet sie mit
einem Satz ein, der im Lektionar dem Bibelvers vorangestellt ist: «Furcht
soll nicht unser Leben bestimmen.» Danach beginnt die Lesung der Jesa-

ja-Perikope. Nach der Lesung tritt die Lektorin schweigend zur Seite, die

Orgel spielt das Graduale.
Nach dem Orgelspiel tritt die Lektorin wieder an den Ambo und liest

die zweite Lesung aus dem Lektionar, Rom 15,14-19 (EÜ), der ebenfalls
eine kommentierende Bemerkung vorangestellt ist. Nach der Lesung legt
die Lektorin das Lektionar in ein Fach unter dem Ambo, verlässt den

Altarraum, verneigt sich und setzt sich wieder in die Kirchenbank.
Der Organist/Vorsänger singt nun den Halleluja-Ruf, Priesterin und

Ministrantin stehen auf und verneigen sich vor dem Altar. Die Priesterin
nimmt das Evangeliar, das in der Nähe des Altars platziert ist, und trägt es

in einer kleinen Prozession zum Ambo. Die Ministrantin nimmt eine
brennende Kerze aus dem Kerzenhalter und stellt sich neben den Ambo.
Die Gemeinde erhebt sich. Priesterin und Gemeinde sprechen eine einleitende

liturgische Formel:6

5 Die liturgische Inszenierung der Lesungen, die im Folgenden beschrieben

wird, ist keine Besonderheit der Christkatholischen Kirche der Schweiz oder der
altkatholischen Kirchen. Die Inszenierung ist auch typisch für andere Kirchen katholischer

Tradition.
6 Vgl. dazu Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche

der Schweiz (Hg.), Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der

Schweiz, 1. Band [= CG I], Basel (Christkatholischer Medienverlag) 22006, 133.

67



Stefanie Arnold

P: Der Herr sei mit euch. G: Und mit deinem Geiste.
P: Lesung aus dem heiligen (an dieser Stelle machen alle mit dem. Daumen
ein Kreuzzeichen auf Stirn, Mund und Herz) Evangelium nach Matthäus
G: Ehre sei dir, o Herr.

Die Priesterin liest das Evangelium (Mt 14,22-33) - in diesem Fall ohne
einleitenden Kommentar. Zum Ende der Lesung hält sie das Evangeliar in
die Höhe und spricht die Akklamation:

P: Soweit die Lesung aus dem Evangelium. Es sind Worte ewigen Lebens.
G: Lob sei dir, Christus.

Der Organist/Vorsänger stimmt noch einmal den Halleluja-Ruf an. Die
Priesterin trägt das Evangeliar in einer erneuten kleinen Prozession zum
Altar zurück, verneigt sich gemeinsam mit der Ministrantin vor dem Altar
und begibt sich zurück zum Ambo. Die Ministrantin stellt die Kerze in den

Halter und geht zu ihrem Stuhl. Ministrantin und Gemeinde setzen sich.

Die Priesterin beginnt zu predigen.

1.2 Analyse der Gottesdienstsequenz

Auffallend an der Gottesdienstsequenz ist, dass sich die liturgische
Rahmung der ersten beiden Lesungen stark von der der Evangeliumslesung
unterscheidet. Während die erste und die zweite Lesung relativ schlicht
gehalten sind, ist die Evangeliumslesung deutlich hervorgehoben. Die ersten

beiden Lesungen werden von der Lektorin gelesen, die zivile Kleidung
trägt - das Evangelium von der Priesterin in liturgischer Kleidung. Für die
ersten beiden Lesungen wird ein anderes Buch verwendet als für die

Evangeliumslesung. Die Evangeliumslesung sticht auch liturgisch merklich
heraus, mit Halleluja-Gesängen, einer kleinen Prozession, einem Lichtritus

und Akklamationen. Auch die Körperhaltung der Gemeinde ist eine

andere: Diese sitzt bei den ersten beiden Lesungen, während sie bei der

Evangeliumslesung steht. All diese Elemente lassen darauf schliessen,
dass der Evangeliumslesung eine herausragende Stellung zukommt und
sie den Höhepunkt der Lesungen bildet.

Diese Einschätzung teilt auch der niederländische altkatholische
Liturgiewissenschaftler Koenraad Ouwens. Und er geht noch weiter: Er sieht

nicht nur eine unterschiedliche Gewichtung zwischen den ersten beiden

Lesungen und der Evangeliumslesung, sondern auch eine kontinuierliche
Steigerung der Gewichtung. Ouwens schreibt, dass die christlichen Lektionare

in der Regel eine aufsteigende Hierarchie hätten, nämlich Altes

68



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

Testament - Epistel -Evangelium.7 Diese aufsteigende Reihenfolge werde
auch durch die Rituale und Zeremonien ausgedrückt, die die entsprechenden

Lesungen begleiten.
Der alttestamentlichen Lesung kommt also von der liturgischen

Inszenierung her ein geringeres Gewicht zu als der Evangeliumslesung - und

möglicherweise auch als der Epistellesung, auch wenn das aus der
analysierten Sequenz nicht eindeutig ersichtlich ist. Welche Informationen
erklären noch, wie die alttestamentlichen Texte im Gottesdienst gedeutet
und in Beziehung zu neutestamentlichen Texten gestellt werden? Ein erster

Hinweis findet sich im einleitenden Text zur Eucharistiefeier im
Christkatholischen Gebet- und Gesangbuch (CG I), wo die drei Lesungen fol-
gendermassen charakterisiert sind:

In den Lesungen kommen zuerst die Propheten des Volkes Israels zu Gehör,
die auf das künftige Heil hinweisen, sodann die Apostel, die den gekommenen

Heilsbringer und Sohn Gottes verkünden, und schliesslich der Herr Jesus

Christus selbst, wie ihn die Evangelisten bezeugen.8

Die alttestamentlichen Schriften werden, diesen Ausführungen nach zu
schliessen, also als Ganzes als prophetische Texte verstanden, deren
Funktion primär im Hinweis auf das künftige Heil besteht. Sie sind dem

Evangeliumstext damit vor- und zugeordnet. Betrachtet man die beiden im
Gottesdienst gelesenen Texte auf inhaltlicher Ebene, kann man zwischen
Jes 51,12-16 und Mt 14,22-33 eine Reihe von inhaltlichen und sprachlichen

Bezügen feststellen. Ein inhaltlicher Bezug wird bereits in der - der

eigentlichen Lesung vorangestellten - einleitenden Hinführung gemacht
(«Furcht soll nicht unser Leben bestimmen»). Beide Texte werden, so

könnte man interpretieren, als Ausdruck von Erfahrungen von Furcht und
deren Überwindung gelesen. In den zwei Texten, die zu unterschiedlichen

Gattungen gehören (Wundererzählung und Prophetenspruch), werden

Akteure und Ursache der Furcht unterschiedlich stark konkretisiert: Während

in der Erzählung von Matthäus die Personen, die sich fürchten (die

Jünger), der Anlass der Furcht (das scheinbare Gespenst auf dem See) und
der Tröster (Jesus) im Text benannt werden, erhalten die Hörer*innen aus
der Jesaja-Perikope heraus keine entsprechenden Informationen. Die
Jesaja-Perikope ist damit wesentlich deutungsoffener und kann allgemei-

7 Koenraad Ouwens, Lectio Liturgica. Leesroosters in de liturgie. Deel
2. Rondom de Pentateuch, Amsterdam (Eigenverlag) 2010, 30.

8 CGI, 132.

69



Stefanie Arnold

ner als Beschreibung einer zeitlosen menschlichen Grunderfahrung gelesen

werden. Mit der einleitenden Hinführung wird dieser Effekt noch

verstärkt, der alttestamentliche Text wird so auf die menschliche
Grunderfahrung reduziert, die im Evangeliumstext dann in spezifizierter Weise

zum Ausdruck kommt. Man könnte die Beziehung zwischen den beiden

Texten als abstraktere Form der Typologie deuten: Der alttestamentliche
Text wird als «Gefühlstypos» der Furchtbewältigung der Evangeliumspe-
rikope gelesen.

Zusammenfassend kann gesagt werden: Dem alttestamentlichen Text
kommt durch die geringere liturgische Rahmung weniger Gewicht zu als

der Evangeliumslesung. Inhaltlich scheint die Perikope aus dem Alten
Testament auf die Evangeliumslesung ausgerichtet zu sein, was durch die
zusammenfassende einleitende Hinführung zum Ausdruck kommt. Es

kann also von einer gewissen Unter- und Zuordnung des alttestamentlichen

Textes zum Evangelium gesprochen werden.

2. Die alttestamentlichen Lesungen in der Leseordnung
der Christkatholischen Kirche der Schweiz

Nachdem in einem ersten Schritt gezeigt wurde, wie die alttestamentlichen

Texte im Gottesdienst gelesen werden, soll in einem zweiten Schritt
untersucht werden, welche alttestamentlichen Texte in christkatholischen
Gottesdiensten gelesen werden. Das lässt sich anhand einer Analyse der

dreijährigen Leseordnung zeigen, die in der christkatholischen Kirche
verwendet wird.9 Kann man aus dieser Auswahl ebenfalls Hinweise auf
die Hermeneutik des Alten Testaments in der christkatholischen Kirche
ableiten?

Vorab sei erwähnt, dass es eine Entwicklung des 20. Jahrhunderts ist,
dass es im christkatholischen Gottesdienst regelmässig alttestamentliche

Lesungen gibt. Wie Norbert Lohßnk schreibt, hatte es «in der lateinischen
Kirche seit Gregor dem Grossen praktisch keine alttestamentliche Lesung

9 Die vorliegende Untersuchung konzentriert sich auf die Leseordnung der

Christkatholischen Kirche der Schweiz, wie sie im CG I zu finden ist. Auf die
Leseordnungen anderer altkatholischer Kirchen, die sich zum Teil erheblich von der der

Christkatholischen Kirche der Schweiz unterscheiden, kann an dieser Stelle nicht
eingegangen werden. Zum niederländischen altkatholischen Lektionar vgl. Cor Tol,
Das neue niederländische alt-katholische Lektionar, in: Angela Berlis/Klaus-Dieter
Gerth (Hg.), Christus Spes. Liturgie und Glaube im ökumenischen Kontext. FS für
Bischof Dr. Sigisbert Kraft, Frankfurt a. M. (Peter Lang) 1994, 311-320.

70



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

mehr gegeben»,10 erst in den 1960er-Jahren kam es infolge der liturgischen
Bewegung zu einer grundlegenden Revision der Leseordnungen verschiedener

westlicher Kirchen. Die Christkatholische Kirche der Schweiz
wechselte im Jahr 1969 bei der «kleinen Revision» des Gebets- und
Gesangbuchs von einer Leseordnung mit zwei (neutestamentlichen) Lesungen

zur heutigen Ordnung mit drei Lesungen. Die Leseordnung der
Christkatholischen Kirche der Schweiz entstand dabei in Auseinandersetzung

mit anderen erneuerten Leseordnungen, insbesondere dem im
englischsprachigen Raum verbreiteten Revised Common Lectionary (RCM)
und dem Ordo Lectio Missale (OLM) der römisch-katholischen Kirche.

Welche alttestamentlichen Texte kommen in der christkatholischen

Leseordnung vor? Um diese Frage zu beantworten, habe ich eine quantitative

Auswertung der dreijährigen Leseordnung im CG I vorgenommen.11
Diese ergab eine klare Tendenz (vgl. Tabelle 1): Von den 323 alttestamentlichen

Perikopen, die im Dreijahreszyklus gelesen werden, stammen über
die Hälfte aus prophetischen Büchern (58 Prozent), je ein Fünftel der

Lesungen stammen aus der Tora und aus weisheitlichen Texten, nur 7,5 Prozent

der Lesungen stammen aus Büchern der Geschichte.

Anzahl Lesungen Anteil in Prozent

Tora 60 18.5

Geschichte 24 7.5

Weisheit 53 16

(Hintere) Propheten 186 58

Total 323 100

Tabelle 1: Lesungen aus dem Alten Testament von Sonntag, Mittwoch und Feierund

Gedenktagen

10 Lohfink, Liturgie (wie Anm. 2), 78.
11 Dafür wurden sämtliche Tageslesungen für Sonntag, Mittwoch, Gedenk- und

Feiertage, die im CG 1,162-202, aufgeführt sind, analysiert. Perikopen, die im Laufe
des Dreijahreszyklus mehrfach gelesen werden, wurden mehrfach gezählt. Die
Tagespsalmen wurden in der Untersuchung nicht berücksichtigt. Ebenso wurden Texte, die
für Kasualgottesdienste wie Hochzeiten oder Beerdigungen zur Auswahl stehen,
nicht mitgezählt.

71



Stefanie Arnold

Buch Anzahl
Lesungen

1. Jes 84

2. Jer 41

3. Sir 29

4. Ex 24

5. Ez 21

6. Gen 17

7. 2 Kön 13

8. Dtn 12

9. Weish 11

10. Dan 10

Tabelle 2: Häufigste Bücher des Alten Testaments

Aus welchen Büchern wird am meisten gelesen? Die Bücher mit zehn oder
mehr Lesungen im Dreijahreszyklus sind in Tabelle 2 dargestellt. Im Lek-
tionar lässt sich eine klare Präferenz für bestimmte biblische Bücher
herauslesen. Am häufigsten werden Texte aus zwei prophetischen Büchern

gelesen: Lesungen aus dem Buch Jesaja machen allein rund ein Viertel
aller alttestamentlichen Lesungen (26 Prozent) aus. An zweiter Stelle steht
das Buch Jeremia, aus dem rund 13 Prozent der Lesungen stammen. Neben

den Büchern, die viel gelesen werden, gibt es auch alttestamentliche
Bücher, die laut CG I nicht in der dreijährigen Leseordnung vorkommen,
nämlich:12 Ri, Rut, 1 Sam, 1 Chr, 2 Chr, Esra, Jdt, Est, 1 Makk, 2 Makk,
Hld, Obd, Nah.

12 Die Analyse, die dieser Arbeit zugrunde liegt, basiert auf den Angaben im CG I.
Ein Vergleich mit dem christkatholischen Lektionar (Bischof und Synodalrat der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Lektionar der Christkatholischen Kirche

der Schweiz, Oberdorf [Christkatholischer Medienverlag] 2021) zeigt, dass im
Lektionar mehr Perikopen aufgeführt sind als im CG I. Insbesondere sind die vier
alttestamentlichen Bücher 1 Sam, Jud, Hld und 1 Makk, die im CG I nicht vorkommen, mit
jeweils einer Lesung im Lektionar vertreten: 1 Sam 16,1-13 (am Gedenktag des Königs
David am 29. Dezember in allen drei Lesejahren), Jdt 16,13-15 (im zweiten Lesejahr an
einem Sonntag in der Schöpfungszeit), Hld 3,l-4a (am Gedenktag der Maria Maddale-
na am 22. Juli in allen drei Lesejahren), 2 Makk 7,20-41 (am Gedenktag der sieben

makkabäischen Märtyrer und ihrer Mutter am 1. August in allen drei Lesejahren). Hld
8,6f. ist zudem als mögliche Lesung für die Einsegnung einer Ehe vorgesehen.

72



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

In christkatholischen Gottesdiensten wird also nur ein relativ kleiner
Teil der biblischen Texte gelesen, einige Verse und teilweise ganze Bücher
kommen darin nicht vor. Dagegen haben gewisse prophetische Bücher ein
sehr grosses Gewicht.

3. Das Alte Testament als «Prophétie»

Bei den in christkatholischen Gottesdiensten gelesenen Texten handelt es

sich also um eine spezifische Auswahl an Perikopen. Nach welchen Kriterien

werden die alttestamentlichen Texte für die erste Lesung ausgewählt?
Darauf lassen sich anhand der im CG I genannten Texte nur indirekte
Schlüsse ziehen. Die inhaltliche Beziehung zwischen der ersten Lesung
und dem Evangelium wird im einleitenden Text zur Eucharistiefeier im
CG I zudem folgendermassen beschrieben:

Im Mittelpunkt [sc. des Wortgottesdienstes] steht die Verkündigung des Wortes

Gottes. Ihr liegt die Heilige Schrift zugrunde, aus der für jede Eucharistiefeier

drei oder - falls sie auf einen Werktag fällt oder besondere Umstände

es nahe legen - zwei Lesungen ausgewählt werden [...] In der Regel wird die
erste Lesung dem Alten Testament, die zweite dem Neuen Testament ohne die

Evangelien und die dritte einem der vier Evangelien entnommen. Diese
Reihenfolge will andeuten, dass die Frohbotschaft vom Herrn Jesus Christus (die
Evangelienlesung entfällt nie) mit dem späteren Wort der Apostel und dem
früheren Wort der Propheten (im weiten Sinn genommen) in Verbindung
steht.13

Die drei Lesungen «stehen» also «in Verbindung», doch worin besteht
diese Verbindung? In diesem Zusammenhang ist das allgemeine
Verständnis der drei Lesungen von Bedeutung. Die drei Lesungen werden im
Begleitband zum CG I mit dem Dreischritt «Prophétie - Apostel -
Evangelium» betitelt, die erste Lesung läuft somit unter dem Begriff
«Prophétie».14 Das bedeutet zweierlei: Erstens umfasst die Kategorie
«Propheten» nicht nur alttestamentliche, sondern auch neutestamentliche
Texte. Beispielsweise wird die Offenbarung des Johannes ebenfalls zu den

prophetischen Texten gezählt. In einigen Gottesdiensten im Jahr werden
deshalb drei neutestamentliche und keine alttestamentlichen Perikopen

13 CGI, 124.
14 Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz

(Hg.), Christkatholisches Gebet- und Gesangbuch. Begleitband, Basel [2004], 12.

73



Stefanie Arnold

gelesen. Dies geschieht z.B. in manchen Lesejahren in den Wochen
zwischen Ostern und Pfingsten: Im Dreijahreszyklus wechseln sich hier Stellen

aus Apg und Offb mit prophetischen Büchern ab.

Zweitens werden alle alttestamentlichen Texte als Prophétie verstanden

- als Wort der Propheten (im weiten Sinn genommen).15 Nicht nur die

Prophetenbücher gelten als Prophétie, sondern auch der Pentateuch und
die Schriften. Obwohl hier vom Wort der Propheten (im weiten Sinn
genommen) gesprochen wird, scheint das Verständnis von Prophétie, das in
den Gebeten der christkatholischen Liturgie zum Ausdruck kommt, relativ

spezifisch zu sein. Das zeigt sich beispielsweise in der Präfation, die an
den Gedenktagen der Propheten Ezechiel (10. April), Jeremia (3. Mai),
Jesaja (6. Juli) und Daniel (21. Juli) gebetet wird:

Wir danken dir, Herr, heiliger Vater, allmächtiger, ewiger Gott, und preisen

dich durch unseren Herrn Jesus Christus. Du hast dir ein Volk zu
deinem Eigentum erwählt, damit von ihm dein Heil zu allen Völkern
gelange. Aus deinem Volk entstanden immer wieder Propheten, die, vom
Heiligen Geist geleitet, den Menschen dein Gericht und dein rettendes
Handeln verkündeten in klaren Worten und geheimnisvollen Bildern. In
der Geburt deines Sohnes aus der Jungfrau, in seinem Leiden und in seiner

Auferstehung erkennen wir die Erfüllung deiner Verheissungen, die du

uns durch die Propheten gegeben hast.16

In der Präfation werden die «Worte und geheimnisvollen Bilder» der
Propheten des Alten Testaments zwar als geistgeleitete Verkündigungen in
ihre jeweilige Zeit hinein verstanden, diese Verkündigung wird aber nie

unabhängig, sondern immer innerhalb des Horizonts von «Verheissung
und Erfüllung» auf Jesus Christus gedeutet. Geht man davon aus, dass

dieses Verständnis, das sich hier konkret auf die vier Propheten Ezechiel,
Jeremia, Jesaja und Daniel bezieht, auf alle alttestamentlichen Bücher
ausweiten lässt (da diese ja alle als «Prophétie» bezeichnet werden), könnte

man folgern, dass die Hermeneutik des ganzen Alten Testaments in der

christkatholischen Liturgie von der Vorstellung von «Verheissung und

Erfüllung» geprägt ist.

15 CG I, 124.
16 A.a.O., 195.

74



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

4. Diskussion

Die Analyse einer Gottesdienstsequenz, die Auswertung der christkatholischen

Leseordnung und die Analyse von Texten aus dem Christkatholischen

Gebet- und Gesangbuch hat gezeigt, dass die alttestamentlichen
Texte dem Evangeliumstext als Höhepunkt der Lesungen zugeordnet sind
und als prophetische Texte im Sinne von «Verheissung und Erfüllung»
verstanden werden.

Zur Programmatik christkatholischer und altkatholischer Theologie
gehört eine Orientierung an der «Alten Kirche» (worunter in der Regel die

Zeit bis zum siebten ökumenischen Konzil von Nicäa 787 verstanden

wird). Es erstaunt daher nicht, dass in der christkatholischen Liturgie -
wie auch in anderen katholischen Liturgien - eine Hermeneutik des Alten
Testaments zum Ausdruck kommt, die bei Behrens als typisch für die

ersten christlichen Jahrhunderte beschrieben wird: Die Vorstellung der

«Selbigkeit Gottes», also dass derselbe «Gott, der der schon durch die

Propheten geredet hat [...] nun auch <durch den Sohn> gesprochen» hat,17

die Verwendung des Begriffs «Propheten» für den ganzen alttestamentlichen

Kanon, die Deutung des Alten Testaments vom Evangelium her, die
Auswahl alttestamentlicher Perikopen anhand der Figur von «Verheissung
und Erfüllung».

Zugleich ist die christkatholische Kirche eine Kirche der heutigen Zeit,
die zeitgenössische theologische und hermeneutische Diskurse rezipiert.
Dank der historisch-kritischen Exegese werden die biblischen Texte heute

stärker historisch verstanden.18 Dabei bedeutet die Beschäftigung mit
biblischen Texten für gläubige Menschen mehr als nur das Studium
historischer Dokumente: «Die Beschäftigung mit der Bibel ist nie bloss <Glas-

perlenspieb, sondern trifft die Leserin und den Leser, den Ausleger und
die Auslegerin durch die Dimension des Glaubens im Zentrum der eigenen

Existenz.»19 Wir lesen die Bibel also zugleich als kritische Wissen-
schaftler*innen und als Glaubende. Wie lässt sich vor diesem Hintergrund
eine liturgische Hermeneutik des Alten Testaments denken, die beiden
Formen des Bibelzugangs gerecht wird?

Im Gottesdienst sollte im Idealfall die Komplexität und Vielschichtigkeit

des christlichen Zugangs zu den Schriften des Alten Testaments ihren

17 Behrens, Verstehen (wie Anm. 1), 33.
18 A.a.O., 57.
19 A.a.O., 58.

75



Stefanie Arnold

Ausdruck finden: Als Christ*innen lesen wir die Bibel von Christus her -
deshalb haben meines Erachtens traditionelle, stärker christologisch
geprägte Lesarten, die das Alte Testament als Verheissung auf Christus hin
lesen, im Gottesdienst ihren Platz. Sie sollten aber nicht der einzige
Zugang zum Alten Testament bleiben. Die Schriften des Alten Testaments

gehören zu unserem Kanon der Heiligen Schrift, sie haben ein Eigengewicht

und sollten auch im Gottesdienst als eigenständige Schriften gelesen
werden. Auch das ist Teil der christlichen Tradition, wie der römisch-katholische

Alttestamentier Norbert Lohfink schreibt. Er beschreibt die

«Bibelauslegung der Theologen des ersten christlichen Jahrtausends bis

ins Mittelalter hinein» folgendermassen:

Im Grunde betrachtete man das Neue Testament schon als die erste grosse
«allegoria». Die eigentliche Bibel war das Alte Testament! Das Neue Testament

war nur ihr erster Kommentar. Es war ein unentbehrlicher Kommentar,
aber es war ein Kommentar. Wenn im Neuen Testament selbst von Heiligen
Schriften die Rede ist, sind immer nur die Bücher des Alten Testaments
gemeint.20

Für die ersten Christ*innen war also das Alte Testament die entscheidende

Schrift, das Neue Testament war ein, wenn auch notwendiger, Kommentar.

Auch dieser direktere Zugang zu alttestamentlichen Schriften sollte
sich im Gottesdienst widerspiegeln. Wie könnten nun alttestamentliche
Texte im Gottesdienst mehr Gewicht erhalten? Im Folgenden sollen einige
mögliche Massnahmen diskutiert werden.

4.1 Verwendung eines liturgischen Buches oder der ganzen Bibel
in der Liturgie?

Um der Hierarchisierung, die in der liturgischen Inszenierung zwischen
den beiden Lesungen und dem Evangelium zum Ausdruck kommt,
entgegenzuwirken, wird laut Clemens Leonhard in der römisch-katholischen
Kirche, deren Liturgie hier ähnlich ist, «gelegentlich vorgeschlagen [...],
statt des Evangeliars eine Vollbibel im Gottesdienst einzusetzen und mit
denselben Ritualelementen zu begleiten, die normalerweise das Evange-

20 Lohfink, Liturgie (wie Anm. 2), 58.

76



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

liar betreffen».21 Durch ein solches Vorgehen würde die Einheit der Schrift
sichtbar und die «Differenzierung zwischen Altem und Neuem Testament

aufgehoben».22

Die Prozession bzw. das Hereintragen müsste dann sinnvollerweise vor
der ersten Lesung geschehen. Für die nächsten beiden Lesungen bliebe
das Buch auf dem Ambo. Experimente in diese Richtung fände ich reizvoll.

Zugleich stellt sich aber die Frage, ob es nicht auch einen Sinn haben

kann, dass in einer Liturgie jene Schriften besonders hervorgehoben werden,

die für eine Gemeinschaft eine herausragende Bedeutung haben. Den
Torarollen kommt ja beispielsweise im jüdischen Gottesdienst ebenfalls
eine besondere Bedeutung zu. Könnte es sein, dass durch eine vereinheitlichende

Inszenierung die Gewichtungen, die innerhalb eines Kanons

existieren, übersehen werden? Inwiefern sind solche Gewichtungen
bedeutsam? Oder inwiefern sind sie gerade problematisch und müssen

aufgegeben werden? Die aktuellen Diskussionen in der alttestamentlichen
Hermeneutik liefern hier wertvolle Anregungen. Dabei geht es nicht nur
um das Verhältnis von Altem und Neuem Testament. Auch innerhalb des

Alten Testaments werden im christkatholischen Gottesdienst manche
Bücher stärker gewichtet als andere: Den Psalmen und den prophetischen
Büchern (insbesondere Jesaja) kommt eine herausgehobene Bedeutung

zu, während andere biblische Bücher nicht im Gottesdienst berücksichtigt
werden.

4.2 Alternative Auswahl der Perikopen

Bezüglich der Ausgestaltung der Leseordnung und der Auswahl und
Zuordnung der alttestamentlichen Perikopen werden in verschiedenen
Kirchen intensive Diskussionen geführt. Der römisch-katholische Alttesta-
mentler Erich Zenger übte in den frühen 1990er-Jahren harte Kritik an der

damaligen Praxis: Die Auswahl bringe fast ausschliesslich die Vorstellung
von «Verheissung und Erfüllung» zum Ausdruck und die alttestamentlichen

Texte würden oft zu einem «Stimmungsbild» für das Evangelium

21 Clemens Leonhard, Die Heiligkeit der Heiligen Schrift in Deutungen ihres
Status im Rahmen des Synagogengottesdienstes und der Messliturgie, in: Alexander
Zerfass/Ansgar Franz (Hg.), Wort des lebendigen Gottes. Liturgie und Bibel, Tübingen

(Narr Francke) 2016, 176.
22 Ebd.

77



Stefanie Arnold

«herabgewürdigt».23 Dieser Kritik entgegnete der Alttestamentier Georg
Braulik:

Zweifellos darf die alttestamentliche Lesung nicht zu einem Stichwortlieferanten,

zur Einstimmungsmelodie oder bloss illustrativen Kulisse des

Evangeliums verkommen. Aber was heisst «Eigenwert» des Alten Testaments?
Den besitzt es als Schrift Israels. Im Kontext des Neuen Testaments und in der

Liturgie der Kirche aber kann das Alte Testament hermeneutisch nur in der
Einheit des christlichen Kanons und im Rahmen des «Herrengedächtnisses»
ausgelegt werden.24

Wie können alttestamentliche Lesungen ausgewählt werden, damit in
ihnen nicht nur die Theologie von «Verheissung und Erfüllung» zum
Ausdruck kommt und sie nicht zu «Stimmungsbildern», «Stichwortlieferanten»,

«Einstimmungsmelodien» oder «illustrativen Kulissen» verkommen?
Braulik schlägt vor, die Tora an mehreren Sonntagen im Jahr in lectio
continua zu lesen und in der Adventszeit prophetische Texte ebenfalls in
gleicher Weise, «bei den Festen des Kirchenjahres ist entsprechend
liturgischer Thematik und Tradition zu disponieren».25 Dieser Vorschlag hätte
den Vorteil, dass die alttestamentlichen Texte nach einer Eigenlogik
ausgewählt würden und nicht einfach als «Stichwortgeber» des Neuen
Testaments. Eine vom Neuen Testament unabhängige Bahnlesung hätte aber

zur Konsequenz, dass die vielfältigen intertextuellen Bezüge, die die
aktuelle christkatholische Lesung teilweise so reizvoll machen, verloren

gingen. Der Zusammenhang zwischen alttestamentlicher Lesung und
Evangelium wäre so oft nicht erkennbar.

Interessanter scheint mir der Vorschlag der «heilsgeschichtlich
orientierten Leseordnung» von Hansjakob Becker, die die Liturgiewissenschaftler

Albert Gerhards und Benedikt Kranemann folgendermassen
beschreiben:

Sie soll das Alte Testament qualitativ aufwerten und seinen fundamentalen

wie relationalen Stellenwert verdeutlichen. Das Alte Testament ist die
Grundlage des Wortgottesdienstes, das Evangelium aber der Höhepunkt.
Die Konsequenz ist für Becker: Das Alte Testament gibt das Thema vor;

23 Zenger, Erstes Testament (wie Anm. 2), 23.
24 Braulik, Bahnlesung (wie Anm. 2), 53.
23 A.a.O., 63.

78



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

es wird, gleichsam die Heilsgeschichte rekonstruierend, in Bahn gelesen.
Das Neue Testament ist dann Relecture des Alten Testaments.26

Ein solches Modell hätte den Vorteil, dass es den vielfältigen intertextuel-
len Bezügen zwischen Altem und Neuem Testament Rechnung tragen
würde und ein Zusammenhang zwischen den beiden Lesungen im Gottesdienst

erfahrbar bliebe. Reizvoll an dem Modell ist zudem, dass der

historischen Entwicklung Rechnung getragen wird, wonach das Neue
Testament als Kommentar des Alten Testaments entstanden ist. Ein
solches Modell hat natürlich auch seine Grenzen: Das Kirchenjahr sollte sich

meines Erachtens weiterhin an den Herrenfesten orientieren, ein solches

Modell kann daher nur in bestimmten Zeiten zum Zug kommen. Für die
Zeit nach Pfingsten fände ich ein solches Modell aber durchaus sinnvoll.

4.3 Vielfältigere Berücksichtigung von biblischen Büchern
in der Leseordnung

Zu begrüssen an solchen alternativen Modellen ist auch, dass durch sie

Möglichkeiten entstehen, andere alttestamentliche Texte in die Liturgie zu

integrieren, als dies bisher geschah. In der christkatholischen Leseordnung

haben, wie ersichtlich wurde, die Perikopen aus einzelnen prophetischen

Büchern - insbesondere Jesaja - ein gewisses Übergewicht. Geht

man davon aus, dass die Liturgie die Theologie und damit die Hermeneutik

einer Kirche entscheidend prägt, stellt sich die Frage: Welche Bedeutung

hat eine solche selektive Bibellektüre in der Liturgie für die biblische
Hermeneutik einer Gemeinschaft? Oder mit anderen Worten: Wird manchen

biblischen Texten eine stärkere Bedeutung und vielleicht sogar
«Heiligkeit» zugeschrieben als anderen?

Innerhalb der altkatholischen Theologie wurde diese Frage meines
Wissens noch nicht reflektiert. Möglich wäre es aber. Das zeigt ein Blick
in die römisch-katholische Kirche, wo die Frage der theologischen Bedeutung

der Leseordnung und der liturgischen Bücher von verschiedenen

Autorinnen reflektiert wird. So schreibt der römisch-katholische
Liturgiewissenschaftler Clemens Leonhard, dass die «Heiligkeit der Schrift»

eng mit ihrer Verwendung in der Liturgie zusammenhänge:

26 Albert Gerhards/Benedikt Kranemann, Einführung in die Liturgiewissenschaft,

Darmstadt (WBG) 32013, 160.

79



Stefanie Arnold

Die Liturgie ist in ihrer Handlungsdimension entscheidend für die Frage nach
der Heiligkeit der Heiligen Schrift. Zur Beantwortung der Frage, wie man
wissen kann, dass die Heilige Schrift «Wort des lebendigen Gottes» oder
«Wort des Herrn» ist, bleibt kein anderer Weg als das Mitfeiern einer konkreten

Liturgie. [...] Ausserhalb der Liturgie lässt sich über diese Heiligkeit des

Textes erbittert streiten. Wer allerdings mit Dutzenden anderer Christinnen
und Christen nach der Lesung «Dank sei Gott» geantwortet hat, war Teil der
praktischen Inszenierung der Heiligkeit dieses Textes. Er oder sie kann der
praktischen und öffentlichen Unterstützung dieser Inszenierung nur entfliehen,

indem er oder sie die Teilnahme an der Liturgie aufgibt.27

Die Heiligkeit der Schrift ist also laut Leonhard eng mit dem liturgischen
Handeln der Gemeinde verbunden. Als heilig gelten die Texte nicht per se,

könnte man aus Leonhard folgern, weil sie in der Bibel stehen, sondern

weil sie im Kontext des Gottesdienstes heilige Schrift sind. Die Heiligkeit
der Texte hängt also mit ihrem Vollzug im Rahmen der Liturgie zusammen.

Im Umkehrschluss bedeutet das für Leonhard, dass Texte, die nicht
im Rahmen des Gottesdienstes gelesen werden, nicht in der Liturgie
inszeniert werden sollten - und genau dies würde geschehen, wenn im
Gottesdienst die Vollbibel anstelle des Lektionars liturgisch inszeniert würde.
Die Verwendung der Vollbibel und der «feierliche Transport des ungelese-
nen Gesamttextes» im Gottesdienst ergeben für ihn daher liturgisch keinen

Sinn. Er betont vielmehr den für die römisch-katholische Kirche
typischen selektiven Umgang mit der Bibel, der in einer Liturgie zum Ausdruck
komme:

Die katholische Liturgie inszeniert keine Theorie über einen bestimmten
Kanon, so dass der feierliche Transport des ungelesenen Gesamttextes als
solcher eine bestimmte Bedeutung hätte. Die Kirchen blicken im Gegenteil auf
Jahrhunderte einer Tradition zurück, die sich zum Zweck der Gewinnung von
Normen genauso wie zur Legitimierung von dogmatischen Lehrsätzen nur
eines sehr kleinen Ausschnitts aus diesem Kanon bedient und den Rest ignoriert

oder als irrelevant ablehnt.28

Nur der «sehr kleine Ausschnitt aus diesem Kanon», der im Gottesdienst

vorkommt, ist also für Leonhard relevant für die «Gewinnung von
Normen» und die «Legitimierung von dogmatischen Lehrsätzen», und
deshalb sollen nur diese Texte im Gottesdienst inszeniert werden. Mit anderen

Worten: Es gibt im römisch-katholischen Verständnis einen «Kanon

27 Leonhard, Heiligkeit (wie Anm. 21), 152.
28 A.a.O., 176.

80



Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments

im Kanon», der aus den ausgewählten Texten besteht, die im Gottesdienst

gelesen werden. Diesen kommt für das Glaubensleben der römisch-katholischen

Kirche eine grössere Bedeutung zu als anderen biblischen Texten.

Die Auswahl der Texte für die Leseordnung erhält dadurch eine
fundamentale, den Glauben prägende Bedeutung.

Treffen solche Überlegungen auch für die Christkatholische Kirche
der Schweiz zu, die ja kein Lehramt wie die römisch-katholische Kirche
kennt? Es wäre zumindest zu diskutieren, ob die christkatholische Kirche
sich hier nicht die grössere Freiheit nehmen könnte, grundsätzlich eine

grössere und womöglich auch «ausgewogenere» Auswahl von biblischen
Texten für den Gebrauch im Gottesdienst vorzusehen. Das grosse
Gewicht, das in den heutigen Lesungen den prophetischen Büchern zukommt,
ist meiner Meinung nach nicht ideal, eine grössere Vielfalt bei den alt-
testamentlichen Lesungen wäre begrüssenswert. Bei der Auswahl von
«neuen» Perikopen sollten dabei nicht nur historische Aspekte und Fragen
der Hermeneutik des Alten Testaments eine Rolle spielen, sondern auch

aktuelle theologische Diskussionen und seelsorgerliche Anliegen. Mir
schiene es beispielsweise sehr sinnvoll, die Kritik und die Anregungen der
feministischen Theologie aufzugreifen und bei der Auswahl der Perikopen

zu berücksichtigen.29

4.4 Wie sinnvoll sind einleitende Hinführungen?

Eine Anfrage, die spezifisch das christkatholische Lektionar betrifft, ist
die nach den einleitenden Überschriften, die vor den Perikopen gelesen
werden. Ist es sinnvoll, biblische Texte, die in vielfältiger Weise auf
Menschen wirken können, von Vornherein mit einer kommentierenden Deutung

auf eine Lesart auszurichten? Das hinter den einleitenden Hinführungen

stehende Anliegen, den Hörenden eine Hilfestellung zu bieten, um
die drei Lesungen als Einheit wahrzunehmen, ist verständlich. Die Gefahr
besteht aber, dass die alttestamentlichen Texte durch solche Einordnungen
zu rein «illustrativen Kulissen» der Evangeliumslesung werden - eine

Tendenz, die dem Potenzial der alttestamentlichen Texte nicht gerecht
wird.

29 Vgl. dazu beispielsweise Marjorie Procter-Smith, Lectionaries - Principles

and Problems: Alternative Perspectives, in: Studia Liturgica 22 (1992) 84-99.

81



Stefanie Arnold

Stefanie Arnold (* 1976 Altdorf CH), lie. phil. hist, und MTheol. 1997-
2004 Studium der Religionswissenschaft, der Allgemeinen Sprachwissenschaft

und der Evangelischen Theologie in Bern und Tübingen. 2005-2017
Tätigkeiten im sozialpolitischen und kulturellen Bereich. 2017-2021 Studium

der christkatholischen Theologie in Bern. 2021-2022 Lernvikariat in
Genf, Lancy, Bern und Thun.

Adresse: Burgunderstrasse 93, 3018 Bern
E-Mail: Stefanie. arnold@christkatholisch.ch

Summary

Which hermeneutics of the Old Testament is expressed in the liturgy as an essential

point of reference of Old Catholic theology? This question is examined in this

paper in three steps: First, the liturgical framing of Old Testament reading, epistle
reading, and gospel reading in a Swiss Old Catholic liturgy is analyzed. Second,

a quantitative evaluation looks at which Old Testament books are used in the Old
Catholic lectionary, and how frequently. And third, texts from the Christkatholisches

Gebet- und Gesangbuch (CG I) are considered to work out which hermeneutics

of Old Testament texts as a whole are expressed here. The results of these

investigations are discussed in exchange with approaches from other denominations,

mainly Roman Catholic. The contribution shows that Old Testament texts
in the Swiss Old Catholic reading order are understood primarily as "prophecy"
and as promises of Jesus Christ, and that readings from prophetic books, especially

from Isaiah and Jeremiah, dominate.

Schlüsselwörter - Keywords

Liturgie - Leseordnung - Hermeneutik - Altes Testament - Christkatholische
Kirche der Schweiz

82


	Überlegungen zur Hermeneutik des Alten Testaments in der Liturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz

