
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)

Heft: 1

Artikel: "Ich halte vielmehr den Bruder Klaus für einen nach der Anschauung
seiner Zeit heiligen Mann." : Die Rezeption von Werk und Person des
Niklaus von Flüe durch Eduard Herzog (1841-1924)

Autor: Bangert, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich halte vielmehr den Bruder Klaus für einen nach
der Anschauung seiner Zeit heiligen Mann.»1

Die Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe
durch Eduard Herzog (1841-1924)

Michael Bangert

Mitten in den scharfen und heftigen Auseinandersetzungen des

Kulturkampfs in der Schweiz beschäftigt sich der erste Bischof der
christkatholischen Kirche, Eduard Herzog, mit einer der Gallionsfiguren des

ultramontanen Katholizismus: Bruder Klaus von Flüe (1417-1487). Im
Gedenkjahr zum 400. Sterbetag mit den entsprechenden Feierlichkeiten
versucht Herzog, diese überaus wichtige Identifikationsfigur innerhalb der

helvetischen Konkretion der «ecclesia romana» für die Frömmigkeit in
seiner Kirche nutzbar zu machen. Um das zu erreichen, konstatiert er eine

strategische Vereinnahmung des Heiligen während des Sonderbundkrieges

durch die katholische Partei sowie die ikonographische Ausnutzung
durch die Piusvereine.2 So will er einen unverstellten Blick auf die
historischen Zustände eröffnen.

Der vorliegende Beitrag fragt nach der Vorgehensweise Herzogs in
Bezug auf die Bewertung der Heiligenverehrung, näherhin die Verehrung
des Einsiedlers Nikiaus von Flüe, sowie deren Einordnung in die moderne

Rezeptionsgeschichte.

1. Das Jubiläum im Jahr 2017

Die Konturierungen, die Eduard Herzog in seinen Studien generiert, können

zugleich ein Parameter zum Verständnis und zur kulturhistorischen

Einordnung der Rezeptionsgeschichte des Mystikers Nikiaus von Flüe

vom 400. Sterbetag bis zur 600. Wiederkehr seiner Geburt sein. Das Jahr
2017 verzeichnete besonders in der Innerschweiz eine grosse Anzahl von
Gedenkfeierlichkeiten. Divergierende Positionen waren kaum zu
verzeichnen. Das «fromme» Konstrukt, das sich mit dem Namen Nikiaus von

1 Eduard Herzog, Bruder Klaus. Studien über seine religiöse und kirchliche
Haltung, Bern (K. J. Wyß) 1917,110.

2 Eduard Herzog, Bruder Klaus, Bern (K. J. Wyß) 1887,47f.

IKZ 112 (2021) Seiten 25^6 25



Michael Bangert

Flüe verbindet, ist in einem langen Prozess zu einer moralischen Instanz

von nationaler Bedeutung geworden. Mit einer gewissen zeitlichen Distanz

und vor dem Hintergrund der Bemühungen Herzogs lässt sich nun
nach den Wegen und Inhalten der Rezeption fragen.

Neben einem Staatsakt mit der damaligen Bundespräsidentin Doris
Leuthard begleiteten Wallfahrten, Festanlässe, eine Gedenkbriefmarke
und Ausstellungen das Erinnerungsjahr.3 Auch vonseiten politischer
Akteure gab es bei Festreden markante Äusserungen zur Bedeutung des

späteren Einsiedlers für die moderne Eidgenossenschaft. Dabei wurde die
historische Figur gleichsam zu einem Modell für heutige Schweizerinnen
und Schweizer geformt.4 Zum Jubiläumsjahr erschien zudem eine grosse
Anzahl umfangreicher und kleinerer Publikationen mit spirituellen und
erbaulichen Intentionen. Stellvertretend für diese Literaturgattung sei hier
auf einen Sammelband geistlich orientierter Texte mit dem Titel «Nikiaus
von Flüe. Engel des Friedens auf Erden» verwiesen.5 Dieser Band versammelt

in exemplarischer Weise vielfältige Beiträge von Autorinnen und

Autoren, die z. T. über ein beträchtliches Renommée in der spirituellen
Literatur verfügen. Bemerkenswert ist, dass die Beiträge insgesamt die
historische Basis einer Beschäftigung mit Nikiaus von Flüe für gesichert
halten. So stellen die Herausgebenden einleitend fest, dass aufgrund der

neusten Studien die Frage «Wer war Nikiaus von Flüe?» bestens
beantwortet sei. Daher gehe es vorrangig um die Frage «Wer ist Nikolaus für
mich und für uns?»6 Mit dieser Akzentuierung der Suche nach einer

persönlich-geistlichen Relevanz von Bruder Klaus ohne eine weitere historische

Reflexion kann dieser Sammelband als paradigmatisch für viele
Publikationen zum Jubiläum gelten. Den vielfältigen und z.T. poetischen
Beiträgen wird eine historische Annahme vorangestellt, die u. a. davon

geprägt ist, dass das Wirken des Nikiaus von Flüe ein «Erbe» sei, «das die

3 Vgl. Mehr Ranft. Partnerbeilage des Trägervereins «600 Jahre Nikiaus von
Flüe» zur NZZ am Sonntag am 12.3.2017.

4 Vgl. Bericht über eine Veranstaltung mit dem SVP-Politiker Christoph Blocher

und dem römisch-katholischen Bischof Vitus Huonder unter: www.ref.ch/news/
vitus-huonder-und-christoph-blocher-feiern-bruder-klaus (zuletzt besucht am
20.5.2019).

5 Johannes Schleicher/Tanja Hoeg (Hg.), Nikiaus von Flüe. Engel des Friedens

auf Erden, Münsterschwarzach (Vier-Türme) 2016.
6 Johannes Schleicher/Tanja Hoeg, Nikiaus von Flüe - unser Bruder Klaus,

in: dies. (Hg.) Nikiaus von Flüe (wie Anm. 5), 10-12, hier 10.

26



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

Schweiz und Teile Süddeutschlands heute noch prägt».7 Wobei die Rolle,
die der Einsiedler beim Stanser Verkommnis von 1481 gespielt habe, für
das geistliche Erbe exemplarisch sei. Dass in der historischen Forschung
der Einfluss auf die Verhandlungen in Stans kurz vor der Weihnacht des

Jahres 1481 durchaus unterschiedlich und auch kritisch beurteilt wird,
spielt augenscheinlich im Kontext geistlicher Belange keine besondere

Rolle. Die Interessenslage ist auf den «heiligen Mann» ausgelegt, aus dessen

Biographie und der entsprechenden Ikonographie Anregungen für
eine bereichernde Frömmigkeit in der Postmoderne zu gewinnen seien.

Da der hagiographische Impetus dominiert, wird das Modell des «vir
Dei» in Bezug auf Nikiaus von Flüe je nach Interessenslage auf eine neue
Form von Männlichkeit, nationale Vergewisserung, freiheitliches Denken,

Standfestigkeit gegenüber einer fehlgeleiteten Hierarchie und
konsequente Christusfrömmigkeit hin aktualisiert. Bedingt durch eine feministische

Perspektive rückt auch Dorothea Wyss (ca. 1432 bis ca. 1488), die
Nikiaus im Jahr 1447 als sehr junge Frau heiratet und über die nur wenige
gesicherte Daten vorliegen, in den Fokus spiritueller Spekulationen.

Diese Form der gegenwartsbezogenen und individualisierenden
Hagiographie lässt sich durchaus als eine adaptive Weiterführung der
markanten Bruder-Klaus-Verehrung im Katholizismus der Schweiz des

19. Jahrhunderts, die sich wiederum vor allem auf den «Pilgertraktat» von
1488 beruft, verstehen.8 Diese Verehrung erreicht ihren Höhepunkt im
Kulturkampf, in dessen Verlauf Nikiaus von Flüe eine einzigartige
Bedeutung als Patron zahlreicher Vereine und Veranstaltungen im
Milieukatholizismus zugemessen wurde.9 Die volkspopuläre Devotion findet
ihren kirchlichen Abschluss - und Wendepunkt - in der Heiligsprechung
im Jahr 1947. War diese Heiligsprechung von reformierter Seite noch als

theologisch fragwürdig und unökumenisch kritisiert worden,10 so spielt
im Jubiläumsjahr die konfessionelle Frage keine Rolle mehr, da sich die
Autorinnen und Autoren mehrheitlich postkonfessionell positionieren.

Auch ein renommierter Autor wie Christian M. Rutishauser SJ richtet
im Kontext des Jubiläums den Fokus seiner Überlegungen allein auf die

7 Ebd.
8 Vgl. Bernard Schubiger, Le tissu de méditation de Nicolas de Flue. Une

boussole pour la vie, Hauteville (Parvis) 2018.
9 Vgl. Urs Altermatt, Religion, Nation und Gedächtnis im Schweizer

Katholizismus - Das Beispiel von Klaus von Flüe als polyvalente Erinnerungsfigur, in:
SZRK 100 (2006) 31-44.

10 Karl Barth, Ein Heiliger, in: LeGl 19 (1944) Nr. 45, 8f.

27



Michael Bangert

hagiographischen Traditionen; die Rezeptionsgeschichte beispielsweise
der Visionstexte wird von ihm nicht näher befragt, obwohl er sich dezi-
diert mit ihnen beschäftigt.11 Das Konvolut der Legenden und literarischen

Zuschreibungen findet beim prominent publizierten Artikel Rutis-
hausers eine lineare Fortschreibung.

Insgesamt kann im Kontext des Jubiläumsjahrs innerhalb der Publikationen

zu Nikiaus von Flüe eine neuzeitliche, historisch ungebundene und
romantisierende Interpretationslinie als dominierend angesehen werden.
Als Hintergrund ist eine Form unhistorischer, stark subjektiver Spiritualität

anzunehmen, die ihre Berechtigung allein aus der Erbauung der

Einzelperson gewinnt. Erkenntnisleitend scheint hier nicht die geistliche
Rezeption historischer Erkenntnisse zu sein, sondern die kreative,
phantasievolle Weiterführung eines bestimmten Heiligkeitsideals. Mit
diesem Horizont bleibt die gegenwärtige Deutung im Zusammenhang dieser

Publikationen zum Jubiläum mehrheitlich hinter einem Forschungsstand,

wie ihn bereits der entsprechende Artikel im «Lexikon für Theologie

und Kirche» vor mehr als 20 Jahren nüchtern dokumentiert, in
markanter Weise zurück.12

2. Der Entwurf des Kirchenhistorikers Heinrich Stirnimann

Um den Entwurf, den Eduard Herzog zur frömmigkeitsgeschichtlichen
Bedeutung und Funktion des Heiligen aus Sachsein skizziert, klarer abstecken

zu können, soll nun ein Zwischenschritt erfolgen. Die Positionen

Herzogs sind mit den hagiographischen Interpretationsvarianten, seien sie

in Diktion und Vorstellung aktuell oder überliefert, nicht kompatibel.
Denn, so unsere These, die historische Arbeit Herzogs steht, wenn auch

nicht in voll entfalteter Form, in einer Tradition, die die Biographien von
Heiligen nicht auf Goldgrund schreibt sowie deren mentalitätsgeschichtliche

Einflussfelder mitdenkt. Für Herzog ist Nikiaus von Flüe als Parameter

christlicher Frömmigkeit nur in seinem sozialen, kirchlichen und
politischen Kontext zu verstehen.

Unsere kurze Analyse der aktuellen Erbauungsliteratur zum Gedenkjahr

zeigt deren geringe Anschlussfähigkeit an sozial- oder mentalitätshis-

11 Christian M. Rutishauser, Der missverstandene Bruder Klaus. Er ist nicht
Politiker, sondern Mystiker: Was Nikiaus von Fides Satz «Macht den Zaun nicht zu
weit» wirklich bedeutet, in: NZZ am 23.9.2017,42.

12 Franz Xaver Bischof, Art. Nikolaus von Flüe, in: LThK 7,31998, 850.

28



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

torische Traditionen. Darum erscheint es wenig erstaunlich, dass die
spiritualitätshistorischen Forschungen des Freiburger Kirchenhistorikers
Heinrich Stirnimann (1920-2005) in der entsprechenden Literatur zum
Jubiläumsjahr de facto unberücksichtigt geblieben sind.13 Was Stirni-
manns Studien von der aktuellen Bruder-Klaus-Literatur unterscheidet,
ist, dass sie die Möglichkeit bieten, die Frömmigkeitskultur, wie sie

Nikiaus von Flüe schon früh entwickelt, in ihrem Umfeld und in ihren
historischen Bezügen zu verstehen. Stirnimann stellt Person und Frömmigkeit
des Eremiten in die zeitgeschichtlichen Bezüge und damit auf eine solide
Basis. Eine wichtige Positionierung nimmt Stirnimann schon einleitend

vor: Er bringt Nikiaus von Flüe in Bezug zu jener Kultur der spätmittelalterlichen

Mystik, wie sie die partiell heteronome Frömmigkeitsbewegung

der Gottesfreunde im Verlauf des 14. Jahrhunderts gepflegte hatte.'4

Diese eher «subkutane» Bewegung, die sich besonders in den Städten am
Oberrhein entwickelt und lediglich fraktale Strukturen und Formen
ausbildet, zeichnet sich durch eine Intensivierung der privaten Frömmigkeit,
eine Tendenz zum persönlichen Erleben, eine Nachfolge Christi als «imi-
tatio passionis» und eine Verpflichtung zu konkreter Demut aus.15 Die
Gottesfreunde, die sich einer vielfältigen Spiritualitätspraxis verschreiben,

stehen symptomatisch für die tiefgreifende Transformation, der die

Mystik im Verlauf des 14. und 15. Jahrhunderts unterworfen ist. Entscheidend

für diese Veränderung ist die kritische Korrektur der neuplatonisch
bestimmten Einigungsvorstellungen hin zu einer Liebesmystik, die ihre
Wurzeln in den Schriften Bernhards von Clairvaux (1090-1153) hat.16 Die
Kultur der Mystik zeigt im spätmittelalterlichen Kontext von Nikiaus von
Flüe eine Tendenz zu Demokratisierung und Popularisierung. Auch eine

illiterate Person wie er kann sich ohne Klostereintritt ganz und gar einer
intensiven Frömmigkeit hingeben. Die in weite Kreise der Bevölkerung
diffundierende mystische Spiritualität steht in Konkurrenz mit einem eher

13 Heinrich Stirnimann, Der Gottesgelehrte Nikiaus von Flüe. Drei Studien,
Freiburg i. Ue. (Universitätsverlag) 1981.

14 A. a. 0., 13.
15 Vgl. Urban Federer, Mystische Erfahrung im literarischen Dialog. Die Briefe

Heinrichs von Nördlingen an Margaretha Ebner, Berlin (de Gruyter) 2011, 149—

151.211-213.242-249.343-347.
16 Berndt Hamm, «Gott berühren»: Mystische Erfahrung im ausgehenden

Mittelalter. Zugleich ein Beitrag zur Klärung des Mystikbegriffs, in: ders./Volker Lep-
pin, Gottes Nähe unmittelbar erfahren. Mystik im Mittelalter und bei Martin Luther,
Tübingen (Mohr Siebeck) 2007, 111-137.

29



Michael Bangert

mystikfeindlichen Klima innerhalb der wissenschaftlichen Theologie. Für
diese Transformation kann die Biographie des Bauern, Hauptmanns und
Eremiten Nikiaus von Flüe als exemplarisch gelten.

Der Brief an den Rat der Stadt Bern, den Nikiaus von Flüe am Barbaratag

1482 seinem Sekretär diktiert, stellt für die Überlegungen Stirnimanns
eine wesentliche Quelle dar.17 Er fokussiert sich auf den berühmten
Ausspruch «Friede ist allezeit in Gott, denn Gott ist der Friede.»18 Dieser

Brief, mit dem sich der Eremit beim Rat der Stadt Bern für mancherlei

Zuwendungen bedankt, ist nicht zuletzt wegen des ungewöhnlichen Theo-

logumenons «Gott ist Friede!» bekannt. Zwar kennt die biblische Tradition

die Rede vom «Gott des Friedens» (1 Thess 5,23), vom «Frieden Gottes»

(Phil 4,7) und vom Frieden, den Christus selbst gibt (Joh 14,27), doch

die weitgehende ontologische Ineinssetzung ist ein theologisches Wagnis,
das durch die christliche Dogmatik nicht gedeckt ist. Nikiaus von Flüe

geht dieses Wagnis einer definitorisehen Gottesrede ein, um die Bedeutung

eines umfassenden Friedens für die innere Gottesbegegnung zu
beschreiben. Er erweitert die Gottesprädikation um den Akzent der
Dauerhaftigkeit des Friedens: Der Friede, der für «immer in Gott» ist, «kann
nicht vernichtet werden». Seiner Erfahrung einer zerstrittenen Welt mit
ihrer brutalen Kriegsführung setzt er das Vertrauen auf einen

unbegrenzten, eben göttlichen Frieden entgegen. Gottes Wesen sei im
Verständnis des Einsiedlers nichts anderes als der Friede.19 Stirnimann wehrt
sich im Kontext der Friedenstheologie dezidiert gegen ein Verständnis,
das Nikiaus von Flüe Naivität und die Weitergabe von Binsenwahrheiten
unterstellt.20 Er wertet die theologische Friedensperspektive als eine

Glaubensäusserung, die über eine unabweisbare politisch-gesellschaftliche

Implikation verfügt. Dem Satz vom Frieden, der Gott selbst ist, könne

nur dann widersprochen werden, wenn die Erfüllung des Evangeliums
ausschliesslich ins Jenseits oder ins Private verlegt werde. Die
spiritualitätstheologische Dynamik besteht für Stirnimann darin, die Friedensaufforderung

des Eremiten als eine Aufforderung zu gegenwartsbezogenem

17 Historisches Museum Solothurn. Abschriften: Heinrich Bullinger, Die Ti-
guriner, 1574; Heini am Biel (Ambühl), Kanonisationsakten 1618, Pfarrarchiv
Sachsein; Abdruck: Petrus Hugo, Nicolai von der Fluee, deß weltberühmten wun-
derthätigen und von Gott hochbegnadeten Br. Clausens, Freiburg i. Br. (Theodoro
Meyer) 1642, 155.

18 Stirnimann, Der Gottesgelehrte (wie Anm. 13), 35-39.
19 A.a.O.,38.
20 A.a.O., 36.

30



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

Handeln in der Gesellschaft zu verstehen. Die rein subjektorientierte Deutung

des Mystikers wird damit ausgeschlossen. Stirnimann bezeichnet ihn
im Anschluss an Robert Durrer (1867-1934) als einen «Gegenwartsmenschen

von aussergewöhnlich klarem Menschenverstand» sowie einen

«Vorläufer des modernen Pazifismus»; seine gesamte politische Wirksamkeit

ordnet er als «praktische Friedenspropaganda» ein.21

Eine wichtige Verbindung zur oberrheinischen Mystik stellt Heinrich
Stirnimann zudem über das Basler Dominikanerkloster her.22 Er hält die

Verbindungen des Eremiten im Ranft nach Basel und insbesondere zum
Predigerkloster für ausreichend gut belegt. Bereits im Jahr 1469 ist der
Besuch eines Dominikaners bei Nikiaus von Flüe dokumentiert. Der
Bericht dieses ungenannten Dominikaners ist aus der Sicht Stirnimanns eine
der bedeutendsten Quellen für die innere Entwicklung und die mystische
Erfahrung von Nikiaus von Flüe. Die Bemerkung von «vertraulichen
Mitteilungen», die im Bericht dann nicht weiter ausgeführt werden, lasse auf
ein enges Verhältnis des Dominikaners zum Eremiten schliessen. Einen
weiteren Beleg für die enge Beziehung zu der dominikanischen Tradition
sieht Stirnimann in der Tatsache, dass der Dominikaner Felix Fabri

(1448-1502) im Jahr 1475 den Mystiker im Ranft aufsucht. Als das wichtigste

Dokument aber beschreibt Stirnimann den Brief der Basler
Dominikaner, in dem sie den Eremiten im Jahr 1482 um eine Intervention

zugunsten der Reform im Dominikanerinnenkloster Klingenthal bitten. Das

Schreiben, das am 16. Januar ausgefertigt wurde, bestätigt, dass der
stellvertretende Provinzial, Ulrich Zehenter, am 6. Januar in dieser Angelegenheit

mit Nikiaus von Flüe sprechen konnte. Für besonders beachtenswert

erscheint die Unterschrift des Briefes: «Prior und Convent vom
Predigerorden zu Basel. Eure Mitbrüder und Fürbitter bei Gott».23 Stirnimann

wertet diesen Ausdruck der engen Verbundenheit nicht für eine
fromme Floskel, sondern hält es für wahrscheinlich, dass Nikiaus von
Flüe zu einer Gebetsgemeinschaft des Basler Predigerklosters, des

wichtigsten Reformkonventes des Ordens nördlich der Alpen, gehört. Einen
heraldischen Hinweis auf die Bezüge zwischen den Basler Dominikanern
und Nikiaus von Flüe sieht Stirnimann im Familienwappen des Priors

Stephan Irmi (f 1488) und dem Wappenschild, das auf dem Meditations-

21 A.a.O., 37.
22 A. a. 0., 182-185.
23 A. a. 0., 183. Vgl. Robert Durrer, Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über

den seligen Nikolaus von der Flüe, 3 Bde., Sarnen (Ehrli) 1917-1921, hier Bd. 1, 176.

31



Michael Bangert

tuch des Eremiten in der Verkündigungsszene erscheint. Gehen wir mit
Stirnimann von einer intensiven Wechselwirkung zwischen Nikiaus von
Flüe und den Basler Dominikanern aus, eröffnen sich auch Erklärungen
für die ikonographischen und ikonologischen Besonderheiten seines

Meditationsbildes. Das theologische Konzept, das die Trinität in drei Strahlen
in die Welt ausgehend und in ebenso drei Strahlen in sich selbst
zurückkehrend darstellt, sowie die hohe handwerkliche Qualität der Ausführung,
die eine leistungsfähige Werkstatt voraussetzt, machen eine Entstehung
des Betrachtungsbildes in der Kultur einer Stadt des Oberrheins
wahrscheinlich. Allerdings könnte auch der Mit-Eremit in der Melchaa-
Schlucht, Ulrich (f 1491), der sich spätestens seit 1469 in der Nähe von
Nikiaus von Flüe aufhielt, eine Verbindung zu bedeutenden Kunsttraditionen

hergestellt haben.24 In seiner Heimatstadt Memmingen unterhielt die
Künstlerfamilie Strigel eine berühmte Werkstatt, die den Alpenraum mit
erstklassigen Gemälden und Altären versorgte.

Aufgrund der quellengestützten Studien von Heinrich Stirnimann
kann eine Verbindung zur dominikanischen Spiritualitätstradition und

zur oberrheinischen Mystik sowie zur - von beiden beeinflussten - Bewegung

der Gottesfreunde als ausreichend belegt gelten. Als Ziel der «pere-
grinatio religiosa», die der Bauer Nikiaus im Herbst des Jahres 1467

beginnt und deren zeitliche Erstreckung keineswegs im Vorhinein fixiert
war, kann also der Oberrhein mit seiner hochstehenden Frömmigkeitskultur

ausgemacht werden.25 Die in der Urbanen Gesellschaft verorteten Themen

und Methoden der Betrachtung üben eine starke Anziehung auf den

schon seit Langem Suchenden aus. Hinzu kommen die Lebensformen, die
in der «devotio moderna» tonangebend waren, sowie die Gebetstechniken,

die im Dominikanerorden entwickelt und im Verlauf des 15. Jahrhunderts

stets mit der «passio Christi», konkret einem heftig aus der Seitenwunde

blutenden Cruzifixus, dem zentralen Thema der Frömmigkeit des

Eremiten, verbunden waren.26 Diese Bezüge sollten die Isolationstendenzen

verunmöglichen, die Nikiaus von Flüe seit dem Barock vorrangig zu
einem religiösen Sonderphänomen innerhalb seiner agrarisch geprägten

24 A. a. O., 158-160.
25 Zur Dauer der «peregrinatio» vgl. Carmen von Samson-Himmelstjerna,

Deutsche Pilger des Mittelalters im Spiegel ihrer Berichte und der mittelhochdeutschen

erzählenden Dichtung, Berlin (Duncker & Humblot) 2004, passim.
26 Vgl. Anonymus, Die neun Gebetsweisen des heiligen Dominikus, Bibliotheca

Vaticana (Codex Rossianus 3).

32



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Fliie

Volks- und Sozialgruppe stilisieren. Die mit Stirnimanns Überlegungen

einhergehende Dekonstruktion der hagiographischen Modelle lässt auch

eine konfessionelle Vereinnahmung scheitern, da das Leben des Eremiten
im Ranft eher als eine die Reformation vorbereitende Biographie zu
verstehen ist. Die Generierung von Anregungen aus den legendarischen
Konzeptionen ist sicher erlaubt, wird jedoch der vernetzten und vielfältig
verpflichteten Existenz von Nikiaus von Flüe nicht gerecht.

3. Die Deutung durch Eduard Herzog

Der erste Bischof, der aus dem Widerstand gegen Infallibilität und

Jurisdiktionsprimat entstandenen christkatholischen Kirche in der Schweiz,
Eduard Herzog, hatte in seiner fast fünfzigjährigen Amtszeit die
Herausforderung der Kirchenbildung und -entwicklung zu bewältigen. Dabei
bestand seine Strategie im Wesentlichen darin, die elementaren Aufgaben
der Seelsorger zu fördern und die sowohl hierarchisch als auch synodal
verfasste Kirchenstruktur zu verteidigen. Herzog versuchte, die religiösen
Ausdrucksformen in einer Weise zu pflegen, die biblisch begründet war
und die Weite der katholischen Tradition berücksichtigte. Ihm war die

Notwendigkeit bewusst, im Bereich des kirchlichen Lebens, der Glaubenspraxis,

der religiösen Prägung und der konkreten Frömmigkeit den

Gläubigen eine erkennbare Orientierung zu geben. Den politischen Kampf
hielt er fraglos für wichtig. Im Hinblick auf Dauer und Nachhaltigkeit war
aber eine lebendige Frömmigkeit in den Gemeinden die existenzielle

Grundlage. Eine Kirche kann nur dann leben, wenn sie über ein qualifiziertes

und anwendbares «Geistliches Programm» verfügt, das die Fähigkeit

zu Trost und Lebensdeutung beinhaltet. So stellten sich Herzog schon

bald nach seiner Wahl am 7. Juni 1876 und seiner Weihe am 18. September
1876 Fragen wie: «Welche Frömmigkeit ist nun christkatholisch?». Oder:
«Welche Bedeutung hat die Liturgie? Und nach welcher Form ist sie zu
feiern?» Da es zu diesen Fragen in den ersten Jahren der christkatholischen

Kirche in den einzelnen Gemeinden höchst unterschiedliche Positionen

gab, konnte es dazu kommen, dass einerseits in der Laufener
Kirchgemeinde der rituelle Wettersegen mit Reliquien in ständigem Gebrauch

blieb, zugleich aber in der Basler Kirchgemeinde phasenweise alle äusseren

Zeichen und Handlungen bis hin zur Zelebration der Eucharistiefeier
ohne liturgische Gewänder reduziert wurden.

33



Michael Bangert

Die grosse Aufgabe, die Frömmigkeit innerhalb der christkatholischen
Kirche zu profilieren, zu intensivieren und zu entfalten, fiel in Ermangelung

anderer Protagonisten weitestgehend Eduard Eierzog zu.
Elier positionierte sich Herzog sehr eindeutig zugunsten der revitali-

sierten Formen traditioneller Volksfrömmigkeit. Herzog wollte also die

Frömmigkeitskultur keinem Totalabriss unterziehen, sondern sie behutsam

verbessern. Diese Absicht aber wurde in der Anfangszeit vom
publizistischen Kampf mit der römisch-katholischen Presse überlagert. So

nannte die römisch-katholische «Schweizer Kirchenzeitung» die
Christkatholiken im Jahr 1873 «Neue Häretiker» und «Verräter», die ihre
religiöse Heimat verlassen hätten. Die Angriffe in den katholischen Medien

waren hartnäckig und für Herzog z. T. persönlich sehr verletzend. Aber
allen Fährnissen zum Trotz konnte Herzog die liturgische Orientierung
und die entsprechende Frömmigkeit als einen wesentlichen Pfeiler der

Frömmigkeitskultur innerhalb der christkatholischen Kirche etablieren.

Gegenüber der römisch-katholischen Kirche und ihren verschiedenen

Organisationen, die die gedruckten Medien sehr effektiv nutzten, galt es für
Herzog, eine spirituelle Identität zu entfalten, die nicht in Negation verfällt
oder im Protest verharrt, sondern die Botschaft der Heiligen Schrift unter
den Bedingungen der Gegenwart in glaubwürdiger Weise lebendig werden

Hess.

3.1 Erste Publikation zu Nikiaus von Fliie

Neben mancherlei journalistischen Scharmützeln um das Sakrament der

Versöhnung, die allerdings keine Tiefenwirksamkeit zeigten, wandte sich

Herzog im Wesentlichen der Pflege der Frömmigkeitsformen zu, die schon

im Neuen Testament erkennbar sind und in der «Alten Kirche» genutzt
wurden. So betrachtet Herzog die Bibel selbst als das «gewöhnliche
christkatholische Gebetbuch»27. Zum Tableau seiner Frömmigkeitstheologie
gehörte zwar vorrangig die Liturgie der Eucharistiefeier, deren würdige
Feier Herzog für grundlegend hielt.28 Der Bischof strebte aber nach einer

vielfältigen Kultur der Frömmigkeit, die im Abendmahlsgottesdienst ihre

27 Katholische Blätter. Organ des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken

2 (1874) Nr. 39, 310.
28 Eduard Herzog, Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche, in:

IKZ 9 (1919) 273-288, hier 284.

34



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

Wurzeln hat, aber zugleich darüber hinaus geht.29 Darum sollte, so Herzog,

auch die Marienverehrung zum Repertoire christkatholischer
Frömmigkeit gehören. In seinem Betrachtungsbuch «Gott ist die Liebe» widmet
Herzog der Betrachtung der Gottesmutter eine eigene Rubrik.30 Seine

Grundlage ist auch in Bezug auf die Meditation marianischer Themen
allein das Neue Testament. Herzog betont, dass es darum gehe, die
«gesunde Lehre» von den Fabeln zu unterscheiden.31 Bestimmte Marienkulte
und Yerehrungsformen scheiden für ihn daher aus. Das gilt in gleicher
Weise auch für die Verehrung der Heiligen, deren exzessive Devotion er
zum einen kritisiert und zum andern in gewisser Weise demokratisiert,
indem er darauf hinweist, dass die Qualifikation «heilig» allen Getauften
zukomme: «So auch sind die Christgläubigen <heilig> zu nennen, denn sie

sind durch Glaube und Taufe aus der Welt der Gottesentfremdung
ausgeschieden und haben sich verpflichtet, durch Wort und Wandel Gott zu
verherrlichen.»32 Die Verwendung von Heiligenbildern oder -figuren oder

«heiligen Orten», die für die katholische Volksfrömmigkeit eine tragende
Funktion innehatten, unterzieht der Bischof einer deutlichen Kritik
mithülfe der Pneumatologie des Johannesevangeliums: «Gott ist Geist, und
die ihn anbeten, müssen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.»33

Diese Argumentation ist bibeltheologisch schlüssig, trägt jedoch den

Keim einer akademischen Hilflosigkeit gegenüber bestimmten Formen
affektorientierter und hochorganisierter Frömmigkeitspraxis in sich, wie
sie im Verlauf des 19. Jahrhunderts von Orden und Bistümern gefördert
wurden und in der Heilig-Rock-Wallfahrt nach Trier im Jahr 1844 einen

frühen und ausserordentlichen Höhepunkt fanden.

Die patriotisch aufgeladene Stellung und das religiöse Gewicht, das die

Verehrung des Nikiaus von Flüe im Verlauf des 19. Jahrhunderts innerhalb

der Schweizer Bevölkerung angenommen hatte, bewegen den
christkatholischen Bischof im Jahr der 400. Wiederkehr des Todestages, näher-

hin im März 1887, in Form eines Vortrags in Luzern erstmals öffentlich

29 Vgl. Michael Bangert, «Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!»
Zur Bedeutung liturgischer Frömmigkeit bei Bischof Eduard Herzog, in: IKZ 101

(2011) 284-301.
30 Eduard Herzog, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch für katholische Christen

zum privaten und häuslichen Gebrauch, Solothurn (Vogt-Schild) 1914, 202-207.
31 A.a.O., 205.
32 A.a.O.,207.
33 A.a.O.,209.

35



Michael Bangert

Stellung zu beziehen.34 In diesem verschriftlichten Vortrag zeigt Herzog
eine solide, an den neusten Quelleneditionen ausgerichtete Vorgehensweise.35

Wenn er auch kein Historiker ist, so arbeitet er mit einer Methode, die

geschichtliche Entwicklungen und Kontexte berücksichtigt. Da Herzog
sich der Wirkung hagiographischer Vorbilder für die Volksfrömmigkeit
sehr bewusst ist, stellt er den hochangesehenen Eremiten als Exempel
eines christlichen Lebens dar, das sich biblisch orientiert und von einer klaren

Ethik bestimmt wird. In einem ersten Argumentationsgang schildert
Herzog die Kindheit und die Jugend des späteren Eremiten. Dabei sucht er
die Wundererzählungen als solche zu kennzeichnen, um sie nach und nach
als unnötiges Beiwerk zu entlarven.36 Hier kommt Herzog nicht ganz ohne
Polemik aus, wenn er die «Entweihung» einer Kirche durch einen
altkatholischen Gottesdienst in das Verhältnis zu einer Schändung durch einen
Mord setzt.37 Zugleich bleibt er bei seiner faktengestützten Beschreibung,
indem er betont, dass Nikiaus von Flüe keine Schulbildung geniessen und
daher weder lesen noch schreiben konnte. Die überlieferten Visionsberichte

fügt der Bischof ohne Weiteres in seine biographische Skizze ein.38

Ein weitergehendes Instrumentarium zur Kritik der Visionsquellen steht

ihm nicht zur Verfügung. Dieser Mangel an Quellenkritik macht sich auch

in der Bewertung Herzogs in Bezug auf das Verlassen der Familie
bemerkbar. Dass es sich bei dem Aufbruch von 1467 um den Beginn einer
durchaus auch zeitlich begrenzten «peregrinatio religiosa» handeln könne,

zieht Herzog nicht in Betracht, sondern kommt zu dem klaren Verdikt:
«Dass der Bruder Klaus unter den bekannten Umständen Frau und Kinder
verlassen hat und sich weiter um seine Familie nicht mehr kümmerte, war
unerlaubt.»39 Mit dem Rückgriff auf 1 Tim 5,8 verurteilt er das Verhalten
als Glaubensverleugnung bzw. als Irrglauben. Herzog ist mit dieser
Bezugnahme den Vorgaben der bürgerlich-liberalen Ethik verpflichtet, denn
andere biblische Stellen, die das Verhalten des Nikiaus von Flüe hätten

begründen können, bleiben unerwähnt.
Eine besondere Leistung dieser ersten Studie liegt fraglos darin, dass

Herzog seine Überlegungen in den Kontext der spätmittelalterlichen Mys-

34 Herzog, Bruder Klaus (wie Anm. 2). Herzog betont, dass es ihm um die
Würdigung «seiner Verdienste um unser Vaterland» gehe. A. a. O., 6.

35 A.a.O.,4.
36 A.a.O., 6-10.
37 A.a.O., 6.
38 A.a.O., 8.
39 A.a.O.,42.

36



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

tik, insbesondere der «devotio moderna», sowie der Gottesfreunde stellt.
Darin ist er den Studien von Heinrich Stirnimann direkt verbunden.40 Als
eine Fehleinschätzung, die von einem kulturkämpferischen Impetus
geprägt ist, erweist sich seine Darstellung des Nikolaus von Basel (zwischen
1393 und 1409 in Wien hingerichtet). Diesen Nikolaus von Basel identifiziert

er fälschlicherweise mit der literarischen Gestalt des bedeutenden

«Gottesfreundes vom Oberland». Durch diese irrige Einschätzung kann

Herzog bei Nikolaus von Basel und damit bei Nikiaus von Flüe einen

Konflikt mit der römischen Inquisition konstatieren.41 Ohne diese Verquickung

aber ist die Einschätzung, dass Nikiaus von Flüe nach Basel wandern

wollte, um den «frommen Mysticismus der Gottesfreunde»42 zu

gewinnen, durchaus mit den Erkenntnissen der modernen Geschichtsforschung

kompatibel, wenn der unspezifische Begriff Gottesfreunde auf
die dominikanischen Gebetsbruderschaften, die in deren Tradition standen

und deren spirituelle Formen pflegten, ausgedehnt wird. Diese mystische

Kultur sieht Herzog im Gebet des Einsiedlers «0 Herr, nimm mich
mir und gib mich ganz zu eigen dir; nimm Alles von mir, was mich
entfernet von dir und gib mir Alles, was mich fördert zu dir.» aufs Beste zu-
sammengefasst.43

Gemäss der geistlichen Ausrichtung sowie seinem Wirken sieht Herzog

in Nikiaus von Flüe, dem Bauern, Magistraten und Einsiedler, eine
strukturelle Vorform des Christkatholizismus gegeben.44

Ausdrücklich will Eduard Herzog in seinen Studien ja keine neue

Lebensbeschreibung von Nikiaus liefern, sondern einen «heiligen Mann»
würdigen, der für die Eidgenossenschaft Grosses geleistet habe. Mit dieser

Würdigung, die Herzog vorlegt, trägt er zugleich die aktuellen Fragen
seiner Kirche nach der Relevanz der kirchlichen Ämter an die historische
Gestalt des Einsiedlers heran und sucht nach dessen historischen Antworten,

in diesem Fall seine hohe Wertschätzung für «fromme Priester».
Auch wenn Herzog einige zeitbedingte Randbemerkungen über den

«schauerlichen Zustand» der Kirche in der Renaissance bzw. der
Vorreformationszeit macht, kann er doch zu den Kerngedanken des Eremiten

vordringen: «Christus ist das Haupt.» Mit dieser Arbeit an den zentralen

40 A. a. O., 18-33.
41 A. a. O., 21-26.
42 A.a.O., 27.
43 A.a.O.
44 A. a. 0., 47f.

37



Michael Bangert

Gedanken von Nikiaus von Flüe erfüllt Herzog die hermeneutischen

Anforderungen einer historischen Untersuchung. Aufgrund seiner stringen-
ten Methodik vermag er in diesem Zusammenhang auch Fehlinterpretationen

und Umdeutungen festzustellen. Herzogs Relativierung des Fastens

erstens durch dessen sukzessive Steigerung und zweitens durch die hohe

Bedürftigkeit des Einsiedlers nach starker Wärmezufuhr lassen die
asketischen Sonderformen in der Frömmigkeit des Bruders Klaus zugunsten
seiner ersehnten Christusförmigkeit zurücktreten. Als instruktiv für unsere

Gegenwart können die ikonographischen Untersuchungen Herzogs zu
dem bekannten Meditationsbild des Einsiedlers gelten.45 Herzog führt
Thematik und Darstellung des Bildes stringent auf die biblischen Zeugnisse

zurück und stellt die entsprechenden Bezüge für das Leben Jesu, die

Marienfrömmigkeit und die Eucharistie zusammen, die auch zugleich seine

eigenen Favoriten im Bereich der Spiritualität sind.46 Es gehört zu den

erwartbaren Wortgefechten des Kulturkampfes, dass Herzog vor allem
Jesuiten für die tendenziösen Entwicklungen verantwortlich macht.47 Er
kommt abschliessend zu einer Würdigung des Einsiedlers in der Form,
dass er ein Kanonisationsverfahren für unnötig hält, da es «sympathisch»
sei, wie Nikiaus von Flüe in «schlichter und tiefinnigster Frömmigkeit»
bete.48 Die politische Wirksamkeit, die für Herzog damit verbunden ist,
besteht in «aufrichtiger Vaterlandsliebe» und in der Ablehnung «engherziger

und kurzsichtiger» Verfahrensweisen.49

3.2 Eine zweite Schrift

Im Jahr 1917 publiziert Herzog erneut eine Studie zu Nikiaus von Flüe.50

Diesmal in einer wesentlich erweiterten Form, die der weiter gewachsenen
nationalen Dynamik der Bruder-Klaus-Verehrung gerecht werden soll, die
im Kontext des 500. Geburtstags mit einer gewissen Unruhe dessen

Heiligsprechung erwartet. Herzog klammert in einer Vorbemerkung die

Fastenpraxis des Eremiten dezidiert für seine Überlegungen aus, wohl auch

um sich vom Hirtenbrief des Bischofs Jakob Stammler (1840-1925, ab

45 A.a.O., 11-16.
46 A.a.O., 13.
47 A. a. O., 13.47.
48 A.a.O., 48.
49 A.a.O.
50 Herzog, Studien (wie Anm. 1).

38



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Fltie

1906 Bischof von Basel und Lugano) abzusetzen, der die Abstinenz für
das Kernkriterium der wahren Heiligkeit hielt.51 Eine rückblickende
Bemerkung Herzogs lässt die Heftigkeit der Auseinandersetzungen nach

dem Erscheinen seines Beitrags aus dem Jahr 1887 erahnen. Insbesondere

seine Überlegungen zur Kirchlichkeit des Einsiedlers hätten heftige
Anfeindungen erlebt, in deren Folge Herzog eine grosse Anzahl von
Publikationen in der christkatholischen Kirchenzeitung veröffentlicht habe.52

Daher ist das eigentliche Untersuchungsobjekt der zweiten Studie die

«Stellung des Bruders zum Papsttum».53 Mit einem in elf Kapitel
eingeteilten Durchgang entwirft der christkatholische Bischof seine Sicht der

ekklesiologischen Grundhaltung des Nikiaus von Flüe. In einem Vorgriff
kann schon hier festgestellt werden, dass Herzog es für wahrscheinlich

hält, dass «der Laie Nikolaus von Flüe dem gleichen Schicksal anheimgefallen

wäre, wenn ihn die Obwaldner nicht vor der päpstlichen Inquisition
geschützt hätten».54 Die Causa Nikiaus von Flüe wird von Herzog zu

einem Exempel für das Verhalten der Eidgenossen gegenüber der päpstlichen

Willkür und dem römischen Einfluss erklärt. Der Codex für dieses

Verhalten hat zwei Leitlinien: innerliche Frömmigkeit und Widerstand.
Die entsprechende Frömmigkeit begründet Herzog in dem beispielhaften
Christusbezug des Einsiedlers.55 Die von ihm benutzten Quellen und die

entsprechende neuste Literatur stellt Herzog einleitend vor.56 Wiederum
erweist er sich als exakter Leser, der auch die Zeitabstände, die in den

Quellen genannt werden, kritisch überprüft.57
Für grundlegend hält Eduard Herzog in seiner zweiten Studie die

Tatsache, dass Nikiaus von Flüe in seiner Klause in der Melchaa-Schlucht
durch Inquisitoren bedroht wird. Er folgert dies aus der Tatsache, dass der

Stand Obwalden im Jahr 1482 in Luzern um umfängliche Hilfe bittet, um
den Einsiedler vor «fremden Schelmen» schützen zu können.58 Diese

Bedrohung identifiziert Herzog direkt mit inquisitorischen Geistlichen, die

aus Luzern kommend die Rechtgläubigkeit des Einsiedlers prüfen wol-

51 A.a.O., 6-8.
52 A. a. 0„ 10.
53 A.a.O.
54 A. a. 0., 109.
55 A.a.O., 80.
56 A. a. O., V-VIII.
57 A.a.O., VIII.
58 A. a. O., 13-26.

39



Michael Bangert

len.59 Leben und religiöses Handeln des späteren «Landesvaters» sind

schutzwürdig und schutzbedürftig. Als Hauptursache für die Verdächtigung

identifiziert Herzog die Nähe zur Bewegung der Gottesfreunde. Den

Ursprung der Gottesfreunde sieht Herzog in seiner zweiten Studie im
Niedergang der mittelalterlichen Kirche begründet.60 Schisma, theologische
Verelendung und missbräuchlicher Ablasshandel sind aus der Sicht Herzogs

genau die Umstände, die Nikiaus von Flüe in die Nähe der
Gottesfreunde führen, um der geistlichen Verarmung zu entgehen. Einerseits
unterlässt es der christkatholische Bischof in seiner zweiten Abhandlung,
die Bedeutung des Nikiaus von Basel zu bewerten. Andererseits führt er
in seiner Skizze die angeblichen Positionen der Gottesfreunde in markanter

Weise aus.61 Er identifiziert sie und damit auch Nikiaus von Flüe, der

berechtigterweise im Zusammenhang einer dominikanisch beeinflussten

Strömung innerhalb der unspezifischen Gottesfreunde-Bewegung zu
verstehen ist, ausdrücklich nicht .mit den «Brüdern des freien Geistes».62

Häretische Positionen wie Pantheismus oder die Irrelevanz der Kirche kann

Herzog weder bei den Gottesfreunden im Allgemeinen noch bei Nikiaus
von Flüe im Besonderen feststellen. Doch zugleich übernimmt er in seinen

Ausführungen eine Bewertung, die den Gottesfreunden eine Tendenz zu
soteriologischer Selbstüberschätzung und einer nur formalen
Passionsfrömmigkeit unterstellt.63 Wichtiger aber als theologische Subtilitäten
sind die praktischen Konsequenzen, die sich aus der exklusiven Beziehung
der Seele zu Gott ergaben; denn sie trafen nicht nur die Amtskirche als

solche, sondern in ihr die «christianitas», d. h. die christlich-religiös ver-
fasste Gesellschaft als Ganzes, in der Substanz. Denn wer sich eins mit
Gott wusste, der brauchte keine kirchliche oder staatliche Ordnung mehr.64

Dagegen, so Herzog, hielten sich die «ernsten Gottesfreunde in allen Dingen

an die kirchliche Ordnung».65 Zugleich aber entdeckt er in ihrer
Bewegung ein grosses kritisches Potenzial gegenüber den misslichen
Zuständen in der römischen Kirche. Diese Kritik war aus der Sicht Herzogs

59 A. a. 0., 26.
60 A.a.O., 27-31.
« A. a. 0., 32-39.
62 A. a. 0., 33.

« A. a. 0., 34-39.
64 Alexander Patschovsky, Freiheit der Ketzer, in: Johannes Fried (Hg.), Die

abendländische Freiheit vom 10. bis zum 14. Jahrhundert, Sigmaringen (Thorbecke)
1991,265-286, hier 273.

65 Herzog, Studien (wie Anm. 1), 40.

40



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Fliie

der Grund, dass sich die Inquisition mit den Gottesfreunden zu befassen

begann. Zugleich stellt er fest, dass es sich bei den Gottesfreunden keineswegs

um eine organisierte Gemeinschaft handelt; vielmehr habe die

Bewegung je nach Rechtgläubigkeit und Lebenswandel aus höchst
unterschiedlichen Parteien bestanden.66 Diese heterogene Gruppe aber sei

durch die Inquisition mit standardisierten Vorwürfen überzogen worden.67

In diesen Kontext potenzieller Häresien sei nun auch der Gottesfreund
Nikiaus von Flüe zu stellen.68 Folgt man der neusten Forschung, die mit
Regina D. Schiewer den Begriff «Gottesfreund» als eine frömmigkeitsgeschichtliche

und nicht als eine literatursoziologische Ordnungskategorie
versteht, so ist das Konzept Herzogs durchaus tauglich.69 Seine Begrifflichkeit

ist allerdings unspezifisch. Zudem macht er keinen Hinweis auf
einen konkreten Zirkel oder eine bestimmte Gemeinschaft, die Nikiaus
von Flüe in ihre Reihen aufgenommen hätten. Diese Gemeinschaft wäre
im Sinne der Studien von Heinrich Stirnimann in einer dominikanisch
geprägten Gebetsbruderschaft zu sehen. Herzogs Verständnis der
Gottesfreunde liesse sich durchaus mit einem modernen Zitat umschreiben: «Der

Begriff <Gottesfreund> ist dabei ein klassifizierendes Merkmal, das einen
Menschen einer einmal erreichten geistigen Stufe zuteilt. Vielmehr lädt
das Sprechen von der Gottesfreundschaft gerade die Gottesfreunde ein,
sich immer neu auf den Prozess einzulassen, [...] [sich] von Gott auf dem

Weg der Rückkehr zu ihm umformen zu lassen.»70 Allemal sieht Herzog
in den Gottesfreunden eine fromme, hierarchiekritische, verfolgte und
kraftvolle Gruppierung, die sich in ihrer Inferiorität und Heteronomität
als Modell für seine neu entstandene Kirche eignet.

Immer wieder kommt Herzog auf den imaginären «Gottesfreund vom
Oberland» zu sprechen, den er nun nicht für eine literarische Fiktion des

66 A.a.O., 43.
67 A. a. 0., 44-48.
«s A. a. 0., 49-63.
69 Regina D. Schiewer, «Vos amici Dei estis». Die «Gottesfreunde» des

14. Jahrhunderts bei Seuse, Tauler und in den «Engelberger Predigten». Religiöse
Elite, Verein oder Literaturzirkel?, in: Almut Suerbaum/Annette Volfing (Hg.), Ami-
citia: Friendship in Medieval Culture. Papers in Honour of Nigel F. Palmer, Leeds

(Maney) 2007, 227-246, hier 245.
70 Urban Federer, Die Briefe Heinrichs von Nördlingen an Margaretha Ebner.

Literatur im Dienst der Gottesfreunde, in: Wybren Scheepsma u. a. (Hg.), The
Gottesfreunde and the Textual Culture of Vernacular Mysticism in the Rhineland and the

Low Countries (1300-1550), Leiden (Brill) 2014,13.

41



Michael Bangert

Strassburger Kaufmanns Rulman Merswin (1307-1382) halten will,
sondern einen historischen Kern zu verifizieren sucht. Unter anderem scheint
ihm ein Verwandter der Mutter des «Gottesfreundes», Matthias Hattinger,
der sich 1415 in Wolfenschiessen zu einem vielbeachteten Einsiedlerleben

niedergelassen hatte, als geschichtliches Vorbild infrage zu kommen.71

Doch diese Versuche, belastbare Belege für eine nachweisbare Gestalt,
nach der das Vorbild des «Gottesfreundes von Oberland» geformt wurde,
zu finden, kommen aufgrund der Quellenlage nicht über das Niveau einer
literarischen Konstruktion hinaus. Andererseits aber kann der profilierte
Entwurf der sozial- und spiritualitätshistorischen Umstände der Gestalt
des Einsiedlers Nikolaus von Flüe einen bis heute gültigen Anspruch auf
korrekte Darstellung erheben.72 Für diese Darstellung wertet Herzog die

entsprechenden Urkunden stringent aus. Er setzt sich in seiner Einordnung
von einer Leistungsfrömmigkeit, wie sie seit dem Barock für hagiographi-
sche Typisierungen üblich geworden ist, ab. Für ihn ist es unbedeutend,
dass die Einsiedelei in einer «schauerlichen Schlucht» liege. Er konstatiert
die dauerhafte Nähe und Kontaktaufnahme zur Familie, die eine
Dramatisierung der Trennung unnötig macht.73 Die relative Bequemlichkeit der

Klause durch Ausstattung und deren Heizmöglichkeit (aus anerkannt
gesundheitlichen Gründen)74, der bemerkenswerte finanzielle Spielraum,
der die Anstellung eines Priesters für die tägliche Zelebration der Eucharistie

ermöglichte, sowie die Teilnahme an Wallfahrten nach Luzern und

Einsiedeln, die die Kommunikations- und Erfahrungsfelder wesentlich

erweitern, sind für Herzog wichtige Elemente, um die Frömmigkeit des

Nikiaus von Flüe zu verstehen. Aber auch die Anwesenheit einer zweiten

Person, Ulrich von Memmingen, im Ranft und die gemeinsamen Gespräche

der beiden über «göttliche Dinge» machen für Herzog die asketische

Maximierung einer Heldenfrömmigkeit obsolet. Hier ist sein Anliegen,
dessen geistliche Intentionen aus der hagiographischen Enge zu lösen und
seine religiösen Impulse für die Sicherung der kirchlichen und staatlichen

Ordnung zu nutzen, deutlich erkennbar. Der Eremit könnte auf diese Weise

nicht nur für den Kanton Obwalden ein «getrüwer vatter», sondern ein

«getreuer Vater des ganzen Volkes» sein.75 Das Konzept einer National-

71 Herzog, Studien (wie Anm. 1), 52.
72 A. a. 0., 53-63.
72 A.a.O., 64.
74 A.a.O., 88.
75 A. a. 0., 13.63.

42



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

kirche bzw. einer staatlich kontrollierten und geschätzten Kirche wird hier
von Herzog beispielhaft durchgedacht. So ist für ihn das demokratische

Volksrecht, die Geistlichen selbst zu wählen, an den Vorgaben, die
Nikiaus von Flüe selbst trifft, paradigmatisch vorgezeichnet.76 Das Gleiche

trifft für die Rechte und die Stellung der Laien innerhalb der Kirche zu,
deren Funktion und Auftrag der Einsiedler ebenfalls präfiguriert.77

Um Nikiaus von Flüe auch in dessen positiver Weltgewandtheit
darstellen zu können, wendet sich Eduard Herzog auch dessen Sohn Nikiaus
(1467-1503) und seiner Ausbildung zu.78 Denn Herzog hält es für einen
sehr wichtigen, aussagekräftigen Umstand, dass der Vater für das

qualitätsvolle Studium seines «Lieblings» besorgt ist.79 Obwohl es andere
Lateinschulen in der Nähe gegeben habe, entscheide Nikiaus von Flüe, dass

sein Sohn von 1483 bis 1485 in der freien Reichsstadt Basel, die noch nicht

zur Eidgenossenschaft gehört, grundständig ausgebildet werde. Damit
treffe er, so Herzog, eine weitreichende Entscheidung, da Basel von den

geistlichen Aufbrüchen und der religiösen Unruhe der damaligen Zeit
besonders geprägt sei.80 Die Stadt ist in dieser Zeitspanne durch die
Bemühungen des Dominikaners Andrija Jamometic (ca. 1420-1484), ab 1476

Erzbischof von Kraina, um ein erneutes Konzil in Basel in eine schwere

Auseinandersetzung mit dem Heiligen Stuhl geraten, die u. a. verschiedene

Interdikte zur Folge hatte.81 Die Unterbringung des jungen Nikiaus bei
Friedrich de Guarletis, Professor für kaiserliches Recht an der 1460

gegründeten Universität, bringt ihn nach Einschätzung Herzogs zudem in
Kontakt mit konzilsfreundlichen Kreisen.82 So werde der junge Nikiaus
von Flüe Zeuge der schwerwiegenden Folgen der päpstlichen Politik, die
Handel und Gewerbe in Basel sehr schaden, und im Januar 1485 der
zeremoniellen Unterwerfung, die Stadt, Rat, Klerus und Universität vor dem

päpstlichen Legaten vollziehen müssen, damit durch diese Reuegeste das

Interdikt aufgehoben werde.83 Herzog betont dieses Faktum, da er davon

76 A.a.O., 61.
77 A.a.O., 63.
78 A. a. O., 64-72.
79 A. a. O., 71.
86 A. a. O., 67-69.
81 Vgl. Jacob Burckhardt, Erzbischof Andreas von Krain und der letzte Con-

cilsversuch in Basel 1482-1484, Basel (Schweighauser) 1852.
82 Rupert Amschwand, Das akademische Studium des jüngsten Sohnes von

Bruder Klaus, in: Der Geschichtsfreund 136 (1983) 199-204, hier 199.
83 Burckhardt, Concilsversuch (wie Anm. 81), 101-104.

43



Michael Bangert

ausgeht, dass der Sohn Nikiaus seinem Vater regelmässig mündlich und
schriftlich Bericht von den Zeitumständen gegeben hat und dieser ihn
bewusst in der besonderen Atmosphäre der Freiheit in der «Basler Luft»
aufwachsen und ausbilden lassen wollte.84 Herzog stellt auf diesem Wege
die für seinen Entwurf so wichtige Verbindung zur Bewegung der
Gottesfreunde am Oberrhein her.

Dieser Intention der spiritualitätsgeschichtlichen Verortung dient auch

der Abschnitt der zweiten Studie, der sich erneut mit dem Meditationsbild
des Eremiten beschäftigt.85 Herzog konstatiert:

Daher hat die [...] Bildergruppe des in der Pfarrkirche zu Sachsein hängenden
Gemäldes, des wirklichen Originals, schon zu Lebzeiten des Bruders Klaus
existiert. Hat dieser für die Bildergruppe eine so große Vorliebe gehabt, daß

sie recht eigentlich sein Lehrbuch war, so ist das nur wieder ein Beweis, daß

sich der Bruder Klaus in seinen frommen Betrachtungen und religiösen
Uebungen ganz und gar im Gedankenkreis oder vielmehr in den Gedankenkreisen

der Gottesfreunde bewegte.86

Wir können feststellen, dass Herzog mit einer gewissen Hartnäckigkeit an
der Verortung des Eremiten in der vielfältigen geistlichen Strömung von
Gottesfreunden bzw. «devotio moderna» festhält, um ihn nicht als
monolithisches Sonderphänomen verstehen zu müssen. Diese Vernetzung in
den Strom der abendländischen Frömmigkeit und der helvetischen Kultur
dient auch als Hinweis, dass es ikonologische Verbindungen des

Betrachtungsbildes zum Reformator Martin Luther gibt.87

Zum Abschluss seiner Studie fokussiert sich Eduard Herzog nochmals
auf die Bedrohung des Nikiaus von Flüe durch die päpstliche Inquisition.
Anfangend mit der Untersuchung durch den Weihbischof und Generalvikar

des Bistums Konstanz, Thomas Weidner, am 27. April 1469, als die

Nahrungslosigkeit und Rechtgläubigkeit des Eremiten untersucht wurden,
habe es eine beständige Atmosphäre der Verdächtigung gegenüber dem

Einsiedler gegeben.88 Im Verlauf des 15. Jahrhunderts habe durch die
römische Kurie die Bedrohung der Gläubigen durch Hexen- und Ketzerver-

folgungen enorm zugenommen.89 Dabei sei es bemerkenswert, dass aus-

84 Herzog, Bruder Klaus (wie Anm. 1), 72.
85 A. a. 0., 73-87.
86 A.a.O., 87.
87 A. a. 0„ 88-95.
88 A.a.O.,96-110.
89 A.a.O., 106f.

44



Rezeption von Werk und Person des Nikiaus von Flüe

schliesslich für die Diözese Konstanz ein eigener Inquisitor bestellt
worden sei. Dieser Gefahr habe Nikiaus von Flüe nur durch den Schutz der
staatlichen Obrigkeiten entkommen können.90 Durch diese Absicherung
sei die besondere Frömmigkeit auch in Flerzogs Gegenwart erhalten. Daher

kann er in einem würdigenden Schlusswort versuchen, den «Gottesfreund

Nikiaus von Flüe» auch für die geistliche Praxis seiner Kirche
fruchtbar zu machen:

Ich halte vielmehr den Bruder Klaus für einen nach der Anschauung seiner
Zeit heiligen Mann, der, wenn er auch vielleicht hinsichtlich seiner Aussagen
über das Fasten zu tief in dies kasuistische Moral geraten war, doch redlich
glaubte, mit seinem Verhalten in der besten Weise Gott zu dienen. Daß er
seinem Vaterlande wertvolle und treue Dienste geleistet hat, ist an seinem

fünfhundertjährigen Geburtstagsfest dem Volk der Eidgenossen mit Recht
wieder in Erinnerung gerufen worden.91

4. Fazit

Für den ersten Bischof der christkatholischen Kirche, Eduard Herzog, ist
die Beschäftigung mit dem Leben und Wirken des Bauern und Eremiten
Nikiaus von Flüe ein bedeutendes Feld, um seine Konzeption von Kirche
und Frömmigkeit gegenüber den ultramontanen Tendenzen im zeitgenössischen

Katholizismus abzugrenzen. Während sich die römisch-katholische

Theologie vorrangig auf die hagiographischen Elemente, die Visionen

und die wunderbaren Ereignisse fokussiert, versucht Herzog, den

Einsiedler in seiner Vernetzung in einem spirituellen Beziehungssystem
zu verstehen. Dazu verwendet er das unspezifische Phänomen der
Gottesfreunde als Erklärungshintergrund. Dieses Modell wurde als insuffizient
kritisiert. Zugleich kann die damit verbundene Frage nach den Kontexten
der Spiritualität und der Biographie des Nikiaus von Flüe als berechtigt
angesehen werden. Während eine bestimmte Tradition bis in das

Jubiläumsjahr 2017 hinein Nikiaus von Flüe nicht kontextuell versteht und eine

Form geschichtsfreier, markant subjektiver Spiritualität pflegt, ist Herzog
vor allem an der Einordnung in eine Tradition gelegen, die er unter dem

Begriff «Gottesfreunde» subsumiert. Mit den Studien von Heinrich Stir-
nimann wird diese hermeneutische Vorgabe Herzogs bestätigt sowie
erweitert und historisch begründet. Herzog, der sich in der Verantwortung

90 A.a.O., 109.
91 A.a.O., 110.

45



Michael Bangert

sieht, ein spirituelles Vakuum in seiner Kirche zu verhindern und eine, wie
er selbst wünschte, genuin katholische Entwicklung der Frömmigkeit zu
sichern, kann insgesamt eine gewisse Form aufgeklärter Heiligenverehrung

absichern. Indem er das Verstehensspektrum für die Person und das

Anliegen des Eremiten Nikiaus von Flüe erschliesst, öffnet er den liberalen

Katholiken eine Möglichkeit zur Akzeptanz einer für die Eidgenossenschaft

zentralen Identifikationsfigur.

Michael Bangert (*1959 Rheinberg D), Dr. theol. habil. 1979-1984 Studium
der Philosophie, Geschichte, Theologie und Biologie in Münster und München.

1993-1996 Fernstudium Betriebswirtschaft. 1995 Promotion in Münster.

2007 Habilitation in Bern mit einer Studie zum Verhältnis von Ästhetik
und Spiritualität. Ab 2002 Pfarrer an der Predigerkirche in Basel. 2007-
2018 Privatdozent für Kirchengeschichte am Departement/Institut für
Christkatholische Theologie der Universität Bern, seit 2018 Privatdozentfür
Kirchen- und Theologiegeschichte, seit 2022 Titularprofessor an der Universität

Basel.

Adresse: Totentanz 19, CH-4051 Basel
E-Mail: michael.bangert@unibas.ch

Summary

For Eduard Herzog, the first bishop of the Swiss Old Catholic Church, the study
of Nikiaus von Flüe offered an important means of distinguishing his own church
from ultramontane Catholicism. Whereas Roman Catholic theology was focused

primarily on hagiographie aspects of von Flue's life, and particularly his visions
and miracles, Herzog endeavoured to understand the hermit in the context of his

spiritual relationships. To this end, he employed the rather vague concept "Friends
of God" as an explanatory horizon. This made it possible to explore and analyse
the contexts of Nikiaus von Flüe's biography and his spirituality. The kind of
edifying literature which emerged around 2017 in conjunction with the 600th
anniversary of von Flüe's birth cannot offer such insights. The benefit of Herzog's
hermeneutical precepts is borne out by Heinrich Stirnimann's studies. By expanding

the scope of interpretation of the hermit Nikiaus von Flüe, Herzog offered
liberal Catholics a means of understanding and accepting him as a central figure
in defining Swiss identity.

Schlüsselwörter - Key Words

Eduard Herzog - Nikiaus von Flüe -Mystik - altkatholische Frömmigkeit -
Heiligenverehrung

46


	"Ich halte vielmehr den Bruder Klaus für einen nach der Anschauung seiner Zeit heiligen Mann." : Die Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Flüe durch Eduard Herzog (1841-1924)

