Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 112 (2022)
Heft: 1
Artikel: "Ich halte vielmehr den Bruder Klaus fur einen nach der Anschauung

seiner Zeit heiligen Mann." : Die Rezeption von Werk und Person des

Niklaus von Flie durch Eduard Herzog (1841-1924)
Autor: Bangert, Michael
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ich halte vielmehr den Bruder Klaus fiir einen nach
der Anschauung seiner Zeit heiligen Mann.»!

Die Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie
durch Eduard Herzog (1841-1924)

Michael Bangert

Mitten in den scharfen und heftigen Auseinandersetzungen des Kultur-
kampfs in der Schweiz beschiftigt sich der erste Bischof der christ-
katholischen Kirche, Eduard Herzog, mit einer der Gallionsfiguren des
ultramontanen Katholizismus: Bruder Klaus von Fliie (1417-1487). Im
Gedenkjahr zum 400. Sterbetag mit den entsprechenden Feierlichkeiten
versucht Herzog, diese liberaus wichtige Identifikationsfigur innerhalb der
helvetischen Konkretion der «ecclesia romana» fiir die Frommigkeit in
seiner Kirche nutzbar zu machen. Um das zu erreichen, konstatiert er eine
strategische Vereinnahmung des Heiligen wihrend des Sonderbundkrie-
ges durch die katholische Partei sowie die ikonographische Ausnutzung
durch die Piusvereine.? So will er einen unverstellten Blick auf die histo-
rischen Zustéinde eroffnen.

Der vorliegende Beitrag fragt nach der Vorgehensweise Herzogs in
Bezug auf die Bewertung der Heiligenverehrung, niherhin die Verehrung
des Einsiedlers Niklaus von Fliie, sowie deren Einordnung in die moderne
Rezeptionsgeschichte.

1. Das Jubildum im Jahr 2017

Die Konturierungen, die Eduard Herzog in seinen Studien generiert, kon-
nen zugleich ein Parameter zum Verstdndnis und zur kulturhistorischen
Einordnung der Rezeptionsgeschichte des Mystikers Niklaus von Fliie
vom 400. Sterbetag bis zur 600. Wiederkehr seiner Geburt sein. Das Jahr
2017 verzeichnete besonders in der Innerschweiz eine grosse Anzahl von
Gedenkfeierlichkeiten. Divergierende Positionen waren kaum zu ver-
zeichnen. Das «fromme» Konstrukt, das sich mit dem Namen Niklaus von

I EDUARD HERZOG, Bruder Klaus. Studien liber seine religiose und kirchliche
Haltung, Bern (K. J. WyB) 1917, 110.
2 EDUARD HERZOG, Bruder Klaus, Bern (K. J. WyB) 1887, 47f.

IKZ 112 (2021) Seiten 25-46 : 25



Michael Bangert

Fliie verbindet, ist in einem langen Prozess zu einer moralischen Instanz
von nationaler Bedeutung geworden. Mit einer gewissen zeitlichen Dis-
tanz und vor dem Hintergrund der Bemiihungen Herzogs lésst sich nun
nach den Wegen und Inhalten der Rezeption fragen.

Neben einem Staatsakt mit der damaligen Bundesprisidentin Doris
Leuthard begleiteten Wallfahrten, Festanlédsse, eine Gedenkbriefmarke
und Ausstellungen das Erinnerungsjahr.> Auch vonseiten politischer Ak-
teure gab es bei Festreden markante Ausserungen zur Bedeutung des spi-
teren Einsiedlers fiir die moderne Eidgenossenschaft. Dabei wurde die
historische Figur gleichsam zu einem Modell fiir heutige Schweizerinnen
und Schweizer geformt.* Zum Jubildiumsjahr erschien zudem eine grosse
Anzahl umfangreicher und kleinerer Publikationen mit spirituellen und
erbaulichen Intentionen. Stellvertretend fiir diese Literaturgattung sei hier
auf einen Sammelband geistlich orientierter Texte mit dem Titel «Niklaus
von Flije. Engel des Friedens auf Erden» verwiesen.’ Dieser Band versam-
melt in exemplarischer Weise vielfiltige Beitrdge von Autorinnen und
Autoren, die z.T. iiber ein betrichtliches Renommée in der spirituellen
Literatur verfiigen. Bemerkenswert ist, dass die Beitréige insgesamt die
historische Basis einer Beschéftigung mit Niklaus von Fliie fiir gesichert
halten. So stellen die Herausgebenden einleitend fest, dass aufgrund der
neusten Studien die Frage «Wer war Niklaus von Fliie?» bestens beant-
wortet sei. Daher gehe es vorrangig um die Frage «Wer ist Nikolaus fiir
mich und fiir uns?»% Mit dieser Akzentuierung der Suche nach einer per-
sonlich-geistlichen Relevanz von Bruder Klaus ohne eine weitere histori-
sche Reflexion kann dieser Sammelband als paradigmatisch fiir viele Pu-
blikationen zum Jubildum gelten. Den vielfiltigen und z.T. poetischen
Beitrdgen wird eine historische Annahme vorangestellt, die u.a. davon
geprigt ist, dass das Wirken des Niklaus von Fliie ein «Erbe» sei, «das die

3 Vgl. Mehr Ranft. Partnerbeilage des Tridgervereins «600 Jahre Niklaus von
Fliie» zur NZZ am Sonntag am 12.3.2017.

4 Vgl. Bericht iiber eine Veranstaltung mit dem SVP-Politiker Christoph Blo-
cher und dem romisch-katholischen Bischof Vitus Huonder unter: www.ref.ch/news/
vitus-huonder-und-christoph-blocher-feiern-bruder-klaus ~ (zuletzt besucht am
20.5.2019).

> JOHANNES SCHLEICHER/TANIA HOEG (Hg.), Niklaus von Fliie. Engel des Frie-
dens auf Erden, Miinsterschwarzach (Vier-Tiirme) 2016.

6 JoHANNES SCHLEICHER/TANJA HOEG, Niklaus von Fliie — unser Bruder Klaus,
in; dies. (Hg.) Niklaus von Fliie (wie Anm. 5), 10-12, hier 10.

26



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

Schweiz und Teile Stiddeutschlands heute noch priigt».” Wobei die Rolle,
die der Einsiedler beim Stanser Verkommnis von 1481 gespielt habe, fiir
das geistliche Erbe exemplarisch sei. Dass in der historischen Forschung
der Einfluss auf die Verhandlungen in Stans kurz vor der Weihnacht des
Jahres 1481 durchaus unterschiedlich und auch kritisch beurteilt wird,
spielt augenscheinlich im Kontext geistlicher Belange keine besondere
Rolle. Die Interessenslage ist auf den «heiligen Mann» ausgelegt, aus des-
sen Biographie und der entsprechenden Ikonographie Anregungen fiir
eine bereichernde Frommigkeit in der Postmoderne zu gewinnen seien.
Da der hagiographische Impetus dominiert, wird das Modell des «vir
Dei» in Bezug auf Niklaus von Fliie je nach Interessenslage auf eine neue
Form von Minnlichkeit, nationale Vergewisserung, freiheitliches Den-
ken, Standfestigkeit gegentiber einer fehlgeleiteten Hierarchie und konse-
quente Christusfrommigkeit hin aktualisiert. Bedingt durch eine feminis-
tische Perspektive riickt auch Dorothea Wyss (ca. 1432 bis ca. 1488), die
Niklaus im Jahr 1447 als sehr junge Frau heiratet und iiber die nur wenige
gesicherte Daten vorliegen, in den Fokus spiritueller Spekulationen.
Diese Form der gegenwartsbezogenen und individualisierenden
Hagiographie lédsst sich durchaus als eine adaptive Weiterfiihrung der
markanten Bruder-Klaus-Verehrung im Katholizismus der Schweiz des
19. Jahrhunderts, die sich wiederum vor allem auf den «Pilgertraktat» von
1488 beruft, verstehen.! Diese Verehrung erreicht ihren Hohepunkt im
Kulturkampf, in dessen Verlauf Niklaus von Fliie eine einzigartige Be-
deutung als Patron zahlreicher Vereine und Veranstaltungen im Milieu-
katholizismus zugemessen wurde.? Die volkspopulidre Devotion findet
ihren kirchlichen Abschluss — und Wendepunkt — in der Heiligsprechung
im Jahr 1947. War diese Heiligsprechung von reformierter Seite noch als
theologisch fragwiirdig und undkumenisch kritisiert worden,l so spielt
im Jubildumsjahr die konfessionelle Frage keine Rolle mehr, da sich die
Autorinnen und Autoren mehrheitlich postkonfessionell positionieren.
Auch ein renommierter Autor wie Christian M. Rutishauser SJ richtet
im Kontext des Jubiliums den Fokus seiner Uberlegungen allein auf die

7 Ebd.

8 Vgl. BERNARD SCHUBIGER, Le tissu de méditation de Nicolas de Flue. Une
boussole pour la vie, Hauteville (Parvis) 2018.

9 Vgl. Urs ALTERMATT, Religion, Nation und Gedichtnis im Schweizer Katho-
lizismus — Das Beispiel von Klaus von Fliie als polyvalente Erinnerungsfigur, in:
SZRK 100 (2006) 31-44.

10 KARL BARTH, Ein Heiliger, in: LeGI 19 (1944) Nr. 45, 8f.

27



Michael Bangert

hagiographischen Traditionen; die Rezeptionsgeschichte beispielsweise
der Visionstexte wird von ihm nicht niher befragt, obwohl er sich dezi-
diert mit ihnen beschéftigt.!! Das Konvolut der Legenden und literari-
schen Zuschreibungen findet beim prominent publizierten Artikel Rutis-
hausers eine lineare Fortschreibung.

Insgesamt kann im Kontext des Jubiliumsjahrs innerhalb der Publika-
tionen zu Niklaus von Fliie eine neuzeitliche, historisch ungebundene und
romantisierende Interpretationslinie als dominierend angesehen werden.
Als Hintergrund ist eine Form unhistorischer, stark subjektiver Spirituali-
tdt anzunehmen, die ihre Berechtigung allein aus der Erbauung der Ein-
zelperson gewinnt. Erkenntnisleitend scheint hier nicht die geistliche Re-
zeption historischer Erkenntnisse zu sein, sondern die kreative,
phantasievolle Weiterfithrung eines bestimmten Heiligkeitsideals. Mit
diesem Horizont bleibt die gegenwiértige Deutung im Zusammenhang die-
ser Publikationen zum Jubildum mehrheitlich hinter einem Forschungs-
stand, wie ihn bereits der entsprechende Artikel im «Lexikon fiir Theolo-
gie und Kirche» vor mehr als 20 Jahren niichtern dokumentiert, in
markanter Weise zuriick.!?

2. Der Entwurf des Kirchenhistorikers Heinrich Stirnimann

Um den Entwurf, den Eduard Herzog zur frommigkeitsgeschichtlichen
Bedeutung und Funktion des Heiligen aus Sachseln skizziert, klarer abste-
cken zu koénnen, soll nun ein Zwischenschritt erfolgen. Die Positionen
Herzogs sind mit den hagiographischen Interpretationsvarianten, seien sie
in Diktion und Vorstellung aktuell oder iiberliefert, nicht kompatibel.
Denn, so unsere These, die historische Arbeit Herzogs steht, wenn auch
nicht in voll entfalteter Form, in einer Tradition, die die Biographien von
Heiligen nicht auf Goldgrund schreibt sowie deren mentalititsgeschichtli-
che Einflussfelder mitdenkt. Fiir Herzog ist Niklaus von Fliie als Parame-
ter christlicher Frommigkeit nur in seinem sozialen, kirchlichen und poli-
tischen Kontext zu verstehen.

Unsere kurze Analyse der aktuellen Erbauungsliteratur zum Gedenk-
jahr zeigt deren geringe Anschlussfiahigkeit an sozial- oder mentalititshis-

1L CHRISTIAN M., RUTISHAUSER, Der missverstandene Bruder Klaus. Er ist nicht
Politiker, sondern Mystiker: Was Niklaus von Fliies Satz «<Macht den Zaun nicht zu
weit» wirklich bedeutet, in: NZZ am 23.9.2017, 42.

12 FRANZ X AVER BiscHOF, Art. Nikolaus von Fliie, in: LThK 7, 31998, 850.

28



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

torische Traditionen. Darum erscheint es wenig erstaunlich, dass die spi-
ritualitdtshistorischen Forschungen des Freiburger Kirchenhistorikers
Heinrich Stirnimann (1920-2005) in der entsprechenden Literatur zum
Jubildumsjahr de facto unberiicksichtigt geblieben sind.’> Was Stirni-
manns Studien von der aktuellen Bruder-Klaus-Literatur unterscheidet,
ist, dass sie die Moglichkeit bieten, die Frommigkeitskultur, wie sie Ni-
klaus von Fliie schon friih entwickelt, in ihrem Umfeld und in ihren histo-
rischen Beziigen zu verstehen. Stirnimann stellt Person und Frommigkeit
des Eremiten in die zeitgeschichtlichen Beziige und damit auf eine solide
Basis. Fine wichtige Positionierung nimmt Stirnimann schon einleitend
vor: Er bringt Niklaus von Fliie in Bezug zu jener Kultur der spitmittel-
alterlichen Mystik, wie sie die partiell heteronome Frommigkeitsbewe-
gung der Gottesfreunde im Verlauf des 14. Jahrhunderts gepflegte hatte.!4
Diese eher «subkutane» Bewegung, die sich besonders in den Stidten am
Oberrhein entwickelt und lediglich fraktale Strukturen und Formen aus-
bildet, zeichnet sich durch eine Intensivierung der privaten Frommigkeit,
eine Tendenz zum personlichen Erleben, eine Nachfolge Christi als «imi-
tatio passionis» und eine Verpflichtung zu konkreter Demut aus.!® Die
Gottesfreunde, die sich einer vielfiltigen Spiritualititspraxis verschrei-
ben, stehen symptomatisch fiir die tiefgreifende Transformation, der die
Mystik im Verlauf des 14. und 13. Jahrhunderts unterworfen ist. Entschei-
dend fiir diese Verinderung ist die kritische Korrektur der neuplatonisch
bestimmten Einigungsvorstellungen hin zu einer Liebesmystik, die ihre
Wurzeln in den Schriften Bernhards von Clairvaux (1090-1153) hat.!¢ Die
Kultur der Mystik zeigt im spitmittelalterlichen Kontext von Niklaus von
Fliie eine Tendenz zu Demokratisierung und Popularisierung. Auch eine
illiterate Person wie er kann sich ohne Klostereintritt ganz und gar einer
intensiven Frommigkeit hingeben. Die in weite Kreise der Bevolkerung
diffundierende mystische Spiritualitit steht in Konkurrenz mit einem eher

13 HEINRICH STIRNIMANN, Der Gottesgelehrte Niklaus von Fliie. Drei Studien,
Freiburg i. Ue. (Universititsverlag) 1981.

4 A a 0,13

15 Vgl. URBAN FEDERER, Mystische Erfahrung im literarischen Dialog. Die Brie-
fe Heinrichs von Nordlingen an Margaretha Ebner, Berlin (de Gruyter) 2011, 149—
151.211-213.242-249.343-347.

16 BERNDT HAMM, «Gott beriihren»: Mystische Erfahrung im ausgehenden Mit-
telalter. Zugleich ein Beitrag zur Kldrung des Mystikbegriffs, in: ders./Volker Lep-
pin, Gottes Nihe unmittelbar erfahren. Mystik im Mittelalter und bei Martin Luther,
Tiibingen (Mohr Siebeck) 2007, 111-137.

29



Michael Bangert

mystikfeindlichen Klima innerhalb der wissenschaftlichen Theologie. Fiir
diese Transformation kann die Biographie des Bauern, Hauptmanns und
Eremiten Niklaus von Fliie als exemplarisch gelten.

Der Brief an den Rat der Stadt Bern, den Niklaus von Fliie am Barbara-
tag 1482 seinem Sekretir diktiert, stellt fiir die Uberlegungen Stirnimanns
eine wesentliche Quelle dar.!” Er fokussiert sich auf den beriihmten Aus-
spruch «Friede ist allezeit in Gott, denn Gott ist der Friede.»® Dieser
Brief, mit dem sich der Eremit beim Rat der Stadt Bern fiir mancherlei
Zuwendungen bedankt, ist nicht zuletzt wegen des ungewohnlichen Theo-
logumenons «Gott ist Friede!» bekannt. Zwar kennt die biblische Tradi-
tion die Rede vom «Gott des Friedens» (1 Thess 5,23), vom «Frieden Got-
tes» (Phil 4,7) und vom Frieden, den Christus selbst gibt (Joh 14,27), doch
die weitgehende ontologische Ineinssetzung ist ein theologisches Wagnis,
das durch die christliche Dogmatik nicht gedeckt ist. Niklaus von Fliie
geht dieses Wagnis einer definitorischen Gottesrede ein, um die Bedeu-
tung eines umfassenden Friedens fiir die innere Gottesbegegnung zu be-
schreiben. Er erweitert die Gottespriadikation um den Akzent der Dauer-
haftigkeit des Friedens: Der Friede, der fiir «<immer in Gott» ist, «kann
nicht vernichtet werden». Seiner Erfahrung einer zerstrittenen Welt mit
ihrer brutalen Kriegsfiihrung setzt er das Vertrauen auf einen unbe-
grenzten, eben gottlichen Frieden entgegen. Gottes Wesen sei im Ver-
stindnis des Einsiedlers nichts anderes als der Friede.!? Stirnimann wehrt
sich im Kontext der Friedenstheologie dezidiert gegen ein Verstindnis,
das Niklaus von Fliie Naivitdt und die Weitergabe von Binsenwahrheiten
unterstellt.?? Er wertet die theologische Friedensperspektive als eine
Glaubensiusserung, die tiber eine unabweisbare politisch-gesellschaftli-
che Implikation verfiigt. Dem Satz vom Frieden, der Gott selbst ist, konne
nur dann widersprochen werden, wenn die Erfiillung des Evangeliums
ausschliesslich ins Jenseits oder ins Private verlegt werde. Die spirituali-
tdtstheologische Dynamik besteht fiir Stirnimann darin, die Friedensauf-
forderung des Eremiten als eine Aufforderung zu gegenwartsbezogenem

17 Historisches Museum Solothurn. Abschriften: HEINRICH BULLINGER, Die Ti-
guriner, 1574; HEINT aM BIEL (AMBUHL), Kanonisationsakten 1618, Pfarrarchiv
Sachseln; Abdruck: PETRUS HuGoO, Nicolai von der Fluee, deB weltberithmten wun-
derthitigen und von Gott hochbegnadeten Br. Clausens, Freiburg i. Br. (Theodoro
Meyer) 1642, 155.

18 STIRNIMANN, Der Gottesgelehrte (wie Anm. 13), 35-39.

9 A a.0.,38.

20 A a.0.,36.

30



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

Handeln in der Gesellschaft zu verstehen. Die rein subjektorientierte Deu-
tung des Mystikers wird damit ausgeschlossen. Stirnimann bezeichnet ihn
im Anschluss an Robert Durrer (1867—1934) als einen «Gegenwartsmen-
schen von aussergewohnlich klarem Menschenverstand» sowie einen
«Vorldufer des modernen Pazifismus»; seine gesamte politische Wirksam-
keit ordnet er als «praktische Friedenspropaganda» ein.?!

Eine wichtige Verbindung zur oberrheinischen Mystik stellt Heinrich
Stirnimann zudem iiber das Basler Dominikanerkloster her.?? Er hilt die
Verbindungen des Eremiten im Ranft nach Basel und insbesondere zum
Predigerkloster fiir ausreichend gut belegt. Bereits im Jahr 1469 ist der
Besuch eines Dominikaners bei Niklaus von Fliie dokumentiert. Der Be-
richt dieses ungenannten Dominikaners ist aus der Sicht Stirnimanns eine
der bedeutendsten Quellen fiir die innere Entwicklung und die mystische
Erfahrung von Niklaus von Fliie. Die Bemerkung von «vertraulichen Mit-
teilungen», die im Bericht dann nicht weiter ausgefiihrt werden, lasse auf
ein enges Verhéltnis des Dominikaners zum Eremiten schliessen. Einen
weiteren Beleg fiir die enge Beziehung zu der dominikanischen Tradition
sieht Stirnimann in der Tatsache, dass der Dominikaner Felix Fabri
(1448-1502) 1im Jahr 1475 den Mystiker im Ranft aufsucht. Als das wich-
tigste Dokument aber beschreibt Stirnimann den Brief der Basler Domi-
nikaner, in dem sie den Eremiten im Jahr 1482 um eine Intervention zu-
gunsten der Reform im Dominikanerinnenkloster Klingenthal bitten. Das
Schreiben, das am 16. Januar ausgefertigt wurde, bestitigt, dass der stell-
vertretende Provinzial, Ulrich Zehenter, am 6. Januar in dieser Angele-
genheit mit Niklaus von Fliie sprechen konnte. Fiir besonders beachtens-
wert erscheint die Unterschrift des Briefes: «Prior und Convent vom
Predigerorden zu Basel. Eure Mitbriider und Fiirbitter bei Gott».23 Stirni-
mann wertet diesen Ausdruck der engen Verbundenheit nicht fiir eine
fromme Floskel, sondern hilt es fiir wahrscheinlich, dass Niklaus von
Fliie zu einer Gebetsgemeinschaft des Basler Predigerklosters, des wich-
tigsten Reformkonventes des Ordens nordlich der Alpen, gehort. Einen
heraldischen Hinweis auf die Beziige zwischen den Basler Dominikanern
und Niklaus von Fliie sieht Stirnimann im Familienwappen des Priors
Stephan Irmi (f 1488) und dem Wappenschild, das auf dem Meditations-

2l A a. 0,37

2 A.a. 0, 182-185.

23 A.a. 0., 183. Vgl. RoBERT DURRER, Bruder Klaus. Die éltesten Quellen tiber
den seligen Nikolaus von der Fliie, 3 Bde., Sarnen (Ehrli) 1917-1921, hier Bd. 1, 176.

31



Michael Bangert

tuch des Eremiten in der Verkiindigungsszene erscheint. Gehen wir mit
Stirnimann von einer intensiven Wechselwirkung zwischen Niklaus von
Fliie und den Basler Dominikanern aus, eréffnen sich auch Erkldrungen
fiir die ikonographischen und ikonologischen Besonderheiten seines Me-
ditationsbildes. Das theologische Konzept, das die Trinitdt in drei Strahlen
in die Welt ausgehend und in ebenso drei Strahlen in sich selbst zuriick-
kehrend darstellt, sowie die hohe handwerkliche Qualitét der Ausfiihrung,
die eine leistungsfdhige Werkstatt voraussetzt, machen eine Entstehung
des Betrachtungsbildes in der Kultur einer Stadt des Oberrheins wahr-
scheinlich. Allerdings konnte auch der Mit-Eremit in der Melchaa-
Schlucht, Ulrich (f 1491), der sich spitestens seit 1469 in der Nihe von
Niklaus von Fliie aufhielt, eine Verbindung zu bedeutenden Kunsttraditi-
onen hergestellt haben.24 In seiner Heimatstadt Memmingen unterhielt die
Kiinstlerfamilie Strigel eine beriihmte Werkstatt, die den Alpenraum mit
erstklassigen Gemélden und Altdren versorgte.

Aufgrund der quellengestiitzten Studien von Heinrich Stirnimann
kann eine Verbindung zur dominikanischen Spiritualititstradition und
zur oberrheinischen Mystik sowie zur — von beiden beeinflussten — Bewe-
gung der Gottesfreunde als ausreichend belegt gelten. Als Ziel der «pere-
grinatio religiosa», die der Bauer Niklaus im Herbst des Jahres 1467 be-
ginnt und deren zeitliche Erstreckung keineswegs im Vorhinein fixiert
war, kann also der Oberrhein mit seiner hochstehenden Frommigkeitskul-
tur ausgemacht werden.? Die in der urbanen Gesellschaft verorteten The-
men und Methoden der Betrachtung iiben eine starke Anziehung auf den
schon seit Langem Suchenden aus. Hinzu kommen die Lebensformen, die
in der «devotio moderna» tonangebend waren, sowie die Gebetstechni-
ken, die im Dominikanerorden entwickelt und im Verlauf des 15. Jahrhun-
derts stets mit der «passio Christi», konkret einem heftig aus der Seiten-
wunde blutenden Cruzifixus, dem zentralen Thema der Frommigkeit des
Eremiten, verbunden waren.2% Diese Beziige sollten die Isolationstenden-
zen verunméglichen, die Niklaus von Fliie seit dem Barock vorrangig zu
einem religiosen Sonderphdnomen innerhalb seiner agrarisch geprigten

24 AL a. Q. 158-160.

25 Zur Dauer der «peregrinatio» vgl. CARMEN VON SAMSON-HIMMELSTIERNA,
Deutsche Pilger des Mittelalters im Spiegel ihrer Berichte und der mittelhochdeut-
schen erzihlenden Dichtung, Berlin (Duncker & Humblot) 2004, passim.

26 Vgl. ANoNYMUS, Die neun Gebetsweisen des heiligen Dominikus, Bibliotheca
Vaticana (Codex Rossianus 3).

32



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

Volks- und Sozialgruppe stilisieren. Die mit Stirnimanns Uberlegungen
einhergehende Dekonstruktion der hagiographischen Modelle 14sst auch
eine konfessionelle Vereinnahmung scheitern, da das Leben des Eremiten
im Ranft eher als eine die Reformation vorbereitende Biographie zu ver-
stehen ist. Die Generierung von Anregungen aus den legendarischen Kon-
zeptionen ist sicher erlaubt, wird jedoch der vernetzten und vielféltig ver-
pflichteten Existenz von Niklaus von Fliie nicht gerecht.

3. Die Deutung durch Eduard Herzog

Der erste Bischof, der aus dem Widerstand gegen Infallibilitdt und Juris-
diktionsprimat entstandenen christkatholischen Kirche in der Schweiz,
Eduard Herzog, hatte in seiner fast fiinfzigjihrigen Amtszeit die Heraus-
forderung der Kirchenbildung und -entwicklung zu bewiltigen. Dabei be-
stand seine Strategie im Wesentlichen darin, die elementaren Aufgaben
der Seelsorger zu fordern und die sowohl hierarchisch als auch synodal
verfasste Kirchenstruktur zu verteidigen. Herzog versuchte, die religiosen
Ausdrucksformen in einer Weise zu pflegen, die biblisch begriindet war
und die Weite der katholischen Tradition beriicksichtigte. Thm war die
Notwendigkeit bewusst, im Bereich des kirchlichen Lebens, der Glaubens-
praxis, der religidsen Pragung und der konkreten Frommigkeit den Gliu-
bigen eine erkennbare Orientierung zu geben. Den politischen Kampf
hielt er fraglos fiir wichtig. Im Hinblick auf Dauer und Nachhaltigkeit war
aber eine lebendige Frommigkeit in den Gemeinden die existenzielle
Grundlage. Eine Kirche kann nur dann leben, wenn sie iiber ein qualifi-
ziertes und anwendbares «Geistliches Programm» verfiigt, das die Fihig-
keit zu Trost und Lebensdeutung beinhaltet. So stellten sich Herzog schon
bald nach seiner Wahl am 7. Juni 1876 und seiner Weihe am 18. September
1876 Fragen wie: «Welche Frommigkeit ist nun christkatholisch?». Oder:
«Welche Bedeutung hat die Liturgie? Und nach welcher Form ist sie zu
feiern?» Da es zu diesen Fragen in den ersten Jahren der christkatholi-
schen Kirche in den einzelnen Gemeinden hichst unterschiedliche Positi-
onen gab, konnte es dazu kommen, dass einerseits in der Laufener Kirch-
gemeinde der rituelle Wettersegen mit Reliquien in stdndigem Gebrauch
blieb, zugleich aber in der Basler Kirchgemeinde phasenweise alle dusse-
ren Zeichen und Handlungen bis hin zur Zelebration der Eucharistiefeier
ohne liturgische Gewénder reduziert wurden.

33



Michael Bangert

Die grosse Aufgabe, die Frommigkeit innerhalb der christkatholischen
Kirche zu profilieren, zu intensivieren und zu entfalten, fiel in Ermange-
lung anderer Protagonisten weitestgehend Eduard Herzog zu.

Hier positionierte sich Herzog sehr eindeutig zugunsten der revitali-
sierten Formen traditioneller Volksfrommigkeit. Herzog wollte also die
Frommigkeitskultur keinem Totalabriss unterziehen, sondern sie behut-
sam verbessern. Diese Absicht aber wurde in der Anfangszeit vom publi-
zistischen Kampf mit der romisch-katholischen Presse iiberlagert. So
nannte die romisch-katholische «Schweizer Kirchenzeitung» die Christ-
katholiken im Jahr 1873 «Neue Haretiker» und «Verriter», die ihre reli-
gitse Heimat verlassen hitten. Die Angriffe in den katholischen Medien
waren hartnickig und fiir Herzog z.T. personlich sehr verletzend. Aber
allen Fihrnissen zum Trotz konnte Herzog die liturgische Orientierung
und die entsprechende Frommigkeit als einen wesentlichen Pfeiler der
Frommigkeitskultur innerhalb der christkatholischen Kirche etablieren.
Gegeniiber der rémisch-katholischen Kirche und ihren verschiedenen Or-
ganisationen, die die gedruckten Medien sehr effektiv nutzten, galt es fiir
Herzog, eine spirituelle Identitdt zu entfalten, die nichtin Negation verfillt
oder im Protest verharrt, sondern die Botschaft der Heiligen Schrift unter
den Bedingungen der Gegenwart in glaubwiirdiger Weise lebendig wer-
den liess.

3.1 Erste Publikation zu Niklaus von Fliie

Neben mancherlei journalistischen Scharmiitzeln um das Sakrament der
Versohnung, die allerdings keine Tiefenwirksamkeit zeigten, wandte sich
Herzog im Wesentlichen der Pflege der Frommigkeitsformen zu, die schon
im Neuen Testament erkennbar sind und in der «Alten Kirche» genutzt
wurden. So betrachtet Herzog die Bibel selbst als das «gewohnliche christ-
katholische Gebetbuch»?’. Zum Tableau seiner Frémmigkeitstheologie
gehorte zwar vorrangig die Liturgie der Eucharistiefeier, deren wiirdige
Feier Herzog fiir grundlegend hielt.?8 Der Bischof strebte aber nach einer
vielfaltigen Kultur der Frommigkeit, die im Abendmahlsgottesdienst ihre

21 Katholische Blatter. Organ des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholi-
ken 2 (1874) Nr. 39, 310.

28 EpuaRD HERZOG, Derreligitse Standpunkt der christkatholischen Kirche, in:
IKZ 9 (1919) 273288, hier 284.

34



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

Waurzeln hat, aber zugleich dariiber hinaus geht.?? Darum sollte, so Her-
zog, auch die Marienverehrung zum Repertoire christkatholischer From-
migkeit gehOren. In seinem Betrachtungsbuch «Gott ist die Liebe» widmet
Herzog der Betrachtung der Gottesmutter eine eigene Rubrik.3¢ Seine
Grundlage ist auch in Bezug auf die Meditation marianischer Themen
allein das Neue Testament. Herzog betont, dass es darum gehe, die «ge-
sunde Lehre» von den Fabeln zu unterscheiden.?! Bestimmte Marienkulte
und Verehrungsformen scheiden fiir ihn daher aus. Das gilt in gleicher
Weise auch fiir die Verehrung der Heiligen, deren exzessive Devotion er
zum einen Kkritisiert und zum andern in gewisser Weise demokratisiert,
indem er darauf hinweist, dass die Qualifikation «heilig» allen Getauften
zukomme: «So auch sind die Christgldubigen <heilig> zu nennen, denn sie
sind durch Glaube und Taufe aus der Welt der Gottesentfremdung ausge-
schieden und haben sich verpflichtet, durch Wort und Wandel Gott zu
verherrlichen.» Die Verwendung von Heiligenbildern oder -figuren oder
«heiligen Orten», die fiir die katholische Volksfrommigkeit eine tragende
Funktion innehatten, unterzieht der Bischof einer deutlichen Kritik mit-
hilfe der Pneumatologie des Johannesevangeliums: «Gott ist Geist, und
die ihn anbeten, miissen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten.»
Diese Argumentation ist bibeltheologisch schliissig, trigt jedoch den
Keim einer akademischen Hilflosigkeit gegeniiber bestimmten Formen
affektorientierter und hochorganisierter Frommigkeitspraxis in sich, wie
sie im Verlauf des 19. Jahrhunderts von Orden und Bistiimern gefordert
wurden und in der Heilig-Rock-Wallfahrt nach Trier im Jahr 1844 einen
frithen und ausserordentlichen Hohepunkt fanden.

Die patriotisch aufgeladene Stellung und das religiose Gewicht, das die
Verehrung des Niklaus von Fliie im Verlauf des 19. Jahrhunderts inner-
halb der Schweizer Bevolkerung angenommen hatte, bewegen den christ-
katholischen Bischof im Jahr der 400. Wiederkehr des Todestages, niher-
hin im Mirz 1887, in Form eines Vortrags in Luzern erstmals offentlich

2 Vgl. MicHAEL BANGERT, «Es gibt nichts Erhebenderes als eine solche Feier!»
Zur Bedeutung liturgischer Frommigkeit bei Bischof Eduard Herzog, in: IKZ 101
(2011) 284-301.

30 EpuArD HERZOG, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch fiir katholische Christen
zum privaten und hauslichen Gebrauch, Solothurn (Vogt-Schild) 1914, 202-207.

3 A a. 0, 205.

2 A a. 0,207

3 A.a. 0,209

35



Michael Bangert

Stellung zu beziehen.?* In diesem verschriftlichten Vortrag zeigt Herzog
eine solide, an den neusten Quelleneditionen ausgerichtete Vorgehenswei-
se.3> Wenn er auch kein Historiker ist, so arbeitet er mit einer Methode, die
geschichtliche Entwicklungen und Kontexte beriicksichtigt. Da Herzog
sich der Wirkung hagiographischer Vorbilder fiir die Volksfrommigkeit
sehr bewusst ist, stellt er den hochangesehenen Eremiten als Exempel ei-
nes christlichen Lebens dar, das sich biblisch orientiert und von einer kla-
ren Ethik bestimmt wird. In einem ersten Argumentationsgang schildert
Herzog die Kindheit und die Jugend des spiteren Eremiten. Dabei sucht er
die Wundererzihlungen als solche zu kennzeichnen, um sie nach und nach
als unnotiges Beiwerk zu entlarven.?® Hier kommt Herzog nicht ganz ohne
Polemik aus, wenn er die «Entweihung» einer Kirche durch einen altka-
tholischen Gottesdienst in das Verhiltnis zu einer Schindung durch einen
Mord setzt.37 Zugleich bleibt er bei seiner faktengestiitzten Beschreibung,
indem er betont, dass Niklaus von Fliie keine Schulbildung geniessen und
daher weder lesen noch schreiben konnte. Die iiberlieferten Visionsbe-
richte filigt der Bischof ohne Weiteres in seine biographische Skizze ein.38
Ein weitergehendes Instrumentarium zur Kritik der Visionsquellen steht
ihm nicht zur Verfiigung. Dieser Mangel an Quellenkritik macht sich auch
in der Bewertung Herzogs in Bezug auf das Verlassen der Familie be-
merkbar. Dass es sich bei dem Aufbruch von 1467 um den Beginn einer
durchaus auch zeitlich begrenzten «peregrinatio religiosa» handeln kon-
ne, zieht Herzog nicht in Betracht, sondern kommt zu dem klaren Verdikt:
«Dass der Bruder Klaus unter den bekannten Umsténden Frau und Kinder
verlassen hat und sich weiter um seine Familie nicht mehr kiimmerte, war
unerlaubt.»¥ Mit dem Riickgriff auf 1 Tim 5,8 verurteilt er das Verhalten
als Glaubensverleugnung bzw. als Irrglauben. Herzog ist mit dieser Be-
zugnahme den Vorgaben der biirgerlich-liberalen Ethik verpflichtet, denn
andere biblische Stellen, die das Verhalten des Niklaus von Fliie hitten
begriinden konnen, bleiben unerwihnt.

Eine besondere Leistung dieser ersten Studie liegt fraglos darin, dass
Herzog seine Uberlegungen in den Kontext der spitmittelalterlichen Mys-

3 HERZOG, Bruder Klaus (wie Anm. 2). Herzog betont, dass es ihm um die Wiir-
digung «seiner Verdienste um unser Vaterland» gehe. A. a. O., 6.

» Aa0.,4

% A.a. 0., 6-10.

7 A a.0,6.

B Aa.0,8

¥ A.a.0.,42.

36



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

tik, insbesondere der «devotio moderna», sowie der Gottesfreunde stellt.
Darin ist er den Studien von Heinrich Stirnimann direkt verbunden.*? Als
eine Fehleinschidtzung, die von einem kulturkdmpferischen Impetus ge-
prégt ist, erweist sich seine Darstellung des Nikolaus von Basel (zwischen
1393 und 1409 in Wien hingerichtet). Diesen Nikolaus von Basel identifi-
ziert er filschlicherweise mit der literarischen Gestalt des bedeutenden
«Gottesfreundes vom Oberland». Durch diese irrige Einschéitzung kann
Herzog bei Nikolaus von Basel und damit bei Niklaus von Fliie einen
Konflikt mit der rémischen Inquisition konstatieren.*! Ohne diese Verqui-
ckung aber ist die Einschidtzung, dass Niklaus von Fliie nach Basel wan-
dern wollte, um den «frommen Mysticismus der Gottesfreunde»* zu
gewinnen, durchaus mit den Erkenntnissen der modernen Geschichts-
forschung kompatibel, wenn der unspezifische Begriff Gottesfreunde auf
die dominikanischen Gebetsbruderschaften, die in deren Tradition stan-
den und deren spirituelle Formen pflegten, ausgedehnt wird. Diese mysti-
sche Kultur sieht Herzog im Gebet des Einsiedlers «O Herr, nimm mich
mir und gib mich ganz zu eigen dir; nimm Alles von mir, was mich ent-
fernet von dir und gib mir Alles, was mich fordert zu dir.» aufs Beste zu-
sammengefasst.43

Gemiss der geistlichen Ausrichtung sowie seinem Wirken sieht Her-
zog in Niklaus von Fliie, dem Bauern, Magistraten und Einsiedler, eine
strukturelle Vorform des Christkatholizismus gegeben.*+

Ausdriicklich will Eduard Herzog in seinen Studien ja keine neue Le-
bensbeschreibung von Niklaus liefern, sondern einen «heiligen Mann»
wiirdigen, der fiir die Eidgenossenschaft Grosses geleistet habe. Mit dieser
Wiirdigung, die Herzog vorlegt, trigt er zugleich die aktuellen Fragen
seiner Kirche nach der Relevanz der kirchlichen Amter an die historische
Gestalt des Einsiedlers heran und sucht nach dessen historischen Antwor-
ten, in diesem Fall seine hohe Wertschitzung fiir «fromme Priester».
Auch wenn Herzog einige zeitbedingte Randbemerkungen iiber den
«schauerlichen Zustand» der Kirche in der Renaissance bzw. der Vorre-
formationszeit macht, kann er doch zu den Kerngedanken des Eremiten
vordringen: «Christus ist das Haupt.» Mit dieser Arbeit an den zentralen

40 A, a. 0., 18-33.
4 A a O, 21-26.
2 Aa 0,27

4 A a 0.

44 A a 0,471

37



Michael Bangert

Gedanken von Niklaus von Fliie erfiillt Herzog die hermeneutischen An-
forderungen einer historischen Untersuchung. Aufgrund seiner stringen-
ten Methodik vermag er in diesem Zusammenhang auch Fehlinterpreta-
tionen und Umdeutungen festzustellen. Herzogs Relativierung des Fastens
erstens durch dessen sukzessive Steigerung und zweitens durch die hohe
Bediirftigkeit des Einsiedlers nach starker Wirmezufuhr lassen die aske-
tischen Sonderformen in der Frommigkeit des Bruders Klaus zugunsten
seiner ersehnten Christusformigkeit zuriicktreten. Als instruktiv fiir unse-
re Gegenwart kénnen die ikonographischen Untersuchungen Herzogs zu
dem bekannten Meditationsbild des Einsiedlers gelten.*> Herzog fiihrt
Thematik und Darstellung des Bildes stringent auf die biblischen Zeugnis-
se zuriick und stellt die entsprechenden Beziige fiir das Leben Jesu, die
Marienfrommigkeit und die Eucharistie zusammen, die auch zugleich sei-
ne eigenen Favoriten im Bereich der Spiritualitét sind.46 Es gehort zu den
erwartbaren Wortgefechten des Kulturkampfes, dass Herzog vor allem
Jesuiten fiir die tendenziosen Entwicklungen verantwortlich macht.#” Er
kommt abschliessend zu einer Wiirdigung des Einsiedlers in der Form,
dass er ein Kanonisationsverfahren fiir unnotig hélt, da es «sympathisch»
sei, wie Niklaus von Fliie in «schlichter und tiefinnigster Frommigkeit»
bete.*8 Die politische Wirksamkeit, die fiir Herzog damit verbunden ist,
besteht in «aufrichtiger Vaterlandsliebe» und in der Ablehnung «engher-
ziger und kurzsichtiger» Verfahrensweisen.*

3.2 Eine zweite Schrift

Im Jahr 1917 publiziert Herzog erneut eine Studie zu Niklaus von Fliie.>0
Diesmal in einer wesentlich erweiterten Form, die der weiter gewachsenen
nationalen Dynamik der Bruder-Klaus-Verehrung gerecht werden soll, die
im Kontext des 500. Geburtstags mit einer gewissen Unruhe dessen Hei-
ligsprechung erwartet. Herzog klammert in einer Vorbemerkung die Fas-
tenpraxis des Eremiten dezidiert fiir seine Uberlegungen aus, wohl auch
um sich vom Hirtenbrief des Bischofs Jakob Stammler (1840-1925, ab

5 A a. 0, 11-16.

6 A a.0.,13.

A a.0.,13.47.

¥ A a.0.,48.

9 A a.O.

50 HERZOG, Studien (wie Anm. 1).

38



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

1906 Bischof von Basel und Lugano) abzusetzen, der die Abstinenz fiir
das Kernkriterium der wahren Heiligkeit hielt.’! Eine riickblickende Be-
merkung Herzogs ldsst die Heftigkeit der Auseinandersetzungen nach
dem Erscheinen seines Beitrags aus dem Jahr 1887 erahnen. Insbesondere
seine Uberlegungen zur Kirchlichkeit des Einsiedlers hiitten heftige An-
feindungen erlebt, in deren Folge Herzog eine grosse Anzahl von Publi-
kationen in der christkatholischen Kirchenzeitung verdffentlicht habe.>?
Daher ist das eigentliche Untersuchungsobjekt der zweiten Studie die
«Stellung des Bruders zum Papsttum».>3 Mit einem in elf Kapitel einge-
teilten Durchgang entwirft der christkatholische Bischof seine Sicht der
ekklesiologischen Grundhaltung des Niklaus von Fliie. In einem Vorgriff
kann schon hier festgestellt werden, dass Herzog es fiir wahrscheinlich
hilt, dass «der Laie Nikolaus von Fliie dem gleichen Schicksal anheimge-
fallen wire, wenn ihn die Obwaldner nicht vor der pépstlichen Inquisition
geschiitzt hitten».’* Die Causa Niklaus von Fliie wird von Herzog zu ei-
nem Exempel fiir das Verhalten der Eidgenossen gegeniiber der pépstli-
chen Willkiir und dem rémischen Einfluss erklért. Der Codex fiir dieses
Verhalten hat zwei Leitlinien: innerliche Frommigkeit und Widerstand.
Die entsprechende Frommigkeit begriindet Herzog in dem beispielhaften
Christusbezug des Einsiedlers.% Die von ihm benutzten Quellen und die
entsprechende neuste Literatur stellt Herzog einleitend vor.’® Wiederum
erweist er sich als exakter Leser, der auch die Zeitabstéinde, die in den
Quellen genannt werden, kritisch iiberpriift.>’

Fiir grundlegend hélt Eduard Herzog in seiner zweiten Studie die Tat-
sache, dass Niklaus von Fliie in seiner Klause in der Melchaa-Schlucht
durch Inquisitoren bedroht wird. Er folgert dies aus der Tatsache, dass der
Stand Obwalden im Jahr 1482 in Luzern um umfingliche Hilfe bittet, um
den Einsiedler vor «fremden Schelmen» schiitzen zu konnen.’® Diese Be-
drohung identifiziert Herzog direkt mit inquisitorischen Geistlichen, die
aus Luzern kommend die Rechtgldubigkeit des Einsiedlers priifen wol-

39



Michael Bangert

len.’® Leben und religioses Handeln des spiteren «Landesvaters» sind
schutzwiirdig und schutzbediirftig. Als Hauptursache fiir die Verdichti-
gung identifiziert Herzog die Nihe zur Bewegung der Gottesfreunde. Den
Ursprung der Gottesfreunde sieht Herzog in seiner zweiten Studie im Nie-
dergang der mittelalterlichen Kirche begriindet.®® Schisma, theologische
Verelendung und missbriuchlicher Ablasshandel sind aus der Sicht Her-
zogs genau die Umstédnde, die Niklaus von Fliie in die Nédhe der Gottes-
freunde fithren, um der geistlichen Verarmung zu entgehen. Einerseits
unterlésst es der christkatholische Bischof in seiner zweiten Abhandlung,
die Bedeutung des Niklaus von Basel zu bewerten. Andererseits fiihrt er
in seiner Skizze die angeblichen Positionen der Gottesfreunde in markan-
ter Weise aus.5! Er identifiziert sie und damit auch Niklaus von Fliie, der
berechtigterweise im Zusammenhang einer dominikanisch beeinflussten
Strdmung innerhalb der unspezifischen Gottesfreunde-Bewegung zu ver-
stehen ist, ausdriicklich nicht mit den «Briidern des freien Geistes».62 Ha-
retische Positionen wie Pantheismus oder die Irrelevanz der Kirche kann
Herzog weder bei den Gottesfreunden im Allgemeinen noch bei Niklaus
von Fliie im Besonderen feststellen. Doch zugleich tibernimmt er in seinen
Ausfithrungen eine Bewertung, die den Gottesfreunden eine Tendenz zu
soteriologischer Selbstiiberschitzung und einer nur formalen Passions-
frommigkeit unterstellt.53 Wichtiger aber als theologische Subtilititen
sind die praktischen Konsequenzen, die sich aus der exklusiven Beziehung
der Seele zu Gott ergaben; denn sie trafen nicht nur die Amtskirche als
solche, sondern in ihr die «christianitas», d. h. die christlich-religios ver-
fasste Gesellschaft als Ganzes, in der Substanz. Denn wer sich eins mit
Gott wusste, der brauchte keine kirchliche oder staatliche Ordnung mehr.¢
Dagegen, so Herzog, hielten sich die «ernsten Gottesfreunde in allen Din-
gen an die kirchliche Ordnung».% Zugleich aber entdeckt er in ihrer Be-
wegung ein grosses kritisches Potenzial gegeniiber den misslichen Zu-
stinden in der romischen Kirche. Diese Kritik war aus der Sicht Herzogs

% A.a. Q, 26.

%0 A.a. 0, 27-31.

61 A.a. O, 32-39.

62 A.a. 0, 33

6 A.a. 0., 34-39.

64 ALEXANDER PATSsCHOVsKY, Freiheit der Ketzer, in: Johannes Fried (Hg.), Die
abendldndische Freiheit vom 10. bis zum 14. Jahrhundert, Sigmaringen (Thorbecke)
1991, 265-286, hier 273.

65 HERZ0G, Studien (wie Anm. 1), 40.

40



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

der Grund, dass sich die Inquisition mit den Gottesfreunden zu befassen
begann. Zugleich stellt er fest, dass es sich bei den Gottesfreunden keines-
wegs um eine organisierte Gemeinschaft handelt; vielmehr habe die Be-
wegung je nach Rechtgldubigkeit und Lebenswandel aus hochst unter-
schiedlichen Parteien bestanden.®® Diese heterogene Gruppe aber sei
durch die Inquisition mit standardisierten Vorwiirfen tiberzogen worden.®’
In diesen Kontext potenzieller Héresien sei nun auch der Gottesfreund
Niklaus von Fliie zu stellen.%® Folgt man der neusten Forschung, die mit
Regina D. Schiewer den Begriff «Gottesfreund» als eine frommigkeitsge-
schichtliche und nicht als eine literatursoziologische Ordnungskategorie
versteht, so ist das Konzept Herzogs durchaus tauglich.® Seine Begrift-
lichkeit ist allerdings unspezifisch. Zudem macht er keinen Hinweis auf
einen konkreten Zirkel oder eine bestimmte Gemeinschaft, die Niklaus
von Fliie in ihre Reihen aufgenommen hitten. Diese Gemeinschaft wire
im Sinne der Studien von Heinrich Stirnimann in einer dominikanisch
geprigten Gebetsbruderschaft zu sehen. Herzogs Verstdndnis der Gottes-
freunde liesse sich durchaus mit einem modernen Zitat umschreiben: «Der
Begriff «Gottesfreund> ist dabei ein klassifizierendes Merkmal, das einen
Menschen einer einmal erreichten geistigen Stufe zuteilt. Vielmehr 14dt
das Sprechen von der Gottesfreundschaft gerade die Gottesfreunde ein,
sich immer neu auf den Prozess einzulassen, [...] [sich] von Gott auf dem
Weg der Riickkehr zu ihm umformen zu lassen.»’® Allemal sieht Herzog
in den Gottesfreunden eine fromme, hierarchiekritische, verfolgte und
kraftvolle Gruppierung, die sich in ihrer Inferioritdt und Heteronomitit
als Modell fiir seine neu entstandene Kirche eignet.

Immer wieder kommt Herzog auf den imaginéren «Gottesfreund vom
Oberland» zu sprechen, den er nun nicht fiir eine literarische Fiktion des

% A.a.O.,43.

7 A.a. O, 44-48.

% A.a.0O.,49-63.

6 REGINA D. SCHIEWER, «Vos amici Dei estis». Die «Gottesfreunde» des
14. Jahrhunderts bei Seuse, Tauler und in den «Engelberger Predigten». Religiose
Elite, Verein oder Literaturzirkel?, in: Almut Suerbaum/Annette Volfing (Hg.), Ami-
citia: Friendship in Medieval Culture. Papers in Honour of Nigel F. Palmer, Leeds
(Maney) 2007, 227-246, hier 245.

0 UrBAN FEDERER, Die Briefe Heinrichs von Nordlingen an Margaretha Ebner.
Literatur im Dienst der Gottesfreunde, in: Wybren Scheepsma u. a. (Hg.), The Gottes-
freunde and the Textual Culture of Vernacular Mysticism in the Rhineland and the
Low Countries (1300-1550), Leiden (Brill) 2014, 13.

41



Michael Bangert

Strassburger Kaufmanns Rulman Merswin (1307-1382) halten will, son-
dern einen historischen Kern zu verifizieren sucht. Unter anderem scheint
ihm ein Verwandter der Mutter des «Gottesfreundes», Matthias Hattinger,
der sich 1415 in Wolfenschiessen zu einem vielbeachteten Einsiedlerleben
niedergelassen hatte, als geschichtliches Vorbild infrage zu kommen.”!
Doch diese Versuche, belastbare Belege fiir eine nachweisbare Gestalt,
nach der das Vorbild des «Gottesfreundes von Oberland» geformt wurde,
zu finden, kommen aufgrund der Quellenlage nicht iiber das Niveau einer
literarischen Konstruktion hinaus. Andererseits aber kann der profilierte
Entwurf der sozial- und spiritualitéitshistorischen Umsténde der Gestalt
des Einsiedlers Nikolaus von Fliie einen bis heute giiltigen Anspruch auf
korrekte Darstellung erheben.”? Fiir diese Darstellung wertet Herzog die
entsprechenden Urkunden stringent aus. Er setzt sich in seiner Einordnung
von einer Leistungsfrommigkeit, wie sie seit dem Barock fiir hagiographi-
sche Typisierungen iiblich geworden ist, ab. Fiir ihn ist es unbedeutend,
dass die Einsiedelei in einer «schauerlichen Schlucht» liege. Er konstatiert
die dauverhafte Nihe und Kontaktaufnahme zur Familie, die eine Drama-
tisierung der Trennung unnotig macht.”® Die relative Bequemlichkeit der
Klause durch Ausstattung und deren Heizmoglichkeit (aus anerkannt ge-
sundheitlichen Griinden)’®, der bemerkenswerte finanzielle Spielraum,
der die Anstellung eines Priesters fiir die tdgliche Zelebration der Eucha-
ristie ermdoglichte, sowie die Teilnahme an Wallfahrten nach Luzern und
Einsiedeln, die die Kommunikations- und Erfahrungsfelder wesentlich
erweitern, sind fiir Herzog wichtige Elemente, um die Frommigkeit des
Niklaus von Fliie zu verstehen. Aber auch die Anwesenheit einer zweiten
Person, Ulrich von Memmingen, im Ranft und die gemeinsamen Gespra-
che der beiden iiber «gdttliche Dinge» machen fiir Herzog die asketische
Maximierung einer Heldenfrommigkeit obsolet. Hier ist sein Anliegen,
dessen geistliche Intentionen aus der hagiographischen Enge zu 16sen und
seine religiosen Impulse fiir die Sicherung der kirchlichen und staatlichen
Ordnung zu nutzen, deutlich erkennbar. Der Eremit konnte auf diese Wei-
se nicht nur fiir den Kanton Obwalden ein «getriiwer vatter», sondern ein
«getreuer Vater des ganzen Volkes» sein.” Das Konzept einer National-

I HERZOG, Studien (wie Anm. 1), 52.
2 A a. 0., 53-63.

B A aQO,o64.

" A a.O,88.

B A.a 0., 13.63

42



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

kirche bzw. einer staatlich kontrollierten und geschitzten Kirche wird hier
von Herzog beispielhaft durchgedacht. So ist fiir ihn das demokratische
Volksrecht, die Geistlichen selbst zu wihlen, an den Vorgaben, die Ni-
klaus von Fliie selbst trifft, paradigmatisch vorgezeichnet.”s Das Gleiche
trifft fiir die Rechte und die Stellung der Laien innerhalb der Kirche zu,
deren Funktion und Auftrag der Einsiedler ebenfalls prifiguriert.””

Um Niklaus von Fliie auch in dessen positiver Weltgewandtheit dar-
stellen zu konnen, wendet sich Eduard Herzog auch dessen Sohn Niklaus
(1467-1503) und seiner Ausbildung zu.”® Denn Herzog hilt es fiir einen
sehr wichtigen, aussagekriftigen Umstand, dass der Vater fiir das quali-
tatsvolle Studium seines «Lieblings» besorgt ist.” Obwohl es andere La-
teinschulen in der Nihe gegeben habe, entscheide Niklaus von Fliie, dass
sein Sohn von 1483 bis 1485 in der freien Reichsstadt Basel, die noch nicht
zur Eidgenossenschaft gehort, grundstindig ausgebildet werde. Damit
treffe er, so Herzog, eine weitreichende Entscheidung, da Basel von den
geistlichen Aufbriichen und der religiosen Unruhe der damaligen Zeit be-
sonders geprigt sei.®? Die Stadt ist in dieser Zeitspanne durch die Bemii-
hungen des Dominikaners Andrija Jamometi¢ (ca. 1420-1484), ab 1476
Erzbischof von Kraina, um ein erneutes Konzil in Basel in eine schwere
Auseinandersetzung mit dem Heiligen Stuhl geraten, die u. a. verschiede-
ne Interdikte zur Folge hatte.8! Die Unterbringung des jungen Niklaus bei
Friedrich de Guarletis, Professor fiir kaiserliches Recht an der 1460 ge-
griindeten Universitit, bringt ithn nach Einschitzung Herzogs zudem in
Kontakt mit konzilsfreundlichen Kreisen.®? So werde der junge Niklaus
von Fliie Zeuge der schwerwiegenden Folgen der pépstlichen Politik, die
Handel und Gewerbe in Basel sehr schaden, und im Januar 1485 der zere-
moniellen Unterwerfung, die Stadt, Rat, Klerus und Universitiit vor dem
papstlichen Legaten vollziehen miissen, damit durch diese Reuegeste das
Interdikt aufgehoben werde.?3 Herzog betont dieses Faktum, da er davon

76

77

78

79

80

81 Vgl. JacoB BURCKHARDT, Erzbischof Andreas von Krain und der letzte Con-
cilsversuch in Basel 14821484, Basel (Schweighauser) 1852.

82 RUPERT AMSCHWAND, Das akademische Studium des jiingsten Sohnes von
Bruder Klaus, in: Der Geschichtsfreund 136 (1983) 199-204, hier 199.

83 BURCKHARDT, Concilsversuch (wie Anm. 81), 101-104.

B

43



Michael Bangert

ausgeht, dass der Sohn Niklaus seinem Vater regelméssig miindlich und
schriftlich Bericht von den Zeitumstinden gegeben hat und dieser ihn
bewusst in der besonderen Atmosphére der Freiheit in der «Basler Luft»
aufwachsen und ausbilden lassen wollte.?* Herzog stellt auf diesem Wege
die fiir seinen Entwurf so wichtige Verbindung zur Bewegung der Gottes-
freunde am Oberrhein her.

Dieser Intention der spiritualititsgeschichtlichen Verortung dient auch
der Abschnitt der zweiten Studie, der sich erneut mit dem Meditationsbild
des Eremiten beschiftigt.®5 Herzog konstatiert:

Daher hat die [...] Bildergruppe des in der Pfarrkirche zu Sachseln hingenden
Geméldes, des wirklichen Originals, schon zu Lebzeiten des Bruders Klaus
existiert. Hat dieser fiir die Bildergruppe eine so grofle Vorliebe gehabt, daf3
sie recht eigentlich sein Lehrbuch war, so ist das nur wieder ein Beweis, daf3
sich der Bruder Klaus in seinen frommen Betrachtungen und religidsen
Uebungen ganz und gar im Gedankenkreis oder vielmehr in den Gedanken-
kreisen der Gottesfreunde bewegte.36

Wir konnen feststellen, dass Herzog mit einer gewissen Hartnéckigkeit an
der Verortung des Eremiten in der vielféltigen geistlichen Stromung von
Gottesfreunden bzw. «devotio moderna» festhilt, um 1thn nicht als mono-
lithisches Sonderphidnomen verstehen zu miissen. Diese Vernetzung in
den Strom der abendlédndischen Frommigkeit und der helvetischen Kultur
dient auch als Hinweis, dass es ikonologische Verbindungen des Betrach-
tungsbildes zum Reformator Martin Luther gibt.?

Zum Abschluss seiner Studie fokussiert sich Eduard Herzog nochmals
auf die Bedrohung des Niklaus von Fliie durch die pépstliche Inquisition.
Anfangend mit der Untersuchung durch den Weihbischof und General-
vikar des Bistums Konstanz, Thomas Weldner, am 27. April 1469, als die
Nahrungslosigkeit und Rechtglidubigkeit des Eremiten untersucht wurden,
habe es eine bestindige Atmosphire der Verdidchtigung gegeniiber dem
Einsiedler gegeben.?® Im Verlauf des 15. Jahrhunderts habe durch die r6-
mische Kurie die Bedrohung der Gldubigen durch Hexen- und Ketzerver-
folgungen enorm zugenommen.3? Dabei sei es bemerkenswert, dass aus-

8¢ HERrzOG, Bruder Klaus (wie Anm. 1), 72.
.a.0.,73-87.

.a. 0., 87.

.a. 0., 88-95.

.a.0.,96-110.

.a. 0., 106f.

>

44



Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Fliie

schliesslich fiir die Didzese Konstanz ein eigener Inquisitor bestellt
worden sei. Dieser Gefahr habe Niklaus von Fliie nur durch den Schutz der
staatlichen Obrigkeiten entkommen konnen.”® Durch diese Absicherung
sei die besondere Frommigkeit auch in Herzogs Gegenwart erhalten. Da-
her kann er in einem wiirdigenden Schlusswort versuchen, den «Gottes-
freund Niklaus von Fliie» auch fiir die geistliche Praxis seiner Kirche
fruchtbar zu machen:

Ich halte vielmehr den Bruder Klaus fiir einen nach der Anschauung seiner
Zeit heiligen Mann, der, wenn er auch vielleicht hinsichtlich seiner Aussagen
tiber das Fasten zu tief in dies kasuistische Moral geraten war, doch redlich
glaubte, mit seinem Verhalten in der besten Weise Gott zu dienen. Dal} er
seinem Vaterlande wertvolle und treue Dienste geleistet hat, ist an seinem
fiinfhundertjihrigen Geburtstagsfest dem Volk der Eidgenossen mit Recht
wieder in Erinnerung gerufen worden.’!

4. Fazit

Fiir den ersten Bischof der christkatholischen Kirche, Eduard Herzog, ist
die Beschéftigung mit dem Leben und Wirken des Bauern und Eremiten
Niklaus von Fliie ein bedeutendes Feld, um seine Konzeption von Kirche
und Frommigkeit gegeniiber den ultramontanen Tendenzen im zeitgends-
sischen Katholizismus abzugrenzen. Wahrend sich die rdomisch-katholi-
sche Theologie vorrangig auf die hagiographischen Elemente, die Visio-
nen und die wunderbaren Ereignisse fokussiert, versucht Herzog, den
Einsiedler in seiner Vernetzung in einem spirituellen Beziehungssystem
zu verstehen. Dazu verwendet er das unspezifische Phinomen der Gottes-
freunde als Erkldarungshintergrund. Dieses Modell wurde als insuffizient
kritisiert. Zugleich kann die damit verbundene Frage nach den Kontexten
der Spiritualitdt und der Biographie des Niklaus von Fliie als berechtigt
angesehen werden. Wahrend eine bestimmte Tradition bis in das Jubilé-
umsjahr 2017 hinein Niklaus von Fliie nicht kontextuell versteht und eine
Form geschichtsfreier, markant subjektiver Spiritualitét pflegt, ist Herzog
vor allem an der Einordnung in eine Tradition gelegen, die er unter dem
Begriff «Gottesfreunde» subsumiert. Mit den Studien von Heinrich Stir-
nimann wird diese hermeneutische Vorgabe Herzogs bestitigt sowie er-
weitert und historisch begriindet. Herzog, der sich in der Verantwortung

0 A a 0O, 109
1 A.a 0. 110

45



Michael Bangert

sieht, ein spirituelles Vakuum in seiner Kirche zu verhindern und eine, wie
er selbst wiinschte, genuin katholische Entwicklung der Frommigkeit zu
sichern, kann insgesamt eine gewisse Form aufgeklirter Heiligenvereh-
rung absichern. Indem er das Verstehensspektrum fiir die Person und das
Anliegen des Eremiten Niklaus von Fliie erschliesst, 6ffnet er den libera-
len Katholiken eine Mdglichkeit zur Akzeptanz einer fiir die Eidgenos-
senschaft zentralen Identifikationsfigur.

Michael Bangert (*1959 Rheinberg D), Dr. theol. habil. 1979-1984 Studium
der Philosophie, Geschichte, Theologie und Biologie in Miinster und Miin-
chen. 1993-1996 Fernstudium Betriebswirtschaft. 1995 Promotion in Miins-
ter. 2007 Habilitation in Bern mit einer Studie zum Verhdltnis von Asthetik
und Spiritualitit. Ab 2002 Pfarrer an der Predigerkirche in Basel. 2007—-
2018 Privatdozent fiir Kirchengeschichte am Departement/Institut fiir
Christkatholische Theologie der Universitéit Bern, seit 2018 Privatdozent fiir
Kirchen- und Theologiegeschichte, seit 2022 Titularprofessor an der Univer-
sitdt Basel.

Adpresse: Totentanz 19, CH-4051 Basel
E-Mail: michael.bangert@unibas.ch

Summary

For Eduard Herzog, the first bishop of the Swiss Old Catholic Church, the study
of Niklaus von Fliie offered an important means of distinguishing his own church
from ultramontane Catholicism. Whereas Roman Catholic theology was focused
primarily on hagiographic aspects of von Fliie’s life, and particularly his visions
and miracles, Herzog endeavoured to understand the hermit in the context of his
spiritual relationships. To this end, he employed the rather vague concept “Friends
of God” as an explanatory horizon. This made it possible to explore and analyse
the contexts of Niklaus von Fliie’s biography and his spirituality. The kind of
edifying literature which emerged around 2017 in conjunction with the 600th
anniversary of von Fliie’s birth cannot offer such insights. The benefit of Herzog’s
hermeneutical precepts is borne out by Heinrich Stirnimann’s studies. By expan-
ding the scope of interpretation of the hermit Niklaus von Fliie, Herzog offered
liberal Catholics a means of understanding and accepting him as a central figure
in defining Swiss identity.

Schliisselwirter — Key Words

Eduard Herzog — Niklaus von Fliie — Mystik — altkatholische Frommigkeit — Hei-
ligenverehrung

46



	"Ich halte vielmehr den Bruder Klaus für einen nach der Anschauung seiner Zeit heiligen Mann." : Die Rezeption von Werk und Person des Niklaus von Flüe durch Eduard Herzog (1841-1924)

