
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Rubrik: XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress 20.-23. September
2018 in Wien (Österreich) : "Salz der Erde. Christinnen und Christen im
Dialog für eine offene Gesellschaft"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress
20.-23. September 2018 in Wien (Österreich)
«Salz der Erde. Christinnen und Christen im Dialog
für eine offene Gesellschaft»

Dokumentation

I. Kongressprogramm

Donnerstag, 20. September 2018

II.00 Uhr Anmeldung im Kongressbüro (Wipplingerstrasse 6, 1010 Wien)
17.00 Uhr Religiöse Feier am Judenplatz (Wiener Innenstadt) im Gedenken an

die NS-Opfer in Beziehung zu den Ereignissen im Jahr 1938

18.00 Uhr Offizielle Eröffnung des Kongresses im Großen Festsaal des Alten
Rathauses (Wipplingerstrasse 6-8, 1010 Wien)
Vorstellung der am Kongress teilnehmenden Kirchen
Abendessen

22.00 Uhr Nachtgebet

Freitag, 21. September 2018

08.45 Uhr Laudes (in der Alten Börse, Schottenring)
09.00 Uhr Podiumsdiskussion im Festsaal der Alten Börse zum Kongressthema

mit Vertreterinnen und Vertretern aus dem Buddhismus, dem Islam,
dem Judentum und den christlichen Kirchen

12.15 Uhr Mittagessen in den Räumen der Alten Börse
13.00 Uhr Pressekonferenz
14.00-18.00 Uhr Workshops an unterschiedlichen Orten in der Wiener Innenstadt und

angrenzenden Bezirken
19.00 Uhr Empfang des Bürgermeisters im Rathaus (mit Buffet)

Samstag, 22. September 2018

09.00 Uhr Ökumenisches Morgengebet im Stephansdom im Gedenken an ver¬

folgte Christinnen und Christen aus den verschiedenen christlichen
Kirchen (Stephansplatz)

10.30-13.30 Uhr Workshops
13.45 Uhr Mittagessen
15.00 Uhr Gottesdienst der Utrechter Union in der evangelischen Aufer¬

stehungskirche (Lindengasse)
18.00 Uhr Grosse Abschlussveranstaltung im Wiener Rathauskeller

(Rathausplatz 1)

Sonntag, 23. September 2018

10.00 Uhr Altkatholischer Sonntagsgottesdienst mit anschliessendem
Kirchencafé in den altkatholischen Kirchengemeinden
«Heilandskirche» (Rauchfangkehrergasse 12, 1150 Wien) und
«St. Salvator» (Wipplingerstrasse 6, 1010 Wien)

IKZ 111 (2021) Seiten 247-270 247



Dokumentation

2. Religiöse Feier am Judenplatz in Wien im Gedenken an die NS-Opfer
(20. September 2018)

2.1 Haus am Ring: Die Geschichte der Bischöflichen Kanzlei
am Schottenring

Eva Repits

Ein Schatten lastet auf der Geschichte des Hauses Schottenring 17, in dem sich seit dem
Jahr 1939 das Büro der Kirchenleitung der Altkatholischen Kirche Österreichs befindet:
Im Zuge der Renovierung der Büroräumlichkeiten der Kirchenleitung wurde mit der

gründlichen Aufarbeitung dieses dunklen Kapitels der Geschichte begonnen.
Im Jahr 1939 erhob das Landesernährungsamt Donauland Anspruch auf die

Räumlichkeiten im Haus Wipplingerstraße 14. Dort befanden sich die Büroräume des Synodalrats

der Altkatholischen Kirche Österreichs. Im Tausch wurde eine Wohnung im Haus

Schottenring 17, im Palais Léon, angeboten. Es wurde nicht hinterfragt, unter welchen
Umständen diese Wohnung frei geworden war.

Recherchen im Dokumentationsarchiv des Österreichischen Widerstandes (www.do-
ew.at), im Österreichischen Staatsarchiv und im Historischen Stadt- und Landesarchiv
haben Folgendes ergeben:

Nachweislich wurden von der nationalsozialistischen Obrigkeit jüdische Familien in
dieses Haus verbracht und von hier aus ab dem Jahr 1941 in die Vernichtungslager There-
sienstadt, Litzmannstadt und mehrheitlich nach Maly Trostinec deportiert. Darüber wurde
in all den Jahren geschwiegen, es gibt keine mündlichen oder schriftlichen Berichte aus
dieser Zeit.

Um der Verschwiegenheit ein Ende zu bereiten, wurde im Jüdischen Museum in Wien
unter Anwesenheit von Oberrabbiner Paul Chaim Eisenberg, der Direktorin Frau Dr.
Danielle Spera und Bischof Mag. Dr. John Okoro eine Gedenkfeier abgehalten.

Dabei wurde der Opfer gedacht und das Kaddisch-Gebet für sie gesprochen: Ernst
Brandeis / Maria und Richard Breuer / Eveline Hift / Irma und Wilhelm Hendl / Ernestine
und Max Lenk / Katharina Blau / Henriette Dimand / Aranka Pollak / Erwin Popper /
Malvine Weiss.

Im Schlusswort erläuterte Oberrabbiner Eisenberg, welche Bedeutung es für Jüdinnen
und Juden habe, wenn sich nicht nur Juden an das von vielen in der Schoah erlittene Leid
erinnerten, und führte weiter aus: «Wenn andere Menschen, andere Religionen und
Religionsführer die Initiative ergreifen, dann ist das für uns ganz wichtig. Erinnerung ist sehr

wichtig, aber ich glaube, Erinnerung soll uns nicht in die Vergangenheit zurückbringen.
Erinnerung soll uns den Auftrag geben, in der Gegenwart menschlicher zu sein und auch
in schlimmen Zeiten an der Zukunft nicht zu verzweifeln, und uns daran arbeiten lassen,
bessere Menschen zu sein.»

In diesem Sinne wurde entschieden, den 32. Internationalen Altkatholik*innen-
kongress 2018 mit einer Gedenkfeier am Judenplatz zu beginnen.

2.2 Gedenkfeier

Die Organisatorinnen und Organisatoren des 32. Internationalen Altkatholiken-Kongres-
ses begrüssen alle Versammelten. Dieser Ort - der Judenplatz - wurde ganz bewusst

ausgewählt. Das Mahnmal am Judenplatz vereint die Ausgrabungen der mittelalterlichen
Synagoge unter der Erde mit dem modernen Mahnmal der Künstlerin Rachel Whiteread

248



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

über der Erde für die Opfer der Schoa. Die mittelalterliche Synagoge wurde in der
sogenannten «Wiener Geserah» von 1420 niedergebrannt. Geserah ist ein vieldeutiger hebräischer

Begriff, der unter anderem Verfolgung durch eine nicht jüdische Regierung bedeutet.

Die Aussenwände des nicht zugänglichen Mahnmals zeigen Bücher, deren Inhalt
verborgen bleibt. Die Symbolik ist vieldeutig. Auf Bodenfliesen, die im Sockel des Mahnmals

eingelassen sind, sind die Namen jener Orte festgehalten, an denen österreichische
Juden während der NS-Herrschaft ermordet wurden.

Der Kongress wird bewusst hier eröffnet. Mit dem Kongressthema «Christinnen und
Christen im Dialog für eine offene Gesellschaft» laden wir ein, den Weg des offenen und

respektvollen - auch in der Sprache gewaltfreien - Umgangs miteinander zu gehen. Vor
Gott und in aller Öffentlichkeit bekennen wir uns zu unserer Verantwortung in Geschichte

und Gegenwart.
80 Jahre nach dem Anschluss an Hitler-Deutschland leben wir in einer Zeit, in der

Antisemitismus, Islamophobie, Übergriffe auf Andersglaubende, Andersdenkende und
Andersfühlende zunehmen und Menschen aus den verschiedensten Gründen Angst vorder
Zukunft haben. Menschenverachtende und verhetzende Sprache entsetzt immer weniger
oder fällt zum Teil gar nicht mehr auf. Deshalb ist es umso wichtiger, auf die Zeit des

Nationalsozialismus und die Jahre davor zu blicken, und - bei aller Unterschiedlichkeit -
erschreckende Parallelen zur heutigen Zeit zu benennen:

Inwieweit wiederholen sich in unseren Tagen Entwicklungen hin zur Stigmatisierung
des Fremden? Inwieweit wiederholt sich das Auslösen von Instinkten, die Gewalt
entfachen? Inwieweit wird dabei die eigene Identität als Argument benutzt?

Vor allem im Rahmen dieser Entwicklungen erkennen wir unsere Verantwortung und
treten gegen jede Form von Rassismus, Antisemitismus, nationalsozialistische Wiederbetätigung

und menschenverachtende Umtriebe in unserem Staat ein!
Im Rahmen dieser Entwicklungen verweisen wir auf die im geschichtlichen Prozess

gewachsene und in umfassenden Diskussionen errungene Erklärung der Menschenrechte.
Wir bekunden durch unsere Anwesenheit, dass jeder Mensch - als solcher - immer die

gleiche Würde und denselben Wert hat,

- unabhängig von Geschlecht, Rasse, Hautfarbe,

- unabhängig von ethnischer oder sozialer Herkunft und genetischen Merkmalen

- unabhängig von Sprache, Religion oder Weltanschauung,

- unabhängig von politischer oder sonstiger Anschauung,

- unabhängig von der Zugehörigkeit zu einer nationalen Minderheit,

- unabhängig von Vermögen, Geburt oder Behinderung,

- unabhängig von Alter oder sexueller Ausrichtung.
In unmittelbarer Nähe des Judenplatzes, im Alten Rathaus, befindet sich das

Dokumentationsarchiv des österreichischen Widerstandes. Zu lange haben wir das Wirken jener
Menschen, die in ihrem Umfeld Widerstand geleistet und sich für Verfolgte während der
NS-Zeit eingesetzt haben, nicht gewürdigt.

Wir erinnern an Gustav Nohel, der von 1927 bis 1949 Stadtpfarrer der altkatholischen
Kirchengemeinde Wien Innen war. In Zusammenarbeit mit der anglikanischen und
schwedischen Gemeinde in Wien ermöglichte er vielen hilfesuchenden jüdischen
Menschen die Flucht aus dem NS-Reich - stets bedroht mit Denunziation aus den eigenen
kirchlichen Reihen.

Wir erinnern an Pfarrer Ludwig Paulitschke, der nach dem 2. Weltkrieg Pfarrer der
altkatholischen Gemeinde Linz war, und seinen politischen Widerstand gegen das NS-
Regime. Er wurde denunziert und ins Gefängnis gebracht.

249



Dokumentation

Wir erinnern an Männer und Frauen unserer Schwesterkirchen, die ihr Leben für den

Widerstand gegen die NS-Ideologie gegeben haben, und nennen stellvertretend für sie alle
Dietrich Bonhoeffer und Sr. Restituta Kafka.

1945 schrieb Karl Popper sein Werk «Die offene Gesellschaft und ihre Feinde». Darin
stellt Popper die Freiheit als leitenden Wert und die Demokratie als ihren institutionellen
Ausdruck dar.

Das Ringen um eine offene Gesellschaft auf der Grundlage der Menschenrechte, wie
sie in der Europäischen Menschenrechtskonvention sowie in der Charta der Grundrechte
der Europäischen Union dargelegt sind, erfährt dort besondere Widerstände, wo
gesellschaftliche Gruppen es bevorzugen, unter sich zu bleiben.

Die Angst vor dem Fremden und das Bedürfnis, das Fremde vereinfacht zu beschreiben,

bergen eine Gefahr: Plakativ wird nunmehr zwischen Gut und Böse, Richtig und
Falsch, Drinnen und Draussen unterschieden. Damit wird die ganze Bandbreite menschlichen

Verhaltens ignoriert, die Auseinandersetzung mit Neuem und Unbekanntem ist
nicht mehr möglich.

Dem entgegen steht das Ziel, in einem offenen, respektvollen und gewaltfreien
Umgang miteinander selbstbestimmt die persönliche, kulturelle und religiöse Identität in Freiheit

leben zu können.
Das individuelle Leben jedes Menschen kann auf diese Weise ein gültiger Ausdruck

seiner Freiheit werden. Zugleich ist dieses individuelle Leben jedes Menschen eingebettet
in ein Gefüge, das als Beheimatung empfunden wird. Ausgestattet mit Grenzen, die
Sicherheit vermitteln, die jedoch im Rahmen der Menschenrechte immer neu zu verhandeln
sind.

Wir danken allen, die hier und heute anwesend sind. Sie setzen damit ein Zeichen.
Noch einmal laden wir ein, den Weg des respektvollen und auch in der Sprache gewaltfreien

Umgangs miteinander zu gehen.
Wir laden ein, verantwortungsvoll für eine demokratische, offene Gesellschaft

einzustehen, auf Grundlage der Menschenrechte und der Freiheit des Glaubens.1

2.3 Schuldbekenntnis

Vor GOTT stehen wir als Altkatholische Kirche Österreichs hier, um 80 Jahre nach dem
Anschluss an Hitler-Deutschland der jüdischen Menschen zu gedenken, die mit anderen

Opfer des Naziterrors wurden. In Ehrfurcht vor den Ermordeten und Gequälten bekennen

wir, dass auch offizielle Vertreter und Mitglieder der Altkatholischen Kirche Österreichs
das verbrecherische System gestützt haben!2

Beim sogenannten «Anschluss» Österreichs an das damalige Deutsche Reich 1938 hat

auch unsere Kirche die Vorzeichen nicht wahrgenommen. Vom damaligen Synodalratsvorsitzenden

wie auch von vielen Altkatholikinnen und Altkatholiken wurde die
nationalsozialistische Machtergreifung euphorisch begrüsst und die NS-Doktrin kritiklos ange-

1 Im Besonderen danken wir - das Kongressvorbereitungsteam sowie Bischof und
Synodalrat der Altkatholischen Kirche Österreichs - für das Grusswort von IKG-Präsident Herrn
Oskar Deutsch (s. u., S. 258).

2 Das Schuldbekenntnis wurde verfasst von Bischof Heinz Lederleitner, Pfarrer Martin
Eisenbraun, Pfarrer Thomas Wetschka, Diakonin Eva Repits und Klaus Schwarzgruber.

250



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

nommen. Auch der damalige Bischof hat die Grussadresse zum Anschluss unterschrieben.
Konkret hat sich unsere Kirche als sogenannte «Nationalkirche» eine Steigerung ihrer
Macht und ihres Ansehens von den Nationalsozialisten erhofft. Die Altkatholische Kirche
Österreichs erwachte erst, als ihr mit ihren Mitgliedern, wie allen anderen
Religionsgemeinschaften, grosse Nachteile durch das Regime erwuchsen.

Wie so viele haben auch offizielle Vertreter unseres Bistums weggeschaut, wenn jüdische

Nachbarn bei Nacht verschwanden, so auch im Haus Schottenring 17, dem Sitz der

Kirchenleitung. So nenne ich die Deportierten aus dem Haus Schottenring.

Am Mittwoch, 15. Oktober 1941, in das Ghetto Litzmannstadt deportiert: Maria Breuer,
36 Jahre; Richard Breuer, 60 Jahre.

Am Mittwoch, 27. Mai 1942, in das Todeslager Maly Trostinec deportiert: Katharina Blau,
61 Jahre; Irma Hendl, 69 Jahre; Wilhelm Hendl, 62 Jahre; Ernestine Lenk, 62 Jahre; Max
Lenk, 65 Jahre; Erwin Popper, 56 Jahre; Malvine Weiss, 59 Jahre.

Am Dienstag, 2. Juni 1942, in das Todeslager Maly Trostinec deportiert: Henriette Di-
mand, 61 Jahre; Katharina Gutmann, 39 Jahre; Eveline Hift, 60 Jahre.

Am Samstag, 20. Juni 1942, in das KZ Theresienstadt deportiert: Ernst Brandeis, 69 Jahre;
Aranka Pollak, 69 Jahre; Bronislaw Zangen, 74 Jahre.

Sie haben weggeschaut, als Geschäfte geplündert und Synagogen angezündet wurden. Sie

haben auch weggeschaut und geschwiegen, als Altkatholikinnen und Altkatholiken am
Spiegelgrund ermordet oder aus politischen Gründen verhaftet und deportiert wurden.

Auch unsere Kirche ist schuldig geworden, vor allem an den jüdischen Frauen, Männern

und Kindern, aber auch an Roma und Sinti, an Homosexuellen, Kommunisten,
Sozialisten, Oppositionellen, Intellektuellen, Künstlern, sogenannten Asozialen, Menschen
mit körperlichen und/oder geistigen Behinderungen und Angehörigen anderer religiöser
Gemeinschaften und Kirchen. Ihr Leben fand ein Ende im Terror und im Grauen der
Konzentrationslager.

Wir stehen zu diesem Versagen und bitten um Vergebung.
Es ist uns bewusst: Jede Bitte um Vergebung den Opfern gegenüber ist angesichts der

masslosen Verbrechen vermessen. Dennoch wollen wir allen Opfern des Terrors und all
jenen, die heute noch an den Folgen dieses Terrors leiden, unsere Vergebungsbitte aussprechen.

Auch wenn wir die Zeit der Gewaltherrschaft nicht selbst miterlebt haben: Als Kirche
übernehmen wir die Verantwortung, die uns unsere Geschichte auferlegt:

Wir bekennen uns zu diesem Versagen.
Vor dem GOTT der Gerechtigkeit stehen wir mit unserem Bekenntnis, er möge es

annehmen!
Er helfe uns, aus unserer Geschichte zu lernen und mit allen Menschen guten Willens

dazu beizutragen, dass Menschenverachtung und Rassenwahn keine Chance mehr haben.
Er stärke uns mit seinem Segen, damit wir die Chancen erkennen, das Wort für

Gerechtigkeit, Respekt, Achtung und Menschenliebe zur rechten Zeit zu erheben und uns
überall aktiv für die Würde der Menschen einzusetzen.

Er schenke uns Schritte in eine bessere Zukunft, zum Wohl aller Menschen unserer
gemeinsamen Heimat, des Planeten Erde.

251



Dokumentation

3. Offizielle Eröffnung des Kongresses (20. September 2018)

Martin Eisenbraun, Generalvikar der Altkatholischen Kirche Österreichs

Eine offene Gesellschaft auf der Grundlage der Erklärung der Menschenrechte ist ein
Modell gemeinschaftlichen Zusammenlebens, für das sich Christinnen und Christen in
ökumenischer Verbundenheit einsetzen können - gemeinsam mit Menschen anderer
Religionszugehörigkeit und mit Menschen ohne religiöse Bindung.3

Zugegeben, kein leichtes Thema, das auch Überreaktionen hervorgerufen hat. Darum
möchte ich grundsätzlich festhalten:

Es ist verführerisch, komplexe Themen wie «offene Gesellschaft» zu vereinfachen
und sie in eine Logik des Entweder-oder zu zwingen. «Offene Gesellschaft ja oder nein?»
wäre so eine vereinfachende Frage. Eine solche Frage, die suggeriert, zu beantworten,
bedeutet, sich auf eine der beiden Seiten zu stellen (nämlich auf die «richtige»). Polarisierungen

häufen allerdings die Schwierigkeiten, die man bewältigen will.
Gesellschaft kann man nicht mit Hemden vergleichen, von denen man sagen könnte:

Dieses hier gehört zur Sorte «offen», jenes zur Sorte «geschlossen».
Man kann sagen: Europa ist die «geistige Wiege der Menschenrechte», oder Europa ist

die «Wiege der Menschenrechtsverletzungen». Je nachdem, auf welchen historischen
Zeitraum man blickt, wird man zu unterschiedlichen Einschätzungen kommen. Die Frage,
welche Einschätzung nun die «richtige» ist, führt sofort in die Vereinfachungsfalle. «Das
Gute» und «das Böse» leben nicht in zwei voneinander getrennten Welten, darum ist es
nicht einfach, komplexe Fragen mit «entweder - oder» zu beantworten.

Gesellschaft ist immer auch vieldeutig! Vieldeutigkeit anzuerkennen heisst nicht, zu
behaupten, gut und böse / richtig und falsch Hessen sich ab sofort nicht mehr voneinander
unterscheiden. Das würde bedeuten, alles ist beliebig. Das wäre eine fatale Vereinfachung.
Also das Gute oder das Richtige ist niemals eindeutig nur gut oder richtig, das Falsche
niemals nur eindeutig falsch oder unrichtig. Meinungen und Positionen sind immer schon

auf paradoxe Weise offen, nämlich indem sie immer gleichzeitig eindeutig und vieldeutig
sind. Sie sind offen, indem sie geschlossen sind, und geschlossen, indem sie offen sind. Das

ist für uns Abendländer*innen, die wir in einer Entweder-oder-Logik sozialisiert sind,
eine grosse Herausforderung.

Wenn wir über offene Gesellschaft sprechen, meinen wir damit ja nicht, dass alle
Grenzen fallen sollen zwischen den Religionen, den Ethnien und den Philosophien. Offene

Gesellschaft ist keine grenzenlose Gesellschaft, sondern eine Gesellschaft, die ihre
Grenzen offenlässt.

Wir dürfen zeigen, wo wir stehen, aber unsere Grenzen müssen einladend und unsere
Tore offen sein, damit wir nicht nur einander kennen, sondern auch einander hinterfragen
können. Grenze ist kein Skandal, sondern der gedachte Stacheldraht ist der Skandal. Gren-

3 Das Kongressvorbereitungsteam dankt Frau Maga Evelyn Niel-Dolzer MA für ihre
philosophische und sozialwissenschaftliche Beratung beim Prozess der Entstehung der Kongressinhalte.

- Weiterführende Literatur zur Thematik: Michael Schmidt-Salomon. Die Grenzen der
Toleranz, München (Piper) 2016; Hilarion G. Petzold, Hückeswagen, Wie gefährlich sind
Religionen und wie riskant sind ihre Fundamentalismuspotentiale? Systemmagazin, Online-Journal

für systemische Entwicklungen, Dezember 2015, https://www.fpi-publikation.de/
downloads/?doc=sonstiges_petzold-20151-wie-gefaehrlich-religionen-wie-riskant-funda-
mentalismus-potentiale-nachtrag-polyl-21-2015.pdf; Bernhard Waldenfels, Grundmotive einer
Phänomenologie des Fremden, Berlin (Suhrkamp) 2006.

252



XXXII. Internationaler AltkathoIik*innenkongress, Wien 2018

ze muss nicht als Schutzmauer gedacht werden. Grenze bedeutet auch nicht, auf meiner
Seite ist alles klar, das Fremde ist bei den andern. Auch hier geht es nicht darum, Beliebigkeit

zu propagieren, sondern Vielfalt zu zeigen und zu suchen. Am besten kann man dieses

Zusammenspiel mit der Biene und dem Veilchen vergleichen: Das Veilchen und die Biene
sind völlig unterschiedlich. Sie grenzen sich ab, aber grenzen sich hoffentlich nicht aus.

Wenn beide ihre Grenzen nicht überschreiten, können sie nicht existieren.
Leider leben wir in einer Welt der Fundamentalismen! Das hat auch damit zu tun, dass

Menschen zu uns kommen, die mythologisch geprägt sind. Damit meine ich, dass
Menschen ihre heiligen Bücher wörtlich nehmen und ihre religiösen Ansichten als ein unum-
stössliches Fundament verteidigen. Das wird besonders Menschen aus islamischen Ländern

nachgesagt. Aber kann man das nicht auch von vielen Christinnen und Christen quer
durch Europa sagen?

Man hat Angst vor islamischen Kindertagesstätten in Wien, in denen eine Ideologie
verbreitet werden soll, die andere Lebensentwürfe verachtet. Es darf gefragt werden, wie
man in römisch-katholischen, evangelischen oder jüdischen Kitas mit fremden Lebensentwürfen

umgeht. Unsere altkatholischen Religionskinder, die auch parallel den
römischkatholischen Religionsunterricht besuchen, bringen von dort manchmal besorgniserregende

Gottes- und Menschenbilder mit. Hier spreche ich nicht vom römisch-katholischen
Religionsunterricht im Ganzen, sondern von Menschen, Christinnen und Christen, die
auch im Jahr 2018 noch solche Bilder vermitteln.

Ich möchte mit diesem Beispiel nicht die Präsenz eines grossen Gewaltpotenzials in
Europa verharmlosen. Für alle in der Gesellschaft gelten natürlich Regeln, die wir von den

Menschenrechten und einer freien demokratischen Gesellschaft ableiten. Diese sind fix
und stehen nicht zur Diskussion, z. B. Mitmenschlichkeit, das Recht auf Leben und
Unversehrtheit Zudem müssen wir immer neue Regeln aushandeln, die unser Zusammenleben

betreffen.
Es verwundert, dass in Amtsgebäuden der Bayerischen Staatsverwaltung künftig

Kreuze hängen sollen. Ministerpräsident Markus Söder meint, das Kreuz sei kein Zeichen
einer Religion. Er bezeichnete das Kreuz als «Symbol bayerischer Identität und Lebensart».

Ich dachte immer, dass Lederhose und Weissbier dafür Symbole seien?! Hier wird
Symbolik instrumentalisiert. Leider bemühen sich zu wenige Geistliche in allen Kirchen
um eine Entmythologisierung biblischer Texte. Das heisst, man kann die Mythen vom
angeblichen Mord des Propheten Elia an 450 Baalspriestern oder antisemitische Texte in
der Leidensgeschichte des Matthäusevangeliums nicht unkommentiert in einem Gottesdienst

vorlesen. Ich würde mir wünschen, dass sich Geistliche auf dem neuesten Stand der
Bibelwissenschaften befinden würden. Erst wenn die Christen radikal die Bilder der
Gewalt in ihren Mythen aufarbeiten, können sie das von anderen Religionen erwarten.

Offene Gesellschaft erkennt man daran, dass es immer weniger soziale Ungleichheit
gibt. Dass die soziale Praxis heutiger Demokratien hinterfragt wird. Dass es immer weniger

Fundamentalismus gibt. Dass religiöse Normen vor dem Hintergrund humanwissenschaftlicher

Erkenntnisse hinterfragt werden.
Wir werden zum einen auf diesem Kongress das Miteinander der gesellschaftlichen

Gruppen und der Religionsgemeinschaften bedenken, zum anderen aber auch danach

fragen, wie wir uns als Religionsgemeinschaften so in die Gesellschaft einbringen können,
dass wir sie mitgestalten, ihr ein Gesicht geben und uns dort einmischen können, wo
Menschlichkeit und Menschenrechte infrage gestellt werden. Dabei können wir nur
gewinnen. In dem Ausmass, in dem wir uns in die gesellschaftlichen Diskurse einbringen,
werden wir auch soziale Praktiken in der Gesellschaft verändern können.

253



Dokumentation

Ich habe die Vision einer Kirche, die sich einmischt in gesellschaftliche Prozesse, weil
sie sich nicht über den Dingen stehend sieht, sondern als Teil der Gesellschaft. Wir wissen,
dass wir Gestalterin der Gesellschaft sind, ob wir uns herausnehmen oder ob wir mitmischen.

Eine Kirche, die das Schild «geschlossene Gesellschaft» an die Kirchentüre hängt,
kann allenfalls verhindern, dass jemand die Kirche betritt, aber sie kann sich nicht der
Tatsache verschliessen, dass sie unausweichlich eine «Facette» dieser Gesellschaft ist.

Gerade auch das Nichteinmischen prägt das gesellschaftliche Miteinander.
Ich wünsche mir beim Kongress kontroverse Diskussionen! Denn der Konsens löst

nicht alle Probleme, und der Dissens ist die Chance, auch immer wahrzunehmen, wie es

um mich selbst steht. Dissens schafft nicht automatisch Konflikte.
So wie unsere eigenen Gedanken in sich Widersprüche aufweisen, so spüren wir auch

Differenzen, worin unsere gelebte Praxis besteht oder worin sie bestehen soll. Es ist durchaus

möglich, dass ich erst dann bemerke, dass ich Christ bin, wenn mir z.B. ein Muslim
oder eine Muslima begegnet. Nur, weil ich das «Meine» nie ganz bin, irritiert mich auch

das andere und das Fremde.
Das Fremde, das in meinen Grenzbereich kommt, trifft mich nicht dort, wo ich gefestigt

bin und mit mir (ggf. mit meinem Gott) einig bin. Es trifft mich da, wo ich als
reflektierender Mensch höchst uneindeutig und höchst widersprüchlich bin.

Ich bin mir bewusst, dass ich es uns nicht einfach mache! Ich weiss zudem, dass die

Herausforderung einer offenen Gesellschaft nichts Einfaches ist. Aber wir werden alle
gewinnen, wenn wir komplexe Zusammenhänge nicht vereinfachen.

4. Predigten

4.1 Predigt beim Ökumenischen Morgengebet im Stephansdom
(22. September 2018)

Dr. Heinz Lederleitner, Bischofder Altkatholischen Kirche Österreichs

In der Tiefe ist es still. An der Oberfläche tobt der Sturm, der Wind peitscht die Wellen. So

ist es beim Meer, so ist es bei der Geschichte Gottes mit den Menschen.
An der Oberfläche der Menschheitsgeschichte scheint der Sturm die Regel zu sein.

Interessen prallen aufeinander. Kämpfe und Kriege sind die Folge. Es sind Kämpfe um
das, was Menschen für wesentlich halten, was für sie das «wahre Leben» ist. Mögen es

Auseinandersetzungen sein, die um des Glaubens willen geführt werden, oder Kämpfe um
materielle Interessen - stets ist es die Gewalt, die eine bislang unausrottbare Faszination
auf uns Menschen ausübt. Die Gewalt, die der Sieger triumphierend ausübt - aber auch die
Gewalt, die von Märtyrerinnen und Märtyrern erlitten und erduldet wird. Im Rückblick
des Glaubens werden die Opfer zu den Siegern. Das Blut der Märtyrer als der Same des

Glaubens, denn nichts beeindruckt Menschen mehr als das, wofür es sich zu sterben
gelohnt hat. Aber - ist das schon das Ende der Geschichte?

In meinen Augen wollten sie nicht sterben. Die christlichen - und wohl auch alle anderen

echten - Märtyrerinnen und Märtyrer wollten für etwas leben. Ihr Leben einsetzen für
eine gerechtere Welt, für ein Reich Gottes, das wir im Gebet des Vaterunsers herbeibeten.
Das Salz der Erde wollten sie sein und kluge Jungfrauen, denen das Feuer des Glaubens
nicht ausgeht. Dem Leben einen unverwechselbaren Geschmack geben, den Geschmack
dessen, der ein guter Hirt ist, der das Tor zum Vater öffnet und der als das «Licht der Welt»
auf eine grössere göttliche Sonne hinweist, die über Böse und Gute auf- und untergeht.

254



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Die universelle schöpferische Grösse Gottes duldet keine Kleinlichkeiten, in denen
das Leben erstickt wird. Nicht die unsichtbare Hand des Marktes regiert die Welt, sondern
die unsichtbare Hand Gottes. Das kann Anlass sein, die herrschende Wirtschaftsdoktrin
zu überdenken. Nicht die sichtbaren Hände und beschränkten Hirne der religiösen
Würdenträger bestimmen über jene Wahrheiten, die ein gutes Leben ermöglichen. Das kann
Anlass sein, sich für mehr Akzeptanz und Toleranz einzusetzen. Nicht die kleinen Geister,
die um sich selbst kreisen, lenken den Lauf der Welt, mögen sie sich noch so sehr im Glanz
des Vergänglichen baden. Dies kann Anlass sein, den herrschenden Tanz um das goldene
Selbst zu kritisieren.

Nein, es ist nicht notwendig, dieses Leben festzuhalten, vielmehr ist es möglich, es im
Überfluss zu verschenken. Diese Trunkenheit des Glaubens, immer verbunden mit dem
klaren Blick auf die Lebensverhältnisse von uns Menschen, schafft jene Atmosphäre, in
der die Begeisterung wachsen kann für das «Reich Gottes»: Jenes Reich, das mit Macht
auf uns zukommt, das Reich, in dem der Friede keine Langeweile kennt und in dem sich
alle Lust der Welt als Lust an Gott vollendet. Ja, seltsam klingt das für unsere Ohren, sie

müssen für eine solche Botschaft geöffnet werden.
Menschen im Staub der Erde sind die Märtyrerinnen und Märtyrer, und in den Staub

der Erde hinein ist ihr Blut geflossen. Ihr Leben und Sterben ist kein Schrei nach Rache.

Ihr Dasein für uns unterliegt nicht der Faszination der Gewalt und des vergossenen Blutes.
Das letzte Wort, das Gott hat, zeigt sich im Beten der Verfolgten für ihre Verfolger in den

Worten: «Herr, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.» Mit diesem Wort finden
sie zurück von der sturmgepeitschten Oberfläche der Welt hinab in die göttliche Tiefe. Da
ist das Erbarmen stärker als der Ruf nach Vergeltung und die Liebe stärker als der Tod.
Diese Wahrheit ist gemeint, wenn es heisst, dass die Wahrheit frei macht.

Schwestern und Brüder, öffnen wir unsere Ohren für diese froh machende Botschaft:
Gott ist grösser als unser Herz, bei ihm ist «alles möglich», an uns liegt es, ihm zu vertrauen.

Amen.

4.2 Predigt beim Gottesdienst der Utrechter Union
(22. September 2022)

Dr. Joris A. O. L. Vercammen, Erzbischof von Utrecht

(Lesungstexte: Jes 60,1-3 - 1 Kor 2,1-5 - Mt 5,13-16)

Angst und Ego. Das Leben bleibt für die Menschen ein Mysterium, und es ist eine Kunst,
deswegen nicht in Angst zu verfallen. Wenn das doch der Fall ist, äussert sich die Angst
oft in einem Verhalten, mit dem der Mensch sich selbst bestätigen will. Leben ist eine
Kunst, und lebendig zu bleiben, ist eine Aufgabe, die nicht selbstverständlich ist. Wenn die

Angst überhandnimmt, entgleitet das Leben den Menschen, und zurück bleibt eine Leere.
Die Leere wird mit Ego gefüllt. Man spielt sich durch grosssprecherisches Verhalten auf,
damit man zumindest selbst den Eindruck bekommt, Sicherheit gefunden zu haben.

Diese krankhafte Kombination aus Angst und Ego bestimmt viele unserer politischen
Debatten in Europa. Deswegen wird so viel über Grenzen gesprochen. Wir haben das

Bedürfnis, klare Grenzen zu haben, weil wir unsicher sind. Wir haben Angst, unser Heim
zu verlieren und vor allem psychisch heimatlos zu werden. Wir befürchten, viel zu verlieren:

unseren Wohlstand, unsere Kultur, unsere Religion, unsere Identität. Der Populismus
ist die Stimme der Angst, die alles überschreit. Der Populismus ist ein kollektives Ego.

255



Dokumentation

Angst und Ego: Diese krankhafte Kombination findet man auch innerhalb der Kirche,
auch innerhalb unserer Kirche. Im Allgemeinen verlieren die Kirchen in Europa ihre
Autorität und werden aus dem Zentrum der Gesellschaft vertrieben. Und die Kirchen finden
es schwierig, mit dieser Situation konstruktiv umzugehen. Innerhalb unserer Kirche ist es

die Wahrnehmung unserer Kleinheit, die wir vor allem als Problem erleben. Und Kleinheit
ist dann noch nicht das Schlimmste, aber wenn auch die Mitgliederzahlen sinken - was
übrigens nicht in allen Diözesen der Fall ist -, dann erleben wir manchmal ganz spannende

Augenblicke. Wir stellen uns die Frage, ob unsere Existenz als Altkatholiken noch
sinnvoll ist.

«Ihr seid das Salz der Erde. Ihr seid das Licht der Welt.» Dies wird vom Evangelium
über diejenigen gesagt, die arm vor Gott sind. Es geht um die «Anawim» des Alten
Testaments, die sich nach der Befreiung sehnen, die von Gott zugesagt ist. Man findet diese

Erwartung beim Propheten Jesaja, wie wir es in der ersten Lesung gehört haben. Jesus hat
den Traum von Jesaja zu seinem eigenen Traum gemacht, und sein ganzes Leben ist die
konkrete Gestaltung dieses Traums. «Arme vor Gott» haben Glück, weil sie bald das Ende
ihres Leidens erleben werden. Es wird gutes Brot geben, weil das Salz, das man braucht,
schon da ist, und auch die Finsternis wird aufgeklärt: Licht ist da!

Aber ist das nicht zu optimistisch? Ist es nicht eigentlich anmassend, von sich selbst zu

sagen oder zu erwarten, das Salz der Erde zu sein? Oder das Licht der Welt?
Jesus würde es nie von sich selbst gesagt haben. Die Theologen weisen auf den

Abstand hin, den er zu den elitären religiösen Gruppierungen seiner Zeit hatte. Doch es gibt
Tendenzen innerhalb der Kirchen, sich selbst zu verherrlichen. Man sagt: Vielleicht gibt es

weniger Christinnen, «aber sie sind dafür gläubiger, devoter, spiritueller». Und auch
Altkatholiken denken manchmal: Wir sind weniger, aber wir sind die Besseren!

Aber bei dieser Bibelstelle geht es nicht um unsere eigene Selbstrechtfertigung. Es

geht nicht um uns, es geht um diejenigen, die in Finsternis sitzen, es geht um diejenigen,
die Hunger haben. Es geht um das Licht, das allen im Haus leuchtet. Es geht um das Salz,
das das Backen des Brotes ermöglicht. Es geht um alle, die auf das Brot warten, das sie

zum Leben brauchen. Es geht um alle, die kein Licht sehen und deswegen isoliert sind und
andere nicht sehen können. Was hier gemeint ist, ist, dass wir Salz werden, damit das Brot
der neuen Welt des Reiches Gottes gebacken werden kann, dass wir Licht werden, damit
das Lebenslicht der neuen Schöpfung in die Welt scheinen kann. Das ist die Einladung.
Wie man zu Licht wird, macht Matthäus in der Bergpredigt deutlich: «Das Auge gibt dem

Körper Licht.» Es geht um die Gesundheit der Augen, um die Klarheit. Durch klare Augen
kann Gottes Licht hereinkommen. Man wird von Gott erleuchtet, von Gottes Leben erfüllt
und ist deswegen in der Lage, Licht für andere zu sein.

Aber dann ist die Frage, wie man solche klaren Augen bekommt, wie sie die Armen-
vor-Gott haben. Kennzeichen dieser Armen ist Aufgeschlossenheit. Mit geschlossenen
Augen kommt natürlich kein Licht hinein, Gott braucht unsere offenen Augen!
Aufgeschlossenheit verlangt viel Vertrauen. Deswegen sind diese Armen die echten authentischen

Gläubigen, denn sie leben aus dem Vertrauen heraus. «Vertrauen» ist die Alternative
für das Ego als Antwort auf die Angst. Das Vertrauen ist in der Lage, die Angst zu
transformieren von einem Signal des Verlustes zu einer Neugier für das Neue, das sich anbietet
und das tiefer ist, authentischer, liebevoller. Die Angst verhindert die Entdeckung der
Berufung, das Vertrauen jedoch befähigt uns, auf die Suche zu gehen nach dem Licht
Gottes in einer Situation von Zweifel und Finsternis. Zweifel und Finsternis sind die Zeugen,

dass etwas nicht mehr richtig ist, und deswegen sollte man diese nicht überschreien
lassen durch ein Ego, das die Befreiung faktisch verhindert.

256



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Leider bieten die Kirchen nicht immer ein Milieu, wo Vertrauen kultiviert wird.
Manchmal werden auch die Kirchen verführt. Instanzen der Sicherheit und der Wahrheit
zu sein. Und das ist etwas anders als Leben aus Vertrauen. Natürlich gibt es in der modernen

Welt viele Fragen, die schwierig zu beantworten sind, und auch Gläubige haben nicht
immer die Antwort. Natürlich fühlen wir uns davon bedroht. Aber das gehört zum
Menschsein, und auch der Glaube gibt uns keine Sicherheit wie Versicherungspapiere!
Authentisches Glauben will uns dazu führen, zu vertrauen. Statt an der Hand unseres Egos
zu laufen, werden wir eingeladen, glauben zu lernen. Es ist die Angst, die uns immer wieder

dazu verlockt, dem Ego zu folgen. Deswegen gehen wir nicht das Risiko ein, mit der
Gnade zu rechnen, sondern bestimmen selbst die Richtung von Denken und Gehen. Es
fehlt uns, den Gläubigen und ihren Kirchen, manchmal die notwendige Aufgeschlossenheit:

für die Menschen und ihr Leben wie für Gott. Die Kirchen sollten von den Armen-
vor-Gott lernen, etwas bescheidener zu sein, weil diese Bescheidenheit sie näher zu den

Menschen bringt. Die Bescheidenheit führt zur Aufgeschlossenheit. Die Kirchen sollten
ärmer werden, damit sie wirklich Bundesgenossen der Menschen sein können. Christen
sollen sich bewusst sein, dass ein starkes Ego eine solche Allianz verhindert. Ein starkes

Ego vernichtet den Glauben.
Christinnen strahlten das Licht der Liebe aus und nebelten sich nicht ein in der Arroganz,

sagt Augustinus in einer Predigt über diese Bibelstelle (Sermo 54,9). Glauben führt
nie zur Selbstverherrlichung, sondern zur Aufgeschlossenheit des Lichtes Gottes, das man
weitergeben möchte. Arm-vor-Gott zu werden ist die Verlockung, der Arroganz zu
widerstehen, weil nur die Bescheidenheit zum Vertrauen führen kann.

Das ist doch gerade das, was die altkatholische Bewegung uns deutlich machen will:
Dass nicht Angst und das Ego uns regieren sollen, sondern das Vertrauen in die Gnade
Gottes. Deswegen ist die Bewegung den Weg des Dialogs gegangen. Ganz bewusst ist sie

über die konfessionellen Grenzen hinausgegangen und hat eingeladen zu Beziehung und

zu Gemeinschaft. Von manchen altkatholischen Theologen wurde schon im 19. Jahrhundert

der Dialog mit anderen Religionen aktiv gesucht. Die Altkatholiken lebten eine gläubige

Aufgeschlossenheit. Die Bewegung wollte nicht, dass die katholische Kirche sich

einsperrte in einem Elfenbeinturm von arrogantem Rechthaben, ohne das Suchen der
Menschen ernst zu nehmen. Die Bewegung war Befürworter einer offenen Kirche und
deshalb auch einer offenen Gesellschaft. Wir sind die Erben dieser starken Spiritualität,
die von Dialog und Gemeinschaft gekennzeichnet ist. Es ist eine Spiritualität, die in der
Lage ist, mit unserer Angst umzugehen, weil sie uns einlädt, Vertrauen zu haben. Und die

Spiritualität hat keinen Bedarf an einem Ego, das uns mit einer künstlichen Sicherheit
versieht. Es ist eine Spiritualität der Aufgeschlossenheit für das Leben der Menschen und
für die Gnade Gottes; für die Verbundenheit mit den Menschen, der Welt und ihrem Schöpfer;

für die Mitarbeit mit allen, die das Gute wollen, und mit dem Geist, der diese guten
Werke ermöglicht. Sie betrifft eine Art und Weise von Christsein mit der Menschwerdung
im Zentrum, der Menschwerdung der Menschen und der Menschwerdung Gottes in den

Menschen, wie sich das auch im Herrn Jesus gezeigt hat. Das ist die Spiritualität, die «das

Katholische menschlich und das Menschliche katholisch macht», wie unser Schweizer
Theologe Walter Frei es damals gesagt hatte.

Diese Spiritualität ist aber unmöglich ohne die Bescheidenheit und das Vertrauen, der
Armen-vor-Gott. In diesem Rahmen ist unsere Kleinheit vielleicht nicht vor allem ein
Ärger, sondern eine Chance. Unsere Existenz lädt uns ein zu Bescheidenheit und Vertrauen.

Eigentlich sollte es bei uns keine Angst geben, und wir hätten dann keinen Bedarf, an
der Hand unseres Egos zu laufen!

257



Dokumentation

Wenn die Utrechter Union eine Zukunft hat, dann wird diese auf dieser Bescheidenheit

und diesem Vertrauen basieren. Vertrauen, ja, das ist das Salz, woran der Bedarf in der
Welt so gross ist! Vertrauen als Kreisssaal der Menschwerdung von Mensch und Gott.
Vertrauen statt Angst und Ego. Altkatholiken: Ihr habt eine Berufung!

Amen.

5. Grussworte

5.1 Grusswort von Oskar Deutsch (zur Gedenkfeier am Judenplatz)

Sehr geehrte Damen und Herren

Die Altkatholische Kirche Österreichs setzt mit dem heutigen Gedenken an die Ereignisse
des Jahres 1938 zur Eröffnung ihres 32. Internationalen Kongresses ein wichtiges Zeichen.

Es gibt nicht mehr viele Menschen, die den Aufstieg des Nationalsozialismus und
seine verheerenden Folgen miterlebt haben. Immer weniger Überlebende können uns ihre
Erfahrung weitergeben und vor den Zeichen der Zeit warnen. Dabei sollten uns gerade die
Entwicklungen der jüngsten Vergangenheit eine Warnung sein. In vielen Ländern ist
Antisemitismus wieder im Steigen. Ausser den lange bekannten antisemitischen Strömungen
von linker und von rechter Seite des politischen Spektrums ist auch der hierzulande neuere

Antisemitismus von islamischer Seite fortlaufend am Erstarken. Wenn es in Deutschland

zu antisemitischen Vorfällen an Schulen kommt, in Frankreich eine Holocaust-Überlebende

aus Hass auf Juden ermordet wird oder in Grossbritannien ein Oppositionsführer
die Seite von Antisemiten einnimmt und man weiss, dass es sich hier nicht um Einzelfälle
handelt, dann darf eine Gesellschaft die Augen davor nicht verschliessen. In Österreich
haben wir eine Partei in der Regierung, der Burschenschafter angehören, wo antisemitisches

Gedankengut verbreitet wird, und die in besorgniserregender Regelmässigkeit mit
antisemitischen Vorfällen aufwartet.

Wir sehen, dass der Antisemitismus in Europa viele Gesichter hat. Es gibt aber auch
viele Ideen und Ansätze zur Bekämpfung von Antisemitismus - sie müssen nur umgesetzt
werden. Um diesen Tendenzen wirksam entgegenzutreten, bedarf es gemeinsamer
Anstrengungen von Politik, Kirchen, Religionsgemeinschaften und Zivilgesellschaft. Der
soziale Friede in Europa kann nur in einem funktionierenden Miteinander der Menschen

aus verschiedenen Kulturen, Religionen und Herkunft bestehen. Toleranz und gegenseitige

Achtung sind eine der Grundvoraussetzungen dafür. Dabei sollte aber jedem klar sein,
dass Antisemitismus und Rassismus keine Meinungen, sondern ein Verbrechen an der
Menschlichkeit sind.

Vergessen wir nicht, dass sich Geschichte wiederholen kann - wenn wir nicht genug
wachsam sind und nicht in ausreichendem Masse gegen jegliche Form von Antisemitismus,

Rassismus und Rechtsextremismus auftreten. Es stimmt mich hoffnungsvoll, dass

seitens der Kirchen und Religionsgemeinschaften diese Gefahr sehr wohl erkannt wird
und auch der Wille, dagegen anzukämpfen, wächst.

Ich wünsche allen Teilnehmerinnen und Teilnehmern einen erfolgreichen Kongress
mit fruchtbaren Diskussionen.

Oskar Deutsch
Präsident der Israelitischen Kultusgemeinde Wien

258



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

5.2 Weitere Grussworte

Dr. Alexander van der Bellen - Bundespräsident der Republik Österreich
Der Herr Bundespräsident wünscht Ihnen und allen Mitgliedern der Altkatholischen

Kirche Österreichs einen erfolgreichen Kongress und entbietet den Gästen auf diesem Weg
seine besten Grüsse.

Mit freundlichen Empfehlungen
Ministerialrat Dr. Markus Langer
Leiter der Abteilung Bürgerkontakte und Veranstaltungen

Mag. Dr. Franz Lackner, OFM - Römisch-Katholischer Erzbischof der Diözese Salzburg
Liebe Schwestern und Brüder in Christus, «Zukunft braucht Herkunft!». Dieser Titel

philosophischer Essays des deutschen Philosophen Odo Marquard weist in Anlehnung an
Martin Heidegger darauf hin, dass wir von jeher aus einer Herkunft leben. Vielfach wird
heute so getan, als ob die Heils- und Lebensgeschichte mit uns Menschen, gleichsam am

Nullpunkt, den Anfang nähme. Dem ist einzuwenden: Der Mensch als Einzelner sowie
Gesellschaften als Ganzes verdanken sich immer einer Vorgeschichte. Ihr Weg in die
Zukunft eröffnet sich erst im Umdenken, wenn der Blick zurückgeworfen wird. Aus dieser
Blickumkehr erwächst eine gemeinsame geschichtliche Verantwortung. Der Auftakt des

32. Internationalen Altkatholik*innenkongresses mit einem Gedenken an die Ereignisse
des Jahres 1938 ist sichtbarer Ausdruck solch einer verantwortungsvollen Rückschau auf
das eigene Erbe. Es braucht eine Kultur gegen das Vergessen, für die Erinnerung und das

Verzeihen, für einen offenen Dialog in der Gesellschaft. Als Christinnen und Christen
wissen wir uns in besonderer Weise rückgebunden an eine Herkunft: Jesus Christus. Aus
diesem Ursprung erwächst Zukunft. Sein Wort ist Grundlage christlichen Handelns in
Gesellschaft und Politik, Quelle unseres Engagements in der Welt, Aufruf, um Benachteiligten

und Verfolgten beizustehen. Mit Martin Heidegger gesprochen: «Herkunft aber

bleibt stets Zukunft». Möge der gemeinsame Blick auf Jesus Christus neue Wege für die
Herausforderung heutiger Gesellschaften aufzeigen. + Franz Lackner, Erzbischof

Gerhard Weissgrab - Präsident der Österreichischen Buddhistischen Religionsgesellschaft
Die Themen dieses Kongresses, die da u. a. sind: Diversität, Inklusion, Gendergerechtigkeit,

Armut, faire Wirtschaft und Verschiedenheit sexueller Orientierung gehen an die
Essenz unserer Gesellschaft und haben zugleich grosse Bedeutung für die ganze Welt.

Dialog und offene Gesellschaft sind Grundvoraussetzungen, nicht nur für eine lebenswerte

Zukunft, sondern für die Zukunft überhaupt. Möge diesem Kongress eine intensive und
differenzierte Auseinandersetzung mit diesen wichtigen Themen gelingen und am Ende

grosser Erfolg und Nachhaltigkeit stehen!

Dr. Jutta Henner - Leiterin der Österreichischen Bibelgesellschaft
Haben Sie herzlichen Dank für die Einladung zur Teilnahme am Altkatholik*in-

nenkongress 2018 Ende September in Wien. Leider bin ich am fraglichen Wochenende
nicht in Wien und kann daher auch an den Veranstaltungen nicht teilnehmen. Ich wünsche
allen Beteiligten gelingende Vorbereitungen und einen guten Verlauf des Kongresses!

Dr. Walter Hessler - Ständiger Vertreter des Kirchenpräsidenten der Neuapostolischen
Kirche Österreich

Das Leitthema des 32. Internationalen Altkatholik*innenkongresses «Christinnen
und Christen im Dialog für eine offene Gesellschaft» kann für die Gesellschaft als Ganzes
und in besonderer Weise für alle Christinnen und Christen als ein Auftrag und zugleich

259



Dokumentation

auch als eine Ermutigung verstanden werden. Und damit öffnen die Veranstalter und die
Teilnehmer und Teilnehmerinnen dieses Kongresses die eigenen Türen weit und reichen
all jenen in unserer Gesellschaft die Hand, die daran mitarbeiten wollen, eine friedvolle,
solidarische und respektvolle Gesellschaft zu verwirklichen. Als neuapostolische Christen

erleben wir uns hier in geschwisterlicher Weise angesprochen. Das Evangelium Jesu

als Massstab für das eigene Leben und die eigene Wertorientierung zu nehmen, erfordert
geradezu, im Gegenüber nicht den Fremden, sondern meinen Nächsten zu sehen. Wer das

Gebot Jesu zur Gottes- und Nächstenliebe ernst nimmt, kann Fragen der Armutsbekämpfung
oder der Gendergerechtigkeit nicht mit Schulterzucken begegnen. Auch die Bewahrung

der Schöpfung darf nicht zu einer leeren Floskel verkommen, sondern muss
Ausdruck einer inneren Einstellung sein, die sich der von Gott anvertrauten «Pfunde» bewusst
ist, und diese auch weitergeben möchte. In ökumenischer Verbundenheit und im Geiste

unserer gemeinsamen christlichen Werte wünsche ich den Teilnehmern und
Teilnehmerinnen dieses Kongresses Gottes Segen für ein offenes, konstruktives und freudiges
Miteinanderarbeiten. Möge das Vertrauen in Gott Mut machen, offen über jene Voraussetzungen

und Rahmenbedingungen zu sprechen, die zur Gestaltung einer offenen Gesellschaft

nötig sind. Und möge das Bewusstmachen der Konsequenzen aus dem persönlichen
Glauben an Gott die Kraft zu einem respektvollen, klaren und offenen Dialog mit anderen

geben, sei es in der Familie, im persönlichen Umfeld, im kirchlichen Bereich oder im Staat
als Ganzes und gegenüber den Vertretern der Politik.
Mit herzlichen Grüssen,
Walter Hessler

6. Workshops

6.1 «Unterscheiden, ohne zu trennen»

Workshopleiterin: Mag.a Evelyn Niel-Dolzer, MA4

Beschreibung: Diversität wird in modernen Gesellschaften vor allem mit der Ermöglichung

sozialer Gerechtigkeit in Zusammenhang gebracht. Darüber hinaus wird Diversität
im Sinne von Vielfalt und Unterschiedlichkeit aber immer offensichtlicher als notwendige
Bedingung von Leben schlechthin erkannt. Sie ist Voraussetzung dafür, dass soziale
Gemeinschaften überhaupt lebendig - oder besser gesagt am Leben bleiben können. Inklusion

und soziale Gerechtigkeit werden damit zu einer existenziellen (Über-)Lebensfrage
sozialer Gemeinschaften. In diesem Workshop wird dazu eingeladen, inklusivem Denken
und Handeln als Chance für Lebendigkeit im persönlichen, sozialen und spirituellen Alltag

nachzugehen.

4 Psychologin, Psychotherapeutin (Systemische Psychotherapie), Lehrtherapeutin,
Supervisorin, altkatholisch.

260



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

6.2 Hirnforschung meets Spiritualität oder Was hat Traumatherapie
mit religiöser Einstellung zu tun?

Workshopleiterin: Dr. M. Brigitta Beghella5

Beschreibung: Durch wissenschaftliche Untersuchung ist belegt, dass eine spirituelle
Haltung Menschen in der Bewältigung von belastenden Erfahrungen hilft. In diesem

Workshop werden theoretische und praktische Erkenntnisse aus der Arbeit mit traumati-
sierten Menschen vorgestellt. Religiöse Rituale können aus einem psychotherapeutischen
Blickwinkel gesehen und neu eingeordnet werden. Es besteht die Möglichkeit, in Übungen
aus unterschiedlichen religiösen und kulturellen Traditionen zu erfahren, wie der eigene
Spannungspegel reduziert und Entspannung erreicht werden kann.

6.3 Heilsame Beziehung und Gottesvertrauen

Workshopleiter: Bischof em. Mag. Dr. John Okoro6

Beschreibung: Jeder Mensch oder jedes Lebewesen ist bedürftig - nach Nahrung,
Bindung, Aufmerksamkeit, Angenommensein, Beheimatung, Transzendenz, Achtsamkeit,
Erfolg, Anerkennung, Liebe usw. Deshalb sucht der Mensch nach Bindungsmöglichkeiten.
Wir beobachten sehr stark, dass diese Bindungs- oder Beziehungserfahrung ein weltweites
Phänomen darstellt. In diesem Workshop sollen Möglichkeiten aufgezeigt werden, wie
wir heilsame Beziehungen und Gottesvertrauen entwickeln können.7

6.4 Ein Weg zur inneren Balance - Das Verbindende vor das Trennende stellen

Workshopleiter: Günter Pechhacker8

Beschreibung: Das Miteinander-Kommunizieren bewegt sich zwischen zwei, die durch
zwei wunderbare Frauen so ausgedrückt wurden: Ingeborg Bachmann: «Die Wahrheit ist
den Menschen zumutbar»; Waltraud Krendl (Sozialarbeiterin): «Sage nie die Wahrheit,
wenn Dir etwas Besseres einfällt». Im Workshop werden Aspekte für friedvolle Kommunikation

besprochen.

6.5 Haben wir unsere geschichtliche Mission schon erfüllt?

Workshopleiter: Bischof em. Bernhard Heitz9

Beschreibung: Es geht darum, uns unseres altkatholischen Selbstverständnisses in
Geschichte und Gegenwart neu bewusst zu werden. Was ist unsere ekklesiologische Vision

5 Klinische und Gesundheitspsychologin, Notfallpsychologin (Rotes Kreuz), Psychotherapeutin

(SF, KP) in freier Praxis in Salzburg mit dem Schwerpunkt Traumatherapie (EMDR).
6 Johannes Ekemezie Okoro (*1949) war 2008-2015 der sechste Bischof der Altkatholischen

Kirche Österreichs, Psychologe, Psychotherapeut und Seelsorger, Lehrtherapeut (Positive

Psychotherapie), Mediator (ICERM).
7 Vgl. John Okoro, Heilsame Beziehung, Gottesvertrauen und Liebe. Spirituelle Betrachtung,

in: Psychologie in Österreich (2018) 300-306.
8 Kommunikations- und Persönlichkeitstrainer.
9 Bernhard Heitz (*1942) war von 1994 bis 2007 der fünfte Bischof der Altkatholischen

Kirche Österreichs.

261



Dokumentation

bzw. unser Selbstverständnis? Worin sehen wir unsere ökumenische Aufgabe und Mission
in der Zukunft? Wie wollen wir unser Kirchesein für die andern in der Ökumene und in
der Zivilgesellschaft fruchtbar werden lassen? Grundlagen dazu finden wir zuallererst im
Evangelium selbst, in den ökumenischen Glaubensentscheidungen des ersten Jahrtausends

und in den Widerstands- und Reformbewegungen des zweiten Jahrtausends sowie in der
Geschichte des Altkatholizismus nach dem Ersten Vatikanum.

6.6 «Nimm und lies!» Über den Umgang mit der Heiligen Schrift

Workshopleiter: Mag. Oliver Achilles10

Beschreibung: Die christliche Bibel stellt ihre Leserinnen und Leser vor viele Herausforderungen:

Neben wunderbar eingängigen Passagen treffen sie immer wieder auf schwierige

und dunkle Stellen, deren Sinn sich nicht von selbst erschliesst. Bei diesem Workshop
wird auf solche Schwierigkeiten eingegangen, die den Zugang zur Heiligen Schrift verstellen

können.

6.7 Diversität - Weltreligionen: Die Vielfalt der Religionen am Beispiel
des Wiener Zentralfriedhofs

Workshopleiterin: Romy Zörnpfenning11

Beschreibung: Ein Beispiel für Diversität ist der interkonfessionelle und interreligiöse
Zentralfriedhof in Wien. Es gibt die unterschiedlichsten Formen und Rituale der
Verabschiedung und Beisetzung von Verstorbenen. Diese Vielfalt kann bei einem geführten
Rundgang durch den Friedhof kennengelernt werden.

6.8 Dialog braucht Kenntnis - christlich-buddhistische Unterschiede und
Gemeinsamkeiten

Workshopleiter: Gerhard Weißgrab12

Beschreibung: Eine offene Gesellschaft ist ein guter Boden, auf dem ein konstruktiver
Dialog entstehen und sich entfalten kann. Der Dialog zwischen Buddhismus und Christentum

hält zusätzlich zu den üblichen Herausforderungen eines interreligiösen Dialoges die

Herausforderung eines Dialoges zwischen einer theistischen und einer nicht theistischen

Religion bereit. Hinzu kommt, dass heute in der Regel wenig Kenntnis über die wesentlichen

Grundlagen der Buddhalehre besteht. Bei diesem Workshop sollen nicht nur die

Gemeinsamkeiten und Differenzen der beiden Religionen herausgearbeitet werden,
sondern auch bestehende Missverständnisse aufgezeigt und ihre Ursprünge erforscht werden.
Wie gelingt ein konstruktiver Dialog zwischen Christen und Buddhisten und was ist der

gemeinsame Beitrag zu Bau und Erhalt einer offenen Gesellschaft?

10 Oliver Achilles ist wissenschaftlicher Assistent bei den Theologischen Kursen der
Erzdiözese Wien und unterrichtet die biblischen Fächer. Das Verständnis der Heiligen Schrift «in
einem Sinn, der Gottes würdig ist» (Origenes) ist ihm ein besonderes Anliegen.

11 Dipl. Erwachsenenbildnerin.
12 Präsident der Österreichischen Buddhistischen Religionsgesellschaft, Vorstandsmitglied

«Initiative Weltethos Österreich», Obmann und Mitbegründer von «Animal Compassion»,

Buddhistischer Verein zur Wahrnehmung der Tiere als fühlende Wesen.

262



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

6.9 Hospizarbeit: Arbeit? Wofür?

Workshopleiter: Helmut Markus13

Beschreibung: Der Mensch möge das Recht haben zu gehen, «wenn keine Hoffnung mehr
bestehe». Heute gibt es viele Möglichkeiten, diesen letzten Lebensabschnitt zu gehen.
Therapeuten bzw. Therapeutinnen sind zusammen mit Ärztin und Seelsorger die ersten

Ansprechpersonen. Auch den Angehörigen der Palliativpatienten muss in solchen
Grenzsituationen geholfen werden. Ziel muss es sein, jeder Person im Sterben ihre Würde zu
lassen und den Sterbenden Schmerzen und Angst zu mildern oder zu nehmen.

6.10 Das Leben in einer bunten Gemeinde - Bibliodrama zu Apg 15,1-21

Workshopleiter: Mag Hans Hütter, Redemptorist

Beschreibung: Die Gemeinde von Antiochia in Syrien kann als Muster einer bunten
Gemeinde gelten. Hier trafen strenggläubige fromme Juden, Jesusbegeisterte und Neubekehrte

aus verschiedenen Ländern und Kulturen aufeinander. Wie kann so etwas gut
gehen? Im Bibliodrama werden wir diesem kreativen Potenzial ebenso wie den Spannungen
in der Gemeinde nachgehen und ausloten, was es bedeutet, in einer bunten und vielfältigen
Gemeinde zu leben.

6.11 dk:RU - Religion unterrichten, ohne zu trennen

Workshopleiter: Pfr. Thomas Wetschka14 und Mag. Dr. Manfred Göllner15

Beschreibung: Religionsunterricht an öffentlichen Schulen ist in Österreich konfessionell
gebunden. Vielfältige Veränderungen in unserer Gesellschaft führen die Kirchen zu einer
verstärkten Zusammenarbeit im Religionsunterricht. «Dialogisch-konfessioneller
Religionsunterricht», im Raum Wien von fünf Kirchen (der altkatholischen, der evangelischen,
der orthodoxen, der römisch-katholischen Kirche und dem Bund der Freikirchen) gemeinsam

getragen und verantwortet, bietet einen konkreten Beitrag zum Erlernen eines
dialogischen Miteinanders angesichts der Diversität religiöser Bekenntnisse und nicht religiöser

Weltanschauungen. In diesem Workshop wird dazu eingeladen, inklusives Denken und
Handeln als Chance für das Miteinander im Religionsunterricht kennenzulernen.
Erwünscht ist ein Austausch über ähnliche Projekte und Initiativen sowie über konkrete
Erfahrungen.

6.12 Singen schadet nie!

Beschreibung: Gemeinsames Singen von Liedern, die sowohl politisch als auch spirituell
sind, etwa zu den Themen Gerechtigkeit, Frieden, Gender-Gerechtigkeit, LGBT-Lebens-
weisen. Die Lieder lassen sich auch in Gottesdiensten und bei Gemeindeveranstaltungen
einsetzen. Ziel des Workshops ist es, neue Lieder kennenzulernen und sie gemeinsam zu
singen. Notenkenntnisse sind hilfreich, aber nicht erforderlich.

13 Freiberuflicher Heilmasseur.
14 Pfarrer in Wien, Leiter des Altkatholischen Schulamts.
15 Fachinspektor für das Religionsunterrichtswesen an AHS und BMHS, Amt für Schule

und Bildung, Erzdiözese Wien, römisch-katholisch.

263



Dokumentation

6.13 Seelsorge: Homosexualität und Transgender

Workshopleiterin: Mag. Johannes Langer und DI Andreas Raschke, BA16, mit Vertreterinnen

der Ökumenischen Arbeitsgruppe Homosexuelle und Glaube HUG

Beschreibung: Die Altkatholische Kirche insgesamt ist beim Thema LGBT (Homosexualität,

Transgender...) sehr offen. Dennoch sind Seelsorgerinnen und Seelsorger
herausgefordert, wenn sie aus dem engeren Kreis der Gemeinde um Beratung gebeten werden.
Im Workshop wird besprochen, wie man mit Fragen umgehen kann wie: Was sagt die Bibel
über Homosexualität? Kann meine Tochter / mein Sohn glücklich werden? Entsprechen
«Regenbogenfamilien» der «göttlichen Ordnung»?

6.14 Ein Gebetfür uns!

Workshopleiterin: Rev. Aileen Hackl17

Beschreibung: Mitten im Alltagstrubel eines Hauptbahnhofs trifft sich eine kleine Schar
und betet und singt. Warum? Einfach so - für uns und unsere Vielfalt. Einfach so, damit
wir nicht vergessen, was beten heisst. Einfach so, damit wir nicht schal werden, sondern
das Salz der Erde bleiben!

6.15 Frauen feiern Liturgie

Workshopleiterin: Vikarin Regina Lechner18

Beschreibung: Liturgie von Frauen für Frauen - so hiess bis vor 20 Jahren die Alternative
zu ausschliesslich von Männern zelebrierten Gottesdiensten. Daraus entwickelte sich eine
Art der Liturgie, die sprachlich und rituell einen ganz eigenen Weg gegangen ist. Seit zwei
Jahrzehnten werden in der altkatholischen Kirche auch Frauen zum priesterlichen Dienst
geweiht. Hat die Frauenliturgie damit ihre Bedeutung verloren? In Zeiten, in denen es auch
in der altkatholischen Kirche zu wenig Priesterinnen und Priester gibt und zugleich
engagierte Laien Gottesdienste leiten, will dieser Workshop zu Kreativität und Freude am
Gestalten von Gottesdiensten ermutigen.

6.16 Reform oder Austritt

Workshopleiter: Dr. Peter Pawlowsky19

Beschreibung: Heute fordern Reformbewegungen in der römisch-katholischen Kirche
vielfach das, was in der Altkatholischen Kirche nach dem Ersten Vatikanischen Konzil
(1869-1870) nach und nach durchgesetzt wurde. Daraus ergeben sich verschiedene Fragen,
die im Workshop zum Thema gemacht werden sollen, u. a.: Warum in einer Kirche bleiben,
wenn Reformen nicht durchsetzbar sind? Ist die römische Kirche nicht längst gespalten

16 Mag. Johannes Langer, in Wien als Gymnasiallehrer für Deutsch und Musikerziehung
tätig. DI Andreas Raschke, BA, in Wien als Berater für Software-Qualität tätig, Chorleiter.

17 Anglikanische Priesterin.
18 Altkatholische Priesterin im Ehrenamt in der Kirchengemeinde Graz.
19 Journalist. Seit 2009 stellvertretender Vorsitzender der Reformbewegung «Laieninitiative».

264



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

zwischen offenen und konservativen Gruppen? Ist die Einheit der Christen heute nur noch

in der ökumenischen Bewegung sichtbar? Aus dem Gespräch können Nähe und Distanz
zwischen Altkatholiken und römisch-katholischen Reformbewegungen abgeschätzt werden.

Daraus können ein besseres gegenseitiges Verständnis und die Chance für weitere
Kontakte sowie für mögliche Zusammenarbeit entstehen.

6.17 Wirtschaft zwischen Gott und Teufel

Workshopleiter: Prof. Dr. phil. Gerd Prechtl, CMC20

Beschreibung: Anstatt Wirtschaft bringe ich den Begriff «Ökonomie» ins Spiel. Nicht
nur, weil er in den meisten anderen Sprachen die Bemühungen um die Erweiterung unserer
Lebensgrundlagen bezeichnet, sondern weil er auch im Zusammenhang mit dem Begriff
«Ökologie» steht. Es bedarf auch in der Ökonomie der streitfähigen Suche nach einer
Synthese, erweitert um menschengerechte und lebbare Dimensionen des Miteinanderar-
beitens. Es soll versucht werden, im Gespräch zu einem Ansatz und einer Beschreibung
für «faire Ökonomie» zu gelangen.

6.18 Armut

Workshopleiter: Vikar Markus Stany21, in Zusammenarbeit mit zwei weiteren Personen
und einem von Armut betroffenen Mitmenschen

Beschreibung: Was bedeutet Armut? Wer ist von Armut betroffen? Was sind (Über-)Le-
bensstrategien von Menschen, die von Armut betroffen sind? In diesem Workshop wird
einerseits Sachwissen vermittelt und andererseits ein Dialog mit Betroffenen ermöglicht,
um so Ursachen und Konsequenzen von Armut auf den Grund zu gehen. Ziel ist es u. a.,
den gesellschaftlichen Wandel im Umgang mit Armut aufzuzeigen: von einer
gesellschaftspolitischen Debatte (Bekämpfung der Armut) hin zu einer sicherheitspolitischen
Diskussion (Bekämpfung derer, die betteln).

6.19 Christian people in dialog for an open society (recap ofpublic discussion)

Workshop Leader: Archdeacon Rt. Rev. Dr. Walter Baer22

Description: An open society on the basis of the Declaration of Human Rights is an

archetype of a united community. All Christians in ecumenic solidarity together with members

of other religious affiliations or people without any religious background should be

able to stand up for it. We discussed this at the Podium with the members of the panel
discussion: Now what are the results? What grains of salt can we get out of this discussion?

2° TV-Journalist und Moderator, Gruppendynamik, Psychotherapeut nach Adler,
römisch-katholisch.

21 Vorsitzender der Altkatholischen Diakonie Austria, ehrenamtlich in der Diasporagemeinde

Baden als Seelsorger tätig.
22 Walter Baer ist Erzdiakon der Convocation of Episcopal Churches in Europe in Paris.

265



Dokumentation

7. Vorüberlegungen des Kongressausschusses23

Christinnen und Christen im Dialog für eine offene Gesellschaft.
Eine offene Gesellschaft auf der Grundlage der Erklärung der Menschenrechte ist ein

Modell gemeinschaftlichen Zusammenlebens, für das sich Christinnen und Christen in
ökumenischer Verbundenheit einsetzen können - gemeinsam mit Menschen anderer
Religionszugehörigkeit und mit Menschen ohne religiöse Bindung.

1. Die Menschenrechte sind für uns bindend.
2. Das Zusammenleben in Freiheit, Gleichwertigkeit und Akzeptanz bleibt eine Heraus¬

forderung und muss reflektiert werden.
3. Ökumenische Verbundenheit kann nur der Schulterschluss von Christinnen und

Christen sein, die mit Vertreterinnen und Vertretern anderer Glaubensgemeinschaften,
aber auch mit Atheistinnen und Atheisten an einer offenen Gesellschaft bauen.

4. Religionsfreiheit macht die Religionszugehörigkeit nicht zur Beliebigkeit, sondern
fordert heraus, die eigene Identität zu suchen und sich mit anderen Weltanschauungen
auseinanderzusetzen. Damit verrät niemand seine Prinzipien, auch das Christentum
nicht!

5. Der Einsatz für die offene Gesellschaft ist aus verschiedenen Gründen verhalten. Für
die Vertreterinnen und Vertreter zahlenmässig grosser Religionsgemeinschaften ist es

ein Machtverlust, wenigstens auf den ersten Blick, und für die zahlenmässig kleinen
entsteht die Angst, im Grossen aufzugehen. Für alle ist es eine Herausforderung.

Das Resultat ist klar: Wenn sie den Mut dazu haben, können sie alle nur gewinnen, wenn
sie die eigenen Grenzen nicht als Aus-Grenze (ausgrenzen) verstehen, sondern als Grenzen,

die von beiden Richtungen überschritten werden. Offene Gesellschaft ist keine
grenzenlose Gesellschaft, sondern eine Gesellschaft, die ihre Grenzen offenlässt. Grenze ist
kein Skandalon, sondern der gedachte Stacheldraht ist das Skandalon. Grenze muss nicht
als Schutzmauer gedacht werden. Grenze bedeutet auch nicht: auf meiner Seite ist alles

klar, das Fremde ist bei den andern.

«Offene Gesellschaft leben» - das wirft nicht zuletzt auch Fragen nach der Verantwortung

von Religion innerhalb gesellschaftlicher Veränderungsprozesse auf. Immerhin
bringen Religionen geistige, ethische und spirituelle Impulse in die Gesellschaft ein und
stehen damit in Wechselwirkung mit deren sozialen, politischen und wirtschaftlichen
Wirklichkeiten und Interessengemeinschaften.

1. Der Pluralismus der Religionen ist weit entwickelt, der Umgang der Religions¬
gemeinschaften in Österreich miteinander respektvoll und gut. Ein positives Miteinander

ist besonders auf der Plattform der staatlich anerkannten Religionsgemeinschaften
hervorzuheben. Trotzdem stellt sich die Frage, ob die Religionsgemeinschaften aus

sich heraus wirklich offene Gesellschaften sind bzw. ob sie offene Gesellschaften sein
wollen, oder ob sie sich selbst genügen.

23 Die Vorüberlegungen wurden an alle Kollegialorgane der Altkatholischen Kirche
Österreichs, an die Gemeindevorstände und die Kirchengemeinden versandt. Alle Workshopleitenden,

die Diskutierenden am Podium wie auch die politische und ökumenische Öffentlichkeit
in Österreich haben diese Vorüberlegungen erhalten. In einigen Kirchengemeinden wurden sie

diskutiert, unter anderem bei einer Veranstaltung für die Kirchengemeinden in Wien zur
Kongressvorbereitung.

266



XXXII. Internationaler Altkatholik* innenkongress, Wien 2018

2. Wenn wir über Visionen für eine lebenswerte Welt sprechen, dann müssen wir uns
fragen: Was könnte nach dem Kongress anders oder sogar besser sein?

3. In welcher Weise können Religionsgemeinschaften ihren Anteil an unserer Gesell¬

schaft leisten? In welcher Weise sehen sich Religionsgemeinschaften mit den sozialen,
ethischen und mitmenschlichen Wirklichkeiten unserer Gesellschaft verflochten?
Welche sozialen Themen und welche politischen Interventionen werden von den

Religionsgemeinschaften derzeit in der Gesellschaft bedient? Mit anderen Worten: Wie
merkt die Gesellschaft, dass die Religionsgemeinschaften ein lebendiger und
verantwortlicher Teil von ihr sind?

4. Was müsste die Gesellschaft leisten im Hinblick auf die Religionsgemeinschaften,
damit diese sich angenommen, bestätigt und integriert fühlen?

5. Fragen nach der sozialen Verantwortung für die Not der Menschen. Für die Verände¬

rung von Strukturen, die Not und Elend verursachen. Fragen nach Formen, die das

Gemeinwohl in den Vordergrund stellen.
6. Fragen nach der eigenen Spiritualität und Mystik einer Religionsgemeinschaft, die

nicht abgehoben von der Wirklichkeit sind, sondern die auf der Suche nach Gerechtigkeit,

Barmherzigkeit und Frieden tragend werden.
7. Fragen nach einer reflektierten Wissenschaftsethik, die verhindert, dass Wissenschaft

zu einer «neuen Religion» wird.
8. Als Altkatholische Kirche bemühen wir uns, auf der Ebene der Kirchengemeinden

und auch als Kirche in Österreich am Leben der Gesellschaft teilzunehmen. Wir tun
das im vielfältigen sozialen Engagement, nicht zuletzt in der momentanen Sorge um
Kriegsflüchtlinge und Asylsuchende. Wir melden uns durch Aussendungen zu
gesellschaftspolitischen Themen zu Wort. Als Gründungsmitglied der Allianz für einen
freien Sonntag bemühen wir uns seit 20 Jahren, dass Menschen und menschliche
Gemeinschaften am Sonntag die für sie wichtigen Formen des Zusammenkommens und

Ausspannens gesichert leben dürfen. Wir haben am Sozialwort der christlichen
Kirchen teilgenommen und suchen den Dialog mit verschiedensten Religionsgemeinschaften

in Foren und Gremien, denen wir angehören.

Welche Visionen für eine für alle lebenswerte Welt teilen wir? Welche nicht? Wie wollen
wir unsere Verantwortung als aktive Mitgestalter*innen der Zukunft konkret umsetzen?

1. Visionen in diesem Bereich wären das Miteinander der Religionsgemeinschaften und

Kirchen, besonders im sozialen und humanitären Bereich, ohne die eigenen religiösen
Positionen zu verraten, aber auch im Wissen darum, dass wir Andersdenkende nicht
oktroyieren sollen, d. h. positionieren, ohne zu missionieren.

2. Wir haben die Vision einer Kirche, die sich einmischt in gesellschaftliche Prozesse,
weil sie sich nicht über den Dingen stehend sieht, sondern als Teil der Gesellschaft.
Wir wissen, dass wir Gestalterin der Gesellschaft sind, ob wir uns zurücknehmen oder
ob wir mitmischen. Eine Kirche, die das Schild «geschlossene Gesellschaft» an die
Kirchentüre hängt, kann allenfalls verhindern, dass jemand die Kirche betritt, aber sie

kann sich nicht der Tatsache verschliessen, dass sie unausweichlich eine «Facette»
dieser Gesellschaft ist.

Für das Kongressteam, Generalvikar Pfr. Mag. Martin Eisenbraun

267



Dokumentation

8. Verzeichnis der Teilnehmerinnen und Teilnehmer24

Belgien (1)
Maria Bullens, Oudenaarde

Bulgarien (1)

Svetoslav Vasilev, Sofia

Deutschland (35)
Meik Barwisch, Wilhelmshaven
Traudl Baumeister, Würzburg
Daniel Benz, Heidelberg
Ingrid Blank, Karlsruhe
Anne Boner, Neumarkt
Peter Boner, Neumarkt
Karin Claar, Wilhelmshaven
Joachim Debes, Dresden

Margret Dick, Münster
Klaus-Dieter Gerth, Würzburg
Susanne Ginaidi, Karlsruhe
Nicolai Heilemann, Nürnberg
Stefan Hesse, Kommingen
Manfred Höllrigl, Seibertsbach
Bernd Hoppe, Köln
Thomas Hoppe, Köln
Ewald Keßler, Leimen
Hans-Rainer Klanke, Fedderwarden
Alica-Catharina Klauder, Viernheim
Jakob Labidi, Mannheim
Manuela Lahner, Seibertsbach
Michael Nutz, Obernburg am Main
Herbert Platzer, Eindhoven
Reinhard Potts, Bottrop
Johannes Reintjes, München
Matthias Ring, Bonn, Bischof
Wolfram Schädler, Karlsruhe
Ulf-Martin Schmidt, Berlin
Herbert Schmitz, Bremen
Alena Spranger, Karlsruhe
Arthur Spranger, Karlsruhe
Constanze Spranger, Karlsruhe
Leo Weiß, Aschau im Chiemgau
Olaf Welling, Hamburg

Andreas Wozniak, Berlin

Frankreich (2)
Walter Baer, Paris
Père Varenne, Prisches

Georgien (1)
Tornike Lipartiani, Tiflis

Irland (1)

Michael Burrows, Limerick, Bischof

Indien (I)
Rev. Paramanantham Stanley Kiru-

bakaran, Chennai, Tamil Nadu,
Metropolitan

Kroatien (3)
David Antunovic, Zagreb
Branka Lackovic, Zagreb
Marko Udikovic Mejaski, Zagreb

Niederlande (36)
Ferdinand Becker
Michael Van den Bergh
Paul E. Brommet, Benthuizen
Lidwien van Buuren, Amsterdam
Robert Frede, Haarlem
Chiara Glen, Rotterdam
Richard Huigen-Hebels, Viaardingen
Gina Huigen-Hebels, Viaardingen
Eveline M. Jansen, Utrecht
Sem Krepel
Jamie Leemrijse
Hervy Aloysius de Miranda, Apeldoorn
Maartje Nat
Jaap van Oort, Culemborg
Isabeau Overtoom
Eric Overtoom
Erna Peijnenburg
Felicitas Platzer, Eindhoven

24 Erst nach dem Kongress wurden alle Teilnehmenden vom Kongressbüro um ihr
Einverständnis zur Veröffentlichung ihres Namens angefragt. Nicht alle haben reagiert. Die hier
veröffentlichte Liste beansprucht deshalb keine Vollständigkeit. Für Fehler bitten wir um Entschuldigung.

268



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Jan Prins
Godefridus de Rijk, Amersfoort
Trudie de Rijk-Smit, Amersfoort
David C.H. Ross, Roosendaal
Anton Roebroek, Schoonhoven
Rudolf Scheltinga, Egmond aan Zee
Marina Schenk, Egmond aan Zee

Dirk Jan Schoon, Amsterdam,
Bischof von Haarlem

Daniel Seinstra
Adriaan Snijders, Voorburg
Herman Toorman, Arnhem
Danielle van Velzen
Anouk Veldboer
Joris Vercammen, Amersfoort,

Erzbischof von Utrecht
Lia Visser, Egmond aan Zee
Trees Visser-Groot, Egmond aan

den Hoef
Anneke Visser-Groot, Egmond aan Zee
Yasmine Wekker

Österreich (34)
Monika Anderluch, Salzburg
Brigitta Beghella, Salzburg
Wolfgang Bidner, Wien
Irene Buchhart, Wien
Wolfgang Buchner, Salzburg
Oskar Deutsch, Wien
Walter Döllinger, Gerasdorf bei Wien
Samuel Ebner, Linz
Martin Eisenbraun, Salzburg
Bernhard Heitz, Wien, Bischof em.
Kassandra Holzmann, Wien
Wolfgang Holzmann, Wien
Erich Ickelsheimer, Klagenfurt

am Wörthersee
Lucie John
Anette Jordan, Salzburg
Maria Kubin, Graz
Franz Lackner, Salzburg
Claudia Lebschy, Linz
Alfred Lebschy, Linz
Heinz Lederleitner, Leibnitz, Bischof
Marianne Mrazek, Wien
Wilhelm Mrazek, Wien
Johannes Okoro, Dornbirn, Bischof em.

Eva Repits, Wien

Ingeborg Röttig, Klagenfurt
Alexandra Schmidt, Salzburg
Christoph Steiner, Wien
Ines Tobisch, Graz
Sebastian Tobisch, Graz
Justin Tommasini, Graz
Thomas Wetschka, Wien
Achim Worm, Salzburg
Waltraud Worm, Salzburg
Stephan Zimmermann, Linz

Philippinen (2)
Rowel S. Arevalo, Santa Cruz Laguna
Santiago Azaula, Metro Manila

Polen (1)

Artur Jemielta, Warszawa

Schweden (1)
Pehr-Albin Edén, Uppsala

Schweiz (23)
Aischa Amrhein, Bern
Angela Berlis, Bern/Magden
Martin Bühler, Winterthur
Elisabeth Burri, Zürich
Sheena Chaudhry, Bern
Jean Drummond-Young, Winterthur
Raymond Dumont, Buchs
Peter Feenstra, Magden
Martina Felchlin Dumont, Buchs
Max-Beat Flückiger, Bern
Peter Grüter, Rheinfelden
Urs Müller, Kaisten
Adèle Kelham, Würenlingen
Antje Kirchhofer, Schönenwerd-

Niedergösgen
Linus Oesch, Köniz
Miriam Schneider, Bern
Madeleine Schuler, Wald
Elsbeth Schuler-Jenny, Schaffhausen
Ernst Schuler-Jenny, Schaffhausen
Florian Sutter
Efraim Wetzel, Solothurn
Liza Zellmeyer, Allschwil/Biel
Patrick Zillig, Bern

269



Dokumentation

Spanien (1)
Daniel Caravaca Dominguez, Mataro

UK (3)
Bethan Howe
Michael McClure, London
James Harris Wrexham, Wales

USA (2)
Marsha Klusmeyer, Charleston
Mike Klusmeyer, Charleston, Bischof

270


	XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress 20.-23. September 2018 in Wien (Österreich) : "Salz der Erde. Christinnen und Christen im Dialog für eine offene Gesellschaft"

