Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)
Heft: 3-4
Rubrik: XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress 20.-23. September

2018 in Wien (Osterreich) : "Salz der Erde. Christinnen und Christen im
Dialog fur eine offene Gesellschaft"

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

XXXIL. Internationaler Altkatholik*innenkongress
20.-23. September 2018 in Wien (Osterreich)

«Salz der Erde. Christinnen und Christen im Dialog
fiir eine offene Gesellschaft»

Dokumentation
1. Kongressprogramm
Donnerstag, 20. September 2018
11.00 Uhr Anmeldung im Kongressbiiro (Wipplingerstrasse 6, 1010 Wien)
17.00 Uhr Religidse Feier am Judenplatz (Wiener Innenstadt) im Gedenken an
die NS-Opfer in Beziehung zu den Ereignissen im Jahr 1938
18.00 Uhr Offizielle Er6ffnung des Kongresses im Grofen Festsaal des Alten

Rathauses (Wipplingerstrasse 6—8, 1010 Wien)
Vorstellung der am Kongress teilnehmenden Kirchen

Abendessen
22.00 Uhr Nachtgebet
Freitag, 21. September 2018
08.45 Uhr Laudes (in der Alten Borse, Schottenring)
09.00 Uhr Podiumsdiskussion im Festsaal der Alten Borse zum Kongressthema

mit Vertreterinnen und Vertretern aus dem Buddhismus, dem Islam,
dem Judentum und den christlichen Kirchen

12.15 Uhr Mittagessen in den Riaumen der Alten Borse

13.00 Uhr Pressekonferenz

14.00-18.00 Uhr  Workshops an unterschiedlichen Orten in der Wiener Innenstadt und
angrenzenden Bezirken

19.00 Uhr Empfang des Biirgermeisters im Rathaus (mit Buffet)

Samstag, 22. September 2018

09.00 Uhr Okumenisches Morgengebet im Stephansdom im Gedenken an ver-
folgte Christinnen und Christen aus den verschiedenen christlichen
Kirchen (Stephansplatz)

10.30-13.30 Uhr  Workshops

13.45 Uhr Mittagessen

15.00 Uhr Gottesdienst der Utrechter Union in der evangelischen Aufer-
stehungskirche (Lindengasse)

18.00 Uhr Grosse Abschlussveranstaltung im Wiener Rathauskeller

(Rathausplatz 1)

Sonntag, 23. September 2018

10.00 Uhr Altkatholischer Sonntagsgottesdienst mit anschliessendem
Kirchencaf€ in den altkatholischen Kirchengemeinden
«Heilandskirche» (Rauchfangkehrergasse 12, 1150 Wien) und
«St. Salvator» (Wipplingerstrasse 6, 1010 Wien)

IKZ 111 (2021) Seiten 247-270 247



Dokumentation

2. Religiose Feier am Judenplatz in Wien im Gedenken an die NS-Opfer
(20. September 2018)

2.1 Haus am Ring: Die Geschichte der Bischdiflichen Kanzlei
am Schottenring

Eva Repits

Ein Schatten lastet auf der Geschichte des Hauses Schottenring 17, in dem sich seit dem
Jahr 1939 das Biiro der Kirchenleitung der Altkatholischen Kirche Osterreichs befindet:
Im Zuge der Renovierung der Biirordumlichkeiten der Kirchenleitung wurde mit der
griindlichen Aufarbeitung dieses dunklen Kapitels der Geschichte begonnen.

Im Jahr 1939 erhob das Landesernihrungsamt Donauland Anspruch auf die Rdum-
lichkeiten im Haus WipplingerstraBe 14. Dort befanden sich die Biirordume des Synodal-
rats der Altkatholischen Kirche Osterreichs. Im Tausch wurde eine Wohnung im Haus
Schottenring 17, im Palais Léon, angeboten. Es wurde nicht hinterfragt, unter welchen
Umsténden diese Wohnung frei geworden war.

Recherchen im Dokumentationsarchiv des Osterreichischen Widerstandes (www.do-
ew.at), im Osterreichischen Staatsarchiv und im Historischen Stadt- und Landesarchiv
haben Folgendes ergeben:

Nachweislich wurden von der nationalsozialistischen Obrigkeit jiidische Familien in
dieses Haus verbracht und von hier aus ab dem Jahr 1941 in die Vernichtungslager There-
sienstadt, Litzmannstadt und mehrheitlich nach Maly Trostinec deportiert. Dariiber wurde
in all den Jahren geschwiegen, es gibt keine miindlichen oder schriftlichen Berichte aus
dieser Zeit.

Um der Verschwiegenheit ein Ende zu bereiten, wurde im Jiidischen Museum in Wien
unter Anwesenheit von Oberrabbiner Paul Chaim Eisenberg, der Direktorin Frau Dr. Da-
nielle Spera und Bischof Mag. Dr. John Okoro eine Gedenkfeier abgehalten.

Dabei wurde der Opfer gedacht und das Kaddisch-Gebet fiir sie gesprochen: Ernst
Brandeis / Maria und Richard Breuer / Eveline Hift / Irma und Wilhelm Hendl / Ernestine
und Max Lenk / Katharina Blau / Henriette Dimand / Aranka Pollak / Erwin Popper /
Malvine Weiss.

Im Schlusswort erlduterte Oberrabbiner Eisenberg, welche Bedeutung es fiir Jiidinnen
und Juden habe, wenn sich nicht nur Juden an das von vielen in der Schoah erlittene Leid
erinnerten, und fiihrte weiter aus: «Wenn andere Menschen, andere Religionen und Reli-
gionsfiihrer die Initiative ergreifen, dann ist das fiir uns ganz wichtig. Erinnerung ist sehr
wichtig, aber ich glaube, Erinnerung soll uns nicht in die Vergangenheit zuriickbringen.
Erinnerung soll uns den Auftrag geben, in der Gegenwart menschlicher zu sein und auch
in schlimmen Zeiten an der Zukunft nicht zu verzweifeln, und uns daran arbeiten lassen,
bessere Menschen zu sein.»

In diesem Sinne wurde entschieden, den 32. Internationalen Altkatholik*innen-
kongress 2018 mit einer Gedenkfeier am Judenplatz zu beginnen.

2.2 Gedenkfeier

Die Organisatorinnen und Organisatoren des 32. Internationalen Altkatholiken-Kongres-
ses begriissen alle Versammelten. Dieser Ort — der Judenplatz — wurde ganz bewusst
ausgewihlt. Das Mahnmal am Judenplatz vereint die Ausgrabungen der mittelalterlichen
Synagoge unter der Erde mit dem modernen Mahnmal der Kiinstlerin Rachel Whiteread

248



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

iiber der Erde fiir die Opfer der Schoa. Die mittelalterliche Synagoge wurde in der soge-
nannten «Wiener Geserah» von 1420 niedergebrannt. Geserah ist ein vieldeutiger hebrii-
scher Begriff, der unter anderem Verfolgung durch eine nicht jiidische Regierung bedeu-
tet. Die Aussenwiinde des nicht zuginglichen Mahnmals zeigen Biicher, deren Inhalt
verborgen bleibt. Die Symbolik ist vieldeutig. Auf Bodenfliesen, die im Sockel des Mahn-
mals eingelassen sind, sind die Namen jener Orte festgehalten, an denen osterreichische
Juden wihrend der NS-Herrschaft ermordet wurden.

Der Kongress wird bewusst hier er6ffnet. Mit dem Kongressthema «Christinnen und
Christen im Dialog fiir eine offene Gesellschaft» laden wir ein, den Weg des offenen und
respektvollen — auch in der Sprache gewaltfreien — Umgangs miteinander zu gehen. Vor
Gott und in aller Offentlichkeit bekennen wir uns zu unserer Verantwortung in Geschich-
te und Gegenwart.

80 Jahre nach dem Anschluss an Hitler-Deutschland leben wir in einer Zeit, in der
Antisemitismus, Islamophobie, Ubergriffe auf Andersglaubende, Andersdenkende und
Andersfiihlende zunehmen und Menschen aus den verschiedensten Griinden Angst vor der
Zukunft haben. Menschenverachtende und verhetzende Sprache entsetzt immer weniger
oder fillt zum Teil gar nicht mehr auf. Deshalb ist es umso wichtiger, auf die Zeit des
Nationalsozialismus und die Jahre davor zu blicken, und — bei aller Unterschiedlichkeit —
erschreckende Parallelen zur heutigen Zeit zu benennen:

Inwieweit wiederholen sich in unseren Tagen Entwicklungen hin zur Stigmatisierung
des Fremden? Inwieweit wiederholt sich das Auslosen von Instinkten, die Gewalt entfa-
chen? Inwieweit wird dabei die eigene Identitiit als Argument benutzt?

Vor allem im Rahmen dieser Entwicklungen erkennen wir unsere Verantwortung und
treten gegen jede Form von Rassismus, Antisemitismus, nationalsozialistische Wiederbe-
titigung und menschenverachtende Umtriebe in unserem Staat ein!

Im Rahmen dieser Entwicklungen verweisen wir auf die im geschichtlichen Prozess
gewachsene und in umfassenden Diskussionen errungene Erklarung der Menschenrechte.

Wir bekunden durch unsere Anwesenheit, dass jeder Mensch — als solcher — immer die
glelchc Wiirde und denselben Wert hat,

unabhingig von Geschlecht, Rasse, Hautfarbe,

— unabhingig von ethnischer oder sozialer Herkunft und genetischen Merkmalen
— unabhingig von Sprache, Religion oder Weltanschauung,

— unabhiingig von politischer oder sonstiger Anschauung,

— unabhingig von der Zugehdorigkeit zu einer nationalen Minderheit,

— unabhingig von Vermogen, Geburt oder Behinderung,

— unabhingig von Alter oder sexueller Ausrichtung.

In unmittelbarer Niihe des Judenplatzes, im Alten Rathaus, befindet sich das Doku-
mentationsarchiv des osterreichischen Widerstandes. Zu lange haben wir das Wirken jener
Menschen, die in ihrem Umfeld Widerstand geleistet und sich fiir Verfolgte wiihrend der
NS-Zeit eingesetzt haben, nicht gewiirdigt.

Wir erinnern an Gustav Nohel, der von 1927 bis 1949 Stadtpfarrer der altkatholischen
Kirchengemeinde Wien Innen war. In Zusammenarbeit mit der anglikanischen und
schwedischen Gemeinde in Wien ermdglichte er vielen hilfesuchenden jiidischen Men-
schen die Flucht aus dem NS-Reich — stets bedroht mit Denunziation aus den eigenen
kirchlichen Reihen.

Wir erinnern an Pfarrer Ludwig Paulitschke, der nach dem 2. Weltkrieg Pfarrer der
altkatholischen Gemeinde Linz war, und seinen politischen Widerstand gegen das NS-
Regime. Er wurde denunziert und ins Gefingnis gebracht.

249



Dokumentation

Wir erinnern an Minner und Frauen unserer Schwesterkirchen, die ihr Leben fiir den
Widerstand gegen die NS-Ideologie gegeben haben, und nennen stellvertretend fiir sie alle
Dietrich Bonhoeffer und Sr. Restituta Kafka.

1945 schrieb Karl Popper sein Werk «Die offene Gesellschaft und ihre Feinde». Darin
stellt Popper die Freiheit als leitenden Wert und die Demokratie als ihren institutionellen
Ausdruck dar.

Das Ringen um eine offene Gesellschaft auf der Grundlage der Menschenrechte, wie
sie in der Europiischen Menschenrechtskonvention sowie in der Charta der Grundrechte
der Europidischen Union dargelegt sind, erfahrt dort besondere Widerstidnde, wo gesell-
schaftliche Gruppen es bevorzugen, unter sich zu bleiben.

Die Angst vor dem Fremden und das Bediirfnis, das Fremde vereinfacht zu beschrei-
ben, bergen eine Gefahr: Plakativ wird nunmehr zwischen Gut und Bose, Richtig und
Falsch, Drinnen und Draussen unterschieden. Damit wird die ganze Bandbreite mensch-
lichen Verhaltens ignoriert, die Auseinandersetzung mit Neuem und Unbekanntem ist
nicht mehr moglich.

Dem entgegen steht das Ziel, in einem offenen, respektvollen und gewaltfreien Um-
gang miteinander selbstbestimmt die personliche, kulturelle und religiose Identitét in Frei-
heit leben zu konnen.

Das individuelle Leben jedes Menschen kann auf diese Weise ein giiltiger Ausdruck
seiner Freiheit werden. Zugleich ist dieses individuelle Leben jedes Menschen eingebettet
in ein Gefiige, das als Beheimatung empfunden wird. Ausgestattet mit Grenzen, die Si-
cherheit vermitteln, die jedoch im Rahmen der Menschenrechte immer neu zu verhandeln
sind.

Wir danken allen, die hier und heute anwesend sind. Sie setzen damit ein Zeichen.
Noch einmal laden wir ein, den Weg des respektvollen und auch in der Sprache gewaltfrei-
en Umgangs miteinander zu gehen.

Wir laden ein, verantwortungsvoll fiir eine demokratische, offene Gesellschaft einzu-
stehen, auf Grundlage der Menschenrechte und der Freiheit des Glaubens.!

2.3 Schuldbekenntnis

Vor GOTT stehen wir als Altkatholische Kirche Osterreichs hier, um 80 Jahre nach dem
Anschluss an Hitler-Deutschland der jiidischen Menschen zu gedenken, die mit anderen
Opfer des Naziterrors wurden. In Ehrfurcht vor den Ermordeten und Gequilten bekennen
wir, dass auch offizielle Vertreter und Mitglieder der Altkatholischen Kirche Osterreichs
das verbrecherische System gestiitzt haben!?

Beim sogenannten «Anschluss» Osterreichs an das damalige Deutsche Reich 1938 hat
auch unsere Kirche die Vorzeichen nicht wahrgenommen. Vom damaligen Synodalrats-
vorsitzenden wie auch von vielen Altkatholikinnen und Altkatholiken wurde die national-
sozialistische Machtergreifung euphorisch begriisst und die NS-Doktrin kritiklos ange-

I Im Besonderen danken wir — das Kongressvorbereitungsteam sowie Bischof und Syno-
dalrat der Altkatholischen Kirche Osterreichs — fiir das Grusswort von IKG-Prisident Herrn
Oskar Deutsch (s. u., S. 258).

2 Das Schuldbekenntnis wurde verfasst von Bischof Heinz Lederleitner, Pfarrer Martin
Eisenbraun, Pfarrer Thomas Wetschka, Diakonin Eva Repits und Klaus Schwarzgruber.

250



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

nommen. Auch der damalige Bischof hat die Grussadresse zum Anschluss unterschrieben.
Konkret hat sich unsere Kirche als sogenannte «Nationalkirche» eine Steigerung ihrer
Macht und ihres Ansehens von den Nationalsozialisten erhofft. Die Altkatholische Kirche
Osterreichs erwachte erst, als ihr mit ihren Mitgliedern, wie allen anderen Religions-
gemeinschaften, grosse Nachteile durch das Regime erwuchsen.

Wie so viele haben auch offizielle Vertreter unseres Bistums weggeschaut, wenn jiidi-
sche Nachbarn bei Nacht verschwanden, so auch im Haus Schottenring 17, dem Sitz der
Kirchenleitung. So nenne ich die Deportierten aus dem Haus Schottenring.

Am Mittwoch, 15. Oktober 1941, in das Ghetto Litzmannstadt deportiert: Maria Breuer,
36 Jahre; Richard Breuer, 60 Jahre.

Am Mittwoch, 27. Mai 1942, in das Todeslager Maly Trostinec deportiert: Katharina Blau,
61 Jahre; Irma Hendl, 69 Jahre; Wilhelm Hendl, 62 Jahre; Ernestine Lenk, 62 Jahre; Max
Lenk, 65 Jahre; Erwin Popper, 56 Jahre; Malvine Weiss, 59 Jahre.

Am Dienstag, 2. Juni 1942, in das Todeslager Maly Trostinec deportiert: Henriette Di-
mand, 61 Jahre; Katharina Gutmann, 39 Jahre; Eveline Hift, 60 Jahre.

Am Samstag, 20. Juni 1942, in das KZ Theresienstadt deportiert: Ernst Brandeis, 69 Jahre;
Aranka Pollak, 69 Jahre; Bronislaw Zangen, 74 Jahre.

Sie haben weggeschaut, als Geschiifte gepliindert und Synagogen angeziindet wurden. Sie
haben auch weggeschaut und geschwiegen, als Altkatholikinnen und Altkatholiken am
Spiegelgrund ermordet oder aus politischen Griinden verhaftet und deportiert wurden.

Auch unsere Kirche ist schuldig geworden, vor allem an den jiidischen Frauen, Min-
nern und Kindern, aber auch an Roma und Sinti, an Homosexuellen, Kommunisten, Sozi-
alisten, Oppositionellen, Intellektuellen, Kiinstlern, sogenannten Asozialen, Menschen
mit korperlichen und/oder geistigen Behinderungen und Angehorigen anderer religioser
Gemeinschaften und Kirchen. Ihr Leben fand ein Ende im Terror und im Grauen der Kon-
zentrationslager.

Wir stehen zu diesem Versagen und bitten um Vergebung.

Es ist uns bewusst: Jede Bitte um Vergebung den Opfern gegeniiber ist angesichts der
masslosen Verbrechen vermessen. Dennoch wollen wir allen Opfern des Terrors und all je-
nen, die heute noch an den Folgen dieses Terrors leiden, unsere Vergebungsbitte ausspre-
chen.

Auch wenn wir die Zeit der Gewaltherrschaft nicht selbst miterlebt haben: Als Kirche
iibernehmen wir die Verantwortung, die uns unsere Geschichte auferlegt:

Wir bekennen uns zu diesem Versagen.

Vor dem GOTT der Gerechtigkeit stehen wir mit unserem Bekenntnis, er moge es
annehmen!

Er helfe uns, aus unserer Geschichte zu lernen und mit allen Menschen guten Willens
dazu beizutragen, dass Menschenverachtung und Rassenwahn keine Chance mehr haben.

Er stirke uns mit seinem Segen, damit wir die Chancen erkennen, das Wort fiir Ge-
rechtigkeit, Respekt, Achtung und Menschenliebe zur rechten Zeit zu erheben und uns
iiberall aktiv fiir die Wiirde der Menschen einzusetzen.

Er schenke uns Schritte in eine bessere Zukunft, zum Wohl aller Menschen unserer
gemeinsamen Heimat, des Planeten Erde.

251



Dokumentation

3. Offizielle Eroffnung des Kongresses (20. September 2018)
Martin Eisenbraun, Generalvikar der Altkatholischen Kirche Osterreichs

Eine offene Gesellschaft auf der Grundlage der Erkldrung der Menschenrechte ist ein
Modell gemeinschaftlichen Zusammenlebens, fiir das sich Christinnen und Christen in
o6kumenischer Verbundenheit einsetzen konnen — gemeinsam mit Menschen anderer Reli-
gionszugehorigkeit und mit Menschen ohne religiése Bindung.?

Zugegeben, kein leichtes Thema, das auch Uberreaktionen hervorgerufen hat. Darum
mochte ich grundsitzlich festhalten:

Es ist verfiihrerisch, komplexe Themen wie «offene Gesellschaft» zu vereinfachen
und sie in eine Logik des Entweder-oder zu zwingen. «Offene Gesellschaft ja oder nein?»
wire so eine vereinfachende Frage. Eine solche Frage, die suggeriert, zu beantworten,
bedeutet, sich auf eine der beiden Seiten zu stellen (ndmlich auf die «richtige»). Polarisie-
rungen hiufen allerdings die Schwierigkeiten, die man bewiltigen will.

Gesellschaft kann man nicht mit Hemden vergleichen, von denen man sagen konnte:
Dieses hier gehort zur Sorte «offen», jenes zur Sorte «geschlossen».

Man kann sagen: Europa ist die «geistige Wiege der Menschenrechte», oder Europa ist
die «Wiege der Menschenrechtsverletzungen». Je nachdem, auf welchen historischen Zeit-
raum man blickt, wird man zu unterschiedlichen Einschitzungen kommen. Die Frage,
welche Einschitzung nun die «richtige» ist, fiihrt sofort in die Vereinfachungsfalle. «Das
Gute» und «das Bose» leben nicht in zwei voneinander getrennten Welten, darum ist es
nicht einfach, komplexe Fragen mit «entweder — oder» zu beantworten.

Gesellschaft ist immer auch vieldeutig! Vieldeutigkeit anzuerkennen heisst nicht, zu
behaupten, gut und bose / richtig und falsch liessen sich ab sofort nicht mehr voneinander
unterscheiden. Das wiirde bedeuten, alles ist beliebig. Das wiire eine fatale Vereinfachung.
Also das Gute oder das Richtige ist niemals eindeutig nur gut oder richtig, das Falsche
niemals nur eindeutig falsch oder unrichtig. Meinungen und Positionen sind immer schon
auf paradoxe Weise offen, namlich indem sie immer gleichzeitig eindeutig und vieldeutig
sind. Sie sind offen, indem sie geschlossen sind, und geschlossen, indem sie offen sind. Das
ist fiir uns Abendlidnder*innen, die wir in einer Entweder-oder-Logik sozialisiert sind,
eine grosse Herausforderung.

Wenn wir iiber offene Gesellschaft sprechen, meinen wir damit ja nicht, dass alle
Grenzen fallen sollen zwischen den Religionen, den Ethnien und den Philosophien. Offe-
ne Gesellschaft ist keine grenzenlose Gesellschaft, sondern eine Gesellschaft, die ihre
Grenzen offenlisst.

Wir diirfen zeigen, wo wir stehen, aber unsere Grenzen miissen einladend und unsere
Tore offen sein, damit wir nicht nur einander kennen, sondern auch einander hinterfragen
konnen. Grenze ist kein Skandal, sondern der gedachte Stacheldraht ist der Skandal. Gren-

3 Das Kongressvorbereitungsteam dankt Frau Mag? Evelyn Niel-Dolzer MA fiir ihre phi-
losophische und sozialwissenschaftliche Beratung beim Prozess der Entstehung der Kongress-
inhalte. — Weiterfiihrende Literatur zur Thematik: Michael Schmidt-Salomon, Die Grenzen der
Toleranz, Miinchen (Piper) 2016; Hilarion G. Petzold, Hiickeswagen, Wie gefihrlich sind Reli-
gionen und wie riskant sind ihre Fundamentalismuspotentiale? Systemmagazin, Online-Jour-
nal fiir systemische Entwicklungen, Dezember 2015, https://www.fpi-publikation.de/
downloads/?doc=sonstiges_petzold-2015]-wie-gefaehrlich-religionen-wie-riskant-funda-
mentalismus-potentiale-nachtrag-polyl-21-2015.pdf; Bernhard Waldenfels, Grundmotive einer
Phidnomenologie des Fremden, Berlin (Suhrkamp) 2006.

252



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

ze muss nicht als Schutzmauer gedacht werden. Grenze bedeutet auch nicht, auf meiner
Seite ist alles klar, das Fremde ist bei den andern. Auch hier geht es nicht darum, Beliebig-
keit zu propagieren, sondern Vielfalt zu zeigen und zu suchen. Am besten kann man dieses
Zusammenspiel mit der Biene und dem Veilchen vergleichen: Das Veilchen und die Biene
sind vollig unterschiedlich. Sie grenzen sich ab, aber grenzen sich hoffentlich nicht aus.
Wenn beide ihre Grenzen nicht iiberschreiten, konnen sie nicht existieren.

Leider leben wir in einer Welt der Fundamentalismen! Das hat auch damit zu tun, dass
Menschen zu uns kommen, die mythologisch geprégt sind. Damit meine ich, dass Men-
schen ihre heiligen Biicher wortlich nehmen und ihre religiosen Ansichten als ein unum-
stossliches Fundament verteidigen. Das wird besonders Menschen aus islamischen Lin-
dern nachgesagt. Aber kann man das nicht auch von vielen Christinnen und Christen quer
durch Europa sagen?

Man hat Angst vor islamischen Kindertagesstitten in Wien, in denen eine Ideologie
verbreitet werden soll, die andere Lebensentwiirfe verachtet. Es darf gefragt werden, wie
man in romisch-katholischen, evangelischen oder jiidischen Kitas mit fremden Lebensent-
wiirfen umgeht. Unsere altkatholischen Religionskinder, die auch parallel den rémisch-
katholischen Religionsunterricht besuchen, bringen von dort manchmal besorgniserregen-
de Gottes- und Menschenbilder mit. Hier spreche ich nicht vom romisch-katholischen
Religionsunterricht im Ganzen, sondern von Menschen, Christinnen und Christen, die
auch im Jahr 2018 noch solche Bilder vermitteln.

Ich méchte mit diesem Beispiel nicht die Priisenz eines grossen Gewaltpotenzials in
Europa verharmlosen. Fiir alle in der Gesellschaft gelten natiirlich Regeln, die wir von den
Menschenrechten und einer freien demokratischen Gesellschaft ableiten. Diese sind fix
und stehen nicht zur Diskussion, z. B. Mitmenschlichkeit, das Recht auf Leben und Unver-
sehrtheit ... Zudem miissen wir immer neue Regeln aushandeln, die unser Zusammenle-
ben betreffen.

Es verwundert, dass in Amtsgebiduden der Bayerischen Staatsverwaltung kiinftig
Kreuze hingen sollen. Ministerprasident Markus Soder meint, das Kreuz sei kein Zeichen
einer Religion. Er bezeichnete das Kreuz als «Symbol bayerischer Identitéit und Lebens-
art». Ich dachte immer, dass Lederhose und Weissbier dafiir Symbole seien?! Hier wird
Symbolik instrumentalisiert. Leider bemiihen sich zu wenige Geistliche in allen Kirchen
um eine Entmythologisierung biblischer Texte. Das heisst, man kann die Mythen vom
angeblichen Mord des Propheten Elia an 450 Baalspriestern oder antisemitische Texte in
der Leidensgeschichte des Matthdusevangeliums nicht unkommentiert in einem Gottes-
dienst vorlesen. Ich wiirde mir wiinschen, dass sich Geistliche auf dem neuesten Stand der
Bibelwissenschaften befinden wiirden. Erst wenn die Christen radikal die Bilder der Ge-
walt in ihren Mythen aufarbeiten, konnen sie das von anderen Religionen erwarten.

Offene Gesellschaft erkennt man daran, dass es immer weniger soziale Ungleichheit
gibt. Dass die soziale Praxis heutiger Demokratien hinterfragt wird. Dass es immer weni-
ger Fundamentalismus gibt. Dass religiose Normen vor dem Hintergrund humanwissen-
schaftlicher Erkenntnisse hinterfragt werden.

Wir werden zum einen auf diesem Kongress das Miteinander der gesellschaftlichen
Gruppen und der Religionsgemeinschaften bedenken, zum anderen aber auch danach fra-
gen, wie wir uns als Religionsgemeinschaften so in die Gesellschaft einbringen kinnen,
dass wir sie mitgestalten, ihr ein Gesicht geben und uns dort einmischen kénnen, wo
Menschlichkeit und Menschenrechte infrage gestellt werden. Dabei kénnen wir nur ge-
winnen. In dem Ausmass, in dem wir uns in die gesellschaftlichen Diskurse einbringen,
werden wir auch soziale Praktiken in der Gesellschaft verdndern konnen.

253



Dokumentation

Ich habe die Vision einer Kirche, die sich einmischt in gesellschaftliche Prozesse, weil
sie sich nicht iiber den Dingen stehend sieht, sondern als Teil der Gesellschaft. Wir wissen,
dass wir Gestalterin der Gesellschaft sind, ob wir uns herausnehmen oder ob wir mitmi-
schen. Eine Kirche, die das Schild «geschlossene Gesellschaft» an die Kirchentiire hiingt,
kann allenfalls verhindern, dass jemand die Kirche betritt, aber sie kann sich nicht der
Tatsache verschliessen, dass sie unausweichlich eine «Facette» dieser Gesellschaft ist.
Gerade auch das Nichteinmischen prigt das gesellschaftliche Miteinander.

Ich wiinsche mir beim Kongress kontroverse Diskussionen! Denn der Konsens 18st
nicht alle Probleme, und der Dissens ist die Chance, auch immer wahrzunehmen, wie es
um mich selbst steht. Dissens schafft nicht automatisch Konflikte.

So wie unsere eigenen Gedanken in sich Widerspriiche aufweisen, so spiiren wir auch
Differenzen, worin unsere gelebte Praxis besteht oder worin sie bestehen soll. Es ist durch-
aus moglich, dass ich erst dann bemerke, dass ich Christ bin, wenn mir z. B. ein Muslim
oder eine Muslima begegnet. Nur, weil ich das «Meine» nie ganz bin, irritiert mich auch
das andere und das Fremde.

Das Fremde, das in meinen Grenzbereich kommt, trifft mich nicht dort, wo ich gefes-
tigt bin und mit mir (ggf. mit meinem Gott) einig bin. Es trifft mich da, wo ich als reflek-
tierender Mensch héchst uneindeutig und hochst widerspriichlich bin.

Ich bin mir bewusst, dass ich es uns nicht einfach mache! Ich weiss zudem, dass die
Herausforderung einer offenen Gesellschaft nichts Einfaches ist. Aber wir werden alle
gewinnen, wenn wir komplexe Zusammenhénge nicht vereinfachen.

4. Predigten

4.1 Predigt beim Okumenischen Morgengebet im Stephansdom
(22. September 2018)

Dr. Heinz Lederleitner, Bischof der Altkatholischen Kirche Osterreichs

In der Tiefe ist es still. An der Oberfliche tobt der Sturm, der Wind peitscht die Wellen. So
ist es beim Meer, so ist es bei der Geschichte Gottes mit den Menschen.

An der Oberfliche der Menschheitsgeschichte scheint der Sturm die Regel zu sein.
Interessen prallen aufeinander. Kimpfe und Kriege sind die Folge. Es sind Kédmpfe um
das, was Menschen fiir wesentlich halten, was fiir sie das «wahre Leben» ist. Mogen es
Auseinandersetzungen sein, die um des Glaubens willen gefiihrt werden, oder Kémpfe um
materielle Interessen — stets ist es die Gewalt, die eine bislang unausrottbare Faszination
auf uns Menschen ausiibt. Die Gewalt, die der Sieger triumphierend ausiibt — aber auch die
Gewalt, die von Mirtyrerinnen und Mirtyrern erlitten und erduldet wird. Im Riickblick
des Glaubens werden die Opfer zu den Siegern. Das Blut der Mirtyrer als der Same des
Glaubens, denn nichts beeindruckt Menschen mehr als das, wofiir es sich zu sterben ge-
lohnt hat. Aber — ist das schon das Ende der Geschichte?

In meinen Augen wollten sie nicht sterben. Die christlichen — und wohl auch alle ande-
ren echten — Miértyrerinnen und Mirtyrer wollten fiir etwas leben. Ihr Leben einsetzen fiir
eine gerechtere Welt, fiir ein Reich Gottes, das wir im Gebet des Vaterunsers herbeibeten.
Das Salz der Erde wollten sie sein und kluge Jungfrauen, denen das Feuer des Glaubens
nicht ausgeht. Dem Leben einen unverwechselbaren Geschmack geben, den Geschmack
dessen, der ein guter Hirt ist, der das Tor zum Vater 6ffnet und der als das «Licht der Welt»
auf eine grossere gottliche Sonne hinweist, die iiber Bose und Gute auf- und untergeht.

254



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Die universelle schopferische Grosse Gottes duldet keine Kleinlichkeiten, in denen
das Leben erstickt wird. Nicht die unsichtbare Hand des Marktes regiert die Welt, sondern
die unsichtbare Hand Gottes. Das kann Anlass sein, die herrschende Wirtschaftsdoktrin
zu iiberdenken. Nicht die sichtbaren Hande und beschrénkten Hirne der religiosen Wiir-
dentriger bestimmen {iber jene Wahrheiten, die ein gutes Leben erméglichen. Das kann
Anlass sein, sich fiir mehr Akzeptanz und Toleranz einzusetzen. Nicht die kleinen Geister,
die um sich selbst kreisen, lenken den Lauf der Welt, mégen sie sich noch so sehr im Glanz
des Verginglichen baden. Dies kann Anlass sein, den herrschenden Tanz um das goldene
Selbst zu kritisieren.

Nein, es ist nicht notwendig, dieses Leben festzuhalten, vielmehr ist es moglich, es im
Uberfluss zu verschenken. Diese Trunkenheit des Glaubens, immer verbunden mit dem
klaren Blick auf die Lebensverhiltnisse von uns Menschen, schafft jene Atmosphire, in
der die Begeisterung wachsen kann fiir das «Reich Gottes»: Jenes Reich, das mit Macht
auf uns zukommt, das Reich, in dem der Friede keine Langeweile kennt und in dem sich
alle Lust der Welt als Lust an Gott vollendet. Ja, seltsam klingt das fiir unsere Ohren, sie
miissen fiir eine solche Botschaft geéffnet werden.

Menschen im Staub der Erde sind die Mirtyrerinnen und Mirtyrer, und in den Staub
der Erde hinein ist ihr Blut geflossen. Ihr Leben und Sterben ist kein Schrei nach Rache.
Ihr Dasein fiir uns unterliegt nicht der Faszination der Gewalt und des vergossenen Blutes.
Das letzte Wort, das Gott hat, zeigt sich im Beten der Verfolgten fiir ihre Verfolger in den
Worten: «Herr, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.» Mit diesem Wort finden
sie zuriick von der sturmgepeitschten Oberfliche der Welt hinab in die gottliche Tiefe. Da
ist das Erbarmen stirker als der Ruf nach Vergeltung und die Liebe stirker als der Tod.
Diese Wahrheit ist gemeint, wenn es heisst, dass die Wahrheit frei macht.

Schwestern und Briider, 6ffnen wir unsere Ohren fiir diese froh machende Botschaft:
Gott ist grosser als unser Herz, bei ihm ist «alles mdglich», an uns liegt es, ihm zu vertrauen.

Amen.

4.2 Predigt beim Gottesdienst der Utrechter Union
(22. September 2022)

Dr. Joris A. O. L. Vercammen, Erzbischof von Utrecht
(Lesungstexte: Jes 60,1-3 — 1 Kor 2,1-5 — Mt 5,13-16)

Angst und Ego. Das Leben bleibt fiir die Menschen ein Mysterium, und es ist eine Kunst,
deswegen nicht in Angst zu verfallen. Wenn das doch der Fall ist, dussert sich die Angst
oft in einem Verhalten, mit dem der Mensch sich selbst bestitigen will. Leben ist eine
Kunst, und lebendig zu bleiben, ist eine Aufgabe, die nicht selbstverstindlich ist. Wenn die
Angst iiberhandnimmt, entgleitet das Leben den Menschen, und zuriick bleibt eine Leere.
Die Leere wird mit Ego gefiillt. Man spielt sich durch grosssprecherisches Verhalten auf,
damit man zumindest selbst den Eindruck bekommt, Sicherheit gefunden zu haben.
Diese krankhafte Kombination aus Angst und Ego bestimmt viele unserer politischen
Debatten in Europa. Deswegen wird so viel iiber Grenzen gesprochen. Wir haben das
Bediirfnis, klare Grenzen zu haben, weil wir unsicher sind. Wir haben Angst, unser Heim
zu verlieren und vor allem psychisch heimatlos zu werden. Wir befiirchten, viel zu verlie-
ren: unseren Wohlstand, unsere Kultur, unsere Religion, unsere Identitét. Der Populismus
ist die Stimme der Angst, die alles iiberschreit. Der Populismus ist ein kollektives Ego.

255



Dokumentation

Angst und Ego: Diese krankhafte Kombination findet man auch innerhalb der Kirche,
auch innerhalb unserer Kirche. Im Allgemeinen verlieren die Kirchen in Europa ihre Au-
toritdt und werden aus dem Zentrum der Gesellschaft vertrieben. Und die Kirchen finden
es schwierig, mit dieser Situation konstruktiv umzugehen. Innerhalb unserer Kirche ist es
die Wahrnehmung unserer Kleinheit, die wir vor allem als Problem erleben. Und Kleinheit
ist dann noch nicht das Schlimmste, aber wenn auch die Mitgliederzahlen sinken — was
iibrigens nicht in allen Dibzesen der Fall ist —, dann erleben wir manchmal ganz spannen-
de Augenblicke. Wir stellen uns die Frage, ob unsere Existenz als Altkatholiken noch
sinnvoll ist.

«Ihr seid das Salz der Erde. Ihr seid das Licht der Welt.» Dies wird vom Evangelium
iiber diejenigen gesagt, die arm vor Gott sind. Es geht um die «Anawim» des Alten Testa-
ments, die sich nach der Befreiung sehnen, die von Gott zugesagt ist. Man findet diese
Erwartung beim Propheten Jesaja, wie wir es in der ersten Lesung gehort haben. Jesus hat
den Traum von Jesaja zu seinem eigenen Traum gemacht, und sein ganzes Leben ist die
konkrete Gestaltung dieses Traums. «Arme vor Gott» haben Gliick, weil sie bald das Ende
ihres Leidens erleben werden. Es wird gutes Brot geben, weil das Salz, das man braucht,
schon da ist, und auch die Finsternis wird aufgeklirt: Licht ist da!

Aber ist das nicht zu optimistisch? Ist es nicht eigentlich anmassend, von sich selbst zu
sagen oder zu erwarten, das Salz der Erde zu sein? Oder das Licht der Welt?

Jesus wiirde es nie von sich selbst gesagt haben. Die Theologen weisen auf den Ab-
stand hin, den er zu den elitidren religiosen Gruppierungen seiner Zeit hatte. Doch es gibt
Tendenzen innerhalb der Kirchen, sich selbst zu verherrlichen. Man sagt: Vielleicht gibt es
weniger ChristInnen, «aber sie sind dafiir glaubiger, devoter, spiritueller». Und auch Alt-
katholiken denken manchmal: Wir sind weniger, aber wir sind die Besseren!

Aber bei dieser Bibelstelle geht es nicht um unsere eigene Selbstrechtfertigung. Es
geht nicht um uns, es geht um diejenigen, die in Finsternis sitzen, es geht um diejenigen,
die Hunger haben. Es geht um das Licht, das allen im Haus leuchtet. Es geht um das Salz,
das das Backen des Brotes ermoglicht. Es geht um alle, die auf das Brot warten, das sie
zum Leben brauchen. Es geht um alle, die kein Licht sehen und deswegen isoliert sind und
andere nicht sehen konnen. Was hier gemeint ist, ist, dass wir Salz werden, damit das Brot
der neuen Welt des Reiches Gottes gebacken werden kann, dass wir Licht werden, damit
das Lebenslicht der neuen Schopfung in die Welt scheinen kann. Das ist die Einladung.
Wie man zu Licht wird, macht Matthius in der Bergpredigt deutlich: «Das Auge gibt dem
Korper Licht.» Es geht um die Gesundheit der Augen, um die Klarheit. Durch klare Augen
kann Gottes Licht hereinkommen. Man wird von Gott erleuchtet, von Gottes Leben erfiillt
und ist deswegen in der Lage, Licht fiir andere zu sein.

Aber dann ist die Frage, wie man solche klaren Augen bekommt, wie sie die Armen-
vor-Gott haben. Kennzeichen dieser Armen ist Aufgeschlossenheit. Mit geschlossenen
Augen kommt natiirlich kein Licht hinein, Gott braucht unsere offenen Augen! Aufge-
schlossenheit verlangt viel Vertrauen. Deswegen sind diese Armen die echten authenti-
schen Gliubigen, denn sie leben aus dem Vertrauen heraus. «Vertrauen» ist die Alternative
fiir das Ego als Antwort auf die Angst. Das Vertrauen ist in der Lage, die Angst zu trans-
formieren von einem Signal des Verlustes zu einer Neugier fiir das Neue, das sich anbietet
und das tiefer ist, authentischer, liebevoller. Die Angst verhindert die Entdeckung der
Berufung, das Vertrauen jedoch befihigt uns, auf die Suche zu gehen nach dem Licht
Gottes in einer Situation von Zweifel und Finsternis. Zweifel und Finsternis sind die Zeu-
gen, dass etwas nicht mehr richtig ist, und deswegen sollte man diese nicht iiberschreien
lassen durch ein Ego, das die Befreiung faktisch verhindert.

256



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Leider bieten die Kirchen nicht immer ein Milieu, wo Vertrauen kultiviert wird.
Manchmal werden auch die Kirchen verfiihrt, Instanzen der Sicherheit und der Wahrheit
zu sein. Und das ist etwas anders als Leben aus Vertrauen. Natiirlich gibt es in der moder-
nen Welt viele Fragen, die schwierig zu beantworten sind, und auch Glidubige haben nicht
immer die Antwort. Natiirlich fiihlen wir uns davon bedroht. Aber das gehort zum
Menschsein, und auch der Glaube gibt uns keine Sicherheit wie Versicherungspapiere!
Authentisches Glauben will uns dazu fiihren, zu vertrauen. Statt an der Hand unseres Egos
zu laufen, werden wir eingeladen, glauben zu lernen. Es ist die Angst, die uns immer wie-
der dazu verlockt, dem Ego zu folgen. Deswegen gehen wir nicht das Risiko ein, mit der
Gnade zu rechnen, sondern bestimmen selbst die Richtung von Denken und Gehen. Es
fehlt uns, den Glidubigen und ihren Kirchen, manchmal die notwendige Aufgeschlossen-
heit: fiir die Menschen und ihr Leben wie fiir Gott. Die Kirchen sollten von den Armen-
vor-Gott lernen, etwas bescheidener zu sein, weil diese Bescheidenheit sie naher zu den
Menschen bringt. Die Bescheidenheit fiihrt zur Aufgeschlossenheit. Die Kirchen sollten
darmer werden, damit sie wirklich Bundesgenossen der Menschen sein konnen. Christen
sollen sich bewusst sein, dass ein starkes Ego eine solche Allianz verhindert. Ein starkes
Ego vernichtet den Glauben.

ChristInnen strahlten das Licht der Liebe aus und nebelten sich nicht ein in der Arro-
ganz, sagt Augustinus in einer Predigt iiber diese Bibelstelle (Sermo 54,9). Glauben fiihrt
nie zur Selbstverherrlichung, sondern zur Aufgeschlossenheit des Lichtes Gottes, das man
weitergeben mochte. Arm-vor-Gott zu werden ist die Verlockung, der Arroganz zu wider-
stehen, weil nur die Bescheidenheit zum Vertrauen fiihren kann.

Das ist doch gerade das, was die altkatholische Bewegung uns deutlich machen will:
Dass nicht Angst und das Ego uns regieren sollen, sondern das Vertrauen in die Gnade
Gottes. Deswegen ist die Bewegung den Weg des Dialogs gegangen. Ganz bewusst ist sie
iiber die konfessionellen Grenzen hinausgegangen und hat eingeladen zu Beziehung und
zu Gemeinschaft. Von manchen altkatholischen Theologen wurde schon im 19. Jahrhun-
dert der Dialog mit anderen Religionen aktiv gesucht. Die Altkatholiken lebten eine gldu-
bige Aufgeschlossenheit. Die Bewegung wollte nicht, dass die katholische Kirche sich
einsperrte in einem Elfenbeinturm von arrogantem Rechthaben, ohne das Suchen der
Menschen ernst zu nehmen. Die Bewegung war Befiirworter einer offenen Kirche und
deshalb auch einer offenen Gesellschaft. Wir sind die Erben dieser starken Spiritualitit,
die von Dialog und Gemeinschaft gekennzeichnet ist. Es ist eine Spiritualitit, die in der
Lage ist, mit unserer Angst umzugehen, weil sie uns einlidt, Vertrauen zu haben. Und die
Spiritualitit hat keinen Bedarf an einem Ego, das uns mit einer kiinstlichen Sicherheit
versieht. Es ist eine Spiritualitit der Aufgeschlossenheit fiir das Leben der Menschen und
fiir die Gnade Gottes; fiir die Verbundenheit mit den Menschen, der Welt und ihrem Schop-
fer; fiir die Mitarbeit mit allen, die das Gute wollen, und mit dem Geist, der diese guten
Werke ermdglicht. Sie betrifft eine Art und Weise von Christsein mit der Menschwerdung
im Zentrum, der Menschwerdung der Menschen und der Menschwerdung Gottes in den
Menschen, wie sich das auch im Herrn Jesus gezeigt hat. Das ist die Spiritualitiit, die «das
Katholische menschlich und das Menschliche katholisch macht», wie unser Schweizer
Theologe Walter Frei es damals gesagt hatte.

Diese Spiritualitat ist aber unméglich ohne die Bescheidenheit und das Vertrauen, der
Armen-vor-Gott. In diesem Rahmen ist unsere Kleinheit vielleicht nicht vor allem ein
Arger, sondern eine Chance. Unsere Existenz liddt uns ein zu Bescheidenheit und Vertrau-
en. Eigentlich sollte es bei uns keine Angst geben, und wir hiitten dann keinen Bedarf, an
der Hand unseres Egos zu laufen!

257



Dokumentation

Wenn die Utrechter Union eine Zukunft hat, dann wird diese auf dieser Bescheiden-
heit und diesem Vertrauen basieren. Vertrauen, ja, das ist das Salz, woran der Bedarf in der
Welt so gross ist! Vertrauen als Kreisssaal der Menschwerdung von Mensch und Gott.
Vertrauen statt Angst und Ego. Altkatholiken: Ihr habt eine Berufung!

Amen.

5. Grussworte

5.1 Grusswort von Oskar Deutsch (zur Gedenkfeier am Judenplatz)
Sehr geehrte Damen und Herren

Die Altkatholische Kirche Osterreichs setzt mit dem heutigen Gedenken an die Ereignisse
des Jahres 1938 zur Er6ffnung ihres 32. Internationalen Kongresses ein wichtiges Zeichen.

Es gibt nicht mehr viele Menschen, die den Aufstieg des Nationalsozialismus und
seine verheerenden Folgen miterlebt haben. Immer weniger Uberlebende kénnen uns ihre
Erfahrung weitergeben und vor den Zeichen der Zeit warnen. Dabei sollten uns gerade die
Entwicklungen der jiingsten Vergangenheit eine Warnung sein. In vielen Landern ist An-
tisemitismus wieder im Steigen. Ausser den lange bekannten antisemitischen Stromungen
von linker und von rechter Seite des politischen Spektrums ist auch der hierzulande neue-
re Antisemitismus von islamischer Seite fortlaufend am Erstarken. Wenn es in Deutsch-
land zu antisemitischen Vorfillen an Schulen kommt, in Frankreich eine Holocaust-Uber-
lebende aus Hass auf Juden ermordet wird oder in Grossbritannien ein Oppositionsfiihrer
die Seite von Antisemiten einnimmt und man weiss, dass es sich hier nicht um Einzelfille
handelt, dann darf eine Gesellschaft die Augen davor nicht verschliessen. In Osterreich
haben wir eine Partei in der Regierung, der Burschenschafter angehéren, wo antisemiti-
sches Gedankengut verbreitet wird, und die in besorgniserregender Regelmissigkeit mit
antisemitischen Vorfillen aufwartet.

Wir sehen, dass der Antisemitismus in Europa viele Gesichter hat. Es gibt aber auch
viele Ideen und Ansitze zur Bekdmpfung von Antisemitismus — sie miissen nur umgesetzt
werden. Um diesen Tendenzen wirksam entgegenzutreten, bedarf es gemeinsamer An-
strengungen von Politik, Kirchen, Religionsgemeinschaften und Zivilgesellschaft. Der
soziale Friede in Europa kann nur in einem funktionierenden Miteinander der Menschen
aus verschiedenen Kulturen, Religionen und Herkunft bestehen. Toleranz und gegenseiti-
ge Achtung sind eine der Grundvoraussetzungen dafiir. Dabei sollte aber jedem klar sein,
dass Antisemitismus und Rassismus keine Meinungen, sondern ein Verbrechen an der
Menschlichkeit sind.

Vergessen wir nicht, dass sich Geschichte wiederholen kann — wenn wir nicht genug
wachsam sind und nicht in ausreichendem Masse gegen jegliche Form von Antisemitis-
mus, Rassismus und Rechtsextremismus auftreten. Es stimmt mich hoffnungsvoll, dass
seitens der Kirchen und Religionsgemeinschaften diese Gefahr sehr wohl erkannt wird
und auch der Wille, dagegen anzukdmpfen, wichst.

Ich wiinsche allen Teilnehmerinnen und Teilnehmern einen erfolgreichen Kongress
mit fruchtbaren Diskussionen.

Oskar Deutsch
Priisident der Israelitischen Kultusgemeinde Wien

258



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

5.2 Weitere Grussworte

Dr. Alexander van der Bellen — Bundesprisident der Republik Osterreich

Der Herr Bundesprisident wiinscht Thnen und allen Mitgliedern der Altkatholischen
Kirche Osterreichs einen erfolgreichen Kongress und entbietet den Gisten auf diesem Weg
seine besten Griisse.
Mit freundlichen Empfehlungen
Ministerialrat Dr. Markus Langer
Leiter der Abteilung Biirgerkontakte und Veranstaltungen

Mag. Dr. Franz Lackner, OFM - Rémisch-Katholischer Erzbischof der Dibzese Salzburg
Liebe Schwestern und Briider in Christus, «Zukunft braucht Herkunft!». Dieser Titel
philosophischer Essays des deutschen Philosophen Odo Marquard weist in Anlehnung an
Martin Heidegger darauf hin, dass wir von jeher aus einer Herkunft leben. Vielfach wird
heute so getan, als ob die Heils- und Lebensgeschichte mit uns Menschen, gleichsam am
Nullpunkt, den Anfang nihme. Dem ist einzuwenden: Der Mensch als Einzelner sowie
Gesellschaften als Ganzes verdanken sich immer einer Vorgeschichte. Ihr Weg in die
Zukunft er6ffnet sich erst im Umdenken, wenn der Blick zuriickgeworfen wird. Aus dieser
Blickumkehr erwichst eine gemeinsame geschichtliche Verantwortung. Der Auftakt des
32. Internationalen Altkatholik*innenkongresses mit einem Gedenken an die Ereignisse
des Jahres 1938 ist sichtbarer Ausdruck solch einer verantwortungsvollen Riickschau auf
das eigene Erbe. Es braucht eine Kultur gegen das Vergessen, fiir die Erinnerung und das
Verzeihen, fiir einen offenen Dialog in der Gesellschaft. Als Christinnen und Christen
wissen wir uns in besonderer Weise riickgebunden an eine Herkunft: Jesus Christus. Aus
diesem Ursprung erwichst Zukunft. Sein Wort ist Grundlage christlichen Handelns in
Gesellschaft und Politik, Quelle unseres Engagements in der Welt, Aufruf, um Benachtei-
ligten und Verfolgten beizustehen. Mit Martin Heidegger gesprochen: «Herkunft aber
bleibt stets Zukunft». Moge der gemeinsame Blick auf Jesus Christus neue Wege fiir die
Herausforderung heutiger Gesellschaften aufzeigen. + Franz Lackner, Erzbischof

Gerhard Weissgrab — Prisident der Osterreichischen Buddhistischen Religionsgesellschaft

Die Themen dieses Kongresses, die da u. a. sind: Diversitit, Inklusion, Gendergerech-
tigkeit, Armut, faire Wirtschaft und Verschiedenheit sexueller Orientierung gehen an die
Essenz unserer Gesellschaft und haben zugleich grosse Bedeutung fiir die ganze Welt.
Dialog und offene Gesellschaft sind Grundvoraussetzungen, nicht nur fiir eine lebenswer-
te Zukunft, sondern fiir die Zukunft iiberhaupt. Moge diesem Kongress eine intensive und
differenzierte Auseinandersetzung mit diesen wichtigen Themen gelingen und am Ende
grosser Erfolg und Nachhaltigkeit stehen!

Dr. Jutta Henner — Leiterin der Osterreichischen Bibelgesellschaft

Haben Sie herzlichen Dank fiir die Einladung zur Teilnahme am Altkatholik*in-
nenkongress 2018 Ende September in Wien. Leider bin ich am fraglichen Wochenende
nicht in Wien und kann daher auch an den Veranstaltungen nicht teilnehmen. Ich wiinsche
allen Beteiligten gelingende Vorbereitungen und einen guten Verlauf des Kongresses!

Dr. Walter Hessler — Stindiger Vertreter des Kirchenprisidenten der Neuapostolischen
Kirche Osterreich

Das Leitthema des 32. Internationalen Altkatholik*innenkongresses «Christinnen
und Christen im Dialog fiir eine offene Gesellschaft» kann fiir die Gesellschaft als Ganzes
und in besonderer Weise fiir alle Christinnen und Christen als ein Auftrag und zugleich

259



Dokumentation

auch als eine Ermutigung verstanden werden. Und damit 6ffnen die Veranstalter und die
Teilnehmer und Teilnehmerinnen dieses Kongresses die eigenen Tiiren weit und reichen
all jenen in unserer Gesellschaft die Hand, die daran mitarbeiten wollen, eine friedvolle,
solidarische und respektvolle Gesellschaft zu verwirklichen. Als neuapostolische Chris-
ten erleben wir uns hier in geschwisterlicher Weise angesprochen. Das Evangelium Jesu
als Massstab fiir das eigene Leben und die eigene Wertorientierung zu nehmen, erfordert
geradezu, im Gegeniiber nicht den Fremden, sondern meinen Nichsten zu sehen. Wer das
Gebot Jesu zur Gottes- und Nichstenliebe ernst nimmt, kann Fragen der Armutsbekiamp-
fung oder der Gendergerechtigkeit nicht mit Schulterzucken begegnen. Auch die Bewah-
rung der Schopfung darf nicht zu einer leeren Floskel verkommen, sondern muss Aus-
druck einer inneren Einstellung sein, die sich der von Gott anvertrauten «Pfunde» bewusst
ist, und diese auch weitergeben mochte. In kumenischer Verbundenheit und im Geiste
unserer gemeinsamen christlichen Werte wiinsche ich den Teilnehmern und Teilneh-
merinnen dieses Kongresses Gottes Segen fiir ein offenes, konstruktives und freudiges
Miteinanderarbeiten. Moge das Vertrauen in Gott Mut machen, offen iiber jene Vorausset-
zungen und Rahmenbedingungen zu sprechen, die zur Gestaltung einer offenen Gesell-
schaft notig sind. Und moge das Bewusstmachen der Konsequenzen aus dem personlichen
Glauben an Gott die Kraft zu einem respektvollen, klaren und offenen Dialog mit anderen
geben, sei es in der Familie, im personlichen Umfeld, im kirchlichen Bereich oder im Staat
als Ganzes und gegeniiber den Vertretern der Politik.

Mit herzlichen Griissen,

Walter Hessler

6. Workshops

6.1 «Unterscheiden, ohne zu trennen»

Workshopleiterin: Mag.a Evelyn Niel-Dolzer, MA4

Beschreibung: Diversitdt wird in modernen Gesellschaften vor allem mit der Ermégli-
chung sozialer Gerechtigkeit in Zusammenhang gebracht. Dariiber hinaus wird Diversitiit
im Sinne von Vielfalt und Unterschiedlichkeit aber immer offensichtlicher als notwendige
Bedingung von Leben schlechthin erkannt. Sie ist Voraussetzung dafiir, dass soziale Ge-
meinschaften liberhaupt lebendig — oder besser gesagt am Leben bleiben konnen. Inklusi-
on und soziale Gerechtigkeit werden damit zu einer existenziellen (Uber-)Lebensfrage
sozialer Gemeinschaften. In diesem Workshop wird dazu eingeladen, inklusivem Denken
und Handeln als Chance fiir Lebendigkeit im personlichen, sozialen und spirituellen All-
tag nachzugehen.

4 Psychologin, Psychotherapeutin (Systemische Psychotherapie), Lehrtherapeutin, Su-
pervisorin, altkatholisch.

260



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

6.2 Hirnforschung meets Spiritualitiit oder Was hat Traumatherapie
mit religioser Einstellung zu tun?

Workshopleiterin: Dr. M. Brigitta Beghella’

Beschreibung: Durch wissenschaftliche Untersuchung ist belegt, dass eine spirituelle
Haltung Menschen in der Bewiltigung von belastenden Erfahrungen hilft. In diesem
Workshop werden theoretische und praktische Erkenntnisse aus der Arbeit mit traumati-
sierten Menschen vorgestellt. Religiose Rituale konnen aus einem psychotherapeutischen
Blickwinkel gesehen und neu eingeordnet werden. Es besteht die Moglichkeit, in Ubungen
aus unterschiedlichen religitsen und kulturellen Traditionen zu erfahren, wie der eigene
Spannungspegel reduziert und Entspannung erreicht werden kann.

6.3 Heilsame Beziehung und Gottesvertrauen

Workshopleiter: Bischof em. Mag. Dr. John Okoro®

Beschreibung: Jeder Mensch oder jedes Lebewesen ist bediirftig — nach Nahrung, Bin-
dung, Aufmerksamkeit, Angenommensein, Beheimatung, Transzendenz, Achtsamkeit,
Erfolg, Anerkennung, Liebe usw. Deshalb sucht der Mensch nach Bindungsmoglichkeiten.
Wir beobachten sehr stark, dass diese Bindungs- oder Beziehungserfahrung ein weltweites
Phianomen darstellt. In diesem Workshop sollen Moglichkeiten aufgezeigt werden, wie
wir heilsame Beziehungen und Gottesvertrauen entwickeln kénnen.’

6.4 Ein Weg zur inneren Balance — Das Verbindende vor das Trennende stellen

Workshopleiter: Giinter Pechhacker®

Beschreibung: Das Miteinander-Kommunizieren bewegt sich zwischen zwei, die durch
zwei wunderbare Frauen so ausgedriickt wurden: Ingeborg Bachmann: «Die Wahrheit ist
den Menschen zumutbar»; Waltraud Krendl (Sozialarbeiterin): «Sage nie die Wahrheit,
wenn Dir etwas Besseres einfillt». Im Workshop werden Aspekte fiir friedvolle Kommu-
nikation besprochen.

6.5 Haben wir unsere geschichtliche Mission schon erfiillt?

Workshopleiter: Bischof em. Bernhard Heitz?

Beschreibung: Es geht darum, uns unseres altkatholischen Selbstverstindnisses in Ge-
schichte und Gegenwart neu bewusst zu werden. Was ist unsere ekklesiologische Vision

5 Klinische und Gesundheitspsychologin, Notfallpsychologin (Rotes Kreuz), Psychothe-
rapeutin (SF, KP) in freier Praxis in Salzburg mit dem Schwerpunkt Traumatherapie (EMDR).

6  Johannes Ekemezie Okoro (*1949) war 2008-2015 der sechste Bischof der Altkatholi-
schen Kirche Osterreichs, Psychologe, Psychotherapeut und Seelsorger, Lehrtherapeut (Positi-
ve Psychotherapie), Mediator (ICERM).

7 Vgl. John Okoro, Heilsame Beziehung, Gottesvertrauen und Liebe. Spirituelle Betrach-
tung, in: Psychologie in Osterreich (2018) 300-306.

8 Kommunikations- und Personlichkeitstrainer.

9 Bernhard Heitz (*1942) war von 1994 bis 2007 der fiinfte Bischof der Altkatholischen
Kirche Osterreichs.

261



Dokumentation

bzw. unser Selbstverstindnis? Worin sehen wir unsere 6kumenische Aufgabe und Mission
in der Zukunft? Wie wollen wir unser Kirchesein fiir die andern in der Okumene und in
der Zivilgesellschaft fruchtbar werden lassen? Grundlagen dazu finden wir zuallererst im
Evangelium selbst, in den 6kumenischen Glaubensentscheidungen des ersten Jahrtausends
und in den Widerstands- und Reformbewegungen des zweiten Jahrtausends sowie in der
Geschichte des Altkatholizismus nach dem Ersten Vatikanum.

6.6 «Nimm und lies!» Uber den Umgang mit der Heiligen Schrift

Workshopleiter: Mag. Oliver Achilles!©

Beschreibung: Die christliche Bibel stellt ihre Leserinnen und Leser vor viele Herausfor-
derungen: Neben wunderbar eingiingigen Passagen treffen sie immer wieder auf schwieri-
ge und dunkle Stellen, deren Sinn sich nicht von selbst erschliesst. Bei diesem Workshop
wird auf solche Schwierigkeiten eingegangen, die den Zugang zur Heiligen Schrift verstel-
len kénnen.

6.7 Diversitit — Weltreligionen: Die Vielfalt der Religionen am Beispiel
des Wiener Zentralfriedhofs

Workshopleiterin: Romy Zornpfenning!!

Beschreibung: Ein Beispiel fiir Diversitit ist der interkonfessionelle und interreligitse
Zentralfriedhof in Wien. Es gibt die unterschiedlichsten Formen und Rituale der Verab-
schiedung und Beisetzung von Verstorbenen. Diese Vielfalt kann bei einem gefiihrten
Rundgang durch den Friedhof kennengelernt werden.

6.8 Dialog braucht Kenntnis — christlich-buddhistische Unterschiede und
Gemeinsamkeiten

Workshopleiter: Gerhard WeiBgrab!2

Beschreibung: Eine offene Gesellschaft ist ein guter Boden, auf dem ein konstruktiver
Dialog entstehen und sich entfalten kann. Der Dialog zwischen Buddhismus und Christen-
tum hilt zusitzlich zu den iiblichen Herausforderungen eines interreligidsen Dialoges die
Herausforderung eines Dialoges zwischen einer theistischen und einer nicht theistischen
Religion bereit. Hinzu kommt, dass heute in der Regel wenig Kenntnis iiber die wesentli-
chen Grundlagen der Buddhalehre besteht. Bei diesem Workshop sollen nicht nur die
Gemeinsamkeiten und Differenzen der beiden Religionen herausgearbeitet werden, son-
dern auch bestehende Missverstindnisse aufgezeigt und ihre Urspriinge erforscht werden.
Wie gelingt ein konstruktiver Dialog zwischen Christen und Buddhisten und was ist der
gemeinsame Beitrag zu Bau und Erhalt einer offenen Gesellschaft?

10 QOliver Achilles ist wissenschaftlicher Assistent bei den Theologischen Kursen der Erz-
diézese Wien und unterrichtet die biblischen Ficher. Das Verstindnis der Heiligen Schrift «in
einem Sinn, der Gottes wiirdig ist» (Origenes) ist ihm ein besonderes Anliegen.

11" Dipl. Erwachsenenbildnerin.

12 Prisident der Osterreichischen Buddhistischen Religionsgesellschaft, Vorstandsmit-
glied «Initiative Weltethos Osterreich», Obmann und Mitbegriinder von «Animal Compassi-
on», Buddhistischer Verein zur Wahrnehmung der Tiere als filhlende Wesen.

262



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

6.9 Hospizarbeit: Arbeit? Wofiir?

Workshopleiter: Helmut Markus!?

Beschreibung: Der Mensch moge das Recht haben zu gehen, «wenn keine Hoffnung mehr
bestehe». Heute gibt es viele Moglichkeiten, diesen letzten Lebensabschnitt zu gehen.
Therapeuten bzw. Therapeutinnen sind zusammen mit Arztin und Seelsorger die ersten
Ansprechpersonen. Auch den Angehdrigen der Palliativpatienten muss in solchen Grenz-
situationen geholfen werden. Ziel muss es sein, jeder Person im Sterben ihre Wiirde zu
lassen und den Sterbenden Schmerzen und Angst zu mildern oder zu nehmen.

6.10 Das Leben in einer bunten Gemeinde — Bibliodrama zu Apg 15,1-21

Workshopleiter: Mag Hans Hiitter, Redemptorist

Beschreibung: Die Gemeinde von Antiochia in Syrien kann als Muster einer bunten Ge-
meinde gelten. Hier trafen strenggldubige fromme Juden, Jesusbegeisterte und Neube-
kehrte aus verschiedenen Lindern und Kulturen aufeinander. Wie kann so etwas gut ge-
hen? Im Bibliodrama werden wir diesem kreativen Potenzial ebenso wie den Spannungen
in der Gemeinde nachgehen und ausloten, was es bedeutet, in einer bunten und vielfiltigen
Gemeinde zu leben.

6.11 dk:RU — Religion unterrichten, ohne zu trennen

Workshopleiter: Pfr. Thomas Wetschka'4 und Mag. Dr. Manfred Gollner!s

Beschreibung: Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen ist in Osterreich konfessionell
gebunden. Vielfiltige Verinderungen in unserer Gesellschaft fithren die Kirchen zu einer
verstirkten Zusammenarbeit im Religionsunterricht. «Dialogisch-konfessioneller Religi-
onsunterricht», im Raum Wien von fiinf Kirchen (der altkatholischen, der evangelischen,
der orthodoxen, der romisch-katholischen Kirche und dem Bund der Freikirchen) gemein-
sam getragen und verantwortet, bietet einen konkreten Beitrag zum Erlernen eines dialo-
gischen Miteinanders angesichts der Diversitit religioser Bekenntnisse und nicht religic-
ser Weltanschauungen. In diesem Workshop wird dazu eingeladen, inklusives Denken und
Handeln als Chance fiir das Miteinander im Religionsunterricht kennenzulernen. Er-
wiinscht ist ein Austausch iiber dhnliche Projekte und Initiativen sowie iiber konkrete
Erfahrungen.

6.12 Singen schadet nie!

Beschreibung: Gemeinsames Singen von Liedern, die sowohl politisch als auch spirituell
sind, etwa zu den Themen Gerechtigkeit, Frieden, Gender-Gerechtigkeit, LGBT-Lebens-
weisen. Die Lieder lassen sich auch in Gottesdiensten und bei Gemeindeveranstaltungen
einsetzen. Ziel des Workshops ist es, neue Lieder kennenzulernen und sie gemeinsam zu
singen. Notenkenntnisse sind hilfreich, aber nicht erforderlich.

13 Freiberuflicher Heilmasseur.

14 Pfarrer in Wien, Leiter des Altkatholischen Schulamts.

15 Fachinspektor fiir das Religionsunterrichtswesen an AHS und BMHS, Amt fiir Schule
und Bildung, Erzdiézese Wien, romisch-katholisch.

263



Dokumentation

6.13 Seelsorge: Homosexualitit und Transgender

Workshopleiterin: Mag. Johannes Langer und DI Andreas Raschke, BA'®, mit Vertrete-
rInnen der Okumenischen Arbeitsgruppe Homosexuelle und Glaube HUG

Beschreibung: Die Altkatholische Kirche insgesamt ist beim Thema LGBT (Homosexu-
alitit, Transgender ...) sehr offen. Dennoch sind Seelsorgerinnen und Seelsorger heraus-
gefordert, wenn sie aus dem engeren Kreis der Gemeinde um Beratung gebeten werden.
Im Workshop wird besprochen, wie man mit Fragen umgehen kann wie: Was sagt die Bibel
iiber Homosexualitit? Kann meine Tochter / mein Sohn gliicklich werden? Entsprechen
«Regenbogenfamilien» der «gottlichen Ordnung»?

6.14 Ein Gebet fiir uns!

Workshopleiterin: Rev. Aileen Hackl]"”

Beschreibung: Mitten im Alltagstrubel eines Hauptbahnhofs trifft sich eine kleine Schar
und betet und singt. Warum? Einfach so — fiir uns und unsere Vielfalt. Einfach so, damit
wir nicht vergessen, was beten heisst. Einfach so, damit wir nicht schal werden, sondern
das Salz der Erde bleiben!

6.15 Frauen feiern Liturgie

Workshopleiterin: Vikarin Regina Lechner!$

Beschreibung: Liturgie von Frauen fiir Frauen — so hiess bis vor 20 Jahren die Alternative
zu ausschliesslich von Minnern zelebrierten Gottesdiensten. Daraus entwickelte sich eine
Art der Liturgie, die sprachlich und rituell einen ganz eigenen Weg gegangen ist. Seit zwei
Jahrzehnten werden in der altkatholischen Kirche auch Frauen zum priesterlichen Dienst
geweiht. Hat die Frauenliturgie damit ihre Bedeutung verloren? In Zeiten, in denen es auch
in der altkatholischen Kirche zu wenig Priesterinnen und Priester gibt und zugleich enga-
gierte Laien Gottesdienste leiten, will dieser Workshop zu Kreativitit und Freude am
Gestalten von Gottesdiensten ermutigen.

6.16 Reform oder Austritt

Workshopleiter: Dr. Peter Pawlowsky!®

Beschreibung: Heute fordern Reformbewegungen in der romisch-katholischen Kirche
vielfach das, was in der Altkatholischen Kirche nach dem Ersten Vatikanischen Konzil
(1869-1870) nach und nach durchgesetzt wurde. Daraus ergeben sich verschiedene Fragen,
die im Workshop zum Thema gemacht werden sollen, u. a.: Warum in einer Kirche bleiben,
wenn Reformen nicht durchsetzbar sind? Ist die romische Kirche nicht lingst gespalten

16 Mag. Johannes Langer, in Wien als Gymnasiallehrer fiir Deutsch und Musikerziehung
titig. DI Andreas Raschke, BA, in Wien als Berater fiir Software-Qualitit titig, Chorleiter.

17 Anglikanische Priesterin.

18 Altkatholische Priesterin im Ehrenamt in der Kirchengemeinde Graz.

19 Journalist. Seit 2009 stellvertretender Vorsitzender der Reformbewegung «Laieninitia-
tive.

264



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

zwischen offenen und konservativen Gruppen? Ist die Einheit der Christen heute nur noch
in der 6kumenischen Bewegung sichtbar? Aus dem Gesprich konnen Nihe und Distanz
zwischen Altkatholiken und romisch-katholischen Reformbewegungen abgeschiitzt wer-
den. Daraus konnen ein besseres gegenseitiges Verstindnis und die Chance fiir weitere
Kontakte sowie fiir mogliche Zusammenarbeit entstehen.

6.17 Wirtschaft zwischen Gott und Teufel

Workshopleiter: Prof. Dr. phil. Gerd Prechtl, CMC?2°

Beschreibung: Anstatt Wirtschaft bringe ich den Begriff «Okonomie» ins Spiel. Nicht
nur, weil er in den meisten anderen Sprachen die Bemiihungen um die Erweiterung unserer
Lebensgrundlagen bezeichnet, sondern weil er auch im Zusammenhang mit dem Begriff
«Okologie» steht. Es bedarf auch in der Okonomie der streitfihigen Suche nach einer
Synthese, erweitert um menschengerechte und lebbare Dimensionen des Miteinanderar-
beitens. Es soll versucht werden, im Gesprich zu einem Ansatz und einer Beschreibung
fiir «faire Okonomie» zu gelangen.

6.18 Armut

Workshopleiter: Vikar Markus Stany2!, in Zusammenarbeit mit zwei weiteren Personen
und einem von Armut betroffenen Mitmenschen

Beschreibung: Was bedeutet Armut? Wer ist von Armut betroffen? Was sind (Uber-)Le-
bensstrategien von Menschen, die von Armut betroffen sind? In diesem Workshop wird
einerseits Sachwissen vermittelt und andererseits ein Dialog mit Betroffenen erméglicht,
um so Ursachen und Konsequenzen von Armut auf den Grund zu gehen. Ziel ist es u.a.,
den gesellschaftlichen Wandel im Umgang mit Armut aufzuzeigen: von einer gesell-
schaftspolitischen Debatte (Bekdmpfung der Armut) hin zu einer sicherheitspolitischen
Diskussion (Bekdmpfung derer, die betteln).

6.19 Christian people in dialog for an open society (recap of public discussion)

Workshop Leader: Archdeacon Rt. Rev. Dr. Walter Baer2?

Description: An open society on the basis of the Declaration of Human Rights is an ar-
chetype of a united community. All Christians in ecumenic solidarity together with mem-
bers of other religious affiliations or people without any religious background should be
able to stand up for it. We discussed this at the Podium with the members of the panel
discussion: Now what are the results? What grains of salt can we get out of this discussion?

20 TV-Journalist und Moderator, Gruppendynamik, Psychotherapeut nach Adler, ro-
misch-katholisch.

2l Vorsitzender der Altkatholischen Diakonie Austria, ehrenamtlich in der Diasporage-
meinde Baden als Seelsorger tiitig.

22 Walter Baer ist Erzdiakon der Convocation of Episcopal Churches in Europe in Paris.

265



Dokumentation

7.  Voriiberlegungen des Kongressausschusses??

Christinnen und Christen im Dialog fiir eine offene Gesellschaft.

Eine offene Gesellschaft auf der Grundlage der Erklirung der Menschenrechte ist ein
Modell gemeinschaftlichen Zusammenlebens, fiir das sich Christinnen und Christen in
okumenischer Verbundenheit einsetzen kénnen — gemeinsam mit Menschen anderer Reli-
gionszugehorigkeit und mit Menschen ohne religitse Bindung.

1. Die Menschenrechte sind fiir uns bindend.

2. Das Zusammenleben in Freiheit, Gleichwertigkeit und Akzeptanz bleibt eine Heraus-
forderung und muss reflektiert werden.

3. Okumenische Verbundenheit kann nur der Schulterschluss von Christinnen und
Christen sein, die mit Vertreterinnen und Vertretern anderer Glaubensgemeinschaften,
aber auch mit Atheistinnen und Atheisten an einer offenen Gesellschaft bauen.

4. Religionsfreiheit macht die Religionszugehorigkeit nicht zur Beliebigkeit, sondern
fordert heraus, die eigene Identitét zu suchen und sich mit anderen Weltanschauungen
auseinanderzusetzen. Damit verrit niemand seine Prinzipien, auch das Christentum
nicht!

5. Der Einsatz fiir die offene Gesellschaft ist aus verschiedenen Griinden verhalten. Fiir
die Vertreterinnen und Vertreter zahlenmissig grosser Religionsgemeinschaften ist es
ein Machtverlust, wenigstens auf den ersten Blick, und fiir die zahlenmiissig kleinen
entsteht die Angst, im Grossen aufzugehen. Fiir alle ist es eine Herausforderung.

Das Resultat ist klar: Wenn sie den Mut dazu haben, konnen sie alle nur gewinnen, wenn
sie die eigenen Grenzen nicht als Aus-Grenze (ausgrenzen) verstehen, sondern als Gren-
zen, die von beiden Richtungen iiberschritten werden. Offene Gesellschaft ist keine gren-
zenlose Gesellschaft, sondern eine Gesellschaft, die ihre Grenzen offenlisst. Grenze ist
kein Skandalon, sondern der gedachte Stacheldraht ist das Skandalon. Grenze muss nicht
als Schutzmauer gedacht werden. Grenze bedeutet auch nicht: auf meiner Seite ist alles
klar, das Fremde ist bei den andern.

«Offene Gesellschaft leben» — das wirft nicht zuletzt auch Fragen nach der Verantwor-
tung von Religion innerhalb gesellschaftlicher Verdnderungsprozesse auf. Immerhin
bringen Religionen geistige, ethische und spirituelle Impulse in die Gesellschaft ein und
stehen damit in Wechselwirkung mit deren sozialen, politischen und wirtschaftlichen
Wirklichkeiten und Interessengemeinschaften.

1. Der Pluralismus der Religionen ist weit entwickelt, der Umgang der Religions-
gemeinschaften in Osterreich miteinander respektvoll und gut. Ein positives Mitein-
ander ist besonders auf der Plattform der staatlich anerkannten Religionsgemeinschaf-
ten hervorzuheben. Trotzdem stellt sich die Frage, ob die Religionsgemeinschaften aus
sich heraus wirklich offene Gesellschaften sind bzw. ob sie offene Gesellschaften sein
wollen, oder ob sie sich selbst geniigen.

23 Die Voriiberlegungen wurden an alle Kollegialorgane der Altkatholischen Kirche Os-
terreichs, an die Gemeindevorstinde und die Kirchengemeinden versandt. Alle Workshoplei-
tenden, die Diskutierenden am Podium wie auch die politische und 6kumenische Offentlichkeit
in Osterreich haben diese Voriiberlegungen erhalten. In einigen Kirchengemeinden wurden sie
diskutiert, unter anderem bei einer Veranstaltung fiir die Kirchengemeinden in Wien zur Kon-
gressvorbereitung.

266



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Wenn wir iiber Visionen fiir eine lebenswerte Welt sprechen, dann miissen wir uns
fragen: Was konnte nach dem Kongress anders oder sogar besser sein?

In welcher Weise konnen Religionsgemeinschaften ihren Anteil an unserer Gesell-
schaft leisten? In welcher Weise sehen sich Religionsgemeinschaften mit den sozialen,
ethischen und mitmenschlichen Wirklichkeiten unserer Gesellschaft verflochten?
Welche sozialen Themen und welche politischen Interventionen werden von den Reli-
gionsgemeinschaften derzeit in der Gesellschaft bedient? Mit anderen Worten: Wie
merkt die Gesellschaft, dass die Religionsgemeinschaften ein lebendiger und verant-
wortlicher Teil von ihr sind?

Was miisste die Gesellschaft leisten im Hinblick auf die Religionsgemeinschaften,
damit diese sich angenommen, bestitigt und integriert fiihlen?

Fragen nach der sozialen Verantwortung fiir die Not der Menschen. Fiir die Verinde-
rung von Strukturen, die Not und Elend verursachen. Fragen nach Formen, die das
Gemeinwohl in den Vordergrund stellen.

Fragen nach der eigenen Spiritualitdt und Mystik einer Religionsgemeinschaft, die
nicht abgehoben von der Wirklichkeit sind, sondern die auf der Suche nach Gerechtig-
keit, Barmherzigkeit und Frieden tragend werden.

Fragen nach einer reflektierten Wissenschaftsethik, die verhindert, dass Wissenschaft
zu einer «neuen Religion» wird.

Als Altkatholische Kirche bemiihen wir uns, auf der Ebene der Kirchengemeinden
und auch als Kirche in Osterreich am Leben der Gesellschaft teilzunehmen. Wir tun
das im vielfiltigen sozialen Engagement, nicht zuletzt in der momentanen Sorge um
Kriegsfliichtlinge und Asylsuchende. Wir melden uns durch Aussendungen zu gesell-
schaftspolitischen Themen zu Wort. Als Griindungsmitglied der Allianz fiir einen
freien Sonntag bemiihen wir uns seit 20 Jahren, dass Menschen und menschliche Ge-
meinschaften am Sonntag die fiir sie wichtigen Formen des Zusammenkommens und
Ausspannens gesichert leben diirfen. Wir haben am Sozialwort der christlichen Kir-
chen teilgenommen und suchen den Dialog mit verschiedensten Religionsgemein-
schaften in Foren und Gremien, denen wir angehoren.

Welche Visionen fiir eine fiir alle lebenswerte Welt teilen wir? Welche nicht? Wie wollen
wir unsere Verantwortung als aktive Mitgestalter*innen der Zukunft konkret umsetzen?

1.

Visionen in diesem Bereich wiren das Miteinander der Religionsgemeinschaften und
Kirchen, besonders im sozialen und humanitiren Bereich, ohne die eigenen religiosen
Positionen zu verraten, aber auch im Wissen darum, dass wir Andersdenkende nicht
oktroyieren sollen, d. h. positionieren, ohne zu missionieren.

Wir haben die Vision einer Kirche, die sich einmischt in gesellschaftliche Prozesse,
weil sie sich nicht iiber den Dingen stehend sieht, sondern als Teil der Gesellschaft.
Wir wissen, dass wir Gestalterin der Gesellschaft sind, ob wir uns zuriicknehmen oder
ob wir mitmischen. Eine Kirche, die das Schild «geschlossene Gesellschaft» an die
Kirchentiire hiingt, kann allenfalls verhindern, dass jemand die Kirche betritt, aber sie
kann sich nicht der Tatsache verschliessen, dass sie unausweichlich eine «Facette»
dieser Gesellschaft ist.

Fiir das Kongressteam, Generalvikar Pfr. Mag. Martin Eisenbraun

267



Dokumentation

8. Verzeichnis der Teilnehmerinnen und Teilnehmer24

Belgien (1)
Maria Bullens, Oudenaarde

Bulgarien (1)
Svetoslav Vasilev, Sofia

Deutschland (35)

Meik Barwisch, Wilhelmshaven
Traudl Baumeister, Wiirzburg
Daniel Benz, Heidelberg

Ingrid Blank, Karlsruhe

Anne Boner, Neumarkt

Peter Boner, Neumarkt

Karin Claar, Wilhelmshaven
Joachim Debes, Dresden
Margret Dick, Miinster
Klaus-Dieter Gerth, Wiirzburg
Susanne Ginaidi, Karlsruhe
Nicolai Heilemann, Niirnberg
Stefan Hesse, Kommingen
Manfred Hollrigl, Seibertsbach
Bernd Hoppe, Koln

Thomas Hoppe, Kdln

Ewald KeBler, Leimen
Hans-Rainer Klanke, Fedderwarden
Alica-Catharina Klauder, Viernheim
Jakob Labidi, Mannheim
Manuela Lahner, Seibertsbach
Michael Nutz, Obernburg am Main
Herbert Platzer, Eindhoven
Reinhard Potts, Bottrop
Johannes Reintjes, Miinchen
Matthias Ring, Bonn, Bischof
Wolfram Schidler, Karlsruhe
Ulf-Martin Schmidt, Berlin
Herbert Schmitz, Bremen

Alena Spranger, Karlsruhe
Arthur Spranger, Karlsruhe
Constanze Spranger, Karlsruhe
Leo Weif}, Aschau im Chiemgau
Olaf Welling, Hamburg

Andreas Wozniak, Berlin

Frankreich (2)
Walter Baer, Paris
Pére Varenne, Prisches

Georgien (1)
Tornike Lipartiani, Tiflis

Irland (1)
Michael Burrows, Limerick, Bischof

Indien (1)

Rev. Paramanantham Stanley Kiru-
bakaran, Chennai, Tamil Nadu,
Metropolitan

Kroatien (3)

David Antunovi¢, Zagreb
Branka Lackovié, Zagreb

Marko Udikovi¢ Mejaski, Zagreb

Niederlande (36)

Ferdinand Becker

Michael Van den Bergh

Paul E. Brommet, Benthuizen
Lidwien van Buuren, Amsterdam
Robert Frede, Haarlem

Chiara Glen, Rotterdam

Richard Huigen-Hebels, Vlaardingen
Gina Huigen-Hebels, Vlaardingen
Eveline M. Jansen, Utrecht

Sem Krepel

Jamie Leemrijse

Hervy Aloysius de Miranda, Apeldoorn
Maartje Nat

Jaap van Oort, Culemborg

Isabeau Overtoom

Eric Overtoom

Erna Peijnenburg

Felicitas Platzer, Eindhoven

2 Erst nach dem Kongress wurden alle Teilnehmenden vom Kongressbiiro um ihr Einver-
stindnis zur Veroffentlichung ihres Namens angefragt. Nicht alle haben reagiert. Die hier ver-
offentlichte Liste beansprucht deshalb keine Vollstdndigkeit. Fiir Fehler bitten wir um Entschul-

digung.

268



XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress, Wien 2018

Jan Prins

Godefridus de Rijk, Amersfoort

Trudie de Rijk-Smit, Amersfoort

David C.H. Ross, Roosendaal

Anton Roebroek, Schoonhoven

Rudolf Scheltinga, Egmond aan Zee

Marina Schenk, Egmond aan Zee

Dirk Jan Schoon, Amsterdam,
Bischof von Haarlem

Daniel Seinstra

Adriaan Snijders, Voorburg

Herman Toorman, Arnhem

Daniélle van Velzen

Anouk Veldboer

Joris Vercammen, Amersfoort,
Erzbischof von Utrecht

Lia Visser, Egmond aan Zee

Trees Visser-Groot, Egmond aan
den Hoef

Anneke Visser-Groot, Egmond aan Zee

Yasmine Wekker

Osterreich (34)
Monika Anderluch, Salzburg
Brigitta Beghella, Salzburg
Wolfgang Bidner, Wien
Irene Buchhart, Wien
Wolfgang Buchner, Salzburg
Oskar Deutsch, Wien
Walter Déllinger, Gerasdorf bei Wien
Samuel Ebner, Linz
Martin Eisenbraun, Salzburg
Bernhard Heitz, Wien, Bischof em.
Kassandra Holzmann, Wien
Wolfgang Holzmann, Wien
Erich Ickelsheimer, Klagenfurt

am Worthersee
Lucie John
Anette Jordan, Salzburg
Maria Kubin, Graz
Franz Lackner, Salzburg
Claudia Lebschy, Linz
Alfred Lebschy, Linz
Heinz Lederleitner, Leibnitz, Bischof
Marianne Mrazek, Wien
Wilhelm Mrazek, Wien

Johannes Okoro, Dornbirn, Bischof em.

Eva Repits, Wien

Ingeborg Rottig, Klagenfurt
Alexandra Schmidt, Salzburg
Christoph Steiner, Wien
Ines Tobisch, Graz
Sebastian Tobisch, Graz
Justin Tommasini, Graz
Thomas Wetschka, Wien
Achim Worm, Salzburg
Waltraud Worm, Salzburg
Stephan Zimmermann, Linz

Philippinen (2)
Rowel S. Arevalo, Santa Cruz Laguna
Santiago Azaula, Metro Manila

Polen (1)
Artur Jemielta, Warszawa

Schweden (1)
Pehr-Albin Edén, Uppsala

Schweiz (23)

Aischa Amrhein, Bern

Angela Berlis, Bern/Magden

Martin Biihler, Winterthur

Elisabeth Burri, Ziirich

Sheena Chaudhry, Bern

Jean Drummond-Young, Winterthur

Raymond Dumont, Buchs

Peter Feenstra, Magden

Martina Felchlin Dumont, Buchs

Max-Beat Fliickiger, Bern

Peter Griiter, Rheinfelden

Urs Miiller, Kaisten

Adele Kelham, Wiirenlingen

Antje Kirchhofer, Schénenwerd-
Niedergosgen

Linus Oesch, Kéniz

Miriam Schneider, Bern

Madeleine Schuler, Wald

Elsbeth Schuler-Jenny, Schaffhausen

Ernst Schuler-Jenny, Schaffhausen

Florian Sutter

Efraim Wetzel, Solothurn

Liza Zellmeyer, Allschwil/Biel

Patrick Zillig, Bern

269



Dokumentation

Spanien (1)
Daniel Caravaca Dominguez, Mataro

UK (3)

Bethan Howe

Michael McClure, London
James Harris Wrexham, Wales

USA (2)

Marsha Klusmeyer, Charleston
Mike Klusmeyer, Charleston, Bischof

270



	XXXII. Internationaler Altkatholik*innenkongress 20.-23. September 2018 in Wien (Österreich) : "Salz der Erde. Christinnen und Christen im Dialog für eine offene Gesellschaft"

