Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: "... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern"? : Vergebung nach
sexuellem Missbrauch: eine (Un-)Mdglichkeit

Autor: Hansen-Couturier, Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Vergebung nach sexuellem Missbrauch: eine (Un-)Maoglichkeit

Marie Hansen-Couturier

«Und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unseren Schuldi-
gern.» Wie oft wird dieser Satz gehort, gesprochen, gebetet?” Es ist eine
der Bitten aus dem Vaterunser, dem Gebet, das Jesus seine Jiinger lehrt
und das im Matthius- und Lukas-Evangelium mit kleineren Unterschie-
den iiberliefert ist (Mt 6,12; Lk 11,4). In diesem Kern-Gebet des Christen-
tums wird mit Blick auf das irdische Leben von Dingen gesprochen, die
fiir den Menschen lebenswichtig sind. Bevor es um Schuld und Vergebung
geht, geht es um das Uberlebensnotwendige, wie es in dieser Bitte durch
das Brot symbolisiert wird. Vergebung wird dem tédglich Notwendigen
gleichgestellt. Aber wie klingt diese Bitte um Vergebung, wenn ich gar
nicht weiss, ob ich vergeben kann? Wie schwierig oder leicht ist es eigent-
lich, zu vergeben? Diese Fragen sind umso wichtiger in der heutigen Zeit
und im Besonderen bei einer Konferenz, die sich «Kirche und Seelsorge
im #MeToo-Zeitalter» zu ihrem Thema gesetzt hat. Wie gehen altkatholi-
sche Theologinnen und Theologen in Seelsorge und Kirche mit Opfern
sexuellen Missbrauchs und mit deren Geschichten um? Wird moglichst
schnell von Vergebung gesprochen? Oder gibt es Situationen, in denen
Vergebung nicht (mehr) denkbar ist?

Diese Fragen sind der Leitfaden dieses Beitrags. Er basiert auf einer
Masterarbeit, die ich 2018 zu diesem Thema geschrieben habe.! Die Ar-
beit untersucht sexuellen Missbrauch von Erwachsenen in den protestan-
tischen Kirchen in den Niederlanden. Grundlage der Arbeit sind feminis-

* Grundlage dieses Beitrags ist mein Vortrag bei der 46. Internationalen Altka-
tholischen Theologenkonferenz in Wislikofen (AG), Schweiz 2019.

I MARIE C. HANSEN-COUTURIER, Vergeef ons onze schuld, zoals ook wij ande-
ren hun schuld vergeven? Een feministisch-theologisch onderzoek naar de (on)moge-
lijkheid van vergeving bij seksueel misbruik in pastorale relaties, Amsterdam (0.V.)
2017, https://bit.ly/32ZaSm9 (zuletzt besucht am 20.11.2019).

224 IKZ 111 (2021) Seiten 224-241



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

tisch-theologische Werke zum Thema Vergebung sowie Interviews mit
Betroffenen2. Was sagen ihre Geschichten iiber Vergebung aus?

In diesem Beitrag wird — nach einer Definition der Vergebung — femi-
nistische Theologie als Fundgrube von kritischen Betrachtungen zur Ver-
gebung vorgestellt. Drei mogliche Perspektiven auf Vergebung werden
gedeutet und mit den Erfahrungen der Betroffenen? aus der oben genann-
ten Arbeit verbunden. Dabei wird immer wieder die Frage aufkommen:
Was sind, nach sexuellem Missbrauch, die Moglichkeiten und die Unmog-
lichkeiten der Vergebung?

1. Wasist Vergebung?

Vergebung ist ein Konzept, das nicht nur theologisch sondern auch sozio-
logisch, psychologisch und philosophisch verstanden und untersucht wer-
den kann. James Voiss konstatiert ein verstédrktes Interesse an diesem Be-
griff in den letzten dreissig Jahren — ohne dass dieses zu einer eindeutigen
und klaren Definition der Vergebung gefiihrt hitte.* Eine klare Definition,
so Voiss, sei auch nicht notwendig oder gar erwiinscht. Sie wiirde dazu
fiihren, dass manche Erfahrungen ausgeschlossen wiirden: «In the inter-
play between concept and life, this definitional exclusion pits the concept
against the experience of those charged with forgiving and issues judge-
ment on that experience.» Es ist daher nicht das Ziel dieses Beitrags, zu
einer klaren Deutung der Vergebung zu kommen. Trotzdem darf hier ein
kurzer Uberblick der Bedeutung der Vergebung in biblischen Texten nicht
fehlen, wenn man einige Kennzeichen der Vergebung feststellen will.

2 Wo moglich, wird in diesem Beitrag von «Betroffenen» gesprochen und nicht
von «Opfern»: Ein Mensch ist immer mehr als nur Opfer dessen, was ihm oder ihr
geschehen ist. Der Begriff «Opfer» wird von vielen Betroffenen als zu passiv und
einseitig empfunden. Siehe auch: LINDA MARTIN ALCOFF, Rape and Resistance. Un-
derstanding the Complexities of Sexual Violation, Medford (Polity Press) 2018, 171f.

3 Unnotiges Gendern wird in diesem Beitrag so hdufig wie moglich vermieden.
Trotzdem werde ich, wo nétig, in den meisten Fillen von weiblichen Betroffenen und
ménnlichen Tétern sprechen. Damit ist nicht gesagt, dass Titer immer Ménner und
Betroffene immer Frauen sind. Wo Sie «Betroffene» und «Téter» lesen, konnen Sie
auch «Betroffener» und «Téterin» lesen.

4 JAMES Voiss, Rethinking Christian Forgiveness. Theological, Philosophical,
and Psychological Explorations, Collegeville (Liturgical Press) 2015, xiv.

5 A.a. 0., xvi.

225



Marie Hansen-Couturier

Im Alten Testament und in der Theologie des Judentums wird eine
starke Verbindung zwischen Vergebung und Reue hergestellt. Solomon
Schimmel merkt an, dass JHWH im Alten Testament als barmherzig und
verzeihend dargestellt wird, weitgehend — aber nicht ausschliesslich —
dann, wenn Menschen Busse tun und Reue zeigen (teshuva).® Die allge-
meine Tendenz von Texten aus der Hebridischen Bibel zur Vergebung ist,
dass es JHWH ist, der vergibt. Zwischenmenschliche Vergebung wird
selten wortwortlich erwihnt, geschweige denn ausdriicklich gefordert.”

Neutestamentliche Lehren iiber (zwischenmenschliche) Vergebung
seien jedoch kein radikaler Bruch, stellt Schimmel fest.® Apokryphen und
andere zwischentestamentarische Werke rufen dazu auf, einander zu ver-
geben — meist als Reaktion auf gezeigte Reue. Diese Reue besteht daraus,
dass sie gezeigt wird, Wiedergutmachung stattfindet und um Vergebung
gebeten wird.® Auch David Blumenthal zum Beispiel bezieht Reue auf
Vergebung und verbindet beide ausdriicklich mit Gerechtigkeit.!9 Dies
steht in direktem Zusammenhang mit Simon Wiesenthals beriihmter Fra-
ge in Die Sonnenblume, ob er einem sterbenden Nazi-Soldaten vergeben
soll oder nicht. Die hédufigste Antwort auf diese Frage lautet: Nur das
Opfer kann ihrem/seinem Titer vergeben, vergeben im Namen eines/einer
anderen geht nicht. Nur so kann sichergestellt werden, dass Vergebung mit
Gerechtigkeit verbunden bleibt.

In den neutestamentlichen Texten und Lehren der friihchristlichen
Tradition sehen wir eine geringe Zunahme der Betonung der zwischen-

6 SoLOMON SCHIMMEL, Interpersonal Forgiveness and Repentance in Judaism,
in: Fraser Watts/Liz Gulliford (Hg.), Forgiveness in Context. Theology and Psycholo-
gy in Creative Dialogue, London (T&T Clark) 2004, 12.

7 Hier muss angemerkt werden, dass z.B. zwischen Josef und seinen Briidern,
die ihn toten bzw. verkaufen wollten, tatsichlich etwas wie Vergebung zustande
kommt (Gen 50,15-21). Andererseits spricht Josef seinen Briidern nicht wortwortlich
die Vergebung zu, sondern er erwidert, nicht an Gottes Stelle stehen zu wollen (Gen
50,19). Es kommt zu Wiedergutmachung — aber kommt es auch zu Vergebung? Siehe
auch C. HouTMmAN, <Wie kann zonden vergeven dan God alleen?> Over menselijke
vergeving in het Oude Testament, in: ders. u.a. (Hg.), Ruimte voor Vergeving, Kam-
pen (Uitgeverij Kok) 1998, 31-44.

8 ScHIMMEL, Forgiveness (wie Anm. 6), 16.

9 A.aO,l17

10 DAVID BLUMENTHAL, Facing the abusing God - a theology of protest, Louis-
ville (Westminster John Knox Press) 1993.

226



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

menschlichen Vergebung, dennoch liegt der Schwerpunkt grosstenteils
auf der Vergebung der Menschen durch Gott. Die Lehre Jesu von Nazareth
fordert die Jiinger aber auch auf, dem Anderen «nicht bis zu siebenmal,
sondern bis zu siebzigmal siebenmal»!! zu vergeben (Mt 18,22). Und der
Satz des Vaterunsers ruft Gott dazu auf: «Und erlass uns unsere Schulden,
wie auch wir sie unseren Schuldnern erlassen haben» (Mt 6,12; Lk 11,4).
Dies wird in Lk 6,37 noch deutlicher: «Erlasst einander die Schuld, dann
wird auch euch die Schuld erlassen werden.» Die zwischenmenschliche
Vergebung wird betont und wird auch mit der Vergebung Gottes verbun-
den, es scheint als wiirde sie ihr sogar vorausgesetzt.

Die Lehren einiger Kirchenviter zur Vergebung beziehen sich auch
immer wieder auf die zwischenmenschliche Vergebung und die Verge-
bung Gottes. Der heilige Ambrosius, Bischof von Mailand, schreibt zum
Beispiel, dass die Befugnis zur Vergebung von Gott kommt, auch wenn
zwischenmenschliche Vergebung (per hominem) geschenkt wird.!? Und
der heilige Augustin erklirt, dass die Autoritét, zu vergeben oder nicht,
sowohl bei Gott als auch beim Klerus als Vertreter Jesu Christi liegt.!?

Anhand dieses kurzen Uberblicks iiber die Eigenschaften der Verge-
bung aus biblischer Perspektive lisst sich konstatieren, dass Vergebung
sowohl eine gottliche als auch eine menschliche Angelegenheit ist — auch
wenn Vergebung in erster Linie in der Beziehung zwischen Gott und
Mensch gedacht wird. Auch Vergebung zwischen Menschen hat mit Be-
ziehung zu tun. Ob diese wiederhergestellt werden kann oder nicht, hdngt
von gezeigter Reue und geschehener Gerechtigkeit ab.

Konzepte der Vergebung mit den oben skizzierten Kennzeichen basie-
ren auf theologischen Uberlegungen zur Vergebung durch JHWH/Gott
und zur Gnade, die aus dem Tod Jesu am Kreuz resultiert. Diese theologi-
schen Ideen werden aber auch aus verschiedenen Griinden kritisiert.

1.1 Feministische Kritiken

Eine kritische Betrachtung der Vergebung findet sich in feministisch-theo-
logischen Studien. Mit der Befreiungstheologie verwandt, deckt feminis-
tische Theologie patriarchale Machtsysteme auf, die bewusst oder unbe-

I Die hier genannten Bibelzitate richten sich nach der Einheitsiibersetzung 2016.

12 JosepH MARTOS, Deconstructing Sacramental Theology and Reconstructing
Catholic Ritual, Eugene (Resource Publications) 2015, 148f.

13 Ebd.

227



Marie Hansen-Couturier

wusst in Kirche und Gesellschaft gelebt werden, und kritisiert diese. Im
Zusammenhang des Aufdeckens patriarchaler Machtsysteme kann femi-
nistische Theologie auch mit einem geschirften Blick neue Perspektiven
auf die Vergebung aufzeigen.

Auch in der feministischen Philosophie begegnet das Thema Verge-
bung — wenn auch nicht so hiufig. Das kann damit zu tun haben, dass
Vergebung nicht als neutral, sondern als gendered wahrgenommen wird,
wie die Philosophin Kathryn Norlock es beschreibt.l Wenn Vergebung
gendered ist, heisst das: Von Frauen wird eher als von Midnnern erwartet,
dass sie zur Vergebung bereit sind. Damit wird Vergebung ein femininer
Wert. Mit Janice Haaken meint Norlock, dass das mit den kulturellen
Entwicklungen aus dem 19. Jahrhundert zusammenhiinge: Damals ent-
stand ein Idealbild der Frau aus der mittleren 6konomischen Schicht als
Schiitzerin und Erhalterin der harmonischen Einheit der Familie.!5 Janice
Haaken schliesst daraus: «there are long-standing cultural scripts aligning
forgiveness, as an emotional state, with femininity [...] To forgive may be
divine, but it is also thought of as a feminine spiritual craft.»6

Vergebung wird aus feministischer Sicht, ob theologisch oder philoso-
phisch, kritisch betrachtet. Gerade weil, wie Kathryn Norlock sagt, Ver-
gebung gendered sein kann. Zurecht schreibt Norlock: «As a feminist, I
appreciate the reluctance to value that which has been women’s dispro-
portionate burden.»'” Wo von Vergebung gesprochen wird, muss gefragt
werden, zu wessen Gunsten dies geschieht, darauf verweisen feministi-
sche Theologie und Philosophie. Welche Theologie spielt beim Sprechen
von Vergebung im Hintergrund mit, und wem dient diese Theologie? Cui
bono — wer profitiert?

2. Drei Vorstellungen von Vergebung

Vergebung ist kein eindeutiges Konzept mit einer klaren Definition. Sie
hat mit Beziehungen zu tun, mit Gott und mit Mitmenschen. Wenn es aber
um Vergebung nach sexuellem Missbrauch geht, ist es meist nicht er-
wiinscht, die zerbrochene Beziehung wiederherzustellen. Es stellt sich die

14 KATHRYN NORLOCK, Forgiveness from a Feminist Perspective, Plymouth
(Lexington Books) 2009.

15 A.a.0, 11.

16 Ebd.

7 A.a0, 3.

228



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Frage, ob Vergebung fiir die Betroffenen gut oder notwendig ist. Wie Ver-
gebung definiert und interpretiert wird, hiangt immer mit den theologi-
schen Vorstellungen im Hintergrund zusammen. Im Folgenden werden
drei Perspektiven auf Vergebung betrachtet und auf ihre Niitzlichkeit ge-
priift, wenn es um Vergebung nach sexuellem Missbrauch geht.

2.1 Klassisch-theologische Vorstellung der Vergebung

Eine klassisch-theologische Vorstellung der Vergebung nenne ich die In-
terpretation, die sich iiberwiegend auf biblische Texte beruft. Wie oben
dargelegt, wurde in der friihen Kirche Vergebung als etwas gesehen, das
nur von Gott geschenkt werden kann — oder durch Priester und Bischofe
im Namen Gottes. Vergebung in der frithen Kirche wurde vor allem als
Gabe Gottes gesehen, die durch Menschen vermittelt werden konnte.
Auch in der Theologie des 20. und 21. Jahrhunderts spielt diese Sichtweise
noch eine grosse Rolle.

Diese ldsst sich zum Beispiel bei Dietrich Bonhoeffer zeigen. Fiir ihn
steht bei der Vergebung Gottes Gnade im Mittelpunkt, die vor allem im
Kreuzestod Jesu Christi sichtbar wurde. Bonhoeffer schreibt: «Wie Chris-
tus uns als Siinder trug und annahm, so diirfen wir in seiner Gemeinschaft
Siinder tragen und annehmen zur Gemeinschaft Jesus Christi durch Ver-
gebung der Siinden.»'® Bonhoeffer schreibt iiber sein tégliches Leben in
der Briidergemeinschaft in Finkenwalde. Dort ist Vergebung ein wichtiger
Wert des gemeinsamen Zusammenlebens, vor allem in den Abendfeiern.
Jeden Abend wird um Vergebung gebeten fiir das Unrecht, das am Tag
geschehen ist. Die Vergebung wird zwar von Gott erbeten, es geht aber
auch um gegenseitige Vergebung der Briider untereinander.!” Diese Ver-
gebung und die darauffolgende Vers6hnung seien gerade am Ende des
Tages wichtig, so Bonhoeffer, weil der neue Tag dann tatsichlich einen
neuen Anfang bringen konne. Letztendlich kiame alle Vergebung von Gott
und sei deshalb ohne Anfang und Ende.2?

18 DIETRICH BONHOEFFER, Gemeinsames Leben, Miinchen (Kaiser) 121966, 88.

19 A.a.0, 62.

20 DieTRICH BONHOEFFER, On Forgiveness, in: ders., A Testament to Freedom.
The Essential Writings of Dietrich Bonhoeffer, hg. v. Geffrey B. Kelley und F. Burton
Nelson, San Francisco (Harper) 1995, 260-263, hier 262.

229



Marie Hansen-Couturier

Fiir Dietrich Bonhoeffer heisst das, dass Vergebung gegeniiber den Mit-
menschen eine christliche Pflicht ist: Wer Gott am Kreuz gefunden hat,
wird seinen eigenen Feinden vergeben, weil Gott ihm/ihr vergeben hat.?!

Wenn wir den Kreuzestod Jesu Christi als den ultimativen Akt der
Vergebung Gottes sehen und ihn als solchen ernst nehmen, knnen wir
nicht anders, als auch zu versuchen, als vergebende Menschen zu leben —
so sagt es eine klassisch-theologische Vorstellung der Vergebung.

Eine dhnliche Sichtweise findet sich auch beim Theologen Gregory
Jones. Jones schliesst sich den Gedanken Bonhoeffers an und betont die
Kraft der Vergebung, die vom Kreuz auf Golgotha ausgeht. Das Leben
und der Tod Jesu Christi zeigen Vergebung als way of life, schreibt Jones.
Im Wissen um die eigene Schuld und um die Vergebung, die es dafiir
braucht und die von Gott kommt, kénnten wir gar nicht anders als selbst
auch als vergebende Menschen zu leben.?2

Das Ziel der Vergebung sei eine Gemeinschaft der Vers6hnung, in der
schon hier und jetzt der Beginn des Konigreiches Gottes zu sehen sei. Die
Menschen kennen ihre eigene Schuld und sind sich Gottes Vergebung
gewiss. Davon inspiriert wiirden sie auch zu vergebenden Menschen,
meint Jones.?? Gottes Vergebung wird damit Inspiration und Anregung
zur Vergebung zwischen Menschen, die aber auch leicht als Pflicht inter-
pretiert oder zu einer umgemiinzt werden kann.

Wenn Vergebung als christliche Pflicht interpretiert oder gepredigt
wird, spielen oft bestimmte Bibelstellen eine wichtige Rolle. Da ist zum
Beispiel die bereits genannte Bitte um Vergebung aus dem Vaterunser
(Mt 6,12; Lk 11,4), aber auch Lk 6,36f.:

Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist.
Und richtet nicht, so werdet ihr auch nicht gerichtet.
Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt.
Vergebt, so wird euch vergeben.

21 «Whoever have found God at the cross also forgive all their enemies, because
God has forgiven them.» DIETRICH BONHOEFFER, Longing for the Living God, in:
ders., Testament (wie Anm. 20), 254-259, hier 258.

22 «We are enabled by Jesus’ forgiving love to forgive others because we learn to
understand ourselves as sinners who have been forgiven. [...] If the understanding of
forgiveness begins with an acknowledgment that we are all in need of God’s forgive-
ness, then this alters the dynamics of power and creates new possibilities for commu-
nity.» L. GREGORY JONES, Embodying Forgiveness — a Theological Analysis, Grand
Rapids (Eerdmans) 1995, 148.

22 A.a.O,, 269.

230



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Auch das Gleichnis vom Schalksknecht (Mt 18,21-35), dem vergeben
wurde, der aber seinem Schuldiger nicht vergab, ist eine beliebte Bibelstel-
le, wenn es um Vergebung geht. Petrus fragt Jesus daraufhin, wie oft man
seinem Bruder oder seiner Schwester vergeben soll, und Jesus sagt: «Nicht
siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal.»

Diese Bibelstellen, und die klassisch-theologische Vorstellung der Ver-
gebung generell, konnen problematisch sein, wenn es im kirchlichen Kon-
text zu sexuellem Missbrauch gekommen ist. Kénnen wir dennoch sagen,
Vergebung sei eine christliche Pflicht? Oder kann von Vergebung gar kei-
ne Rede mehr sein? Feministisch-theologische Perspektiven auf Verge-
bung betrachten beide Moglichkeiten.

2.2 Eine erste feministische Perspektive auf die Vergebung:
unter bestimmten Bedingungen

Es wurde bereits gezeigt, dass die feministische Theologie fiir die Diskus-
sion iiber Vergebung eine interessante Gesprachspartnerin ist. Sie kann
verschiedene Gegenperspektiven bieten — denn auch feministische Theo-
logie ist ja nicht eine Theologie mit einer Perspektive, sondern vielmehr
eine Vielzahl verschiedener Stimmen. Vergebung ist in der feministischen
Theologie kein grosses oder populires Thema. Vielleicht hat das damit zu
tun, was oben mit der Philosophin Kathryn Norlock schon herausgearbei-
tet wurde: ndmlich dass Vergebung gendered sein kann und damit leicht
missbraucht werden kann.

Aus feministisch-theologischer Sicht wird Vergebung problematisiert,
vor allem dort, wo es um Machtmissbrauch geht —und das ist sicher der Fall,
wenn es um sexuellen Missbrauch geht. Rita Nakashima Brock und Rebec-
ca Ann Parker fragen in ihrer Betrachtung der Vergebung beim Kreuz Jesu,
wo die Aufmerksamkeit fiir die dort vorhandenen Machtverhéltnisse bleibe.

Kann man eine Theologie der Vergebung, die sich so stark auf den
Kreuzestod bezieht, iiberhaupt vereinen mit Situationen von Gewalt und
Missbrauch? Brock und Parker lehnen eine Glorifizierung des Leidens
prinzipiell ab:

[...] when theology presents Jesus’ death as God’s sacrifice of his beloved
child for the sake of the world, it teaches that the highest love is sacrifice. To
make sacrifice or to be sacrificed is virtuous and redemptive.24

24 R1TA NAKASHIMA BROCK/REBECCA ANN PARKER, Proverbs of Ashes, Boston
(Beacon Press) 2001, 25.

231



Marie Hansen-Couturier

So entstehe eine Opfertheologie, bei der wir uns eher dem Leiden fiigen
und Situationen des Unrechts hinnehmen wiirden, statt dagegen zu protes-
tieren — ganz nach dem Motto «das Kreuz auf sich zu nehmen» im Namen
des Glaubens/der Theologie.

Eine weitere alternative Perspektive aus der feministischen Theologie
wird von Margaret Arms geboten.”> Am Beispiel des Truth and Reconci-
liation Committee am Ende der Apartheid in Siidafrika sieht Arms wich-
tige Hinweise auf das, was bei Vergebung von zentraler Bedeutung ist:
truth telling, das Aussprechen der Wahrheit, auf individueller und institu-
tioneller Ebene.?¢ Fiir eine bedeutungsvolle Vergebung brauche es das Er-
kennen und die Anerkennung dessen, was geschehen ist. Und nur, wenn
die Wahrheit wirklich gesprochen und gehort werden koénne und diirfe,
entstehe der benotigte Raum fiir (An-)Erkennung.?’ So — und nur so — kon-
ne Recht (justice) geschehen.?8

Eine feministisch-theologische Interpretation von Vergebung bezieht
sich auf die bestehenden Machtverhiltnisse und pléddiert fiir (An-)Erken-
nung. Die Grundhaltung lautet: Vergebung ist im Prinzip moglich und
womoglich auch erwiinscht — aber nur unter bestimmten Bedingungen.
Vergebung erfordert zunichst, die Situation klar zu deuten und es zu wa-
gen, im Blick auf bestehende Verhiltnisse kritisch zu sein. Vergeben zu
wollen, kann so ein Akt des prophetischen Widerstands?® sein, in dem erst

25 MARGARET F. ARMS, When Forgiveness Is Not the Issue in Forgiveness. Reli-
gious Complicity in Abuse and Privatized Forgiveness, in: Journal of Religion &
Abuse 4 (2003) 107-128.

26 A.a.0., 107.

27 A.a.0, 115.

% A.a.0, 122.

29 Der Begriff wird auch von Margaret Arms verwendet. Wichtig ist es an dieser
Stelle auch, zu betonen, dass Arms sowohl den Akt des Vergebens als auch den Akt
der Verweigerung der Vergebung als Akt des prophetischen Widerstands bezeichnet
(siche a.a.0., 122). Ein Akt des prophetischen Widerstands beinhaltet fiir Arms
Wahrheitsfindung und das Aussprechen der Wahrheit, auch wenn es gegen gesell-
schaftliche oder institutionelle Normen geht: «Preoccupation with forgiveness may
detract from larger questions of religious complicity in perpetuating an abusive and
violent climate that fosters individual acts of abuse. The conclusion is that forgiving
or refusing to forgive both may be acts of resistance to abuse, depending upon the
degree of truthtelling in the process. Engaging the questions and process surrounding
issues of forgiveness with a stance of prophetic truthtelling then become the point of
resistance to that abuse.» A.a.O., 110.

232



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

einmal auf Machtverhiltnisse geachtet und Raum geschaffen wird fiir An-
klage und (An-)Erkennung.

2.3 Eine zweite feministische Perspektive auf die Vergebung:
Verweigerung

Feministische Theologinnen und Theologen stellen aber auch fest, dass
Vergebung oft zu schnell eingefordert wird, und damit kommen wir zur
dritten Perspektive auf Vergebung: die Moglichkeit der Verweigerung der
Vergebung. Diese Verweigerung kann aus feministisch-theologischer Per-
spektive auch als Akt des prophetischen Widerstands gesehen werden.
Manchmal bedarf es eines «spirituellen Ungehorsams», um etwas édndern
zu konnen. Die Gefahr des (zu schnellen) Vergebens besteht darin, dass
manche Menschen geopfert werden und andere gut dabei wegkommen.30
Wichtig ist, dass Vergebung nicht benutzt wird, um ein bestimmtes Ziel zu
erreichen. Wenn Vergebung nur dem Erhalt oder der moglichst schnellen
Wiederherstellung der Harmonie dient, ist eine andere Haltung eher ange-
messen.

Pamela Cooper-White schreibt dazu, dass hintergriindige Motive nie
der Grund sein diirften, um von Vergebung zu sprechen oder diese gar zu
erzwingen.3! Wichtig sei immer die Frage: Warum sprechen wir gerade
hier, gerade jetzt von Vergebung? Was mochten wir damit erreichen? Es
konnen gute Absichten in Bezug auf die Betroffenen mitspielen: Etwa
wenn sie/er vergeben kann, wird es ihr/ihm bestimmt besser gehen bzw.
ihr/ihm der Weg zur Heilung erleichtert. Oder die eigene Angst, Wut,
Scham oder Verlegenheit der/des Betroffenen verfiihren dazu, zu schnell
zur Vergebung zu greifen.2 In all diesen Fillen — wie gut es auch gemeint

Auch bei Schreiter wird Vergebung mit dem Prophetischen verbunden: «For-
giveness is both a risk of communication as well as a word of prophecy. In forgiving,
a future is announced that may be hard to discern in a still ambivalent present. Forgi-
veness is indeed a portal into that future where God will be <all in all>.» ROBERT
SCHREITER, Reconciliation and Prophetic Dialogue. In Mission on the Road to Em-
maus, Maryknoll (Orbis Books) 2015, 134.

30 «What if the performance of sacrifice is a ritual in which some human beings
bear loss and others are protected from accountability or moral expectations?» ARMS,
Forgiveness (wie Anm. 25), 110.

31 PAMELA CoOPER-WHITE, The Cry of Tamar — Violence against Women and
the Church’s Response, Minneapolis (Fortress Press) 2012, 252.

32 Ebd.

233



Marie Hansen-Couturier

sein mag — rit Cooper-White, Vergebung erst in einem zweiten Schritt zu
thematisieren und sich zunichst mit der konkreten Situation auseinander-
zusetzen. So kann auch die (vorlidufige) Verweigerung von Vergebung ein
Akt prophetischen Widerstands sein: Wenn nicht (zu schnell) vergeben
wird, erzwingt dies, dass alle Beteiligten sich mit der Situation auseinan-
dersetzen und sich um Anklage, Recht und Gerechtigkeit bemiihen.3

Fiir Vergebung gibt es gute, biblische Griinde, die aber auch kritisiert
werden konnen, wenn es etwa um Situationen nach Missbrauch in der
Kirche geht. Feministisch-theologische Kritik erdffnet dabei einen Raum
fiir Betroffene sexuellen Missbrauchs, um Vergebung kritisch zu betrach-
ten und sich frei zu entscheiden, zu vergeben oder es nicht zu tun — im
Wissen, dass beide Optionen vollkommen legitim und Akt des propheti-
schen Widerstands sein konnen.

3. Schuld

Wo von Vergebung die Rede ist, gibt es in der Regel etwas zu vergeben.
Es gibt eine/einen Schuldige/Schuldigen und eine/einen Unschuldige/Un-
schuldigen —im Idealfall. Hochst selten aber werden Situationen des sexu-
ellen Missbrauchs von den Betroffenen tatsdchlich so erlebt. Auch fiir die
Umstehenden ist die Situation nicht immer klar — vor allem in jenem Be-
reich, in dem sich meine Studie abspielte: beim sexuellen Missbrauch von
Erwachsenen. Die Frage nach Verantwortung und Schuld stellt sich im-
mer, wenn von Vergebung die Rede ist. Raum fiir Anerkennung und Recht
ist wichtig bei Vergebung — aber wo und bei wem liegt die Verantwortung
fiir das, was geschehen ist?

Die Synode der Protestantischen und der Lutherischen Landeskirche in
den Niederlanden positionierte sich 1999 folgendermassen: Sexueller Miss-
brauch ist Siinde, schlecht in den Augen Gottes, und als Kirche(n) sollte
man sich ohne weitere Umsténde fiir die Betroffenen engagieren.3* Im Jahr
2014 nahm der Raad van Kerken, ein 6kumenischer Verband verschiedener
Glaubensgemeinschaften in den Niederlanden, eine vergleichbare Haltung

3 A.a.0,122.
3 Cokky VAN LiMpT, SOW-kerken pakken seksueel misbruik aan, in: Trouw,

1. Februar 1999; https://www.trouw.nl/nieuws/sow-kerken-pakken-seksueel-misbruik-
aan~b76f75d2/ (zuletzt besucht am 20.11.2019).

234



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

ein.® Dennoch kann 20 Jahre nach der ersten Stellungnahme der Synode
festgehalten werden: Es war und ist ein klassischer Fall von Leichter-gesagt-
als-getan. Immer noch fillt es den meisten Kirchengemeinden ausgespro-
chen schwer, die Geschichten der Betroffenen zu horen und sich fiir sie zu
engagieren. Sétze wie «Hat sie es nicht selber gewollt?» oder «Es war doch
eine Liebesbeziehung» sind hidufig zu héren, wenn Missbrauch in einer Ge-
meinde aufgedeckt wird. Sie deuten auf victim blaming.

Zum Thema Schuld und victim blaming ist die Studie Alexander Veer-
mans hilfreich. Veerman promovierte im Jahr 2005 mit seiner Studie iiber
den Prozess in Kirchengemeinderiten von Kirchengemeinden, in denen
sexueller Missbrauch aufgedeckt wurde. Ein interessanter Aspekt seiner
Studie ist der Hinweis auf die verschiedenen Diskurse, in denen in Ge-
meinden tiber Titer und Betroffene gesprochen wird. Es gebe, so Veer-
man, den romantischen Diskurs, aber auch einen Diskurs der Religion, der
Profession und der Macht.3¢ Wenn im Diskurs der Macht gesprochen wer-
de, fallen Begriffe wie «Titer», «Opfer» und «sexueller Missbrauch». So
wird eine Situation im Blick auf die Machtverhiltnisse interpretiert, die
eine Rolle spielen. Wird aber dieselbe Situation vom romantischen Dis-
kurs her interpretiert, ist nicht mehr von «sexuellem Missbrauch», «Téter»
und «Opfer» die Rede, sondern von einer «Liebesbeziehung», dem «Part-
ner» und womdéglich einer «Affire».

Der romantische Diskurs — das Sprechen iiber «Liebesbeziehung» und
«Affire» — erschwert es, Situationen des sexuellen Missbrauchs als solche
zu deuten. Gerade wo eine pastorale Beziehung ganz normal anféngt und
Verstindnis, Lachen, geduldiges Zuhoren usw. nur ganz langsam und
schleichend sich in etwas Erotisches verwandeln — gerade da ist es wichtig,
die Machtunterschiede zwischen Pfarrer und Gemeindemitglied im Auge
zu behalten. Auch wenn es um Erwachsene geht, gibt es immer einen
Machtunterschied zwischen Pfarrer und Gemeindemitglied. Wo im ro-
mantischen Diskurs gesprochen wird, werden diese Machtverhiltnisse
verkannt und damit auch der Ernst dessen, was geschehen ist. Damit fehlt
die Anerkennung, die so wichtig ist, bevor Vergebung iiberhaupt zur Spra-

35 RAAD VAN KERKEN, De kerk een veilige plek, 2014, https://www.protestant-
sekerk.nl/download1262/Ondertekendetekstveiligekerk.pdf (zuletzt besucht am
20.11.2019).

36 ALEXANDER VEERMAN, Ontredderd. Het proces in de kerkenraad wanneer een
predikant seksueel misbruik heeft gepleegd, Zoetermeer (Boekencentrum) 2005, 227.

235



Marie Hansen-Couturier

che kommen sollte. Und das kommt — leider — in der tagtiglichen kirchli-
chen Praxis oft vor.’

Das ist schidlich, gerade weil die Frage nach Schuld damit verdreht
wird. Wenn im romantischen Diskurs gesprochen wird, werden beide Par-
tien gleichberechtigt fiir das verantwortlich gemacht, was geschehen ist.
Die/Der Betroffene wird so mitschuldig gemacht, sie/er bekommt einen
Teil der Verantwortung: «Hat sie/er es nicht selbst gewollt?» Das ist eine
Frage, die Betroffene sich selbst auch stellen. In der Traumaforschung
wird immer deutlicher, dass Schuldgefiihle bei Opfern von (sexueller) Ge-
walt sehr oft auftreten. Wer Opfer einer Gewalttat wurde, muss sich mit
der eigenen Machtlosigkeit in der Situation auseinandersetzten. Fragen
nach der eigenen Schuld — was hiitte ich anders tun kénnen? — haben so
einen guten Grund: Sie kénnen das Gefiihl der eigenen Autonomie wie-
derherstellen. Dennoch ist es wichtig, die Schuldfrage klar zu beantwor-
ten — auch dann, wenn wir von Vergebung sprechen wollen, ist es wichtig,
die Verantwortung beim Téter zu behalten.

4. Vergebung in der Praxis: Fallbeispiele

Erfahrungsgeschichten von Betroffenen sexuellen Missbrauchs in Kirche
oder Seelsorge zeigen: Das Thema Vergebung ist kompliziert. Es gibt gute
Griinde, weswegen Betroffene vergeben wollen, aber das Sprechen von Ver-
gebung wird von ihnen nicht immer als positiv empfunden. In meiner Stu-
die bestitigten, erginzten und widersprachen die Erfahrungsgeschichten
der Betroffenen dem, was theologische Literatur iiber Vergebung aussagt.38
In den Geschichten der Betroffenen wurden viele Nachteile und schlechte
Erfahrungen mit der (kirchlichen) Rede iiber Vergebung genannt. Am
wichtigsten dabei waren: Mangel an Raum und Zeit, Mangel an Wahr-
heit(sfindung) und Mangel an Beschuldigung.

Die Betroffenen erfuhren oft Druck, um méglichst schnell zur Verge-
bung zu kommen. Dieser Vergebungsdruck wurde — und wird — als sehr
belastend erfahren. Im Mittelpunkt stehen dabei meist die Interessen des

37 Siehe a.a. 0. und CHRISTIANE VAN DEN BERG-SEIFFERT, Ik sta erbuiten — maar
ik sta wel te kijken. De relationele dynamiek in geloofsgemeenschappen na seksuele
grensoverschrijding in een pastorale relatie vanui het perspectief van primaire slacht-
offers, Zoetermeer (Boekencentrum Academic) 2015.

33 HANSEN-COUTURIER, Vergeef (wie Anm. 1), 43.

236



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Titers, der Zuschauer am Rande, der Kirchengemeinde — aber nicht die
Interessen der Betroffenen selbst. Auch Mangel an Wahrheit/Wahrheits-
findung wurde von den Betroffenen als problematisch empfunden. Verge-
bung fungiere, so sagten sie, dann allzu schnell als «Schwamm driiber»,
forgive and forget. Mit dem Mangel an Wahrheitsfindung hingt auch ein
Mangel an Beschuldigung zusammen. Wir sahen schon, dass die Schuld-
frage sehr kompliziert werden kann und dass Schuldgefiihle bei den Be-
troffenen oft eine Rolle spielen. Die Interviews zeigten mir, dass es durch-
aus geschieht, dass die Betroffene als Schuldige dargestellt wird. Und dass
demzufolge von der Betroffenen verlangt wird, die Gemeinde oder gar den
Pfarrer um Vergebung zu bitten.

Trotz diesen Nachteilen ist es aber fiir Betroffene auch nicht immer die
Ldsung, nicht mehr von Vergebung zu sprechen. Vergebung, so sagten sie
aus, biete Hoffnung: die Hoffnung auf eine bessere, heilere Zukunft. Kei-
ne der Betroffenen in meiner Studie war der Meinung, Vergebung wire
unmoglich oder ein ginzlich unerwiinschtes Konzept. Eine der drei Be-
troffenen hatte dem Titer bereits vergeben. Die beiden anderen wiirden es
gerne, konnten es aber aus verschiedenen Griinden nicht bzw. noch nicht.
Die Vorteile der Vergebung, die die Betroffene erfahren hatte bzw. die die
beiden anderen Betroffenen sich erhofften, waren Loslassen einerseits und
Heilung andererseits.

Das Wort, das im Neuen Testament am meisten fiir Vergebung benutzt
wird, ist das Verb «d¢inp», am hiufigsten tibersetzt mit «fortlassen, weg-
schicken oder erlassen».3® Das ist auch das Gefiihl, das Betroffene sich
vom Vergeben erhoffen: «Ich glaube, es wiirde mich befreien, wenn ich
ihm vergeben konnte. [...] dass ich alles loslassen kann und frei werde.»*0
Auch versprechen sich die Betroffenen von Vergebung einen Beitrag zu
ihrem Heilungsprozess. «Wenn man vergeben kann, ist das ein Geschenk
an sich selbst», sagte eine der Frauen, mit denen ich gesprochen habe. Und
eine andere Betroffene erzihlte: «Nicht nur ich musste vergeben, meine
Kinder mussten mir auch vergeben fiir das, was mit unserer Familie pas-

39 WALTER BAUER, Griechisch-Deutsches Worterbuch. Zu den Schriften des
Neuen Testaments und der friihchristlichen Literatur, hg. v. Kurt Aland und Barbara
Aland, Berlin (Walter de Gruyter) 61988, 252. Andere Worter, die im Neuen Testa-
ment mit «Vergebung» iibersetzt werden konnen, sind «yapiCopow», «aus Gunst ge-
wihren, erlassen, vergeben», (a.a.0., 1749) und «dmohbw», «loslassen, gehen las-
sen», (a.a.0., 193).

40 HANSEN-COUTURIER, Vergeef (wie Anm. 1), 48.

237



Marie Hansen-Couturier

siert ist. Letztes Jahr sagte mein Sohn: <Mama, ich kann dir vergeben.>
Das tat nicht nur mir unglaublich gut, sondern vor allem auch ihm. Das
konnte ich ihm richtig ansehen.»*!

In der Praxis stellt sich heraus, dass Vergebung ein vieldeutiger Begriff
ist. Fiir Betroffene sexuellen Missbrauchs kann das Sprechen von Verge-
bung belastend sein, wenn nicht geniigend Raum fiir Zeit, Wahrheit und
Beschuldigung bleibt. Dennoch bleibt Vergebung auch ein wichtiger Be-
griff fiir sie, in dem Hoffnung fiir die Zukunft besteht. Dabei bleibt es
wichtig, wie und wann von Vergebung gesprochen wird.

5. Wie sprechen von Vergebung?

In Literatur und Erfahrungsgeschichten begegnen uns verschiedene Pers-
pektiven auf Vergebung. Sie bleibt ein kompliziertes Konzept. Bei dem
Sprechen von Vergebung nach sexuellem Missbrauch in Kirche und Seel-
sorge sind drei Anhaltspunkte wichtig, wenn man die Interessen der Be-
troffenen im Auge behalten will: Anerkennung, keine Pflicht und zeitliche
Begrenzung.

Anerkennung hat zu tun mit Wahrheitsfindung und dem Gefiihl, gehort
zu werden. Anerkennung bedeutet: Die Betroffene kann und darf ihre
Geschichte erzihlen, in ihren eigenen Worten — ohne dass Vergebung als
allzu schnelle Losung thematisiert wird. Wenn Vergebung zur Sprache
kommt, ist es ausserdem wichtig, dass so dariiber gesprochen wird, dass
keine Verpflichtung gefiihlt wird. Wenn Vergebung als offenes Thema zur
Diskussion steht, bleibt mehr Raum fiir die Erfahrungen der Betroffenen,
ohne dass Vergebungsdruck auf sie aufgebaut wird.

Auch zeitliche Begrenzung bei Vergebung ist wichtig. Einerseits geht
es dabei um Timing: Wann man das Thema anspricht, bedeutet viel im
Blick darauf, ob Betroffene sich gehort fiihlen oder nicht. Aber auch die
Begrenzung der Vergebung selbst sei wichtig, so die bereits genannte Phi-
losophin Kathryn Norlock.#? Auf Niederldndisch gibt es die Redensart
«Eens gegeven, blijft gegeven», was iibersetzt so viel heisst wie: «Einmal
gegeben bleibt gegeben.» Oft wird gedacht, mit Vergebung sei es genauso:
«Einmal vergeben bleibt vergeben.»

4 Ala.0,49.
42 NORLOCK, Forgiveness (wie Anm. 14), 100.

238



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Norlock aber zeigt auf, dass es bei Situationen nach Traumata so nicht
immer funktioniert. Traumatische Erfahrungen sind gerade deshalb trau-
matisch, weil sie immer wieder neu erlebt werden konnen — im Heute ge-
nau so intensiv wie damals, als es geschah.#> Was so ein Wiedererleben
des Traumas auslost, ist nicht immer klar. Aber, so Norlock, weil die Zeit
im Blick auf die traumatische Erfahrung nicht linear verlaufe, konne die
Vergebung auch nicht linear verlaufen und diirfe immer wieder neu besti-
tigt werden — oder eben auch nicht.** Man sagt irgendwann: «Ich vergebe
dir.» Danach aber muss man dies jeden Tag aufs Neue wahr machen.
Wenn das schwierig oder gar unmoglich wird, weil man durch einen wie
auch immer gearteten Ausloser die traumatische Erfahrung wiedererlebt
oder weil sich zum Beispiel herausstellt, dass der Téter erneut zum Titer
geworden ist, kann man die gegebene Vergebung wieder zuriicknehmen.#3

Anerkennung, keine Pflicht und zeitliche Begrenzung. Diese drei Ele-
mente sind wichtig, wenn man von Vergebung nach sexuellem Missbrauch
in der Kirche sprechen will. Nur so kénnen die widerspriichlichen Gefiih-
le der Betroffenen — die von Widerstand und Hoffnung auf eine andere
Zukunft — zu ihrem Recht kommen und nur so bleibt geniigend Raum fiir
die Erfahrungen der Betroffenen selbst.

6. Vergebung: eine mogliche Unmoglichkeit?

Vergebung — ein spannendes Wort fiir Kirchen im #MeToo-Zeitalter. Kon-
nen wir damit noch etwas anfangen? Als Theologinnen und Theologen,
als Pfarrerinnen und Seelsorger konnen wir das Thema Vergebung nicht
auf sich beruhen lassen — erst recht nicht in Situationen nach sexuellem
Missbrauch in der Kirche bzw. in Situationen, in denen das Sprechen iiber
Vergebung #dusserst heikel ist. Das Thema kann nicht auf sich beruhen,
weil Vergebung Hoffnung bietet. Die Hoffnung nimlich auf eine bessere,
heilere Zukunft. Womit man vorsichtig sein sollte, ist, Vergebung als
Pflicht zu predigen. Betroffene konnte das weiter beschiddigen und den
Weg zur heilenden Zukunft verschliessen, statt ihn zu 6ffnen.

43 Siehe auch MARJORIE HEWITT SUuCHOCKI, The Fall to Violence. Original Sin
in Relational Theology, New York (Continuum) 1995, 148.

44 NorLOCK, Forgiveness (wie Anm. 14), 101.

4 A.a.0, 103,

239



Marie Hansen-Couturier

Es lohnt, das eigene Sprechen iiber Vergebung kritisch zu betrachten.
Ist es der richtige Zeitpunkt, war und ist geniigend Raum fiir die Erfahrun-
gen der Betroffenen, fiir Recht und Anerkennung? Dort, wo Anerkennung
und Recht durch einen zu schnellen Ruf nach Vergebung verdringt wer-
den, sollte das Thema Vergebung erst an zweiter Stelle stehen. Feminis-
tisch-theologische Perspektiven konnen dabei helfen, Vergebung noch
einmal neu zu entdecken und sich der Frage bewusst zu werden, die immer
mitspielt: die Fragen nach Schuld und Macht. Vergeben oder aus kritischer
Haltung heraus nicht vergeben: Beides kann ein Akt prophetischen Wider-
standes sein.

Nicht immer ist Vergebung moglich oder erwiinscht. Nicht immer ist
sie die beste Losung — und sie ist keine absolute, immer giiltige Pflicht, zu
der Gott oder die Bibel uns verpflichtet. Oder, wie Frits de Lange es sagte:
Vergebung ist eine «von Gott gegebene, menschliche Moglichkeit»46 oder
auch Unmoglichkeit, mit der wir es zu wagen versuchen konnen.

Marie Hansen-Couturier (*1991 Flensburg D), drs., studierte 2010-2018
Amerikanistik und Theologie in Groningen und Amsterdam. 2017 verfasste
sie ihre Masterarbeit iiber die (Un-)Mdoglichkeit der Vergebung nach sexuel-
lem Missbrauch in der Seelsorge. Seit 2019 arbeitet sie an ihrer Dissertation
an der Protestants Theologische Universiteit (PThU) in Amsterdam zum The-
ma der leiblichen Theologie nach sexuellem Missbrauch.

Adresse: Marie Hansen-Couturier, Viswater 68, NL-3991HE Houten, Nie-
derlande
E-Mail: m.c.hansen@pthu.nl

Summary

Forgiveness after sexualized abuse in pastoral care is a difficult subject. What is
(Christian) forgiveness and (how) can we speak of it after sexualized abuse took
place? Survivors of sexualized abuse in pastoral care often encounter the subject
of forgiveness and find this problematic. This article explores the possibilities as
well as the impossibilities of forgiveness after sexualized abuse in pastoral care.

46 «Vergeving is, zo heb ik willen betogen, een van God gegeven seculiere, men-
selijke mogelijkheid.» FriTs DE LANGE, Ruimte voor vergeving, in: Roger Burggraeve
u.a. (Hg.), Zand erover? Vereffenen, vergeven, verzoenen, Leuven (Davidsfonds)
2000, 23—-47, hier 44.

240



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Feminist theologians engage critically with forgiveness for several reasons. In
this article, we distinguish three different perspectives on forgiveness. There-
after, we connect the question of forgiveness to the subject of guilt: how guilt is
spoken of matters for the subject of forgiveness. Theological motives for speaking
of forgiveness are connected to stories of survivors of sexualized abuse in pastoral
care. This leads to three concluding points that are of importance for speaking of
forgiveness after sexualized abuse in pastoral care: acknowledgement, absence of
obligation and temporality.

Schliisselworter — Keywords

Vergebung — sexueller Missbrauch — Seelsorge — feministische Theologie —
Widerstand

241



	"... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern"? : Vergebung nach sexuellem Missbrauch: eine (Un-)Möglichkeit

