
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: "... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern"? : Vergebung nach
sexuellem Missbrauch: eine (Un-)Möglichkeit

Autor: Hansen-Couturier, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Vergebung nach sexuellem Missbrauch: eine (Un-)Möglichkeit

Marie Hansen-Couturier

«Und vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.»

Wie oft wird dieser Satz gehört, gesprochen, gebetet?* Es ist eine
der Bitten aus dem Vaterunser, dem Gebet, das Jesus seine Jünger lehrt
und das im Matthäus- und Lukas-Evangelium mit kleineren Unterschieden

überliefert ist (Mt 6,12; Lk 11,4). In diesem Kern-Gebet des Christentums

wird mit Blick auf das irdische Leben von Dingen gesprochen, die
für den Menschen lebenswichtig sind. Bevor es um Schuld und Vergebung
geht, geht es um das Überlebensnotwendige, wie es in dieser Bitte durch
das Brot symbolisiert wird. Vergebung wird dem täglich Notwendigen
gleichgestellt. Aber wie klingt diese Bitte um Vergebung, wenn ich gar
nicht weiss, ob ich vergeben kann? Wie schwierig oder leicht ist es eigentlich,

zu vergeben? Diese Fragen sind umso wichtiger in der heutigen Zeit
und im Besonderen bei einer Konferenz, die sich «Kirche und Seelsorge
im #MeToo-Zeitalter» zu ihrem Thema gesetzt hat. Wie gehen altkatholische

Theologinnen und Theologen in Seelsorge und Kirche mit Opfern
sexuellen Missbrauchs und mit deren Geschichten um? Wird möglichst
schnell von Vergebung gesprochen? Oder gibt es Situationen, in denen

Vergebung nicht (mehr) denkbar ist?
Diese Fragen sind der Leitfaden dieses Beitrags. Er basiert auf einer

Masterarbeit, die ich 2018 zu diesem Thema geschrieben habe.1 Die
Arbeit untersucht sexuellen Missbrauch von Erwachsenen in den protestantischen

Kirchen in den Niederlanden. Grundlage der Arbeit sind feminis-

* Grundlage dieses Beitrags ist mein Vortrag bei der 46. Internationalen
Altkatholischen Theologenkonferenz in Wislikofen (AG), Schweiz 2019.

1 Marie C. Hansen-Couturier, Vergeef ons onze schuld, zoals ook wij anderen

hun schuld vergeven? Een feministisch-theologisch onderzoek naar de (on)moge-
lijkheid van vergeving bij seksueel misbruik in pastorale relaties, Amsterdam (o.V.)
2017, https://bit.ly/32ZaSm9 (zuletzt besucht am 20.11.2019).

224 IKZ 111 (2021) Seilen 224-241



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

tisch-theologische Werke zum Thema Vergebung sowie Interviews mit
Betroffenen2. Was sagen ihre Geschichten über Vergebung aus?

In diesem Beitrag wird - nach einer Definition der Vergebung -
feministische Theologie als Fundgrube von kritischen Betrachtungen zur
Vergebung vorgestellt. Drei mögliche Perspektiven auf Vergebung werden

gedeutet und mit den Erfahrungen der Betroffenen3 aus der oben genannten

Arbeit verbunden. Dabei wird immer wieder die Frage aufkommen:
Was sind, nach sexuellem Missbrauch, die Möglichkeiten und die
Unmöglichkeiten der Vergebung?

1. Was ist Vergebung?

Vergebung ist ein Konzept, das nicht nur theologisch sondern auch

soziologisch, psychologisch und philosophisch verstanden und untersucht werden

kann. James Voiss konstatiert ein verstärktes Interesse an diesem

Begriff in den letzten dreissig Jahren - ohne dass dieses zu einer eindeutigen
und klaren Definition der Vergebung geführt hätte.4 Eine klare Definition,
so Voiss, sei auch nicht notwendig oder gar erwünscht. Sie würde dazu

führen, dass manche Erfahrungen ausgeschlossen würden: «In the interplay

between concept and life, this definitional exclusion pits the concept
against the experience of those charged with forgiving and issues judgement

on that experience.»5 Es ist daher nicht das Ziel dieses Beitrags, zu
einer klaren Deutung der Vergebung zu kommen. Trotzdem darf hier ein

kurzer Überblick der Bedeutung der Vergebung in biblischen Texten nicht
fehlen, wenn man einige Kennzeichen der Vergebung feststellen will.

2 Wo möglich, wird in diesem Beitrag von «Betroffenen» gesprochen und nicht
von «Opfern»: Ein Mensch ist immer mehr als nur Opfer dessen, was ihm oder ihr
geschehen ist. Der Begriff «Opfer» wird von vielen Betroffenen als zu passiv und

einseitig empfunden. Siehe auch: Linda Martin Alcoff, Rape and Resistance.
Understanding the Complexities of Sexual Violation, Medford (Polity Press) 2018, 171f.

3 Unnötiges Gendern wird in diesem Beitrag so häufig wie möglich vermieden.
Trotzdem werde ich, wo nötig, in den meisten Fällen von weiblichen Betroffenen und
männlichen Tätern sprechen. Damit ist nicht gesagt, dass Täter immer Männer und
Betroffene immer Frauen sind. Wo Sie «Betroffene» und «Täter» lesen, können Sie

auch «Betroffener» und «Täterin» lesen.
4 James Voiss, Rethinking Christian Forgiveness. Theological, Philosophical,

and Psychological Explorations, Collegeville (Liturgical Press) 2015, xiv.
5 A.a.O., xvi.

225



Marie Hansen-Couturier

Im Alten Testament und in der Theologie des Judentums wird eine
starke Verbindung zwischen Vergebung und Reue hergestellt. Solomon
Schimmel merkt an, dass JHWH im Alten Testament als barmherzig und
verzeihend dargestellt wird, weitgehend - aber nicht ausschliesslich -
dann, wenn Menschen Busse tun und Reue zeigen (teshuva).b Die
allgemeine Tendenz von Texten aus der Hebräischen Bibel zur Vergebung ist,
dass es JHWH ist, der vergibt. Zwischenmenschliche Vergebung wird
selten wortwörtlich erwähnt, geschweige denn ausdrücklich gefordert.7

Neutestamentliche Lehren über (zwischenmenschliche) Vergebung
seien jedoch kein radikaler Bruch, stellt Schimmel fest.8 Apokryphen und
andere zwischentestamentarische Werke rufen dazu auf, einander zu
vergeben - meist als Reaktion auf gezeigte Reue. Diese Reue besteht daraus,
dass sie gezeigt wird, Wiedergutmachung stattfindet und um Vergebung
gebeten wird.9 Auch David Blumenthal zum Beispiel bezieht Reue auf
Vergebung und verbindet beide ausdrücklich mit Gerechtigkeit.10 Dies
steht in direktem Zusammenhang mit Simon Wiesenthals berühmter Frage

in Die Sonnenblume, ob er einem sterbenden Nazi-Soldaten vergeben
soll oder nicht. Die häufigste Antwort auf diese Frage lautet: Nur das

Opfer kann ihrem/seinem Täter vergeben, vergeben im Namen eines/einer
anderen geht nicht. Nur so kann sichergestellt werden, dass Vergebung mit
Gerechtigkeit verbunden bleibt.

In den neutestamentlichen Texten und Lehren der frühchristlichen
Tradition sehen wir eine geringe Zunahme der Betonung der zwischen-

6 Solomon Schimmel, Interpersonal Forgiveness and Repentance in Judaism,
in: Fraser Watts/Liz Gulliford (Hg.), Forgiveness in Context. Theology and Psychology

in Creative Dialogue, London (T&T Clark) 2004, 12.
7 Hier muss angemerkt werden, dass z.B. zwischen Josef und seinen Brüdern,

die ihn töten bzw. verkaufen wollten, tatsächlich etwas wie Vergebung zustande
kommt (Gen 50,15-21). Andererseits spricht Josef seinen Brüdern nicht wortwörtlich
die Vergebung zu, sondern er erwidert, nicht an Gottes Stelle stehen zu wollen (Gen
50,19). Es kommt zu Wiedergutmachung - aber kommt es auch zu Vergebung? Siehe
auch C. Houtman, <Wie kann zonden vergeven dan God alleen?> Over menselijke
vergeving in het Oude Testament, in: ders. u. a. (Hg.), Ruimte voor Vergeving, Kampen

(Uitgeverij Kok) 1998, 31-44.
8 Schimmel, Forgiveness (wie Anm. 6), 16.

' A.a.O., 17.

10 David blumenthal, Facing the abusing God - a theology of protest, Louisville

(Westminster John Knox Press) 1993.

226



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

menschlichen Vergebung, dennoch liegt der Schwerpunkt grösstenteils
auf der Vergebung der Menschen durch Gott. Die Lehre Jesu von Nazareth
fordert die Jünger aber auch auf, dem Anderen «nicht bis zu siebenmal,
sondern bis zu siebzigmal siebenmal»11 zu vergeben (Mt 18,22). Und der
Satz des Vaterunsers ruft Gott dazu auf: «Und erlass uns unsere Schulden,
wie auch wir sie unseren Schuldnern erlassen haben» (Mt 6,12; Lk 11,4).

Dies wird in Lk 6,37 noch deutlicher: «Erlasst einander die Schuld, dann
wird auch euch die Schuld erlassen werden.» Die zwischenmenschliche
Vergebung wird betont und wird auch mit der Vergebung Gottes verbunden,

es scheint als würde sie ihr sogar vorausgesetzt.
Die Lehren einiger Kirchenväter zur Vergebung beziehen sich auch

immer wieder auf die zwischenmenschliche Vergebung und die Vergebung

Gottes. Der heilige Ambrosius, Bischof von Mailand, schreibt zum
Beispiel, dass die Befugnis zur Vergebung von Gott kommt, auch wenn
zwischenmenschliche Vergebung (per hominem) geschenkt wird.12 Und
der heilige Augustin erklärt, dass die Autorität, zu vergeben oder nicht,
sowohl bei Gott als auch beim Klerus als Vertreter Jesu Christi liegt.13

Anhand dieses kurzen Überblicks über die Eigenschaften der Vergebung

aus biblischer Perspektive lässt sich konstatieren, dass Vergebung
sowohl eine göttliche als auch eine menschliche Angelegenheit ist - auch

wenn Vergebung in erster Linie in der Beziehung zwischen Gott und
Mensch gedacht wird. Auch Vergebung zwischen Menschen hat mit
Beziehung zu tun. Ob diese wiederhergestellt werden kann oder nicht, hängt
von gezeigter Reue und geschehener Gerechtigkeit ab.

Konzepte der Vergebung mit den oben skizzierten Kennzeichen basieren

auf theologischen Überlegungen zur Vergebung durch JHWH/Gott
und zur Gnade, die aus dem Tod Jesu am Kreuz resultiert. Diese theologischen

Ideen werden aber auch aus verschiedenen Gründen kritisiert.

1.1 Feministische Kritiken

Eine kritische Betrachtung der Vergebung findet sich in feministisch-theologischen

Studien. Mit der Befreiungstheologie verwandt, deckt feministische

Theologie patriarchale Machtsysteme auf, die bewusst oder unbe-

11 Die hier genannten Bibelzitate richten sich nach der Einheitsübersetzung 2016.
12 Joseph Martos, Deconstructing Sacramental Theology and Reconstructing

Catholic Ritual, Eugene (Resource Publications) 2015, 148f.
13 Ebd.

227



Marie Hansen-Couturier

wusst in Kirche und Gesellschaft gelebt werden, und kritisiert diese. Im
Zusammenhang des Aufdeckens patriarchaler Machtsysteme kann
feministische Theologie auch mit einem geschärften Blick neue Perspektiven
auf die Vergebung aufzeigen.

Auch in der feministischen Philosophie begegnet das Thema Vergebung

- wenn auch nicht so häufig. Das kann damit zu tun haben, dass

Vergebung nicht als neutral, sondern als gendered wahrgenommen wird,
wie die Philosophin Kathryn Norlock es beschreibt.14 Wenn Vergebung
gendered ist, heisst das: Von Frauen wird eher als von Männern erwartet,
dass sie zur Vergebung bereit sind. Damit wird Vergebung ein femininer
Wert. Mit Janice Haaken meint Norlock, dass das mit den kulturellen
Entwicklungen aus dem 19. Jahrhundert zusammenhänge: Damals
entstand ein Idealbild der Frau aus der mittleren ökonomischen Schicht als

Schützerin und Erhalterin der harmonischen Einheit der Familie.15 Janice

Haaken schliesst daraus: «there are long-standing cultural scripts aligning
forgiveness, as an emotional state, with femininity [...] To forgive may be

divine, but it is also thought of as a feminine spiritual craft.»16

Vergebung wird aus feministischer Sicht, ob theologisch oder philosophisch,

kritisch betrachtet. Gerade weil, wie Kathryn Norlock sagt,
Vergebung gendered sein kann. Zurecht schreibt Norlock: «As a feminist, I
appreciate the reluctance to value that which has been women's
disproportionate burden.»17 Wo von Vergebung gesprochen wird, muss gefragt
werden, zu wessen Gunsten dies geschieht, darauf verweisen feministische

Theologie und Philosophie. Welche Theologie spielt beim Sprechen
von Vergebung im Hintergrund mit, und wem dient diese Theologie? Cui
bono - wer profitiert?

2. Drei Vorstellungen von Vergebung

Vergebung ist kein eindeutiges Konzept mit einer klaren Definition. Sie

hat mit Beziehungen zu tun, mit Gott und mit Mitmenschen. Wenn es aber

um Vergebung nach sexuellem Missbrauch geht, ist es meist nicht
erwünscht, die zerbrochene Beziehung wiederherzustellen. Es stellt sich die

14 Kathryn Norlock, Forgiveness from a Feminist Perspective, Plymouth
(Lexington Books) 2009.

15 A.a.O., 11.
16 Ebd.
17 A.a.O., 31.

228



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigem»?

Frage, ob Vergebung für die Betroffenen gut oder notwendig ist. Wie
Vergebung definiert und interpretiert wird, hängt immer mit den theologischen

Vorstellungen im Hintergrund zusammen. Im Folgenden werden
drei Perspektiven auf Vergebung betrachtet und auf ihre Nützlichkeit
geprüft, wenn es um Vergebung nach sexuellem Missbrauch geht.

2.1 Klassisch-theologische Vorstellung der Vergebung

Eine klassisch-theologische Vorstellung der Vergebung nenne ich die

Interpretation, die sich überwiegend auf biblische Texte beruft. Wie oben

dargelegt, wurde in der frühen Kirche Vergebung als etwas gesehen, das

nur von Gott geschenkt werden kann - oder durch Priester und Bischöfe
im Namen Gottes. Vergebung in der frühen Kirche wurde vor allem als

Gabe Gottes gesehen, die durch Menschen vermittelt werden konnte.
Auch in der Theologie des 20. und 21. Jahrhunderts spielt diese Sichtweise
noch eine grosse Rolle.

Diese lässt sich zum Beispiel bei Dietrich Bonhoeffer zeigen. Für ihn
steht bei der Vergebung Gottes Gnade im Mittelpunkt, die vor allem im
Kreuzestod Jesu Christi sichtbar wurde. Bonhoeffer schreibt: «Wie Christus

uns als Sünder trug und annahm, so dürfen wir in seiner Gemeinschaft
Sünder tragen und annehmen zur Gemeinschaft Jesus Christi durch
Vergebung der Sünden.»18 Bonhoeffer schreibt über sein tägliches Leben in
der Brüdergemeinschaft in Finkenwalde. Dort ist Vergebung ein wichtiger
Wert des gemeinsamen Zusammenlebens, vor allem in den Abendfeiern.
Jeden Abend wird um Vergebung gebeten für das Unrecht, das am Tag
geschehen ist. Die Vergebung wird zwar von Gott erbeten, es geht aber
auch um gegenseitige Vergebung der Brüder untereinander.19 Diese
Vergebung und die darauffolgende Versöhnung seien gerade am Ende des

Tages wichtig, so Bonhoeffer, weil der neue Tag dann tatsächlich einen

neuen Anfang bringen könne. Letztendlich käme alle Vergebung von Gott
und sei deshalb ohne Anfang und Ende.20

18 Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München (Kaiser) 121966, 88.

" A.a.O., 62.
20 Dietrich Bonhoeffer, On Forgiveness, in: ders., A Testament to Freedom.

The Essential Writings of Dietrich Bonhoeffer, hg. v. Geffrey B. Kelley und F. Burton
Nelson, San Francisco (Harper) 1995, 260-263, hier 262.

229



Marie Hansen-Couturier

Für Dietrich Bonhoeffer heisst das, dass Vergebung gegenüber den
Mitmenschen eine christliche Pflicht ist: Wer Gott am Kreuz gefunden hat,

wird seinen eigenen Feinden vergeben, weil Gott ihm/ihr vergeben hat.21

Wenn wir den Kreuzestod Jesu Christi als den ultimativen Akt der

Vergebung Gottes sehen und ihn als solchen ernst nehmen, können wir
nicht anders, als auch zu versuchen, als vergebende Menschen zu leben -
so sagt es eine klassisch-theologische Vorstellung der Vergebung.

Eine ähnliche Sichtweise findet sich auch beim Theologen Gregory
Jones. Jones schliesst sich den Gedanken Bonhoeffers an und betont die

Kraft der Vergebung, die vom Kreuz auf Golgotha ausgeht. Das Leben
und der Tod Jesu Christi zeigen Vergebung als way of life, schreibt Jones.

Im Wissen um die eigene Schuld und um die Vergebung, die es dafür
braucht und die von Gott kommt, könnten wir gar nicht anders als selbst

auch als vergebende Menschen zu leben.22

Das Ziel der Vergebung sei eine Gemeinschaft der Versöhnung, in der
schon hier und jetzt der Beginn des Königreiches Gottes zu sehen sei. Die
Menschen kennen ihre eigene Schuld und sind sich Gottes Vergebung
gewiss. Davon inspiriert würden sie auch zu vergebenden Menschen,
meint Jones.23 Gottes Vergebung wird damit Inspiration und Anregung
zur Vergebung zwischen Menschen, die aber auch leicht als Pflicht
interpretiert oder zu einer umgemünzt werden kann.

Wenn Vergebung als christliche Pflicht interpretiert oder gepredigt
wird, spielen oft bestimmte Bibelstellen eine wichtige Rolle. Da ist zum
Beispiel die bereits genannte Bitte um Vergebung aus dem Vaterunser

(Mt 6,12; Lk 11,4), aber auch Lk 6,36f.:

Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist.
Und richtet nicht, so werdet ihr auch nicht gerichtet.
Verdammt nicht, so werdet ihr nicht verdammt.
Vergebt, so wird euch vergeben.

21 «Whoever have found God at the cross also forgive all their enemies, because
God has forgiven them.» Dietrich Bonhoeffer, Longing for the Living God, in:
ders., Testament (wie Anm. 20), 254-259, hier 258.

22 «We are enabled by Jesus' forgiving love to forgive others because we learn to
understand ourselves as sinners who have been forgiven. [...] If the understanding of
forgiveness begins with an acknowledgment that we are all in need of God's forgiveness,

then this alters the dynamics of power and creates new possibilities for community.»

L. Gregory Jones, Embodying Forgiveness - a Theological Analysis, Grand
Rapids (Eerdmans) 1995, 148.

22 A.a.O., 269.

230



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Auch das Gleichnis vom Schalksknecht (Mt 18,21-35), dem vergeben
wurde, der aber seinem Schuldiger nicht vergab, ist eine beliebte Bibelstelle,

wenn es um Vergebung geht. Petrus fragt Jesus daraufhin, wie oft man
seinem Bruder oder seiner Schwester vergeben soll, und Jesus sagt: «Nicht
siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal.»

Diese Bibelstellen, und die klassisch-theologische Vorstellung der
Vergebung generell, können problematisch sein, wenn es im kirchlichen Kontext

zu sexuellem Missbrauch gekommen ist. Können wir dennoch sagen,
Vergebung sei eine christliche Pflicht? Oder kann von Vergebung gar keine

Rede mehr sein? Feministisch-theologische Perspektiven auf Vergebung

betrachten beide Möglichkeiten.

2.2 Eine erste feministische Perspektive aufdie Vergebung:
unter bestimmten Bedingungen

Es wurde bereits gezeigt, dass die feministische Theologie für die Diskussion

über Vergebung eine interessante Gesprächspartnerin ist. Sie kann
verschiedene Gegenperspektiven bieten - denn auch feministische Theologie

ist ja nicht eine Theologie mit einer Perspektive, sondern vielmehr
eine Vielzahl verschiedener Stimmen. Vergebung ist in der feministischen
Theologie kein grosses oder populäres Thema. Vielleicht hat das damit zu

tun, was oben mit der Philosophin Kathryn Norlock schon herausgearbeitet

wurde: nämlich dass Vergebung gendered sein kann und damit leicht
missbraucht werden kann.

Aus feministisch-theologischer Sicht wird Vergebung problematisiert,
vor allem dort, wo es um Machtmissbrauch geht - und das ist sicher der Fall,
wenn es um sexuellen Missbrauch geht. Rita Nakashima Brock und Rebecca

Ann Parker fragen in ihrer Betrachtung der Vergebung beim Kreuz Jesu,

wo die Aufmerksamkeit für die dort vorhandenen Machtverhältnisse bleibe.
Kann man eine Theologie der Vergebung, die sich so stark auf den

Kreuzestod bezieht, überhaupt vereinen mit Situationen von Gewalt und
Missbrauch? Brock und Parker lehnen eine Glorifizierung des Leidens
prinzipiell ab:

[...] when theology presents Jesus' death as God's sacrifice of his beloved
child for the sake of the world, it teaches that the highest love is sacrifice. To
make sacrifice or to be sacrificed is virtuous and redemptive.24

24 Rita Nakashima Brock/Rebecca Ann Parker, Proverbs of Ashes, Boston
(Beacon Press) 2001, 25.

231



Marie Hansen-Couturier

So entstehe eine Opfertheologie, bei der wir uns eher dem Leiden fügen
und Situationen des Unrechts hinnehmen würden, statt dagegen zu protestieren

- ganz nach dem Motto «das Kreuz auf sich zu nehmen» im Namen
des Glaubens/der Theologie.

Eine weitere alternative Perspektive aus der feministischen Theologie
wird von Margaret Arms geboten.25 Am Beispiel des Truth and Reconciliation

Committee am Ende der Apartheid in Südafrika sieht Arms wichtige

Hinweise auf das, was bei Vergebung von zentraler Bedeutung ist:

truth telling, das Aussprechen der Wahrheit, auf individueller und
institutioneller Ebene.26 Für eine bedeutungsvolle Vergebung brauche es das

Erkennen und die Anerkennung dessen, was geschehen ist. Und nur, wenn
die Wahrheit wirklich gesprochen und gehört werden könne und dürfe,
entstehe der benötigte Raum für (An-)Erkennung.27 So - und nur so - könne

Recht (justice) geschehen.28
Eine feministisch-theologische Interpretation von Vergebung bezieht

sich auf die bestehenden Machtverhältnisse und plädiert für (Anerkennung.

Die Grundhaltung lautet: Vergebung ist im Prinzip möglich und

womöglich auch erwünscht - aber nur unter bestimmten Bedingungen.
Vergebung erfordert zunächst, die Situation klar zu deuten und es zu
wagen, im Blick auf bestehende Verhältnisse kritisch zu sein. Vergeben zu

wollen, kann so ein Akt des prophetischen Widerstands29 sein, in dem erst

25 Margaret F. Arms, When Forgiveness Is Not the Issue in Forgiveness.
Religious Complicity in Abuse and Privatized Forgiveness, in: Journal of Religion &
Abuse 4 (2003) 107-128.

26 A.a.O., 107.
27 A.a.O., 115.
2« A.a.O., 122.
29 Der Begriff wird auch von Margaret Arms verwendet. Wichtig ist es an dieser

Stelle auch, zu betonen, dass Arms sowohl den Akt des Vergebens als auch den Akt
der Verweigerung der Vergebung als Akt des prophetischen Widerstands bezeichnet
(siehe a.a.O., 122). Ein Akt des prophetischen Widerstands beinhaltet für Arms
Wahrheitsfindung und das Aussprechen der Wahrheit, auch wenn es gegen
gesellschaftliche oder institutionelle Normen geht: «Preoccupation with forgiveness may
detract from larger questions of religious complicity in perpetuating an abusive and

violent climate that fosters individual acts of abuse. The conclusion is that forgiving
or refusing to forgive both may be acts of resistance to abuse, depending upon the

degree of truthtelling in the process. Engaging the questions and process surrounding
issues of forgiveness with a stance of prophetic truthtelling then become the point of
resistance to that abuse.» A. a. O., 110.

232



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

einmal auf Machtverhältnisse geachtet und Raum geschaffen wird für
Anklage und (An-)Erkennung.

2.3 Eine zweite feministische Perspektive aufdie Vergebung:
Verweigerung

Feministische Theologinnen und Theologen stellen aber auch fest, dass

Vergebung oft zu schnell eingefordert wird, und damit kommen wir zur
dritten Perspektive auf Vergebung: die Möglichkeit der Verweigerung der

Vergebung. Diese Verweigerung kann aus feministisch-theologischer
Perspektive auch als Akt des prophetischen Widerstands gesehen werden.

Manchmal bedarf es eines «spirituellen Ungehorsams», um etwas ändern

zu können. Die Gefahr des (zu schnellen) Vergebens besteht darin, dass

manche Menschen geopfert werden und andere gut dabei wegkommen.30

Wichtig ist, dass Vergebung nicht benutzt wird, um ein bestimmtes Ziel zu
erreichen. Wenn Vergebung nur dem Erhalt oder der möglichst schnellen

Wiederherstellung der Harmonie dient, ist eine andere Haltung eher

angemessen.

Pamela Cooper-White schreibt dazu, dass hintergründige Motive nie
der Grund sein dürften, um von Vergebung zu sprechen oder diese gar zu
erzwingen.31 Wichtig sei immer die Frage: Warum sprechen wir gerade
hier, gerade jetzt von Vergebung? Was möchten wir damit erreichen? Es

können gute Absichten in Bezug auf die Betroffenen mitspielen: Etwa
wenn sie/er vergeben kann, wird es ihr/ihm bestimmt besser gehen bzw.

ihr/ihm der Weg zur Heilung erleichtert. Oder die eigene Angst, Wut,
Scham oder Verlegenheit der/des Betroffenen verführen dazu, zu schnell

zur Vergebung zu greifen.32 In all diesen Fällen - wie gut es auch gemeint

Auch bei Schreiter wird Vergebung mit dem Prophetischen verbunden:
«Forgiveness is both a risk of communication as well as a word of prophecy. In forgiving,
a future is announced that may be hard to discern in a still ambivalent present.
Forgiveness is indeed a portal into that future where God will be <all in alb.» Robert
Schreiter, Reconciliation and Prophetic Dialogue. In Mission on the Road to Em-

maus, Maryknoll (Orbis Books) 2015, 134.
30 «What if the performance of sacrifice is a ritual in which some human beings

bear loss and others are protected from accountability or moral expectations?» Arms,
Forgiveness (wie Anm. 25), 110.

31 Pamela Cooper-White, The Cry of Tamar - Violence against Women and
the Church's Response, Minneapolis (Fortress Press) 2012, 252.

32 Ebd.

233



Marie Hansen-Couturier

sein mag - rät Cooper-White, Vergebung erst in einem zweiten Schritt zu
thematisieren und sich zunächst mit der konkreten Situation auseinanderzusetzen.

So kann auch die (vorläufige) Verweigerung von Vergebung ein

Akt prophetischen Widerstands sein: Wenn nicht (zu schnell) vergeben
wird, erzwingt dies, dass alle Beteiligten sich mit der Situation auseinandersetzen

und sich um Anklage, Recht und Gerechtigkeit bemühen.33

Für Vergebung gibt es gute, biblische Gründe, die aber auch kritisiert
werden können, wenn es etwa um Situationen nach Missbrauch in der
Kirche geht. Feministisch-theologische Kritik eröffnet dabei einen Raum
für Betroffene sexuellen Missbrauchs, um Vergebung kritisch zu betrachten

und sich frei zu entscheiden, zu vergeben oder es nicht zu tun - im
Wissen, dass beide Optionen vollkommen legitim und Akt des prophetischen

Widerstands sein können.

3. Schuld

Wo von Vergebung die Rede ist, gibt es in der Regel etwas zu vergeben.
Es gibt eine/einen Schuldige/Schuldigen und eine/einen Unschuldige/Unschuldigen

- im Idealfall. Höchst selten aber werden Situationen des sexuellen

Missbrauchs von den Betroffenen tatsächlich so erlebt. Auch für die
Umstehenden ist die Situation nicht immer klar - vor allem in jenem
Bereich, in dem sich meine Studie abspielte: beim sexuellen Missbrauch von
Erwachsenen. Die Frage nach Verantwortung und Schuld stellt sich

immer, wenn von Vergebung die Rede ist. Raum für Anerkennung und Recht
ist wichtig bei Vergebung - aber wo und bei wem liegt die Verantwortung
für das, was geschehen ist?

Die Synode der Protestantischen und der Lutherischen Landeskirche in
den Niederlanden positionierte sich 1999 folgendermassen: Sexueller
Missbrauch ist Sünde, schlecht in den Augen Gottes, und als Kirche(n) sollte

man sich ohne weitere Umstände für die Betroffenen engagieren.34 Im Jahr
2014 nahm der Raad van Kerken, ein ökumenischer Verband verschiedener

Glaubensgemeinschaften in den Niederlanden, eine vergleichbare Haltung

33 A.a.O., 122.
34 Cokky van Limpt, SOW-kerken pakken seksueel misbruik aan, in: Trouw,

1. Februar 1999; https://www.trouw.nl/nieuws/sow-kerken-pakken-seksueel-misbruik-
aan~b76f75d2/ (zuletzt besucht am 20.11.2019).

234



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

ein.35 Dennoch kann 20 Jahre nach der ersten Stellungnahme der Synode

festgehalten werden: Es war und ist ein klassischer Fall von Leichter-gesagt-
als-getan. Immer noch fällt es den meisten Kirchengemeinden ausgesprochen

schwer, die Geschichten der Betroffenen zu hören und sich für sie zu

engagieren. Sätze wie «Hat sie es nicht selber gewollt?» oder «Es war doch
eine Liebesbeziehung» sind häufig zu hören, wenn Missbrauch in einer
Gemeinde aufgedeckt wird. Sie deuten auf victim blaming.

Zum Thema Schuld und victim blaming ist die Studie Alexander Veer-

mans hilfreich. Veerman promovierte im Jahr 2005 mit seiner Studie über
den Prozess in Kirchengemeinderäten von Kirchengemeinden, in denen

sexueller Missbrauch aufgedeckt wurde. Ein interessanter Aspekt seiner
Studie ist der Hinweis auf die verschiedenen Diskurse, in denen in
Gemeinden über Täter und Betroffene gesprochen wird. Es gebe, so Veerman,

den romantischen Diskurs, aber auch einen Diskurs der Religion, der
Profession und der Macht.36 Wenn im Diskurs der Macht gesprochen werde,

fallen Begriffe wie «Täter», «Opfer» und «sexueller Missbrauch». So

wird eine Situation im Blick auf die Machtverhältnisse interpretiert, die
eine Rolle spielen. Wird aber dieselbe Situation vom romantischen
Diskurs her interpretiert, ist nicht mehr von «sexuellem Missbrauch», «Täter»
und «Opfer» die Rede, sondern von einer «Liebesbeziehung», dem «Partner»

und womöglich einer «Affäre».
Der romantische Diskurs - das Sprechen über «Liebesbeziehung» und

«Affäre» - erschwert es, Situationen des sexuellen Missbrauchs als solche

zu deuten. Gerade wo eine pastorale Beziehung ganz normal anfängt und

Verständnis, Lachen, geduldiges Zuhören usw. nur ganz langsam und
schleichend sich in etwas Erotisches verwandeln - gerade da ist es wichtig,
die Machtunterschiede zwischen Pfarrer und Gemeindemitglied im Auge
zu behalten. Auch wenn es um Erwachsene geht, gibt es immer einen

Machtunterschied zwischen Pfarrer und Gemeindemitglied. Wo im
romantischen Diskurs gesprochen wird, werden diese Machtverhältnisse
verkannt und damit auch der Ernst dessen, was geschehen ist. Damit fehlt
die Anerkennung, die so wichtig ist, bevor Vergebung überhaupt zur Spra-

35 R aad van Kerken, De kerk een veilige piek, 2014, https://www.protestant-
sekerk.nl/downloadl262/Ondertekendetekstveiligekerk.pdf (zuletzt besucht am
20.11.2019).

36 Alexander Veerman, Ontredderd. Het procès in de kerkenraad wanneer een

predikant seksueel misbruik heeft gepleegd, Zoetermeer (Boekencentrum) 2005,227.

235



Marie Hansen-Couturier

che kommen sollte. Und das kommt - leider - in der tagtäglichen kirchlichen

Praxis oft vor.37

Das ist schädlich, gerade weil die Frage nach Schuld damit verdreht
wird. Wenn im romantischen Diskurs gesprochen wird, werden beide Partien

gleichberechtigt für das verantwortlich gemacht, was geschehen ist.
Die/Der Betroffene wird so mitschuldig gemacht, sie/er bekommt einen
Teil der Verantwortung: «Hat sie/er es nicht selbst gewollt?» Das ist eine

Frage, die Betroffene sich selbst auch stellen. In der Traumaforschung
wird immer deutlicher, dass Schuldgefühle bei Opfern von (sexueller)
Gewalt sehr oft auftreten. Wer Opfer einer Gewalttat wurde, muss sich mit
der eigenen Machtlosigkeit in der Situation auseinandersetzten. Fragen
nach der eigenen Schuld - was hätte ich anders tun können? - haben so
einen guten Grund: Sie können das Gefühl der eigenen Autonomie
wiederherstellen. Dennoch ist es wichtig, die Schuldfrage klar zu beantworten

- auch dann, wenn wir von Vergebung sprechen wollen, ist es wichtig,
die Verantwortung beim Täter zu behalten.

4. Vergebung in der Praxis: Fallbeispiele

Erfahrungsgeschichten von Betroffenen sexuellen Missbrauchs in Kirche
oder Seelsorge zeigen: Das Thema Vergebung ist kompliziert. Es gibt gute
Gründe, weswegen Betroffene vergeben wollen, aber das Sprechen von
Vergebung wird von ihnen nicht immer als positiv empfunden. In meiner Studie

bestätigten, ergänzten und widersprachen die Erfahrungsgeschichten
der Betroffenen dem, was theologische Literatur über Vergebung aussagt.38

In den Geschichten der Betroffenen wurden viele Nachteile und schlechte

Erfahrungen mit der (kirchlichen) Rede über Vergebung genannt. Am
wichtigsten dabei waren: Mangel an Raum und Zeit, Mangel an
Wahrheitsfindung) und Mangel an Beschuldigung.

Die Betroffenen erfuhren oft Druck, um möglichst schnell zur Vergebung

zu kommen. Dieser Vergebungsdruck wurde - und wird - als sehr
belastend erfahren. Im Mittelpunkt stehen dabei meist die Interessen des

37 Siehe a. a. O. und Christiane van den Berg-Seiffert, Ik sta erbuiten - maar
ik sta wel te kijken. De relationele dynamiek in geloofsgemeenschappen na seksuele

grensoverschrijding in een pastorale relatie vanui het perspectief van primaire slacht-
offers, Zoetermeer (Boekencentrum Academic) 2015.

38 Hansen-Couturier, Vergeef (wie Anm. 1), 43.

236



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Täters, der Zuschauer am Rande, der Kirchengemeinde - aber nicht die
Interessen der Betroffenen selbst. Auch Mangel an Wahrheit/Wahrheitsfindung

wurde von den Betroffenen als problematisch empfunden. Vergebung

fungiere, so sagten sie, dann allzu schnell als «Schwamm drüber»,
forgive and forget. Mit dem Mangel an Wahrheitsfindung hängt auch ein

Mangel an Beschuldigung zusammen. Wir sahen schon, dass die Schuldfrage

sehr kompliziert werden kann und dass Schuldgefühle bei den
Betroffenen oft eine Rolle spielen. Die Interviews zeigten mir, dass es durchaus

geschieht, dass die Betroffene als Schuldige dargestellt wird. Und dass

demzufolge von der Betroffenen verlangt wird, die Gemeinde oder gar den

Pfarrer um Vergebung zu bitten.
Trotz diesen Nachteilen ist es aber für Betroffene auch nicht immer die

Lösung, nicht mehr von Vergebung zu sprechen. Vergebung, so sagten sie

aus, biete Hoffnung: die Hoffnung auf eine bessere, heilere Zukunft. Keine

der Betroffenen in meiner Studie war der Meinung, Vergebung wäre

unmöglich oder ein gänzlich unerwünschtes Konzept. Eine der drei
Betroffenen hatte dem Täter bereits vergeben. Die beiden anderen würden es

gerne, konnten es aber aus verschiedenen Gründen nicht bzw. noch nicht.
Die Vorteile der Vergebung, die die Betroffene erfahren hatte bzw. die die
beiden anderen Betroffenen sich erhofften, waren Loslassen einerseits und

Heilung andererseits.
Das Wort, das im Neuen Testament am meisten für Vergebung benutzt

wird, ist das Verb «àcjttripi», am häufigsten übersetzt mit «fortlassen,
wegschicken oder erlassen».39 Das ist auch das Gefühl, das Betroffene sich

vom Vergeben erhoffen: «Ich glaube, es würde mich befreien, wenn ich
ihm vergeben könnte. [...] dass ich alles loslassen kann und frei werde.»40

Auch versprechen sich die Betroffenen von Vergebung einen Beitrag zu
ihrem Heilungsprozess. «Wenn man vergeben kann, ist das ein Geschenk
an sich selbst», sagte eine der Frauen, mit denen ich gesprochen habe. Und
eine andere Betroffene erzählte: «Nicht nur ich musste vergeben, meine
Kinder mussten mir auch vergeben für das, was mit unserer Familie pas-

39 Walter Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch. Zu den Schriften des
Neuen Testaments und der frühchristlichen Literatur, hg. v. Kurt Aland und Barbara
Aland, Berlin (Walter de Gruyter) 61988, 252. Andere Wörter, die im Neuen Testament

mit «Vergebung» übersetzt werden können, sind «xapî^opat», «aus Gunst
gewähren, erlassen, vergeben», (a.a.O., 1749) und «ctJtoXüü)», «loslassen, gehen
lassen», (a.a.O., 193).

40 Hansen-Couturier, Vergeef (wie Anm. 1), 48.

237



Marie Hansen-Couturier

siert ist. Letztes Jahr sagte mein Sohn: <Mama, ich kann dir vergeben.)
Das tat nicht nur mir unglaublich gut, sondern vor allem auch ihm. Das
konnte ich ihm richtig ansehen.»41

In der Praxis stellt sich heraus, dass Vergebung ein vieldeutiger Begriff
ist. Für Betroffene sexuellen Missbrauchs kann das Sprechen von Vergebung

belastend sein, wenn nicht genügend Raum für Zeit, Wahrheit und

Beschuldigung bleibt. Dennoch bleibt Vergebung auch ein wichtiger
Begriff für sie, in dem Hoffnung für die Zukunft besteht. Dabei bleibt es

wichtig, wie und wann von Vergebung gesprochen wird.

5. Wie sprechen von Vergebung?

In Literatur und Erfahrungsgeschichten begegnen uns verschiedene
Perspektiven auf Vergebung. Sie bleibt ein kompliziertes Konzept. Bei dem

Sprechen von Vergebung nach sexuellem Missbrauch in Kirche und

Seelsorge sind drei Anhaltspunkte wichtig, wenn man die Interessen der
Betroffenen im Auge behalten will: Anerkennung, keine Pflicht und zeitliche
Begrenzung.

Anerkennung hat zu tun mit Wahrheitsfindung und dem Gefühl, gehört
zu werden. Anerkennung bedeutet: Die Betroffene kann und darf ihre
Geschichte erzählen, in ihren eigenen Worten - ohne dass Vergebung als

allzu schnelle Lösung thematisiert wird. Wenn Vergebung zur Sprache
kommt, ist es ausserdem wichtig, dass so darüber gesprochen wird, dass

keine Verpflichtung gefühlt wird. Wenn Vergebung als offenes Thema zur
Diskussion steht, bleibt mehr Raum für die Erfahrungen der Betroffenen,
ohne dass Vergebungsdruck auf sie aufgebaut wird.

Auch zeitliche Begrenzung bei Vergebung ist wichtig. Einerseits geht
es dabei um Timing: Wann man das Thema anspricht, bedeutet viel im
Blick darauf, ob Betroffene sich gehört fühlen oder nicht. Aber auch die

Begrenzung der Vergebung selbst sei wichtig, so die bereits genannte
Philosophin Kathryn Norlock.42 Auf Niederländisch gibt es die Redensart
«Eens gegeven, blijft gegeven», was übersetzt so viel heisst wie: «Einmal
gegeben bleibt gegeben.» Oft wird gedacht, mit Vergebung sei es genauso:
«Einmal vergeben bleibt vergeben.»

41 A.a.O., 49.
42 Norlock, Forgiveness (wie Anm. 14), 100.

238



«... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Norlock aber zeigt auf, dass es bei Situationen nach Traumata so nicht
immer funktioniert. Traumatische Erfahrungen sind gerade deshalb
traumatisch, weil sie immer wieder neu erlebt werden können - im Heute
genau so intensiv wie damals, als es geschah.43 Was so ein Wiedererleben
des Traumas auslöst, ist nicht immer klar. Aber, so Norlock, weil die Zeit
im Blick auf die traumatische Erfahrung nicht linear verlaufe, könne die

Vergebung auch nicht linear verlaufen und dürfe immer wieder neu bestätigt

werden - oder eben auch nicht.44 Man sagt irgendwann: «Ich vergebe
dir.» Danach aber muss man dies jeden Tag aufs Neue wahr machen.
Wenn das schwierig oder gar unmöglich wird, weil man durch einen wie
auch immer gearteten Auslöser die traumatische Erfahrung wiedererlebt
oder weil sich zum Beispiel herausstellt, dass der Täter erneut zum Täter

geworden ist, kann man die gegebene Vergebung wieder zurücknehmen.45

Anerkennung, keine Pflicht und zeitliche Begrenzung. Diese drei
Elemente sind wichtig, wenn man von Vergebung nach sexuellem Missbrauch
in der Kirche sprechen will. Nur so können die widersprüchlichen Gefühle

der Betroffenen - die von Widerstand und Hoffnung auf eine andere

Zukunft - zu ihrem Recht kommen und nur so bleibt genügend Raum für
die Erfahrungen der Betroffenen selbst.

6. Vergebung: eine mögliche Unmöglichkeit?

Vergebung - ein spannendes Wort für Kirchen im #MeToo-Zeitalter. Können

wir damit noch etwas anfangen? Als Theologinnen und Theologen,
als Pfarrerinnen und Seelsorger können wir das Thema Vergebung nicht
auf sich beruhen lassen - erst recht nicht in Situationen nach sexuellem
Missbrauch in der Kirche bzw. in Situationen, in denen das Sprechen über

Vergebung äusserst heikel ist. Das Thema kann nicht auf sich beruhen,
weil Vergebung Hoffnung bietet. Die Hoffnung nämlich auf eine bessere,
heilere Zukunft. Womit man vorsichtig sein sollte, ist, Vergebung als

Pflicht zu predigen. Betroffene könnte das weiter beschädigen und den

Weg zur heilenden Zukunft verschliessen, statt ihn zu öffnen.

43 Siehe auch Marjorie Hewitt Suchocki, The Fall to Violence. Original Sin
in Relational Theology, New York (Continuum) 1995, 148.

44 Norlock, Forgiveness (wie Anm. 14), 101.
45 A.a.O., 103.

239



Marie Hansen-Couturier

Es lohnt, das eigene Sprechen über Vergebung kritisch zu betrachten.
Ist es der richtige Zeitpunkt, war und ist genügend Raum für die Erfahrungen

der Betroffenen, für Recht und Anerkennung? Dort, wo Anerkennung
und Recht durch einen zu schnellen Ruf nach Vergebung verdrängt werden,

sollte das Thema Vergebung erst an zweiter Stelle stehen.

Feministisch-theologische Perspektiven können dabei helfen, Vergebung noch
einmal neu zu entdecken und sich der Frage bewusst zu werden, die immer
mitspielt: die Fragen nach Schuld und Macht. Vergeben oder aus kritischer
Haltung heraus nicht vergeben: Beides kann ein Akt prophetischen
Widerstandes sein.

Nicht immer ist Vergebung möglich oder erwünscht. Nicht immer ist
sie die beste Lösung - und sie ist keine absolute, immer gültige Pflicht, zu
der Gott oder die Bibel uns verpflichtet. Oder, wie Frits de Lange es sagte:

Vergebung ist eine «von Gott gegebene, menschliche Möglichkeit»46 oder
auch Unmöglichkeit, mit der wir es zu wagen versuchen können.

Marie Hansen-Couturier (*1991 Flensburg D), drs., studierte 2010-2018
Amerikanistik und Theologie in Groningen und Amsterdam. 2017 verfasste
sie ihre Masterarbeit über die (Un-)Möglichkeit der Vergebung nach sexuellem

Missbrauch in der Seelsorge. Seit 2019 arbeitet sie an ihrer Dissertation
an der Protestants Theologische Universiteit (PThU) in Amsterdam zum Thema

der leiblichen Theologie nach sexuellem Missbrauch.

Adresse: Marie Hansen-Couturier, Viswater 68, NL-3991HE Houten,
Niederlande

E-Mail: m.c.hansen@pthu.nl

Summary

Forgiveness after sexualized abuse in pastoral care is a difficult subject. What is

(Christian) forgiveness and (how) can we speak of it after sexualized abuse took
place? Survivors of sexualized abuse in pastoral care often encounter the subject
of forgiveness and find this problematic. This article explores the possibilities as

well as the impossibilities of forgiveness after sexualized abuse in pastoral care.

46 «Vergeving is, zo heb ik willen betogen, een van God gegeven seculiere, men-
selijke mogelijkheid.» Frits de Lange, Ruimte voor vergeving, in: Roger Burggraeve
u.a. (Hg.), Zand erover? Vereffenen, vergeven, verzoenen, Leuven (Davidsfonds)
2000, 23-47, hier 44.

240



«...wie auch wir vergeben unseren Schuldigern»?

Feminist theologians engage critically with forgiveness for several reasons. In
this article, we distinguish three different perspectives on forgiveness. Thereafter,

we connect the question of forgiveness to the subject of guilt: how guilt is

spoken of matters for the subject of forgiveness. Theological motives for speaking
of forgiveness are connected to stories of survivors of sexualized abuse in pastoral
care. This leads to three concluding points that are of importance for speaking of
forgiveness after sexualized abuse in pastoral care: acknowledgement, absence of
obligation and temporality.

Schlüsselwörter - Keywords

Vergebung - sexueller Missbrauch - Seelsorge - feministische Theologie -
Widerstand

241


	"... wie auch wir vergeben unseren Schuldigern"? : Vergebung nach sexuellem Missbrauch: eine (Un-)Möglichkeit

