Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Gottliche Gewalt : Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und
Bibelrezeption am Beispiel von ausgewahlten biblischen Texten

Autor: Smit, Peter-Ben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der
Bibel und Bibelrezeption am Beispiel von ausgewihlten
biblischen Texten

Peter-Ben Smit

1. Einfiihrung

«Texts of Terror»,! ein Buchtitel von Phyllis Trible aus dem Jahr 1984, macht
auf unmissverstindliche Art und Weise auf die Problematik von sexuali-
sierter Gewalt und Machtmissbrauch in biblischen Texten und in deren Wir-
kungsgeschichte aufmerksam.? Die Beschiftigung mit Bibeltexten, ihren
Rezeptionen und deren Aufarbeitung gehort zur theologischen Auseinan-
dersetzung mit sexualisierter Gewalt.? In diesem Kontext soll es darum
gehen, auf diese Thematik einzugehen und aufzuzeigen, wie in den ausge-
wiithlten Fallbeispielen Texte und ihre Rezeptionen Macht, Gender und Ge-
walt tatsichlich einen engen Zusammenhang bilden, wie allenfalls durch
eine Relecture aus genderkritischer Sicht diesen Texten etwas abgewonnen
werden kann, und dass sie auch ein konstruktives Potenzial haben fiir das
Gesprich iiber sexualisierte Gewalt im Kontext des 21. Jahrhunderts.

In diesem Beitrag werde ich auf zwei Themenkreise eingehen und die-
se jeweils mit Textbeispielen vertiefen. Ein erster Themenkreis ist ein her-
meneutischer und befasst sich mit der Frage von Kanonizitéit und Sachkri-
tik: Inwiefern ist die Spannung zwischen heiligen Texten und menschlicher

I PHYLLIS TRIBLE, Texts of Terror. Literary-Feminist Readings of Biblical Nar-
ratives, Philadelphia (Fortress Press) 1984. — Fiir die sprachliche Durchsicht bedankt
sich der Autor bei Miriam Schneider, MA, Bern.

2 Vgl. auch das breit angelegte Werk Die Bibel und die Frauen. Eine exegetisch-
kulturgeschichtliche Enzyklopidie, herausgegeben von IRMTRAUD FISCHER u. a., dar-
in jiingst auch: IRMTRAUD FISCHER/ANGELA BERLIS/CHRISTIANA DE Groot (Hg.),
Frauenbewegungen des 19. Jahrhunderts, Stuttgart (Kohlhammer) 2021 - dhnliche
Werke beziiglich sexueller Minderheiten und marginalisierter Formen von Minnlich-
keit wiren ebenfalls zu begriissen.

3 Die diesbeziigliche Literatur ist umfangreich; die Problematik beschrinkt sich
(natiirlich) nicht auf das Christentum. S. z. B. RHIANNON GRAYBILL u.a. (Hg.), Rape
Culture and Religious Studies. Critical and Pedagogical Engagements, Minneapolis
(Lexington) 2019. Wo (sehr) viel sexualisierte Gewalt sich gegen Frauen und sexuelle
Minderheiten richtet, ist auch Gewalt gegen (heterosexuelle) Minner, bzw. Miinner
tiberhaupt zu beriicksichtigen, vgl. z. B. CHRIS GREENOUGH, The Bible and Sexual
Violence Against Men, Milton Park (Taylor & Francis) 2020.

IKZ 111 (2021) Seiten 207-223 207



Peter-Ben Smit

(Gender-)Kritik ein Problem? Ein zweiter Themenkreis befasst sich mit
Texten, die eine Wirkungsgeschichte haben, die durchaus zu Formen von
sexualisierter Gewalt beigetragen hat, aus Sicht neuerer Exegese aber auch
ein positives Potenzial enthalten. Ich fokussiere dabei auf eine Auswahl
von Texten, die m. E. dieses Potenzial haben. Dass es noch viele andere
Texte gibt und dass manche davon vielleicht auch immer problematisch
bleiben werden, verneine ich nicht. Ziel des Ganzen ist es, die Notwendig-
keit, die Legitimitit und die Chancen genderkritischer Hermeneutik und
Exegese darzulegen. Aus Platzgriinden sind Hinweise auf Sekundirlitera-
tur auf das Notwendigste beschrinkt worden, ich greife dabei zudem rela-
tiv hiufig auf eigene (Vor-)Arbeiten zuriick, die die Basis fiir diesen Bei-
trag bilden.

2. Sachkritik und heilige Texte

Wer sich mit kritischer Genderforschung beschiftigt, oder mit irgendeiner
Art von moderner, kritischer Bibelwissenschaft, sieht sich, in welcher
Form auch immer, mit der Frage konfrontiert, ob man heilige Texte iiber-
haupt so hinterfragen darf, besonders wenn man sich mit ihnen verbunden
fiihlt.# Ist es zum Beispiel angebracht, antike Texte zu «Homosexualitét»
aufgrund moderner, biologischer Forschung zum Thema zu kritisieren?
Oder kann man antike, gegenderte Bildersprache wie jene iiber die «Hure
Babylon» in der Johannesoffenbarung aufgrund heutiger Einsichten iiber
die Gefahren von gegenderten Stereotypisierungen problematisieren?
Ahnliches gilt fiir die Bestimmung der Position der Frau in der Kirche
nach 1 Tim 2,12-15 aufgrund einer mythologischen Atiologie des Men-
schengeschlechtes. Oder als letztes und etwas subtileres Beispiel: Kann
man einen als kanonisch rezipierten Text so abéndern, wie es in R6m 16,7
passiert, wo aus dem (traditionellen) Mann Junias die (urspriingliche) Frau

4 S.dazuz.B. ULrICcH LUz, Theologische Hermeneutik des Neuen Testamentes,
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener Verlag) 2014, 448: «Sie [= die Sachkritik] ist notig,
weil sie Teil des individuellen inhaltlichen Dialogs mit den biblischen Texten ist. Aber
sie ist partikular, und das heiBt: Sie darf nicht verabsolutiert werden, sondern muss im
Gespriach mit «der ganzen Schrift> stindig iiberpriift und gegebenenfalls revidiert
werden. Dieser Dialog schlieft den Dialog mit anderen Interpreten und anderen
kirchlichen Auslegungstraditionen und deren Bibelverstindnissen und <Kanones im
Kanon> ein.»

3 Noch abgesehen von der (negativ zu beantwortenden) Frage, ob antike «Homo-
sexualitidt» das Gleiche ist wie Homosexualitét im 21. Jahrhundert.

208



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

Junia wurde, eine Person, die gross war unter den Aposteln und jetzt auch
Apostelinnen?® Im Kern ist die Frage: Ist Sachkritik an der Bibel erlaubt?
Ist das Wort Gottes nicht souveridn, und sollte der Mensch nicht gehor-
chen? Nun ist das Wort Gottes tatsdchlich souverin, und seine einladende
Liebe fordert tatsachlich auf zum Horen und Ge-hor-sam, aber dann spre-
che ich von der zweiten Person der Dreifaltigkeit; von der Bibel rede ich
nur im abgeleiteten Sinne als «Wort Gottes»: Sie ist das massgebliche
Zeugnis des Wirkens des Wortes Gottes; massgeblich und menschlich,
wenigstens aus altkatholischer Perspektive miisste man es so formulie-
ren.” Die Menschlichkeit und die damit gegebene kulturelle Bedingtheit
der biblischen Texte notigt zu einer Kritischen, nicht zu einer naiven Hal-
tung ihnen gegeniiber.® Alles andere wire eine Form von Idolatrie (bzw.
Bibliolatrie). Zudem ist das biblische Zeugnis polyphon, wie sich leicht
durch die Lektiire desgleichen iiberpriifen lasst. Diese Polyphonie ist her-
meneutisch wichtig, nicht zuletzt, weil es hédufig eine Polyphonie ist, die
diachron zustande gekommen ist. Autoren — vielleicht auch Autorinnen,
ich bin mir da historisch nicht so sicher — verhalten sich zueinander und
dies durchaus auch kritisch. Offenbar gehort das zur inneren hermeneuti-
schen Dynamik der Schrift und zum Charakter ihrer Polyphonie — eine
Polyphonie eher als eine Harmonie: Die relative Selbststindigkeit der
Stimmen ist wichtig, sowohl in dieser Art von Musik, wie auch in dieser

6 Vgl. ANDREA HARTMANN, Junia — A Woman Lost in Translation: The Name
IOYNIAN in Romans 16:7 and its History of Interpretation, in: Open Theology 6
(2020) 646—660. Zur Rezeption dieser neu entdeckten Apostelin gehort im altkatho-
lischen Bereich auch die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg, dazu: FLORIAN BOSCH,
Die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg (Deutschland), in: IKZ 107 (2017) 117f.

7 Vgl. zu Schrift und Hermeneutik in altkatholischer Tradition: PETER-BEN
SMiT, An Old-Catholic View of Scripture and Tradition. A Short Study of a Theolo-
gical Organism, in: IKZ 97 (2007) 106-123.

8 Dies hat z. B. die Orthodox-Altkatholische Konsultation iiber die Frauenordina-
tion ebenfalls festgehalten, vgl. «Gemeinsame Uberlegungen» der Orthodox-Altkatho-
lischen Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als
6kumenischem Problem: Levadia (Griechenland) und Konstancin (Polen) 1996, in: Urs
von Arx/Anastasios Kallis (Hg.), Bild Christi und Geschlecht, Bern (Stimpfli) 1998
(= IKZ 88 [1998] H. 2). Zur Traditionshermeneutik in altkatholischer Theologie, s. im
Allgemeinen MATTUS PLOEGER, Geloof dat probeert te begrijpen. Bijdragen tot een
oud-katholieke theologische benadering, Amersfoort (Oud-Katholiek Boekhuis) —
Sliedrecht (Merweboek) 2020, 12—40.

209



Peter-Ben Smit

Analogie.? Damit ist die Schrift eher als ein Gespriach zwischen verschie-
denen Stimmen zu sehen, an das man selbst anschliessen und in das man
sich einbringen kann, als eine einheitliche, sogar monolithische «Mittei-
lung Gottes», die es nur entgegenzunehmen gilt.

Ein gutes Beispiel dieser intrabiblischen Diskursivitéit 1dsst sich in der
Jesustradition finden, wie in Mk 10,1-9, einer Perikope, die in Uberset-
zungen in der Regel mit «Jesus iiber die Ehescheidung» oder so dhnlich
tiberschrieben wird.!? In der Einheitsiibersetzung heisst es dort:

' Von dort brach Jesus auf und kam nach Judida und in das Gebiet jenseits des
Jordan. Wieder versammelten sich viele Leute bei ihm, und er lehrte sie, wie
er es gewohnt war. 2 Da kamen Pharisder zu ihm und fragten: Darf ein Mann
seine Frau aus der Ehe entlassen? Damit wollten sie ihm eine Falle stellen. 3 Er
antwortete ihnen: Was hat euch Mose vorgeschrieben? 4 Sie sagten: Mose hat
erlaubt, eine Scheidungsurkunde auszustellen und (die Frau) aus der Ehe zu
entlassen. 3 Jesus entgegnete ihnen: Nur weil ihr so hartherzig seid, hat er euch
dieses Gebot gegeben. ©* Am Anfang der Schopfung aber hat Gott sie als Mann
und Frau geschaffen. 7 Darum wird der Mann Vater und Mutter verlassen,
8 und die zwei werden ein Fleisch sein. Sie sind also nicht mehr zwei, sondern
eins. 2 Was aber Gott verbunden hat, das darf der Mann [Anpassung, PBS]
nicht trennen.

Zu diesem Text gibt es vieles im Hinblick auf Gender und Gewalt zu sagen.
Hier geht es mir darum, darauf hinzuweisen, wie eine bestimmte Tradi-
tion — hier mit Hilfe einer Riickbesinnung auf die (eigenen) Urspriinge —
weiterentwickelt wird. Ausserdem mdochte ich eine Ablehnung von Losun-
gen zeigen, die in Hartherzigkeit begriindet ist, und ein Ergebnis, das sich

9  Der Begriff geht auf MiKHAIL BAKHTIN zuriick, s. z. B. Problems of Dostoevsky’s
Poetics, Minneapolis (University of Minnesota Press) 1984, 6f. S. fiir die Hermeneu-
tik biblischer (neutestamentlicher) Texte z. B. GERD THEISSEN, Polyphones Verste-
hen. Entwiirfe zur Bibelhermeneutik, Miinster (LIT) 2014. Vgl. auch die Versuche
von John Behr, sich wegzubewegen von der Vorstellung einer orthodoxen Theologie
als eine «neo-patristische Synthese» im Sinne eines einheitlichen und eindeutigen
theologischen Systems in Richtung eines Entwurfs der Theologie als ein kohérentes,
jedoch in sich diverses Gespriach: JoHN BEHR, Reading the Fathers Today, in: Justin
A. Mihoc/Leonard Aldea (Hg.), A Celebration of Living Theology, London (Blooms-
bury) 2014, 7-19, hier 17. Mit Blick auf eine altkatholische Hermeneutik der Bibel, s.
PETER-BEN SMIT, Authority in the New Testament and the New Testament’s Autho-
rity, in: Ecclesiology 13 (2017) 83-101.

10 Vgl. fiir die folgenden Ausfiihrungen: PETER-BEN SMIT, Man or Human? A
Note on the Translation of AvBpwamog in Mark 10.1-9 and Masculinity Studies, in:
BiTr 69 (2018) 19-39.

210



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

am besten als Versuch verstehen lisst, die schwichere und als weiblich
gegenderte Partei am Ende einer (damaligen!) Ehe zu schiitzen. Von An-
fang an hat dies mit Macht zu tun. Schon die anféngliche Frage der Phari-
sder an Jesus ist mit Macht, Gewalt und Gender verbunden: Es handelt sich
jaum das Entlassen einer Frau aus der Ehe (in einer Situation, in der eine
Ehefrau in mancherlei Hinsicht Besitz ihres Mannes war), nicht um eine
einvernehmliche Ehescheidung (V. 2). Die diesbeziiglichen Vorschriften
sind in Dtn 24,1-3, also in sakraler Tradition, nachzulesen, wie Jesus und
die Pharisder gemeinsam feststellen (V. 3f.).1! Jesus fiihrt daraufhin das
Kriterium der Hartherzigkeit ein, um zwischen Schichten in der Tradition
mit unterschiedlicher Autoritéit zu unterscheiden (V. 5). Seine Riickbesin-
nung auf den Ursprung (V. 6) und seinen Losungsvorschlag bzw. seine
Lehre ist aber auch gegendert und zwar mehr, als in der Regel angenom-
men wird: In V. 7istes ein dvOowmog, der Vaterund Mutter verlédsst, umeins
zu werden mit der Frau (V. 8). Sowohl die Vorlage in Gen 2,24 wie auch
die Unwahrscheinlichkeit des Vorkommens einer gleichgeschlechtlichen
Beziehung in diesem Text legen nahe, das zu tun, was die Einheitsiiberset-
zung auch tut: hier &vBowmog exklusiv als «Mann» und nicht inklusiv als
«Mensch» zu iibersetzen. Wenn man sich in der Ubersetzung so entschei-
det,dannistes aberauchnaheliegend, den tvBowogin V.9 auch primérals
«Mann» und nicht als «Mensch» zu iibersetzen, anders als die Einheits-
tibersetzung hier vorschligt. Sowohl vom Duktus des ganzen Abschnit-
tes — die Frage ist in V. 2 ja, was einem Mann (av1)Q) erlaubt ist — wie auch
vom unmittelbaren Kontext mit den Zitaten aus Gen 1,27 (V. 6) und vor
allem auch 2,24 (V. 7f) her, ist es naheliegend, dass hier mdnnliches Be-
nehmen einer wegen ihres Geschlechtes juridisch (und soziookonomisch)
schwicheren Partei, d. h. einer (Ehe-)Frau, gegeniiber eingeschrinkt wird.
Das wire wenigstens mein Vorschlag; auch wenn man dem nicht folgen
muss und sich der exegetischen Mehrheitsmeinung (die sich auch auf
V. 10-12 stiitzen kann) anschliesst.> Diese Mehrheitsmeinung bedeutet,

11 Da die V. 10-12 hier ausgeklammert werden (wofiir es traditions- und redak-
tionskritische Argumente gibt), braucht die Frage, ob es im antiken Judentum ein
Scheidungsrecht fiir Frauen gab, hier nicht eigens behandelt zu werden. Die Diskus-
sion zwischen den Pharisdern und Jesus beschiftigt sich ausschliesslich mit dem (da-
maligen) Recht eines Ehemannes, seine Gattin wegzuschicken.

12 Zu V. 10-12, s.z.B. MARY ROSE D’ANGELO, Roman Imperial Family Values
and the Gospel of Mark. The Divorce Sayings (Mark 10:2-12), in: Stephen P. Ahear-
ne-Kroll u.a. (Hg.), Women and Gender in Ancient Religions. Interdisciplinary Ap-
proaches, Tiibingen (Mohr Siebeck) 2019, 57-81.

211



Peter-Ben Smit

dass Jesus hier einfach allgemein eine existierende Ehescheidungspraxis
verschirft bzw. absolut verbietet; eine Interpretation, die massgeblich zur
Entwicklung der Lehre der absoluten Unaufloslichkeit der Ehe beigetra-
gen hat. Diese Lehre hat ebenfalls einiges mit Gender, Macht und Gewalt
zu tun (auch wenn sie manchmal die schwichere Partei geschiitzt haben
diirfte). Aber auch in diesem Fall kommt man nicht darum herum, dass
hier eine innerbiblische Weiterentwicklung der Tradition beziiglich Ehe-
scheidung stattfindet: Das impliziert ja die Neudeutung von Dtn 24,1-3
durch Jesus.

Nun kénnte man noch einwenden, dass die Weiterentwicklung der hei-
ligen Tradition, wie sie im vorigen Abschnitt vorgestellt wurde, wegen
ihres heiligen Urhebers, Jesus, erlaubt ist; zudem ist es auch eine Weiter-
entwicklung in der Gestalt einer Riickkehr zu den urspriinglichen Quellen.
Aber auch (sogar!) die Jesustradition wird auf dhnliche Art und Weise
weiter tradiert (wie dies in der vormarkinischen Phase natiirlich auch be-
reits der Fall war). Ein einfaches Beispiel ist in Mk 10 und Mt 19 zu finden.
Im Markusevangelium heisst es dort:!3

Er antwortete ihnen: Wer seine Frau aus der Ehe entldaBt und eine andere hei-
ratet, begeht ihr gegeniiber Ehebruch. Auch eine Frau begeht Ehebruch, wenn
sie ihren Mann aus der Ehe entlisst und einen anderen heiratet. (Mk 10,11f.)

Im Matthédusevangelium dagegen sagt Jesus etwas anderes:

Ich sage euch: Wer seine Frau entlisst, obwohl kein Fall von Unzucht vorliegt,
und eine andere heiratet, der begeht Ehebruch. Da sagten die Jiinger zu ihm:
Wenn das die Stellung des Mannes in der Ehe ist, dann ist es nicht gut zu
heiraten. (Mt 19,9f)

Der springende Punkt ist die Ausnahmeklausel pr) €zl mogvelq, die Jesu
absolutes Verbot der Ehescheidung aus dem Markusevangelium abindert
in ein fast absolutes Verbot. Da gerade aber porneia ein recht offener Be-
griff ist, kann diese Abidnderung, die durchaus auch friihjiidischen Vorstel-
lungen entsprach, recht weitgehende Folgen haben, gerade auch im Ver-
héltnis von Ménnern zu Frauen. Wichtig ist mir aber vor allem, dass
Matthaus sich offenbar frei fiihlte, den markinischen Text abzuindern —
eine Art von Sachkritik oder wenigstens eine Art der Anpassung oder Ex-
plikation der Vorlage als Teil der Weitergabe dieser Jesustradition —, und
dass sowohl das Markus- wie auch das Matthidusevangelium kanonisch

13- Zur Entstehung dieser Tradition, s. bes. WILLIAM R. G. LOADER, Did Adultery
Mandate Divorce? A Reassessment of Jesus’ Divorce Logia, in: NTS 61 (2015) 67-78.

212



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

geworden sind. Damit ist auch die Auseinandersetzung zwischen beiden
kanonisiert worden — die Liste von Beispielen kann fast beliebig ergéinzt
werden. Das Hinzufiigen in Mt 19,10, die Aussage der Jiinger Jesu, dass es
besser sei, nicht zu heiraten, wire dann schon ein nichstes Beispiel der
Weiterfiihrung der Auseinandersetzung iiber die Ehe im Neuen Testament.

Wenn man diese Beobachtungen ernst nimmt, dann hat das Folgen fiir
das Verstindnis der Bibel als «heiligem Text»: Sie hort auf, ein statisches
Dokument zu sein, und wird zu einer Anregung fiir ein recht dynamisches
Traditionsverstindnis. Die Entstehungsgeschichte der biblischen Texte
und des biblischen Kanons enthilt Grundziige einer Hermeneutik, die da-
zu einladen, aufgrund der Texte weiterzudenken, wie die Texte es selbst
auch schon tun. Die Neutestamentlerin Judith Lieu brachte es folgender-
massen auf den Punkt:

Texts do not simply reflect a «history» going on independently of them, they
are themselves part of the process by which [...] Christianity came into
being. For it was through literature that [...] a self-understanding was shaped
and articulated, and then mediated to and appropriated by others, and
through literature that people and ideas were included or excluded. What the
texts were doing is sometimes as, if not more, important than what they were
saying.!4

Fiir das Verstindnis friithchristlicher Identitit und fiir das zeitgendssische
Weiterdenken und Weitertheologisieren aufgrund des Glaubens und der
Kirchenverfassung der frithen Kirche hat das ebenfalls Folgen. Judith
Gruber formuliert das so:

Die Differenzen, die ein genealogischer Blick im Kanon offenlegt, lassen ihn als
eine Kompilation von partikularen Theologien erscheinen von Theologien, die
vom Christusereignis im Riickgriff auf die Bedeutungsstrukturen ihres kultu-
rellen Kontextes Zeugnis ablegen. Die Differenzen werden nicht ausgeblendet,
sondern innerhalb des Kanons zusammengestellt. In den Differenzen konstitu-
iert sich — so wurde oben aufgezeigt — ein Raum der Interkulturalitit. Indem der
Kanon Differenzen sichtbar macht, schafft er einen Raum der Interkulturalitit,
in dem christliche Identitét verhandelt wird; Als normativ gesetztes Dokument
normiert er sie damit als disparates Produkt interkultureller Ubersetzungs- und
Transformationsvorginge zwischen partikularen Theologien.!

4 JupiTH M. LiEu, Neither Jew nor Greek? Constructing Early Christianity,
London (T & T Clark) 2002, 2f.

15 JupiTH GRUBER, Theologie nach dem Cultural Turn. Interkulturalitt als theo-
logische Ressource, Stuttgart (Kohlhammer) 2013, 19. - Vgl. auch MICHAEL WOLTER,
Die Vielfalt der Schrift und die Einheit des Kanons, in: John Barton/ders. (Hg.), Die

213



Peter-Ben Smit

Gerade die Bibel normiert so Transformation und auch die Sachkritik, die
hdufig Anlass ist fiir die Transformationsprozesse, die eine Tradition
durchmacht. Die Formen, in denen solche Transformationsprozesse statt-
finden, sind recht divers; Beispiele sind: Neuerungen in Ubersetzungen,
andersartige «Neuerzihlungen» (z. B. Leben-Jesu-Biicher), Ein- oder Aus-
gliederung von Texten in Leseordnungen, die Art und Weise, wie Texte in
Bild- und Musikkultur rezipiert werden.

Bei solchen Dynamiken schliesse ich mich an. In diesem Beitrag wer-
de ich daher auf Aspekte der exegetischen Relecture von problematischen
bzw. problematisch gewordenen Texten, die mit Gender und Gewalt zu tun
haben, eingehen.!% Ich setze dabei als selbstverstindlich voraus, dass Gen-
der bzw. Geschlecht ein theologisches Thema ist, weil es zur Schopfung
und Kultur gehort — historisch ldsst sich auch nachweisen, dass Gender
immer wieder ein theologisches Thema war, in sehr diversen Konstellati-
onen sogar, wobeil Geschlechtlichkeit zeitweise enorm betont und dann
wieder fast giinzlich aufgelost wurde.!”

3. Texte neu gelesen

Die Auswahl von biblischen «Texts of Terror», die irgendwie etwas mit
Macht, Gewalt und Gender zu tun haben, ist fast grenzenlos. Das hat nicht
zuletzt damit zu tun, dass die Konstellation von Macht, Gewalt und Gen-
der durch die ganze Kulturgeschichte hindurch eine wichtige Rolle spielt.

Einheit der Schrift und die Vielfalt des Kanons, Berlin (de Gruyter) 2003, 45-68, hier
55: «Die Ausdifferenzierung des einen Bekenntnisses in unterschiedliche und mitei-
nander konkurrierende Heilskonzepte einschlieBlich ihrer lebensweltlichen Implika-
tionen [darf] nicht als Verlust einer urspriinglichen Einheit verstanden werden, son-
dern [ist] ein integraler Bestandteil der Plausibilitit des Bekenntnisses selbst gewesen,
ohne die die Rezeption der christlichen Heilsbotschaft nicht moglich gewesen wiire.
Was das Zeugnis vom Christusereignis konkret bedeutet (d. h. mit welchen Zeichen
diesem Zeugnis welche Bedeutung zugeschrieben wird) steht nicht von vornherein
fest, sondern wird in kontextabhingigen Bedeutungsprozessen ausverhandelt; das
wird im Kanon dokumentiert.» — S. fiir eine weitere Darlegung: SmiT, Authority (wie
Anm. 9).

16 Vgl. JEAN ZUMSTEIN, Kreative Erinnerung. Relecture und Auslegung im Jo-
hannesevangelium, Ziirich (TVZ) 2004; pers., Mémoire, histoire et fiction dans la
littérature johannique, in: NTS 65 (2019) 123-138.

17 Queer-theologische Ansitze machen dies ersichtlich, vgl. z.B. den Reader
GERALD LoUGHLIN (Hg.), Queer Theology. Rethinking the Western Body, Oxford
(Blackwell) 2007.

214



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

Ich werde mich daher beschrinken miissen und wihle die folgenden Fall-
beispiele aus: Gen 19, Mk 6,21-28 und Rom 1,26f. Bei ihrer Besprechung
wird jeweils sowohl auf die aus genderkritischer Sicht problematische Re-
zeptionsgeschichte des Textes hingewiesen, als auch angedeutet, wie ein
Text neu interpretiert und ein Gréueltext zu einem Verbiindeten genderkri-
tischer Anliegen werden kann.

3.1 Gen 19,1-13: «Sodomie»

Ein erster «Text of Terror», der sich fiir eine Relecture eignet, ist die Ge-
schichte iiber Sodom aus Gen 19; ich beschiftige mich vor allem mit den
ersten 13 Versen und halte dies relativ kurz, weil ich auf eine lingere
Forschungsgeschichte zuriickgreifen kann, die in die Richtung meiner
Ausfiihrungen weist.!® Auch wenn die Rezeptionsgeschichte dieses Textes
reichhaltig und differenziert ist und iiber den Diskurs zu «Sodomie» qua
Homosexualitdt hinausgeht,'® werde ich mich im Folgenden doch darauf
beziehen, vor allem weil es eine wichtige rezeptionsgeschichtliche Spur
ist, die zudem Gewalt aufgrund von Gender und Sexualitiit legitimiert hat
und weiterhin legitimiert. Diese Interpretation wird schon seit Lingerem
problematisiert und dies vollig zurecht: Der Kern der Geschichte hat we-
niger mit — damals ohnehin so nicht existierender — «<Homosexualitit» zu

18 S.z.B. THoMAS ROMER, Homosexualitit in der hebrdischen Bibel? Einige
Uberlegungen zu Leviticus 18 und 20, Genesis 19 und der David-Jonathan-Erziihlung,
in: Michaela Bauks u.a. (Hg.), Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst? (Psalm
8,5). Aspekte einer theologischen Anthropologie, Gottingen (Vandenhoeck & Rup-
recht) 2008, 435-454. S. auch den Uberblick in: THomAs HIEKE, Die Minner von
Sodom. Keine Homosexualitit in Genesis 19 und anderswo, in: ders./Konrad Huber
(Hg.), Bibel falsch verstanden. Hartnickige Fehldeutungen biblischer Texte erklirt,
Stuttgart (Katholisches Bibelwerk) 32021, 64-71. Einen Durchgang durch biblische
Texte, die sich angeblich mit Homosexualitit befassen, bietet auch PETER-BEN SMIT,
Jedem Ketzer seinen Buchstaben. Uberlegungen aus biblischer Sicht, in: Andreas
Krebs/Matthias Ring (Hg.), Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung gleichge-
schlechtlicher Partnerschaften in der theologischen Diskussion, Bonn (Alt-Katholi-
scher Bistumsverlag) 2018, 31-48.

19° Vgl. ED NOORT/EIBERT TIGCHELAAR (Hg.), Sodom’s Sin. Genesis 18-19 and
its Interpretations, Leiden (Brill) 2004; s. z. B. auch MARTIEN F. G. PARMENTIER, Was
war die Siinde Sodoms? Eine mittelalterliche Umfrage, in: IKZ 91 (2001) 274-288;
Parmentier weist nach, dass im Mittelalter so etwas wie «Homosexualitit» durchaus
als Symptom von «Luxuria» verstanden werden konnte und nicht als ein selbststindi-
ges Phinomen.

215



Peter-Ben Smit

tun,20 als mit Gastfreundschaft gegeniiber Fremden und deren buchstébli-
cher Vergewaltigung. Die Geschichte hat daher mehr zu tun mit der Ableh-
nung von sexualisierter Gewalt gegeniiber anderen Menschen, besonders
gegeniiber Fremden, als mit der Ablehnung von «Homosexualitédt», erst
recht von Homosexualitit im modernen Sinne.?! Dieses Beispiel zeigt, dass
eine Relecture bzw. Neuinterpretation von Texten, die auf eine Art und
Weise interpretiert worden sind, die Gewaltausiibung aufgrund von Gender
und Sexualitit legitimiert, diese in ihr Gegenteil verkehren kdnnen.

3.2 Mk 6,21-28: die «femme fatale»

Mk 6,21-28 ist die Perikope, die iiber den Tod Johannes’ des Taufers be-
richtet. Es ist auch der zweite Text, der sich fiir eine Relecture eignet.
Gender spielt in der Geschichte eine wichtige Rolle: Der Machtkampf
zwischen Herodias und Herodes ist gegendert, Herodes’ Benehmen als
Mann und Fiirst ist gegendert, und der Auftritt der Prinzessin, die im
Markusevangelium keinen Namen hat, aber schon bei Flavius Josephus
Salome heisst (Ant. 18.5.4), ist es ebenfalls. Es geht mir hier um die Prin-
zessin und ihre Rezeption, weil sich daran zeigt, wie in der Interpretation
eines Textes eine Art von Gendering und Sexualisierung stattfinden kann,
die alles andere als harmlos ist. Ich setze dabei an bei der neueren Rezep-
tion der Prinzessin, die am Ende des 19. Jahrhunderts wichtige Impulse
erhielt.22 In Oscar Wildes 1891 verdffentlichtem Schauspiel Salomé spielt
der «Tanz mit den sieben Schleiern» eine wichtige Rolle. Mit dieser Beto-
nung des Tanzes und seiner Auswirkung auf Herodes schliesst Wilde nicht
bloss beim biblischen Text an, sondern auch bei einer Tradition, die, sicher
im Laufe des 19. Jahrhunderts, diesen Tanz immer mehr sexualisiert hat.
Illustrationen aus verschiedenen Editionen des Werkes zeigen dies recht

20 Zur Begrifflichkeit, s. MARTTI NISSINEN, Homoeroticism in the Biblical World.
A Historical Perspective, Minneapolis (Fortress) 2004.

21 S.z.B. a.a. 0., 45-48; der Text ist auch nicht begeistert von gleichgeschlecht-
lichem Geschlechtsverkehr, aber auch das muss in seinem altorientalischen Sinne als
eine unehrenhafte Art der Machtausiibung verstanden werden.

22 S. zur Rezeptionsgeschichte und die Imagination der Prinzessin: PAUL-ANDRE
CLAUDEL, Salomé: Destinées imaginaires d’une figure biblique, Paris (Ellipses) 2013;
zur feministischen Kritik, s.z. B. JANICE CAPEL ANDERSON, Feminist Criticism. The
Dancing Daughter, in: dies./Stephen D. Moore (Hg.), Mark and Method. New Approa-
ches in Biblical Studies, Minneapolis (Fortress) 1992, 103—134.

216



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

deutlich, aber auch Texte aus Wildes Umfeld wie die folgende Strophe aus
Arthur O’Shaughnessys Gedicht The Daughter of Herodias von 1870:

She freed and floated on the air her arms

Above dim veils that hid her bosom’s charms |[...]
The veils fell round her like thin coiling mists
Shot through by topaz suns and amethysts.23

In der Regel wird der Tanz auch fast im Sinne eines Striptease ausgefiihrt,
zum Beispiel in Auffiihrungen der Oper Salome von Richard Strauss, der
auf Wildes Theaterstiick zuriickgreift. Der Vergleich mit dem markini-
schen Text ist dabei interessant, denn dieser ist viel zuriickhaltender in
seiner Beschreibung des Auftrittes der Prinzessin:

Da kam die Tochter der Herodias und tanzte, und sie gefiel dem Herodes und
seinen Giisten so sehr, daBl der Konig zu ihr sagte: Wiinsch dir, was du willst;
ich werde es dir geben. (Mk 6,22)

Wie Salome tanzt, sagt der Text nicht, bloss, dass der Tanz eine gewisse
Auswirkung auf Herodes und seine Giste hat, die mit ihm das Fest feiern.
Wer die Struktur eines antiken Symposiums kennt, wird auch wissen, dass
ein Tanz zum eigentlichen «Trinkgelage» gehorte, und kann sich vorstel-
len, wie die Stimmung der Beteiligten gewesen sein diirfte.2 Darauf lenkt
der Erzéhler auch die ganze Aufmerksamkeit, indem er Herodes in die
Rolle des biblischen Konigs Ahasverus schliipfen lésst, der, auch weil eine
Frau, Esther in seinem Falle, ihm gefiel,> ebenfalls versprach, ihr das zu
schenken, was immer sie wolle. Herodes verstrickt sich in seinem Verspre-
chen, und die Geschichte scheint nahezulegen, dass er sein Gesicht wegen
der Tochter seiner Gattin verliert, die ihm den Kopf verdreht (auch wenn
dies nolens volens geschieht). Das charakterisiert Herodes als Mann bzw.
«gendert» 1hn.26 Nun hat die Auslegungsgeschichte manchmal einen an-

23 ARTHUR O’SHAUGHNESSY, An Epic of Women and Other Poems, London
(Hotten) 1870, 105-132, 199.

24 Zum Symposium, dessen Struktur und die Rolle von Entertainment, s. DENNIS
E. SMITH, From Symposium to Eucharist, Minneapolis (Fortress) 2003, 34-38.

25 Die Wortwabhl ist allerdings nur in Esther 2,4 LXX identisch.

26 Vgl. dazu z. B. PETER-BEN SMiT, The Ritual (De)Construction of Masculinity
in Mark 6. A Methodological Exploration on the Interface of Gender and Ritual Stu-
dies, in: Neotest. 50 (2017) 327-351.

217



Peter-Ben Smit

deren Weg gewihlt:2” Da ist Herodes nicht linger Opfer seiner mangeln-
den Selbstbeherrschung der Prinzessin gegeniiber, sondern Opfer des ver-
fiihrenden Tanzes der Salome. Sie wurde der Inbegriff weiblicher,
verfiihrerischer Sexualitidt und Lust. Das mag harmlos erscheinen, ist es
aber nicht. Denn so wird im Text auf einmal eine Person zum Kern des
Problems gemacht, die es vermutlich urspriinglich gar nicht war, und in-
teressanterweise ist die problematische Person auf einmal weiblich (Salo-
me) statt miannlich (Herodes). Dariiber hinaus kann man noch festhalten,
dass die Absicht der Geschichte, Herodes als Fiirst und Mann zu proble-
matisieren, viel weniger im Vordergrund steht — obwohl Herodes von Wil-
de und Strauss durchaus als lustvoller Mann dargestellt wird, ist er letzt-
endlich doch Opfer von Salomes verfiihrerischem Tanz. Worum es mir
jetzt geht, ist, dass kulturelle Genderstereotypen, vor allem die Idee, dass
Frauen Lust und Sexualitét verkorpern und daher eine Gefahr fiir Ménner
sind, in der Rezeption dieser biblischen Geschichte von Bedeutung sind.
Dabei spielt — in der Regel minnliche — Phantasie iiber die Vorziige des
Tanzes der Prinzessin eine nicht unbeachtliche Rolle. Feministische Kri-
tik hat das schon seit Jahren erkannt und kritisiert.28 Mit Gewalt hat eine
solche Art von Gendering insofern etwas zu tun, als dass durch eine solche
Rezeption eines Textes Stereotypisierungen verstiarkt werden und Perso-
nen in einem biblischen Text aufgrund von Auffassungen iiber Gender und
Sexualitét be- bzw. entschuldigt werden: Herodes wird vom Urheber
samtlicher Probleme am Galildischen Hofe zum Opfer weiblicher Lust,
und der Tanz der Prinzessin wird von einem Detail im Text zur Chiffre
von Weiblichkeit und eigentlicher Ursache des Todes Johannes’ des Tau-
fers. Wer aus genderkritischer Perspektive mit solchen Texten arbeitet, ist
dazu berufen, solche rezeptionsgeschichtliche Traditionen zu hinterfragen
und zu problematisieren. Damit wird auch eine neue Sicht des Textes mog-
lich, die gerade das Benehmen des Mannes Herodes problematisiert, des-
sen lustgesteuerte Herrschaft von todlichen Formen der Mahlgemein-
schaft und des Zusammenlebens iiberhaupt gekennzeichnet wird. Das
einzige Gericht, das wiihrend seiner Geburtstagsfeier serviert wird, ist das
Haupt des Johannes’. Der Kontrast mit der nachfolgenden Geschichte

27 Eine Frage, der hier nicht nachgegangen werden kann, ist, ob die Deutung
durch Wilde u. a. auch als eine Aufwertung weiblicher Sexualitiit (oder von Sexualitit
tiberhaupt) im Kontext der viktorianischen Gesellschaft gelesen werden kann.

28 Vgl. CAPEL ANDERSON, Criticism (wie Anm. 22) als ein Beispiel der feminis-
tischen Lektiire dieses Textes.

218



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

konnte nicht grosser sein: Dort veranstaltet Jesus, auch als Mann, aber
ganz anders, eine Mahlzeit in der Wiiste, die erste wunderbare Speisung.
Im Gegensatz zur Geschichte der Geburtstagsfeier des Herodes’, die sich
von Feierlichkeit und Uberfluss hin zum Tod bewegt, ist dies die Geschich-
te einer Mahlzeit, die im todlichen «Nichts» der Wiiste anfdngt und in
Uberfluss endet. Als Mann wird Jesus auch durch diese Geschichte gegen-
dert. Festzuhalten ist, dass eine aus genderkritischer Sicht problematische
Rezeptionsgeschichte eines Textes aufgearbeitet werden kann, wodurch
der Raum fiir eine Neuinterpretation entsteht, die in Sachen Gender und
Macht ganz anders ausgerichtet ist und die sogar dubiose Formen von
Minnlichkeit problematisiert: Sowohl die «Macht» des Lesers/der Lese-
rin, zu bestimmen, welche Protagonist*innen auf welche Art und Weise
gegendert sind, wirkt sich anders aus, wie auch die Machtausiibung durch
diese Protagonist*innen in der Geschichte als solche. Anstelle von Frau-
enkritik enthilt der Text so eine Kritik an michtigen und lustvollen Min-
nern.

3.3 Rom 1,26f.: «<Homosexualitdt»

Ein dritter Text,?? den ich hier besprechen mochte, hat rezeptionsge-
schichtlich wiederum viel mit dem modernen Diskurs iiber Homosexuali-
tdt zu tun.30 Er ist Teil einer ldngeren Ausfiihrung des Heidenapostels zum
Thema der Unordnung der heidnischen Welt, die in ihrem Kern dadurch
gekennzeichnet ist, dass die Volker «die Wahrheit Gottes mit der Liige
[vertauschten], sie beteten das Geschopf an und verehrten es anstelle des
Schopfers» (Rom 1,25), was nach Paulus diese Folge hat:

Darum lieferte Gott sie entehrenden Leidenschaften aus: Ihre Frauen ver-
tauschten den natiirlichen Verkehr mit dem widernatiirlichen; ebenso gaben
die Ménner den natiirlichen Verkehr mit der Frau auf und entbrannten in Be-
gierde zueinander; Minner trieben mit Midnnern Unzucht und erhielten den
ihnen gebiihrenden Lohn fiir ihre Verirrung. (Rom 1,26f.)

29 §. fiir die nachfolgenden Ausfiihrungen auch: PETER-BEN SMiT, Gender and
Fullness of Life for All. Contextuality as a Catalyst for Rereading Sources, in: Ellen
van Stichel u.a. (Hg.), Fullness of Life and Justice for All. Dominican Perspectives,
Adelaide (ATF) 2020, 175-192.

30 S. dazu z.B. die rezeptionsgeschichtlichen Uberlegungen von DANIEL PATTE,
Romans. Three Exegetical Interpretations and the History of Reception. Volume 1:
Romans 1:1-32, London (Bloomsbury) 2018.

219



Peter-Ben Smit

Dass es in diesem Text um bestimmte Formen von Sexualitét geht, die Pau-
lus ablehnt, ist klar. Interessanter ist die Frage, weswegen er dies tut und ob
es eine — mehr oder weniger gewalttitige — Ablehnung von Homosexualitét
begriindet oder ob eine andere Lesart moglich ist. Eine erste Beobachtung
ist dabei, dass Paulus in seinen Ausfiihrungen nicht von Sexualitét an und
fiir sich ausgeht, sondern von «Leidenschaften» und zwar von «entehren-
den» Leidenschaften (;tdOn dtpiog). Eine zweite Beobachtung ist, dass
Paulus sich auf das «Natiirliche» bezieht: Midnner haben den «natiirlichen»
Verkehr mit der Frau aufgegeben und sind in Begierde zueinander entbrannt
(nethAAaEav TV puornv xofow eig Tv maed ¢uow). Es ist interes-
sant, dass Paulus eine kulturelle Kategorie («entehrend») und eine «biologi-
sche» Kategorie («natiirlich») miteinander zu verbinden scheint. Die Frage
ist aber, ob das tatsdchlich so ist.3! Dass Scham und Ehre kulturelle Begrif-
fe sind, so viel ist wohl deutlich. Aber wie ist es mit einem Begriff wie
«Natur»? Forscher wie Dale Martin und andere haben darauf hingewiesen,
dass in der Antike im Allgemeinen wie auch im Bereich von Gender und
Sexualitit ein Ausdruck wie mapa ¢pvow durchaus auch kulturell geprigt
war. Am deutlichsten ist das erkennbar an der starken Hierarchisierung von
Sexualitdt im Mittelmeerraum. Bei sowohl (anderen) jiidischen Autoren wie
auch bei paganen Autoren ist es von hochster Bedeutung®3, dass die gegen-
derte soziale Ordnung ihren «natiirlichen» sexuellen Ausdruck findet: Se-
xuelle Beziehungen sollten gesellschaftlichen Verhiltnissen entsprechen.
Zu dieser gegenderten sozialen Ordnung gehorte eine Ordnung von Min-
nern und Frauen, aber durchaus auch eine Ordnung von Ménnern. Der Aus-
druck «impudicitia in ingenuo crimen est, in servo necessitas, in liberto

31 Einen anderen Ansatz lasse ich hier ausser Betracht, er wird aber vorgeschla-
gen in WILLIAM B. LOADER, The New Testament on Sexuality, Grand Rapids (Eerd-
mans) 2013: Paulus gehe, so Loader, von antiker Biologie aus, wir gingen in der Mo-
derne auf analoger Art und Weise von moderner Biologie aus, worin Homosexualitit
durchaus einen natiirlichen Platz habe. Daher sei die paulinische Ablehnung von
gleichgeschlechtlicher Sexualitit (bzw. «<Homosexualitit») im heutigen Kontext nicht
mehr aufrechtzuerhalten.

32 Vgl. z.B. DALE MARTIN, Heterosexism and the Interpretation of Romans
1:18-32, in: BibInt 3 (1995) 332-355.

33 . den Uberblick in: MoisEs MAYorRDOMO-M ARIN, Konstruktionen von Minn-
lichkeit in der Antike und der paulinischen Korintherkorrespondenz, in: EvTh 68
(2008) 99-115.

220



Gaottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

officium»,34 was so viel heisst wie «einer anderen Person sexuell zur Verfii-
gung stehen ist fiir eine freie Person Verbrechen, fiir einen Sklaven ist es
eine Notwendigkeit und fiir einen Freigelassenen ein (obligatorischer)
Dienst», zeigt dies auf; Sklaven (und auch Sklavinnen, aber in diesem Bei-
spiel geht es mir um die Verhiltnisse zwischen Ménnern) konnten ihren
Eigentiimern auf unterschiedliche Arten und Weisen zur Verfiigung stehen,
was durchaus als natiirlich angesehen wurde — jede soziale Ordnung hat ja
die Tendenz, sich als «natiirlich» und eben nicht als «sozial» darzustellen.
Der sexuelle Verkehr zwischen Minnern und zwischen Frauen, wobei die
erste Form in der Antike mehr Aufmerksamkeit bekam (was allerdings
heute auch der Fall zu sein scheint),3 konnte daher der «natiirlichen» Posi-
tion einer Person in der Gesellschaft schaden, bzw. ein Mann konnte daran
beteiligt sein, der «natiirlichen» Rolle eines anderen Mannes zu schaden.
Angst vor «Feminisierung» spielt dabei immer wieder eine Rolle. — Dazu
kommt noch etwas anderes: Die Interpretation von gleichgeschlechtlicher
Sexualitit als Folge iiberschweifender Lust, wie Paulus sie prisentiert, ent-
spricht auch manchen antiken Mustern, in denen die Vorstellung, dass sexu-
elles Verlangen, das iiber das Verlangen nach einem Partner bzw. einer
Partnerin des anderen Geschlechtes hinausgeht, das redliche Mass {iber-
schreite und daher abzulehnen sei, fiihrend war. Das hat wiederum auch mit
der Konstruktion von Geschlecht in der Antike zu tun. Ein Hauptmerkmal
von Minnlichkeit war zum Beispiel Selbstbeherrschung, wer sein Verlan-
gen aber nicht in Zaum halten konnte, erreichte dieses Ideal gar nicht und
wurde daher als Mann auch weniger glaubwiirdig.3

Wie helfen diese Ausfithrungen nun bei einer Relecture von R6m 1,26f.?
Ich wiirde sagen, dass diese Ausfliige in den kulturellen Kontext des Pau-
lus verdeutlichen, was er ablehnt und warum er es vermutlich ablehnt. Er
lehnt jene Formen von Sexualitiit ab, oder genauer gesagt: er betrachtet sie
als Zeichen von Gottes Zorn, die nicht heilsam, sogar verletzend (bzw.
unehrenhaft) sind. Was als verletzend einzustufen ist, entnimmt er breite-

34 §S. dazu: MATTHEW PERRY, Quintus Haterius and the «Dutiful Freedman».
The Consideration of Sexual Conduct Between Patrons and Freedpersons in Roman
Law, in: Ancient History Bulletin 25 (2011) 133-148.

35 S. aber fiir eine ausfiihrliche Studie iiber weibliche gleichgeschlechtliche
Sexualitit z.B. BERNADETTE BROOTEN, Love Between Women. Early Christian
Responses to Female Homoeroticism, Chicago (University of Chicago Press) 1996.

36 Vgl. z.B. SUSANNA ASIKAINEN, Jesus and Other Men, Leiden (Brill) 2018,
19-45.

221



Peter-Ben Smit

ren (griechisch-romischen) und engeren (hellenistisch-jiidischen) Kultur-
kreisen, an denen er partizipiert. Wer aufgrund von Rom 1,26f. iiber Sexu-
alitdt weiterdenken will, ist daher am besten beraten, dies auf gleiche Art
und Weise wie Paulus zu tun: kulturell sensibel und mit der Absicht, zu
einer gesunden Art von Sexualitit zu gelangen. Wie polemisch der Textim
1. Jahrhundert auch war, wie er sich in seiner Rezeptionsgeschichte auch
ausgewirkt haben mag, eine andere Perspektive ist moglich.

4. Schluss

Zusammenfassend lidsst sich dann Folgendes festhalten. Neben der Benen-
nung (und damit auch Anerkennung) von «Texts of Terror» in der Bibel
und von problematischen Rezeptionsgeschichten beziiglich des Themen-
kreises Macht, Gewalt und Gender habe ich gezeigt, wie ein kritischer und
dynamischer Umgang mit solchen biblischen Texten durchaus schriftge-
miss ist und wie es ohne Weiteres biblische Texte mit einer nicht unprob-
lematischen Rezeptionsgeschichte gibt, denen eine heilvollere Bedeutung
abgewonnen werden kann, wenigstens in bestimmten Fillen. Gender und
Sexualitét erscheinen dabei hiufig als Funktionen anderer Themen, zum
Beispiel des Umganges mit Fremden, der Gestaltung von Herrschaft oder
der sozialen Ordnung. Solche exegetischen Perspektiven und Einsichten
konnen sowohl dazu einladen, biblische Traditionen neu zu entdecken und
sie gleichzeitig als Anlass zu verstehen, kritisch analoge Zusammenhénge
im 21. Jahrhundert zu reflektieren.

Peter-Ben Smit (*1979 Rotterdam NL), Dr. theol. (Universitdit Bern, 2005),
Dr. theol. habil. (Universitit Bern, 2009), Th. D. (General Theological Se-
minary, New York 2011) ist o. Professor fiir Kontextuelle Bibelauslegung an
der Theologischen Fakultit der Vrije Universiteit (Amsterdam) und Profes-
sor fiir Alte Katholische Kirchenstrukturen («bijzonder hoogleraar») am De-
partement fiir Philosophie und Religionswissenschaft der Universitit Ut-
recht. Von 2018 bis 2021 war er Professor fiir Systematische Theologie und
Okumene am Institut fiir Christkatholische Theologie der Universitdt Bern.
Ausserdem ist er als research associate der Theologischen Fakultdt der Uni-
versitdt von Pretoria (Siidafrika) verbunden.

Adresse: Herengracht 559 HS, 1017 BW Amsterdam, Niederlande
E-Mail: p.b.a.smit@vu.nl



Gottliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

Summary

This contribution takes its point of departure in the observation that, regarding
sexuality, gender and (the abuse of) power, biblical ‘texts of terror’ (Phillys Trib-
le) are a serious issue. Arguing that gender-critical criticism of these texts is
theologically and hermeneutically legitimate (and even in line with dynamics that
can be observed in biblical traditions), it is then shown how certain texts that have,
at least, a reception history of terror, can be reread from a gender-critical perspec-
tive and be rediscovered as allies for a critical approach to questions of gender,
sexuality and power today. The biblical texts that are discussed are a selection of
texts that are suitable for such a relecture: Genesis 19:1-13, Mark 6:21-28 and
Romans 1:26-27.

Schliisselworter — Keywords

Hermeneutik — Gender — Bibel — Gewalt — Rezeptionsgeschichte

223



	Göttliche Gewalt : Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption am Beispiel von ausgewählten biblischen Texten

