
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Göttliche Gewalt : Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und
Bibelrezeption am Beispiel von ausgewählten biblischen Texten

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der
Bibel und Bibelrezeption am Beispiel von ausgewählten
biblischen Texten

Peter-Ben Smit

1. Einführung

«Texts of Terror»,1 ein Buchtitel von Phyllis Trible aus dem Jahr 1984, macht
auf unmissverständliche Art und Weise auf die Problematik von sexuali-
sierter Gewalt und Machtmissbrauch in biblischen Texten und in deren

Wirkungsgeschichte aufmerksam.2 Die Beschäftigung mit Bibeltexten, ihren

Rezeptionen und deren Aufarbeitung gehört zur theologischen
Auseinandersetzung mit sexualisierter Gewalt.3 In diesem Kontext soll es darum
gehen, auf diese Thematik einzugehen und aufzuzeigen, wie in den
ausgewählten Fallbeispielen Texte und ihre Rezeptionen Macht, Gender und
Gewalt tatsächlich einen engen Zusammenhang bilden, wie allenfalls durch
eine Relecture aus genderkritischer Sicht diesen Texten etwas abgewonnen
werden kann, und dass sie auch ein konstruktives Potenzial haben für das

Gespräch über sexualisierte Gewalt im Kontext des 21. Jahrhunderts.
In diesem Beitrag werde ich auf zwei Themenkreise eingehen und diese

jeweils mit Textbeispielen vertiefen. Ein erster Themenkreis ist ein her-
meneutischer und befasst sich mit der Frage von Kanonizität und Sachkritik:

Inwiefern ist die Spannung zwischen heiligen Texten und menschlicher

1 Phyllis Trible, Texts of Terror. Literary-Feminist Readings of Biblical
Narratives, Philadelphia (Fortress Press) 1984. - Für die sprachliche Durchsicht bedankt
sich der Autor bei Miriam Schneider, MA, Bern.

2 Vgl. auch das breit angelegte Werk Die Bibel und die Frauen. Eine
exegetischkulturgeschichtliche Enzyklopädie, herausgegeben von Irmtraud Fischer u.a., darin

jüngst auch: Irmtraud Fischer/Angela Berlis/Christiana de Groot (Hg.),
Frauenbewegungen des 19. Jahrhunderts, Stuttgart (Kohlhammer) 2021 - ähnliche
Werke bezüglich sexueller Minderheiten und marginalisierter Formen von Männlichkeit

wären ebenfalls zu begrüssen.
3 Die diesbezügliche Literatur ist umfangreich; die Problematik beschränkt sich

(natürlich) nicht auf das Christentum. S.z.B. Rhiannon Graybill u. a. (Hg.), Rape
Culture and Religious Studies. Critical and Pedagogical Engagements, Minneapolis
(Lexington) 2019. Wo (sehr) viel sexualisierte Gewalt sich gegen Frauen und sexuelle
Minderheiten richtet, ist auch Gewalt gegen (heterosexuelle) Männer, bzw. Männer
überhaupt zu berücksichtigen, vgl. z. B. Chris Greenough, The Bible and Sexual
Violence Against Men, Milton Park (Taylor & Francis) 2020.

IKZ 111 (2021) Seiten 207-223 207



Peter-Ben Smit

(Gender-)Kritik ein Problem? Ein zweiter Themenkreis befasst sich mit
Texten, die eine Wirkungsgeschichte haben, die durchaus zu Formen von
sexualisierter Gewalt beigetragen hat, aus Sicht neuerer Exegese aber auch

ein positives Potenzial enthalten. Ich fokussiere dabei auf eine Auswahl
von Texten, die m.E. dieses Potenzial haben. Dass es noch viele andere

Texte gibt und dass manche davon vielleicht auch immer problematisch
bleiben werden, verneine ich nicht. Ziel des Ganzen ist es, die Notwendigkeit,

die Legitimität und die Chancen genderkritischer Hermeneutik und

Exegese darzulegen. Aus Platzgründen sind Hinweise auf Sekundärliteratur

auf das Notwendigste beschränkt worden, ich greife dabei zudem relativ

häufig auf eigene (Vor-)Arbeiten zurück, die die Basis für diesen Beitrag

bilden.

2. Sachkritik und heilige Texte

Wer sich mit kritischer Genderforschung beschäftigt, oder mit irgendeiner
Art von moderner, kritischer Bibelwissenschaft, sieht sich, in welcher
Form auch immer, mit der Frage konfrontiert, ob man heilige Texte
überhaupt so hinterfragen darf, besonders wenn man sich mit ihnen verbunden
fühlt.4 Ist es zum Beispiel angebracht, antike Texte zu «Homosexualität»

aufgrund moderner, biologischer Forschung zum Thema zu kritisieren?5
Oder kann man antike, gegenderte Bildersprache wie jene über die «Hure

Babylon» in der Johannesoffenbarung aufgrund heutiger Einsichten über
die Gefahren von gegenderten Stereotypisierungen problematisieren?
Ähnliches gilt für die Bestimmung der Position der Frau in der Kirche
nach 1 Tim 2,12-15 aufgrund einer mythologischen Ätiologie des

Menschengeschlechtes. Oder als letztes und etwas subtileres Beispiel: Kann

man einen als kanonisch rezipierten Text so abändern, wie es in Rom 16,7

passiert, wo aus dem (traditionellen) Mann Junias die (ursprüngliche) Frau

4 S. dazu z. B. Ulrich Luz, Theologische Hermeneutik des Neuen Testamentes,

Neukirchen-Vluyn (Neukirchener Verlag) 2014,448: «Sie [= die Sachkritik] ist nötig,
weil sie Teil des individuellen inhaltlichen Dialogs mit den biblischen Texten ist. Aber
sie ist partikular, und das heißt: Sie darf nicht verabsolutiert werden, sondern muss im
Gespräch mit <der ganzen Schrift> ständig überprüft und gegebenenfalls revidiert
werden. Dieser Dialog schließt den Dialog mit anderen Interpreten und anderen
kirchlichen Auslegungstraditionen und deren Bibelverständnissen und <Kanones im
Kanon> ein.»

5 Noch abgesehen von der (negativ zu beantwortenden) Frage, ob antike
«Homosexualität» das Gleiche ist wie Homosexualität im 21. Jahrhundert.

208



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

Junia wurde, eine Person, die gross war unter den Aposteln und jetzt auch

Apostelinnen?6 Im Kern ist die Frage: Ist Sachkritik an der Bibel erlaubt?

Ist das Wort Gottes nicht souverän, und sollte der Mensch nicht gehorchen?

Nun ist das Wort Gottes tatsächlich souverän, und seine einladende
Liebe fordert tatsächlich auf zum Hören und Ge-hor-sam, aber dann spreche

ich von der zweiten Person der Dreifaltigkeit; von der Bibel rede ich

nur im abgeleiteten Sinne als «Wort Gottes»: Sie ist das massgebliche
Zeugnis des Wirkens des Wortes Gottes; massgeblich und menschlich,
wenigstens aus altkatholischer Perspektive müsste man es so formulieren.7

Die Menschlichkeit und die damit gegebene kulturelle Bedingtheit
der biblischen Texte nötigt zu einer kritischen, nicht zu einer naiven

Haltung ihnen gegenüber.8 Alles andere wäre eine Form von Idolatrie (bzw.
Bibliolatrie). Zudem ist das biblische Zeugnis polyphon, wie sich leicht
durch die Lektüre desgleichen überprüfen lässt. Diese Polyphonie ist her-

meneutisch wichtig, nicht zuletzt, weil es häufig eine Polyphonie ist, die
diachron zustande gekommen ist. Autoren - vielleicht auch Autorinnen,
ich bin mir da historisch nicht so sicher - verhalten sich zueinander und
dies durchaus auch kritisch. Offenbar gehört das zur inneren hermeneuti-
schen Dynamik der Schrift und zum Charakter ihrer Polyphonie - eine

Polyphonie eher als eine Harmonie: Die relative Selbstständigkeit der

Stimmen ist wichtig, sowohl in dieser Art von Musik, wie auch in dieser

6 Vgl. Andrea Hartmann, Junia - A Woman Lost in Translation: The Name
IOYNIAN in Romans 16:7 and its History of Interpretation, in: Open Theology 6

(2020) 646-660. Zur Rezeption dieser neu entdeckten Apostelin gehört im altkatholischen

Bereich auch die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg, dazu: Florian Bosch,
Die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg (Deutschland), in: IKZ 107 (2017) 117f.

7 Vgl. zu Schrift und Hermeneutik in altkatholischer Tradition: Peter-Ben
Smit, An Old-Catholic View of Scripture and Tradition. A Short Study of a Theological

Organism, in: IKZ 97 (2007) 106-123.
8 Dies hat z. B. die Orthodox-Altkatholische Konsultation über die Frauenordina-

tion ebenfalls festgehalten, vgl. «Gemeinsame Überlegungen» der Orthodox-Altkatholischen

Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als
ökumenischem Problem: Levadia (Griechenland) und Konstancin (Polen) 1996, in: Urs

von Arx/Anastasios Kallis (Hg.), Bild Christi und Geschlecht, Bern (Stämpfli) 1998

IKZ 88 [1998] H. 2). Zur Traditionshermeneutik in altkatholischer Theologie, s. im
Allgemeinen Matths Ploeger, Geloof dat probeert te begrijpen. Bijdragen tot een
oud-katholieke theologische benadering, Amersfoort (Oud-Katholiek Boekhuis) -
Sliedrecht (Merweboek) 2020, 12-40.

209



Peter-Ben Smit

Analogie.9 Damit ist die Schrift eher als ein Gespräch zwischen verschiedenen

Stimmen zu sehen, an das man selbst anschliessen und in das man
sich einbringen kann, als eine einheitliche, sogar monolithische «Mitteilung

Gottes», die es nur entgegenzunehmen gilt.
Ein gutes Beispiel dieser intrabiblischen Diskursivität lässt sich in der

Jesustradition finden, wie in Mk 10,1-9, einer Perikope, die in Übersetzungen

in der Regel mit «Jesus über die Ehescheidung» oder so ähnlich
überschrieben wird.10 In der Einheitsübersetzung heisst es dort:

1 Von dort brach Jesus auf und kam nach Judäa und in das Gebiet jenseits des

Jordan. Wieder versammelten sich viele Leute bei ihm, und er lehrte sie, wie
er es gewohnt war.2 Da kamen Pharisäer zu ihm und fragten: Darf ein Mann
seine Frau aus der Ehe entlassen? Damit wollten sie ihm eine Falle stellen.3 Er
antwortete ihnen: Was hat euch Mose vorgeschrieben? 4 Sie sagten: Mose hat

erlaubt, eine Scheidungsurkunde auszustellen und (die Frau) aus der Ehe zu
entlassen.5 Jesus entgegnete ihnen: Nur weil ihr so hartherzig seid, hat er euch
dieses Gebot gegeben.6 Am Anfang der Schöpfung aber hat Gott sie als Mann
und Frau geschaffen. 7 Darum wird der Mann Vater und Mutter verlassen,
8 und die zwei werden ein Fleisch sein. Sie sind also nicht mehr zwei, sondern
eins. 9 Was aber Gott verbunden hat, das darf der Mann [Anpassung, PBS]
nicht trennen.

Zu diesem Text gibt es vieles im Hinblick auf Gender und Gewalt zu sagen.
Hier geht es mir darum, darauf hinzuweisen, wie eine bestimmte Tradition

- hier mit Hilfe einer Rückbesinnung auf die (eigenen) Ursprünge -
weiterentwickelt wird. Ausserdem möchte ich eine Ablehnung von Lösungen

zeigen, die in Hartherzigkeit begründet ist, und ein Ergebnis, das sich

9 Der Begriffgeht aufMikhail Bakhtin zurück, s. z. B. Problems ofDostoevsky's
Poetics, Minneapolis (University of Minnesota Press) 1984, 6f. S. für die Hermeneutik

biblischer (neutestamentlicher) Texte z.B. Gerd Theissen, Polyphones Verstehen.

Entwürfe zur Bibelhermeneutik, Münster (LIT) 2014. Vgl. auch die Versuche

von John Behr, sich wegzubewegen von der Vorstellung einer orthodoxen Theologie
als eine «neo-patristische Synthese» im Sinne eines einheitlichen und eindeutigen
theologischen Systems in Richtung eines Entwurfs der Theologie als ein kohärentes,
jedoch in sich diverses Gespräch: John Behr, Reading the Fathers Today, in: Justin
A. Mihoc/Leonard Aldea (Hg.), A Celebration of Living Theology, London (Blooms-
bury) 2014, 7-19, hier 17. Mit Blick auf eine altkatholische Hermeneutik der Bibel, s.

Peter-Ben Smit, Authority in the New Testament and the New Testament's Authority,

in: Ecclesiology 13 (2017) 83-101.
10 Vgl. für die folgenden Ausführungen: Peter-Ben Smit, Man or Human? A

Note on the Translation of AvOqidjioç in Mark 10.1-9 and Masculinity Studies, in:
BiTr 69 (2018) 19-39.

210



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

am besten als Versuch verstehen lässt, die schwächere und als weiblich
gegenderte Partei am Ende einer (damaligen!) Ehe zu schützen. Von
Anfang an hat dies mit Macht zu tun. Schon die anfängliche Frage der Pharisäer

an Jesus ist mit Macht, Gewalt und Gender verbunden: Es handelt sich

ja um das Entlassen einer Frau aus der Ehe (in einer Situation, in der eine

Ehefrau in mancherlei Hinsicht Besitz ihres Mannes war), nicht um eine
einvernehmliche Ehescheidung (V. 2). Die diesbezüglichen Vorschriften
sind in Dtn 24,1-3, also in sakraler Tradition, nachzulesen, wie Jesus und

die Pharisäer gemeinsam feststellen (V. 3f.).u Jesus führt daraufhin das

Kriterium der Hartherzigkeit ein, um zwischen Schichten in der Tradition
mit unterschiedlicher Autorität zu unterscheiden (V. 5). Seine Rückbesinnung

auf den Ursprung (V. 6) und seinen Lösungsvorschlag bzw. seine

Lehre ist aber auch gegendert und zwar mehr, als in der Regel angenommen

wird: In V. 7 ist es ein âv0ç>umoç, der Vater und Mutter verlässt, um eins

zu werden mit der Frau (V. 8). Sowohl die Vorlage in Gen 2,24 wie auch

die Unwahrscheinlichkeit des Vorkommens einer gleichgeschlechtlichen
Beziehung in diesem Text legen nahe, das zu tun, was die Einheitsübersetzung

auch tut: hier âv0Qumoç exklusiv als «Mann» und nicht inklusiv als

«Mensch» zu übersetzen. Wenn man sich in der Übersetzung so entscheidet,

dann ist es aber auch naheliegend, den avOgcoTtog in V. 9 auch primär als

«Mann» und nicht als «Mensch» zu übersetzen, anders als die
Einheitsübersetzung hier vorschlägt. Sowohl vom Duktus des ganzen Abschnittes

- die Frage ist in V. 2 ja, was einem Mann (ävfjQ) erlaubt ist - wie auch

vom unmittelbaren Kontext mit den Zitaten aus Gen 1,27 (V. 6) und vor
allem auch 2,24 (V. 7f.) her, ist es naheliegend, dass hier männliches
Benehmen einer wegen ihres Geschlechtes juridisch (und sozioökonomisch)
schwächeren Partei, d. h. einer (Ehe-)Frau, gegenüber eingeschränkt wird.
Das wäre wenigstens mein Vorschlag; auch wenn man dem nicht folgen
muss und sich der exegetischen Mehrheitsmeinung (die sich auch auf
V. 10-12 stützen kann) anschliesst.12 Diese Mehrheitsmeinung bedeutet,

11 Da die V. 10-12 hier ausgeklammert werden (wofür es traditions- und
redaktionskritische Argumente gibt), braucht die Frage, ob es im antiken Judentum ein

Scheidungsrecht für Frauen gab, hier nicht eigens behandelt zu werden. Die Diskussion

zwischen den Pharisäern und Jesus beschäftigt sich ausschliesslich mit dem
(damaligen) Recht eines Ehemannes, seine Gattin wegzuschicken.

12 Zu V. 10-12, s.z.B. Mary Rose D'Angelo, Roman Imperial Family Values
and the Gospel of Mark. The Divorce Sayings (Mark 10:2-12), in: Stephen P. Ahear-
ne-Kroll u. a. (Hg.), Women and Gender in Ancient Religions. Interdisciplinary
Approaches, Tübingen (Mohr Siebeck) 2019, 57-81.

211



Peter-Ben Smit

dass Jesus hier einfach allgemein eine existierende Ehescheidungspraxis
verschärft bzw. absolut verbietet; eine Interpretation, die massgeblich zur
Entwicklung der Lehre der absoluten Unauflöslichkeit der Ehe beigetragen

hat. Diese Lehre hat ebenfalls einiges mit Gender, Macht und Gewalt
zu tun (auch wenn sie manchmal die schwächere Partei geschützt haben

dürfte). Aber auch in diesem Fall kommt man nicht darum herum, dass

hier eine innerbiblische Weiterentwicklung der Tradition bezüglich
Ehescheidung stattfindet: Das impliziert ja die Neudeutung von Dtn 24,1-3
durch Jesus.

Nun könnte man noch einwenden, dass die Weiterentwicklung der
heiligen Tradition, wie sie im vorigen Abschnitt vorgestellt wurde, wegen
ihres heiligen Urhebers, Jesus, erlaubt ist; zudem ist es auch eine
Weiterentwicklung in der Gestalt einer Rückkehr zu den ursprünglichen Quellen.
Aber auch (sogar!) die Jesustradition wird auf ähnliche Art und Weise
weiter tradiert (wie dies in der vormarkinischen Phase natürlich auch
bereits der Fall war). Ein einfaches Beispiel ist in Mk 10 und Mt 19 zu finden.
Im Markusevangelium heisst es dort:13

Er antwortete ihnen: Wer seine Frau aus der Ehe entläßt und eine andere
heiratet, begeht ihr gegenüber Ehebruch. Auch eine Frau begeht Ehebruch, wenn
sie ihren Mann aus der Ehe entlässt und einen anderen heiratet. (Mk 10,1 lf.)

Im Matthäusevangelium dagegen sagt Jesus etwas anderes:

Ich sage euch: Wer seine Frau entlässt, obwohl kein Fall von Unzucht vorliegt,
und eine andere heiratet, der begeht Ehebruch. Da sagten die Jünger zu ihm:
Wenn das die Stellung des Mannes in der Ehe ist, dann ist es nicht gut zu
heiraten. (Mt 19,9f.)

Der springende Punkt ist die Ausnahmeklausel pi) èm JtOQveta, die Jesu

absolutes Verbot der Ehescheidung aus dem Markusevangelium abändert
in ein fast absolutes Verbot. Da gerade aber porneia ein recht offener
Begriff ist, kann diese Abänderung, die durchaus auch frühjüdischen Vorstellungen

entsprach, recht weitgehende Folgen haben, gerade auch im
Verhältnis von Männern zu Frauen. Wichtig ist mir aber vor allem, dass

Matthäus sich offenbar frei fühlte, den markinischen Text abzuändern -
eine Art von Sachkritik oder wenigstens eine Art der Anpassung oder
Explikation der Vorlage als Teil der Weitergabe dieser Jesustradition -, und
dass sowohl das Markus- wie auch das Matthäusevangelium kanonisch

13 Zur Entstehung dieser Tradition, s. bes. William R. G. Loader, Did Adultery
Mandate Divorce? A Reassessment of Jesus' Divorce Logia, in: NTS 61 (2015) 67-78.

212



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

geworden sind. Damit ist auch die Auseinandersetzung zwischen beiden

kanonisiert worden - die Liste von Beispielen kann fast beliebig ergänzt
werden. Das Hinzufügen in Mt 19,10, die Aussage der Jünger Jesu, dass es

besser sei, nicht zu heiraten, wäre dann schon ein nächstes Beispiel der

Weiterführung der Auseinandersetzung über die Ehe im Neuen Testament.

Wenn man diese Beobachtungen ernst nimmt, dann hat das Folgen für
das Verständnis der Bibel als «heiligem Text»: Sie hört auf, ein statisches

Dokument zu sein, und wird zu einer Anregung für ein recht dynamisches
Traditionsverständnis. Die Entstehungsgeschichte der biblischen Texte

und des biblischen Kanons enthält Grundzüge einer Hermeneutik, die dazu

einladen, aufgrund der Texte weiterzudenken, wie die Texte es selbst

auch schon tun. Die Neutestamentlerin Judith Lieu brachte es folgender-
massen auf den Punkt:

Texts do not simply reflect a «history» going on independently of them, they
are themselves part of the process by which [...] Christianity came into
being. For it was through literature that [...] a self-understanding was shaped
and articulated, and then mediated to and appropriated by others, and

through literature that people and ideas were included or excluded. What the
texts were doing is sometimes as, if not more, important than what they were
saying.14

Für das Verständnis frühchristlicher Identität und für das zeitgenössische
Weiterdenken und Weitertheologisieren aufgrund des Glaubens und der

Kirchenverfassung der frühen Kirche hat das ebenfalls Folgen. Judith
Gruber formuliert das so:

Die Differenzen, die ein genealogischer Blick im Kanon offenlegt, lassen ihn als

eine Kompilation von partikularen Theologien erscheinen von Theologien, die

vom Christusereignis im Rückgriff auf die Bedeutungsstrukturen ihres kulturellen

Kontextes Zeugnis ablegen. Die Differenzen werden nicht ausgeblendet,
sondern innerhalb des Kanons zusammengestellt. In den Differenzen konstituiert

sich - so wurde oben aufgezeigt - ein Raum der Interkulturalität. Indem der
Kanon Differenzen sichtbar macht, schafft er einen Raum der Interkulturalität,
in dem christliche Identität verhandelt wird; Als normativ gesetztes Dokument
normiert er sie damit als disparates Produkt interkultureller Übersetzungs- und

Transformationsvorgänge zwischen partikularen Theologien.15

14 Judith M. Lieu, Neither Jew nor Greek? Constructing Early Christianity,
London (T&T Clark) 2002, 2f.

15 Judith Gruber, Theologie nach dem Cultural Turn. Interkulturalität als
theologische Ressource, Stuttgart (Kohlhammer) 2013,19. - Vgl. auch Michael Wolter,
Die Vielfalt der Schrift und die Einheit des Kanons, in: John Barton/ders. (Hg.), Die

213



Peter-Ben Smit

Gerade die Bibel normiert so Transformation und auch die Sachkritik, die

häufig Anlass ist für die Transformationsprozesse, die eine Tradition
durchmacht. Die Formen, in denen solche Transformationsprozesse
stattfinden, sind recht divers; Beispiele sind: Neuerungen in Übersetzungen,

andersartige «Neuerzählungen» (z. B. Leben-Jesu-Bücher), Ein- oder
Ausgliederung von Texten in Leseordnungen, die Art und Weise, wie Texte in
Bild- und Musikkultur rezipiert werden.

Bei solchen Dynamiken schliesse ich mich an. In diesem Beitrag werde

ich daher auf Aspekte der exegetischen Relecture von problematischen
bzw. problematisch gewordenen Texten, die mit Gender und Gewalt zu tun
haben, eingehen.16 Ich setze dabei als selbstverständlich voraus, dass Gender

bzw. Geschlecht ein theologisches Thema ist, weil es zur Schöpfung
und Kultur gehört - historisch lässt sich auch nachweisen, dass Gender
immer wieder ein theologisches Thema war, in sehr diversen Konstellationen

sogar, wobei Geschlechtlichkeit zeitweise enorm betont und dann
wieder fast gänzlich aufgelöst wurde.17

3. Texte neu gelesen

Die Auswahl von biblischen «Texts of Terror», die irgendwie etwas mit
Macht, Gewalt und Gender zu tun haben, ist fast grenzenlos. Das hat nicht
zuletzt damit zu tun, dass die Konstellation von Macht, Gewalt und Gender

durch die ganze Kulturgeschichte hindurch eine wichtige Rolle spielt.

Einheit der Schrift und die Vielfalt des Kanons, Berlin (de Gruyter) 2003,45-68, hier
55: «Die Ausdifferenzierung des einen Bekenntnisses in unterschiedliche und
miteinander konkurrierende Heilskonzepte einschließlich ihrer lebensweltlichen Implikationen

[darf] nicht als Verlust einer ursprünglichen Einheit verstanden werden,
sondern [ist] ein integraler Bestandteil der Plausibilität des Bekenntnisses selbst gewesen,
ohne die die Rezeption der christlichen Heilsbotschaft nicht möglich gewesen wäre.
Was das Zeugnis vom Christusereignis konkret bedeutet (d.h. mit welchen Zeichen
diesem Zeugnis welche Bedeutung zugeschrieben wird) steht nicht von vornherein
fest, sondern wird in kontextabhängigen Bedeutungsprozessen ausverhandelt; das

wird im Kanon dokumentiert.» - S. für eine weitere Darlegung: Smit, Authority (wie
Anm. 9).

16 Vgl. Jean Zumstein, Kreative Erinnerung. Relecture und Auslegung im
Johannesevangelium, Zürich (TVZ) 2004; ders., Mémoire, histoire et fiction dans la
littérature johannique, in: NTS 65 (2019) 123-138.

17 Queer-theologische Ansätze machen dies ersichtlich, vgl. z. B. den Reader

Gerald Loughlin (Hg.), Queer Theology. Rethinking the Western Body, Oxford
(Blackwell) 2007.

214



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

Ich werde mich daher beschränken müssen und wähle die folgenden
Fallbeispiele aus: Gen 19, Mk 6,21-28 und Rom l,26f. Bei ihrer Besprechung
wird jeweils sowohl auf die aus genderkritischer Sicht problematische
Rezeptionsgeschichte des Textes hingewiesen, als auch angedeutet, wie ein
Text neu interpretiert und ein Gräueltext zu einem Verbündeten genderkritischer

Anliegen werden kann.

3.1 Gen 19,1-13: «Sodomie»

Ein erster «Text of Terror», der sich für eine Relecture eignet, ist die
Geschichte über Sodom aus Gen 19; ich beschäftige mich vor allem mit den

ersten 13 Versen und halte dies relativ kurz, weil ich auf eine längere
Forschungsgeschichte zurückgreifen kann, die in die Richtung meiner

Ausführungen weist.18 Auch wenn die Rezeptionsgeschichte dieses Textes

reichhaltig und differenziert ist und über den Diskurs zu «Sodomie» qua
Homosexualität hinausgeht,19 werde ich mich im Folgenden doch darauf
beziehen, vor allem weil es eine wichtige rezeptionsgeschichtliche Spur
ist, die zudem Gewalt aufgrund von Gender und Sexualität legitimiert hat
und weiterhin legitimiert. Diese Interpretation wird schon seit Längerem
problematisiert und dies völlig zurecht: Der Kern der Geschichte hat

weniger mit - damals ohnehin so nicht existierender - «Homosexualität» zu

18 S.z.B. Thomas Römer, Homosexualität in der hebräischen Bibel? Einige
Überlegungen zu Leviticus 18 und 20, Genesis 19 und der David-Jonathan-Erzählung,
in: Michaela Bauks u. a. (Hg.), Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst? (Psalm
8,5). Aspekte einer theologischen Anthropologie, Göttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 2008, 435-454. S. auch den Überblick in: Thomas Hieke, Die Männer von
Sodom. Keine Homosexualität in Genesis 19 und anderswo, in: ders./Konrad Huber
(Hg.), Bibel falsch verstanden. Hartnäckige Fehldeutungen biblischer Texte erklärt,
Stuttgart (Katholisches Bibelwerk) 32021, 64-71. Einen Durchgang durch biblische
Texte, die sich angeblich mit Homosexualität befassen, bietet auch Peter-Ben Smit,
Jedem Ketzer seinen Buchstaben. Überlegungen aus biblischer Sicht, in: Andreas
Krebs/Matthias Ring (Hg.), Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung
gleichgeschlechtlicher Partnerschaften in der theologischen Diskussion, Bonn (Alt-Katholischer

Bistumsverlag) 2018, 31-48.
19 Vgl. Ed Noort/Eibert Tigchelaar (Hg.), Sodom's Sin. Genesis 18-19 and

its Interpretations, Leiden (Brill) 2004; s. z. B. auch Martien F. G. Parmentier, Was

war die Sünde Sodoms? Eine mittelalterliche Umfrage, in: IKZ 91 (2001) 274-288;
Parmentier weist nach, dass im Mittelalter so etwas wie «Homosexualität» durchaus
als Symptom von «Luxuria» verstanden werden konnte und nicht als ein selbstständiges

Phänomen.

215



Peter-Ben Smit

tun,20 als mit Gastfreundschaft gegenüber Fremden und deren buchstäblicher

Vergewaltigung. Die Geschichte hat daher mehr zu tun mit der Ablehnung

von sexualisierter Gewalt gegenüber anderen Menschen, besonders

gegenüber Fremden, als mit der Ablehnung von «Homosexualität», erst
recht von Homosexualität im modernen Sinne.21 Dieses Beispiel zeigt, dass

eine Relecture bzw. Neuinterpretation von Texten, die auf eine Art und
Weise interpretiert worden sind, die Gewaltausübung aufgrund von Gender
und Sexualität legitimiert, diese in ihr Gegenteil verkehren können.

3.2 Mk 6,21-28: die «femme fatale»

Mk 6,21-28 ist die Perikope, die über den Tod Johannes' des Täufers
berichtet. Es ist auch der zweite Text, der sich für eine Relecture eignet.
Gender spielt in der Geschichte eine wichtige Rolle: Der Machtkampf
zwischen Herodias und Herodes ist gegendert, Herodes' Benehmen als

Mann und Fürst ist gegendert, und der Auftritt der Prinzessin, die im
Markusevangelium keinen Namen hat, aber schon bei Flavius Josephus
Salome heisst (Ant. 18.5.4), ist es ebenfalls. Es geht mir hier um die
Prinzessin und ihre Rezeption, weil sich daran zeigt, wie in der Interpretation
eines Textes eine Art von Gendering und Sexualisierung stattfinden kann,
die alles andere als harmlos ist. Ich setze dabei an bei der neueren Rezeption

der Prinzessin, die am Ende des 19. Jahrhunderts wichtige Impulse
erhielt.22 In Oscar Wildes 1891 veröffentlichtem Schauspiel Salomé spielt
der «Tanz mit den sieben Schleiern» eine wichtige Rolle. Mit dieser Betonung

des Tanzes und seiner Auswirkung auf Herodes schliesst Wilde nicht
bloss beim biblischen Text an, sondern auch bei einer Tradition, die, sicher
im Laufe des 19. Jahrhunderts, diesen Tanz immer mehr sexualisiert hat.
Illustrationen aus verschiedenen Editionen des Werkes zeigen dies recht

20 Zur Begrifflichkeit, s. Martti Nissinen, Homoeroticism in the Biblical World.
A Historical Perspective, Minneapolis (Fortress) 2004.

21 S. z. B. a. a. O., 45-48; der Text ist auch nicht begeistert von gleichgeschlechtlichem

Geschlechtsverkehr, aber auch das muss in seinem altorientalischen Sinne als
eine unehrenhafte Art der Machtausübung verstanden werden.

22 S. zur Rezeptionsgeschichte und die Imagination der Prinzessin: Paul-André
Claudel, Salomé: Destinées imaginaires d'une figure biblique, Paris (Ellipses) 2013;

zur feministischen Kritik, s. z. B. Janice Capel Anderson, Feminist Criticism. The
Dancing Daughter, in: dies./Stephen D. Moore (Hg.), Mark and Method. New Approaches

in Biblical Studies, Minneapolis (Fortress) 1992, 103-134.

216



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

deutlich, aber auch Texte aus Wildes Umfeld wie die folgende Strophe aus

Arthur O'Shaughnessys Gedicht The Daughter ofHerodias von 1870:

She freed and floated on the air her arms
Above dim veils that hid her bosom's charms [...]
The veils fell round her like thin coiling mists
Shot through by topaz suns and amethysts.23

In der Regel wird der Tanz auch fast im Sinne eines Striptease ausgeführt,
zum Beispiel in Aufführungen der Oper Salome von Richard Strauss, der
auf Wildes Theaterstück zurückgreift. Der Vergleich mit dem markini-
schen Text ist dabei interessant, denn dieser ist viel zurückhaltender in
seiner Beschreibung des Auftrittes der Prinzessin:

Da kam die Tochter der Herodias und tanzte, und sie gefiel dem Herodes und
seinen Gästen so sehr, daß der König zu ihr sagte: Wünsch dir, was du willst;
ich werde es dir geben. (Mk 6,22)

Wie Salome tanzt, sagt der Text nicht, bloss, dass der Tanz eine gewisse
Auswirkung auf Herodes und seine Gäste hat, die mit ihm das Fest feiern.
Wer die Struktur eines antiken Symposiums kennt, wird auch wissen, dass

ein Tanz zum eigentlichen «Trinkgelage» gehörte, und kann sich vorstellen,

wie die Stimmung der Beteiligten gewesen sein dürfte.24 Darauf lenkt
der Erzähler auch die ganze Aufmerksamkeit, indem er Herodes in die
Rolle des biblischen Königs Ahasvérus schlüpfen lässt, der, auch weil eine
Frau, Esther in seinem Falle, ihm gefiel,25 ebenfalls versprach, ihr das zu
schenken, was immer sie wolle. Herodes verstrickt sich in seinem Versprechen,

und die Geschichte scheint nahezulegen, dass er sein Gesicht wegen
der Tochter seiner Gattin verliert, die ihm den Kopf verdreht (auch wenn
dies nolens volens geschieht). Das charakterisiert Herodes als Mann bzw.

«gendert» ihn.26 Nun hat die Auslegungsgeschichte manchmal einen an-

23 Arthur O'Shaughnessy, An Epic of Women and Other Poems, London
(Hotten) 1870, 105-132, 199.

24 Zum Symposium, dessen Struktur und die Rolle von Entertainment, s. Dennis
E. Smith, From Symposium to Eucharist, Minneapolis (Fortress) 2003, 34-38.

25 Die Wortwahl ist allerdings nur in Esther 2,4 LXX identisch.
26 Vgl. dazu z. B. Peter-Ben Smit, The Ritual (De)Construction of Masculinity

in Mark 6. A Methodological Exploration on the Interface of Gender and Ritual
Studies, in: Neotest. 50 (2017) 327-351.

217



Peter-Ben Smit

deren Weg gewählt:27 Da ist Herodes nicht länger Opfer seiner mangelnden

Selbstbeherrschung der Prinzessin gegenüber, sondern Opfer des

verführenden Tanzes der Salome. Sie wurde der Inbegriff weiblicher,
verführerischer Sexualität und Lust. Das mag harmlos erscheinen, ist es

aber nicht. Denn so wird im Text auf einmal eine Person zum Kern des

Problems gemacht, die es vermutlich ursprünglich gar nicht war, und
interessanterweise ist die problematische Person auf einmal weiblich (Salome)

statt männlich (Herodes). Darüber hinaus kann man noch festhalten,
dass die Absicht der Geschichte, Herodes als Fürst und Mann zu proble-
matisieren, viel weniger im Vordergrund steht - obwohl Herodes von Wilde

und Strauss durchaus als lustvoller Mann dargestellt wird, ist er
letztendlich doch Opfer von Salomes verführerischem Tanz. Worum es mir
jetzt geht, ist, dass kulturelle Genderstereotypen, vor allem die Idee, dass

Frauen Lust und Sexualität verkörpern und daher eine Gefahr für Männer
sind, in der Rezeption dieser biblischen Geschichte von Bedeutung sind.
Dabei spielt - in der Regel männliche - Phantasie über die Vorzüge des

Tanzes der Prinzessin eine nicht unbeachtliche Rolle. Feministische Kritik

hat das schon seit Jahren erkannt und kritisiert.28 Mit Gewalt hat eine
solche Art von Gendering insofern etwas zu tun, als dass durch eine solche

Rezeption eines Textes Stereotypisierungen verstärkt werden und Personen

in einem biblischen Text aufgrund von Auffassungen über Gender und
Sexualität be- bzw. entschuldigt werden: Herodes wird vom Urheber
sämtlicher Probleme am Galiläischen Hofe zum Opfer weiblicher Lust,
und der Tanz der Prinzessin wird von einem Detail im Text zur Chiffre
von Weiblichkeit und eigentlicher Ursache des Todes Johannes' des Täufers.

Wer aus genderkritischer Perspektive mit solchen Texten arbeitet, ist
dazu berufen, solche rezeptionsgeschichtliche Traditionen zu hinterfragen
und zu problematisieren. Damit wird auch eine neue Sicht des Textes möglich,

die gerade das Benehmen des Mannes Herodes problematisiert, dessen

lustgesteuerte Herrschaft von tödlichen Formen der Mahlgemeinschaft

und des Zusammenlebens überhaupt gekennzeichnet wird. Das

einzige Gericht, das während seiner Geburtstagsfeier serviert wird, ist das

Haupt des Johannes'. Der Kontrast mit der nachfolgenden Geschichte

27 Eine Frage, der hier nicht nachgegangen werden kann, ist, ob die Deutung
durch Wilde u. a. auch als eine Aufwertung weiblicher Sexualität (oder von Sexualität
überhaupt) im Kontext der viktorianischen Gesellschaft gelesen werden kann.

28 Vgl. Capel Anderson, Criticism (wie Anm. 22) als ein Beispiel der feministischen

Lektüre dieses Textes.

218



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

könnte nicht grösser sein: Dort veranstaltet Jesus, auch als Mann, aber

ganz anders, eine Mahlzeit in der Wüste, die erste wunderbare Speisung.
Im Gegensatz zur Geschichte der Geburtstagsfeier des Herodes', die sich

von Feierlichkeit und Überfluss hin zum Tod bewegt, ist dies die Geschichte

einer Mahlzeit, die im tödlichen «Nichts» der Wüste anfängt und in
Überfluss endet. Als Mann wird Jesus auch durch diese Geschichte gegen-
dert. Festzuhalten ist, dass eine aus genderkritischer Sicht problematische
Rezeptionsgeschichte eines Textes aufgearbeitet werden kann, wodurch
der Raum für eine Neuinterpretation entsteht, die in Sachen Gender und

Macht ganz anders ausgerichtet ist und die sogar dubiose Formen von
Männlichkeit problematisiert: Sowohl die «Macht» des Lesers/der Leserin,

zu bestimmen, welche Protagonist*innen auf welche Art und Weise

gegendert sind, wirkt sich anders aus, wie auch die Machtausübung durch
diese Protagonist*innen in der Geschichte als solche. Anstelle von
Frauenkritik enthält der Text so eine Kritik an mächtigen und lustvollen Männern.

3.3 Rom l,26f: «Homosexualität»

Ein dritter Text,29 den ich hier besprechen möchte, hat rezeptionsgeschichtlich

wiederum viel mit dem modernen Diskurs über Homosexualität

zu tun.30 Er ist Teil einer längeren Ausführung des Heidenapostels zum
Thema der Unordnung der heidnischen Welt, die in ihrem Kern dadurch

gekennzeichnet ist, dass die Völker «die Wahrheit Gottes mit der Lüge
[vertauschten], sie beteten das Geschöpf an und verehrten es anstelle des

Schöpfers» (Rom 1,25), was nach Paulus diese Folge hat:

Darum lieferte Gott sie entehrenden Leidenschaften aus: Ihre Frauen
vertauschten den natürlichen Verkehr mit dem widernatürlichen; ebenso gaben
die Männer den natürlichen Verkehr mit der Frau auf und entbrannten in
Begierde zueinander; Männer trieben mit Männern Unzucht und erhielten den
ihnen gebührenden Lohn für ihre Verirrung. (Rom l,26f.)

29 S. für die nachfolgenden Ausführungen auch: Peter-Ben Smit, Gender and
Fullness of Life for AU. Contextuality as a Catalyst for Rereading Sources, in: Ellen
van Stichel u. a. (Hg.), Fullness of Life and Justice for All. Dominican Perspectives,
Adelaide (ATF) 2020, 175-192.

30 S. dazu z. B. die rezeptionsgeschichtlichen Überlegungen von Daniel Patte,
Romans. Three Exegetical Interpretations and the History of Reception. Volume 1:

Romans 1:1-32, London (Bloomsbury) 2018.

219



Peter-Ben Smit

Dass es in diesem Text um bestimmte Formen von Sexualität geht, die Paulus

ablehnt, ist klar. Interessanter ist die Frage, weswegen er dies tut und ob

es eine - mehr oder weniger gewalttätige - Ablehnung von Homosexualität

begründet oder ob eine andere Lesart möglich ist. Eine erste Beobachtung
ist dabei, dass Paulus in seinen Ausführungen nicht von Sexualität an und

für sich ausgeht, sondern von «Leidenschaften» und zwar von «entehrenden»

Leidenschaften (jtdür] àxiptaç). Eine zweite Beobachtung ist, dass

Paulus sich auf das «Natürliche» bezieht: Männer haben den «natürlichen»
Verkehr mit der Frau aufgegeben und sind in Begierde zueinander entbrannt

(pexf)/Aa'§av xfiv (Jiuoixriv XQf|cuv elç tfiv naqà cpboiv). Es ist interessant,

dass Paulus eine kulturelle Kategorie («entehrend») und eine «biologische»

Kategorie («natürlich») miteinander zu verbinden scheint. Die Frage
ist aber, ob das tatsächlich so ist.31 Dass Scham und Ehre kulturelle Begriffe

sind, so viel ist wohl deutlich. Aber wie ist es mit einem Begriff wie
«Natur»? Forscher wie Dale Martin und andere haben daraufhingewiesen,32
dass in der Antike im Allgemeinen wie auch im Bereich von Gender und
Sexualität ein Ausdruck wie Tcaçà cfmoiv durchaus auch kulturell geprägt
war. Am deutlichsten ist das erkennbar an der starken Hierarchisierung von
Sexualität im Mittelmeerraum. Bei sowohl (anderen) jüdischen Autoren wie
auch bei paganen Autoren ist es von höchster Bedeutung33, dass die gegen-
derte soziale Ordnung ihren «natürlichen» sexuellen Ausdruck findet:
Sexuelle Beziehungen sollten gesellschaftlichen Verhältnissen entsprechen.
Zu dieser gegenderten sozialen Ordnung gehörte eine Ordnung von Männern

und Frauen, aber durchaus auch eine Ordnung von Männern. Der
Ausdruck «impudicitia in ingenuo crimen est, in servo nécessitas, in liberto

31 Einen anderen Ansatz lasse ich hier ausser Betracht, er wird aber vorgeschlagen

in William B. Loader, The New Testament on Sexuality, Grand Rapids (Eerd-
mans) 2013: Paulus gehe, so Loader, von antiker Biologie aus, wir gingen in der
Moderne auf analoger Art und Weise von moderner Biologie aus, worin Homosexualität
durchaus einen natürlichen Platz habe. Daher sei die paulinische Ablehnung von
gleichgeschlechtlicher Sexualität (bzw. «Homosexualität») im heutigen Kontext nicht
mehr aufrechtzuerhalten.

32 Vgl. z.B. Dale Martin, Heterosexism and the Interpretation of Romans
1:18-32, in: Biblnt 3 (1995) 332-355.

33 S. den Überblick in: Moisis Mayordomo-Mari'n, Konstruktionen von
Männlichkeit in der Antike und der paulinischen Korintherkorrespondenz, in: EvTh 68

(2008) 99-115.

220



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

officium»,34 was so viel heisst wie «einer anderen Person sexuell zur Verfügung

stehen ist für eine freie Person Verbrechen, für einen Sklaven ist es

eine Notwendigkeit und für einen Freigelassenen ein (obligatorischer)
Dienst», zeigt dies auf; Sklaven (und auch Sklavinnen, aber in diesem
Beispiel geht es mir um die Verhältnisse zwischen Männern) konnten ihren

Eigentümern auf unterschiedliche Arten und Weisen zur Verfügung stehen,

was durchaus als natürlich angesehen wurde - jede soziale Ordnung hat ja
die Tendenz, sich als «natürlich» und eben nicht als «sozial» darzustellen.
Der sexuelle Verkehr zwischen Männern und zwischen Frauen, wobei die
erste Form in der Antike mehr Aufmerksamkeit bekam (was allerdings
heute auch der Fall zu sein scheint),35 konnte daher der «natürlichen» Position

einer Person in der Gesellschaft schaden, bzw. ein Mann konnte daran

beteiligt sein, der «natürlichen» Rolle eines anderen Mannes zu schaden.

Angst vor «Feminisierung» spielt dabei immer wieder eine Rolle. - Dazu
kommt noch etwas anderes: Die Interpretation von gleichgeschlechtlicher
Sexualität als Folge überschweifender Lust, wie Paulus sie präsentiert,
entspricht auch manchen antiken Mustern, in denen die Vorstellung, dass sexuelles

Verlangen, das über das Verlangen nach einem Partner bzw. einer
Partnerin des anderen Geschlechtes hinausgeht, das redliche Mass
überschreite und daher abzulehnen sei, führend war. Das hat wiederum auch mit
der Konstruktion von Geschlecht in der Antike zu tun. Ein Hauptmerkmal
von Männlichkeit war zum Beispiel Selbstbeherrschung, wer sein Verlangen

aber nicht in Zaum halten konnte, erreichte dieses Ideal gar nicht und
wurde daher als Mann auch weniger glaubwürdig.36

Wie helfen diese Ausführungen nun bei einer Relecture von Rom 1,26f.?
Ich würde sagen, dass diese Ausflüge in den kulturellen Kontext des Paulus

verdeutlichen, was er ablehnt und warum er es vermutlich ablehnt. Er
lehnt jene Formen von Sexualität ab, oder genauer gesagt: er betrachtet sie

als Zeichen von Gottes Zorn, die nicht heilsam, sogar verletzend (bzw.
unehrenhaft) sind. Was als verletzend einzustufen ist, entnimmt er breite-

34 S. dazu: Matthew Perry, Quintus Haterius and the «Dutiful Freedman».
The Consideration of Sexual Conduct Between Patrons and Freedpersons in Roman
Law, in: Ancient History Bulletin 25 (2011) 133-148.

35 S. aber für eine ausführliche Studie über weibliche gleichgeschlechtliche
Sexualität z.B. Bernadette Brooten, Love Between Women. Early Christian
Responses to Female Homoeroticism, Chicago (University of Chicago Press) 1996.

36 Vgl. z.B. Susanna Asikainen, Jesus and Other Men, Leiden (Brill) 2018,
19-45.

221



Peter-Ben Smit

ren (griechisch-römischen) und engeren (hellenistisch-jüdischen)
Kulturkreisen, an denen er partizipiert. Wer aufgrund von Rom l,26f. über Sexualität

weiterdenken will, ist daher am besten beraten, dies auf gleiche Art
und Weise wie Paulus zu tun: kulturell sensibel und mit der Absicht, zu
einer gesunden Art von Sexualität zu gelangen. Wie polemisch der Text im
1. Jahrhundert auch war, wie er sich in seiner Rezeptionsgeschichte auch

ausgewirkt haben mag, eine andere Perspektive ist möglich.

4. Schluss

Zusammenfassend lässt sich dann Folgendes festhalten. Neben der Benennung

(und damit auch Anerkennung) von «Texts of Terror» in der Bibel
und von problematischen Rezeptionsgeschichten bezüglich des Themenkreises

Macht, Gewalt und Gender habe ich gezeigt, wie ein kritischer und

dynamischer Umgang mit solchen biblischen Texten durchaus schriftge-
mäss ist und wie es ohne Weiteres biblische Texte mit einer nicht
unproblematischen Rezeptionsgeschichte gibt, denen eine heilvollere Bedeutung
abgewonnen werden kann, wenigstens in bestimmten Fällen. Gender und
Sexualität erscheinen dabei häufig als Funktionen anderer Themen, zum
Beispiel des Umganges mit Fremden, der Gestaltung von Herrschaft oder
der sozialen Ordnung. Solche exegetischen Perspektiven und Einsichten
können sowohl dazu einladen, biblische Traditionen neu zu entdecken und
sie gleichzeitig als Anlass zu verstehen, kritisch analoge Zusammenhänge
im 21. Jahrhundert zu reflektieren.

Peter-Ben Smit (*1979 Rotterdam NL), Dr. theol. (Universität Bern, 2005),
Dr. theol. habil. (Universität Bern, 2009), Th. D. (General Theological
Seminary, New York 2011) ist o. Professorfür Kontextuelle Bibelauslegung an
der Theologischen Fakultät der Vrije Universiteit (Amsterdam) und Professorfür

Alte Katholische Kirchenstrukturen («bijzonder hoogleraar») am
Departement für Philosophie und Religionswissenschaft der Universität
Utrecht. Von 2018 bis 2021 war er Professor für Systematische Theologie und
Ökumene am Institut für Christkatholische Theologie der Universität Bern.
Ausserdem ist er als research associate der Theologischen Fakultät der
Universität von Pretoria (Südafrika) verbunden.

Adresse: Herengracht 559 HS, 1017 BWAmsterdam, Niederlande
E-Mail: p.b.a.smit@vu.nl



Göttliche Gewalt. Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption

Summary

This contribution takes its point of departure in the observation that, regarding
sexuality, gender and (the abuse of) power, biblical 'texts of terror' (Phillys Trib-
le) are a serious issue. Arguing that gender-critical criticism of these texts is

theologically and hermeneutically legitimate (and even in line with dynamics that

can be observed in biblical traditions), it is then shown how certain texts that have,
at least, a reception history of terror, can be reread from a gender-critical perspective

and be rediscovered as allies for a critical approach to questions of gender,
sexuality and power today. The biblical texts that are discussed are a selection of
texts that are suitable for such a relecture: Genesis 19:1-13, Mark 6:21-28 and
Romans 1:26-27.

Schlüsselwörter - Keywords

Hermeneutik - Gender - Bibel - Gewalt - Rezeptionsgeschichte

223


	Göttliche Gewalt : Macht und Machtmissbrauch in der Bibel und Bibelrezeption am Beispiel von ausgewählten biblischen Texten

