Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Macht, Ermé&chtigung und Missbrauch in der Seelsorge
Autor: Morgenthaler, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Macht, Ermiéichtigung und Missbrauch in der Seelsorge

Christoph Morgenthaler

Wie steht es um Seelsorge im Zeitalter von #MeToo? Dies ist ein gleich-
zeitig weit und eng gefasstes Thema. Die Eckwerte Macht, Erméchtigung
und Missbrauch zeigen zum einen ein weites Feld an, auf dem es um
grundsitzliche Fragen des Geschlechterverhiltnisses geht, wie es sich his-
torisch entwickelt hat und wie es sich heute prisentiert. Missbrauchsskan-
dale, auch in den Kirchen, riicken das Thema immer wieder neu in ein
grelles offentliches Licht. Das Thema ist zum anderen eng gefasst: Es soll
im Folgenden nicht um sexuelle Beldstigung am Arbeitsplatz, um sexuelle
Ubergriffe in Institutionen wie Behindertenheimen und Schulen oder um
Gruppen wie Kinder und Jugendliche gehen. Fokussiert wird vielmehr
Seelsorge in einem spezifischen Sinn: Wie kommt es zu Grenzverletzun-
gen und Missbrauch bei der seelsorglichen Begleitung von Menschen in
ihren Beziehungen und Systemen? Brisante Fragen rufen nach grundsitz-
lichen Antworten und zugleich praktikablen Losungen.

Das Problem ist spitestens seit den 1970er-Jahren ein Thema in Seelsor-
ge und Seelsorgelehre, nicht prominent, und doch finden sich iiber die Jahr-
zehnte verstreut Aufsitze. Hier und dort gibt es Hinweise darauf in Lehr-
biichern, Sammelbinden oder einigen Monographien.! Seelsorge und
Seelsorgelehre im Zeitalter von #MeToo miissen sich vorsehen, dass sie
nicht — zum Thema nur wenig und verlegen fliisternd — zu den Kartellen des
Schweigens gezihlt werden, die an vielen Orten und in vielen Institutionen
Missbrauch in einem kaum vorstellbaren Ausmass moglich gemacht und
gedeckt haben, was heute 6ffentlich gemacht und juristisch verhandelt wird.

I Selten sind spezifische Publikationen zum Missbrauch in der Seelsorge. Oft sind
die Publikationen an der romisch-katholischen Kirche orientiert, das Augenmerk gilt
meist der sexuellen Gewalt gegen Kinder und Jugendliche: z. B. STEPHEN J. ROSSETTI/
WunNiBaLD MULLER (Hg.), Sexueller Missbrauch Minderjdhriger in der Kirche. Psy-
chologische, seelsorgliche und institutionelle Aspekte, Mainz (Matthias Griinewald)
1996; HERBERT ULONSKA, Sexualisierte Gewalt im Schutz von Kirchenmauern. An-
stoBe zur differenzierten (Selbst-)Wahrnehmung, Miinster (Lit Verlag) 2003; MAGNUS
STRIET/R1TA WERDEN (Hg.), Unheilige Theologie! Analysen angesichts sexueller
Gewalt gegen Minderjihrige durch Priester, Freiburg i. Br. (Herder) 2019. Im engeren
Sinn zur Thematik Machtmissbrauch in der Seelsorge: ISABELLE NOTH/UELI AFFOLTER
(Hg.), Schaut hin! Missbrauchsprivention in Seelsorge, Beratung und Kirchen, Ziirich
(TVZ) 2015.

188 IKZ 111 (2021) Seiten 188-206



Macht, Ermichtigung und Missbrauch in der Seelsorge

1. Macht und Seelsorgemacht

Macht hat keinen guten Namen. Macht korrumpiert. Macht verleitet zum
Machtmissbrauch. «Alle Macht ist bose».? Alle diese Aussagen implizie-
ren das eine: Es gibt Macht. Soziale Verhiltnisse sind immer auch Macht-
verhiltnisse. «Jedes Verhiltnis zwischen Menschen ist auf unmittelbare
Weise ein Machtverhiltnis», hat Lggstrup® einmal lapidar festgehalten.
Macht ist ein Ausdruck der Unterschiedlichkeit von Menschen und Grup-
pen, die ihnen die Moglichkeit gibt, auf andere einzuwirken, mit Folgen
fiir deren Fiihlen, Denken und Verhalten. Sie hat sehr unterschiedliche
Grundlagen. French und Raven* unterscheiden in einer Typologie bei-
spielsweise: legitime Macht (Macht durch Wahl, Tradition, Rechtspre-
chung, Ordination), Macht durch Belohnung (materiell, finanziell, aber
auch durch Anerkennung), Macht durch Zwang (Notigung, Unterdrii-
ckung, Gewalt), Macht durch Identifikation (die Fahigkeit, bei Bezugsper-
sonen ein Gefiihl der Verbundenheit hervorzurufen) und Macht durch
Expertise (Fachwissen, Kompetenz). Die Liste liesse sich ergidnzen, im
Zeitalter von #MeToo zum Beispiel um erotische Macht. «Macht» ist auch
eine analytische Kategorie, die zu erkennen und zu benennen hilft, was in
sozialen Beziehungen geschieht.

Die Geschichte der Theoriebildung zum Thema Macht reicht bis in die
Antike zuriick. Ich kann sie hier nicht aufrollen. Ich siedle mich mit mei-
nen Uberlegungen in der Niihe von theoretischen Konzeptionen an, die die
Machtdynamiken im sozialen Nahraum fokussieren. Diese gehen also der
Frage nach, worauf Macht in Beziehungen beruht, wie sie sich zeigt und
auswirkt, und reflektieren dabei gleichzeitig, wie solche Macht in umfas-
sendere gesellschaftliche Machtverhéltnisse eingelagert ist.>

2 JacoB BURKHARDT, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Berlin (Spemann)
1905 [= Miinchen (Beck) 2018].

3 KnNubp EJLER L@GsTRUP, Art. Macht III. Ethisch, in: RGG3, 1960, Bd. 4,
567-569, hier 568.

4 JoHN R.P. FRENCH JR./BERTRAM RAVEN, The bases of social power, in: Dor-
win Cartwright/Alvin Zander (Hg.), Group dynamics, New York (Harper and Row)
1968, 607-623.

5 Neben French/Raven z.B. BIORN KRAUS/WOLFGANG KRIEGER (Hg.), Macht
in der sozialen Arbeit. Interaktionsverhiltnisse zwischen Kontrolle, Partizipation und
Freisetzung, Lage (Jacobs-Verlag) 2014; GERHARD GOHLER, Transitive und intransi-
tive Macht, in: André Brodocz/Stefanie Hammer (Hg.), Variationen der Macht, Baden-
Baden (Nomos) 2013, 225-242.

189



Christoph Morgenthaler

Eine der Formen von Machtausiibung ist die Tabuisierung der Macht.
Wer dieses Tabu bricht, wird ausgestossen. Das kann auch treffen, wer
tiber das Thema schreibt. Eine der Formen der Kontrolle von Macht seit
der Aufklidrung ist ndmlich die rationale Benennung und Durchdringung
von Machtverhiltnissen. Es ist wichtig, Macht immer wieder zu reflektie-
ren, zum Gegenstand des offentlichen Diskurses zu machen, zu ziigeln
und zu domestizieren. Macht ist ein strukturierender Faktor auch in Seel-
sorgebeziehungen, ein Machtgefille ist in vielen Seelsorgebeziehungen
unverkennbar. Reflexion dieser Macht wirkt auch im Raum der Seelsorge
erhellend und befreiend.

Quellen dieser Macht in der Seelsorge lassen sich identifizieren: Solche
Macht ist legitime Macht, die auf Tradition und Amt beruht — zum Beispiel
die durchschlagende sozialgeschichtliche Wirkung der Metapher des Hir-
ten, der seine Herde weidet, mit dem Blick auf die Einzelnen und die
ganze Herde. Pastoralmacht® ist im Fall von Theologinnen und Theologen
Definitionsmacht (die Macht, Traditionen auszulegen und auf heutige Si-
tuationen zu iibertragen). Sie beruht auf der auch heute noch hohen Glaub-
wiirdigkeit und Reputation des kirchlichen Amtes, auf Expertise, profes-
sioneller Ausbildung, Fachwissen und einer in Aus- und Weiterbildung
vertieften Sozialkompetenz. Auch die mit dem Amt verkniipfte starke
Einbindung in eine Gemeinde verleiht Seelsorgerinnen und Seelsorgern
Macht: Sie kennen die institutionellen Akteure und Abliufe, sie kennen
Ressourcen und wie diese erschlossen werden konnen. Als Identifikati-
onsfiguren vermitteln sie Gemeindegliedern ein Gefiihl der Verbunden-
heit, miteinander, mit der Kirche, mit ihrem Herrn. Und: Sie wissen vieles
iiber viele in ihrer Gemeinde.

Die Macht der Seelsorgenden hat auch spezifischere Griinde: Seelsor-
gebeziehungen entstehen oft in Krisensituationen, in denen Menschen
schwach, verletzlich, marginalisiert und auf Hilfe angewiesen sind. Macht
hat also auch situative, kommunikative Griinde: Der eine liegt erschopft
im Spitalbett, die Seelsorgerin, die ihn besuchen kommt, steht und ist
frisch; der Seelsorger verfiigt iiber den sonoren Ton jener, die das Sagen
haben. Einen Ton, den jene erkennen, die unten sind, den die oben aber
nicht mehr horen. Der andere verhaspelt sich und muss dreimal etwas sa-
gen, bis er gehort wird. Zudem ist ein Seelsorgegesprich von der initialen
Ubertragung, also jenen unbewussten Erwartungen bestimmt, die sich auf

6 Vgl. z.B. HERMANN STEINKAMP, Die sanfte Macht der Hirten. Die Bedeutung
Michel Foucaults fiir die Praktische Theologie, Mainz (Matthias Griinewald) 1999.

190



Macht, Erméchtigung und Missbrauch in der Seelsorge

Seelsorgende richten, sobald diese sich als Personen im kirchlichen Amt
zu erkennen geben. Schnell kommt meist ein Gesprich in Gang, in dem in
oft beriihrender Offenheit biographische Schliisselerlebnisse, Verletzun-
gen und unverarbeitete Erfahrungen artikuliert werden. In der Folge ver-
fiigen Seelsorgende ebenso schnell {iber brisantes Wissen (das Macht be-
deutet, da es auch ausgeniitzt werden kann).

Einen Aspekt mochte ich noch gesondert fokussieren: Macht und
Machtausiibung hingen auch mit dem Verstédndnis von Seelsorge zusam-
men. Aufschlussreich ist bereits die Beobachtung, dass Professionelle de-
finieren, was Seelsorge ist und sein soll, und das Seelsorgeverstdndnis
derer, die Seelsorge beanspruchen, dabei kaum beriicksichtigt wird.” Die-
se Machtblindheit zeigt sich auch in Definitionen. Klessmann beispiels-
weise versteht Seelsorge als «Lebensdeutung im Horizont des christlichen
Glaubens»®. Natiirlich weist er darauf hin, dass dies kein einseitiger Pro-
zess ist. Beide Seiten im Gesprich sind dialogisch an dieser Lebensdeu-
tung beteiligt. Und doch: Lebensdeutung wird von ihm als Geschehen
konzeptionalisiert, das ein differenziertes biblisches, theologisches und
hermeneutisches Wissen voraussetzt, was faktisch doch zum Primat der
Fachperson fiir christliche Lebensdeutung, sprich der Theologen und
Theologinnen, fiihrt. Damit ist zumindest implizit und potenziell in dieser
Seelsorgedefinition ein bestimmtes Machtgefille angelegt, das reale Macht-
verhiltnisse verstirkt.

2. Seelsorge als Ermiichtigung

Experimentell — auch ich habe dies bisher noch nie so explizit getan —
mochte ich ein anderes Seelsorgeverstidndnis vorschlagen, das Macht als
wesentliche Dimension von Seelsorge veranschlagt: Seelsorge kann als
Raum der Erméchtigung zu einem freien und verantwortlichen Leben vor
Gott verstanden und modelliert werden. Dieser Raum ist gestaltungsoffen,
ein Moglichkeitsraum, der von beiden Seiten besetzt, definiert, in An-
spruch genommen und geformt wird. Erméchtigung hat dabei zwei Seiten:
Sie ist auf der einen Seite intransitiv Selbsterméchtigung, ein selbstiniti-

7 Gleich wie «Seelsorge» etwas ist, was von zwei Seiten her «konstruiert» wird,
ist dies auch «Macht in der Seelsorge». Die eine Seite hat allerdings grisseren Einfluss
auf diese Konstruktion von Macht als die andere.

8  MICHAEL KLESSMANN, Seelsorge. Ein Lehrbuch, Neukirchen-Vluyn (Neukir-
chener) 2015, 178-224.

191



Christoph Morgenthaler

ierter, eigengesteuerter Prozess. Sie ist zum anderen — transitiv — die pro-
fessionelle Ermutigung und Unterstiitzung dieser Selbstermichtigung.®
Pastoralmacht wird dementsprechend in der Seelsorge so eingesetzt, dass
die Wahrscheinlichkeit wichst, dass sich das Gegeniiber als wirksam ent-
deckt, entwickelt und selbst erméchtigt, was Motivationen und Fihigkei-
ten zur Erméchtigung auch auf der Seite der Seelsorgenden vertieft und
stirkt. Eine solche Ermichtigung hat also eine paradoxe Struktur: Wie
bringt man jemanden dazu, etwas zu tun, das nur diese Person selbst ini-
tiieren und auf Dauer stellen kann? Seelsorgliche Strategien der Ermich-
tigung finden ihre Grenzen an der Macht des Gegeniibers, das letztlich
selbst aufstehen, stehen und gehen muss.

Dieses Verstdndnis von Seelsorge miisste theologisch vertieft reflektiert
werden, beispielsweise ausgehend vom Begriff der «Exousia».l0 Exousia
ist in neutestamtlichen Schriften einerseits die Freiheit, zu bestimmen und
zu verfiigen, ein von Menschen oder Gott zugestandenes Recht (R6m 9,21;
1 Kor 6,12; 7,37; Offb 13,5), andererseits die von Menschen oder Gott
verlichene Befugnis bzw. Autoritidt (Apg 9,14; Joh 19,10; Mk 2,10; 11,27).
Auch hier findet sich also diese paradoxe Struktur von Macht und Ermich-
tigung. Exousia ist zudem bezogen auf Gott, wie er sich in Christus zeigt:
Alle Macht in der Kirche kommt von ithm, der seine Macht in unseren
Dienst gestellt hat (Mt 28,18), und ist damit delegierte, an Verantwortung
gebundene, relative, geteilte Macht, die Rdume der Erméchtigung schafft:
Seelsorge konnte folglich theologisch als Raum geteilter, relationaler, re-
ziproker Exousia gedeutet werden.

3. Strukturelle Aspekte von Empowerment

Natiirlich bringe ich mit dem Begriff «Ermichtigung», «xempowerment»,
einen bekannten Diskurs ins Spiel, der seit den 1990er-Jahren in unter-
schiedlichen Bereichen — im Feminismus, in sozialen Bewegungen und
Biirgerinitiativen — gefiihrt wird. Ich kann hier nur einen Aspekt daraus
hervorheben. Bei Empowerment geht es nicht nur darum, zur Erméchti-

9 NORBERT HERRIGER, Empowerment in der sozialen Arbeit. Eine Einfiihrung,
Stuttgart (Kohlhammer) 2020, unterscheidet vier Zugénge zur Definition des Be-
griffs: einen politischen, einen lebensweltlichen, einen reflexiven und einen transiti-
ven Zugang. Uberblick iiber Definitionen von «<Empowerment»: A.a.O., 20.

100 Vgl. dazu: PETER AMIET, Exousia im Neuen Testament, in: IKZ 61 (1971)
233-242.

192



Macht, Erméchtigung und Missbrauch in der Seelsorge

gung einzelner Menschen beizutragen, sondern Einzelne in ithrem Kontext
zu erméchtigen. Dabei kommt dieser Kontext in unterschiedlicher Weise
in den Blick: Kontexte haben das Potenzial, Erméchtigung zu erschweren,
sie zu unterdriicken und unméglich zu machen. Es ist ein Aspekt, der in
der feministischen Kritik immer wieder hervorgehoben wird: Emanzipa-
tion ist nur moglich durch Transformation eines von Abhéngigkeiten und
Ungleichheit durchzogenen, gesellschaftlich etablierten Geschlechterver-
hiltnisses. So werden im Zusammenhang mit Empowerment Kontexte
erkannt, die benannt, aufgebrochen, verindert und gestaltet werden miis-
sen, in denen aber auch Krifte zu finden sind (z. B. die Kraft der Solida-
ritdt), die Verdnderung inspirieren und mittragen.

Dies kann sinngemiss auf die Seelsorge iibertragen werden: Es gibt
auch eine strukturelle Seite des seelsorglichen Empowerment. Wie muss
eine Kirche gestaltet sein, in der Empowerment-Prozesse in Gang kom-
men? Priziser: Wie miissen kirchliche Kontexte verdndert und gestaltet
werden, damit sie Empowerment-Prozesse in der Seelsorge nicht konter-
karieren, sondern ermdglichen, dazu einladen, sie stiitzen? Ex negativo:
Welche strukturellen Vorkehrungen werden getroffen, damit Machtmiss-
brauch (auch in der Seelsorge) erkannt, 6ffentlich gemacht, vermieden und
geahndet werden kann?

4. Formen von Machtmissbrauch in der Seelsorge

Noch deutlicher wird, was dies fiir die Seelsorge bedeutet, wenn wir nun
einen nidchsten Aspekt des Themas beleuchten: den Machtmissbrauch in
der Seelsorge. Es ist unter der entwickelten Perspektive selbstverstdndlich:
Macht in der Seelsorge kann nicht nur gebraucht, sondern auch miss-
braucht werden (hier nur in Klammern: Ich schreibe vom Missbrauch der
Macht, nicht vom Missbrauch von Menschen, was einen ordnungsgemas-
sen «Gebrauch» von Menschen voraussetzen wiirde und anthropologi-
scher Unsinn ist).

Zuerst ist hier ein Missverstindnis zu vermeiden: Machtmissbrauch in
der Seelsorge ist nicht gleichzusetzen mit sexueller Grenzverletzung und
Ausbeutung. Ein viel weiteres Spektrum von Phinomenen kommt in den
Blick. Ich nenne einige Beispiele:

— Seelsorgende vergessen Termine, sind nicht erreichbar, halten sich nicht
an Vereinbarungen.

— Sie horen unprizise zu, sprechen von sich selbst, moralisieren, spielen
ihr theologisches Fachwissen aus.

193



Christoph Morgenthaler

— Sie missachten die Selbstbestimmung, auch die spirituelle Selbstbe-
stimmung des anderen, und schéadigen Selbstwert und Glaube der oder
des Ratsuchenden.!!

— Sie verbieten Ratsuchenden, mit anderen iiber das zu sprechen, was in
der Seelsorge geschieht.

— Sie geben Informationen weiter, die durch das Seelsorgegeheimnis ge-
schiitzt sind.

— Sie halten eine Seelsorgebeziehung linger aufrecht, als dies angemes-
sen ist, und weisen Ratsuchende nicht weiter (an Psychologin, Psychi-
ater etc.), wenn sie an ihre fachlichen Grenzen kommen.

— Sie niitzen Seelsorgebeziehungen zu ihrem Vorteil aus.

Diese Liste von Vergehen gegen die berufliche Sorgfaltspflicht!? liesse sich
leicht erginzen. Und leider gibt es auch dies in der Seelsorge: Anmache
(sprachlich, nonverbal, «sexting»), sexuelle Grenzverletzungen, sexuelle
Ubergriffe und strafbare Formen sexueller Gewalt. Und schliesslich ist es
auch Machtmissbrauch, wenn der Verdacht sexueller Gewalt im Raum
steht und Seelsorgende abstreiten, vertuschen, abwiegeln, drohen («dir
glaubt ja niemand») oder Schuld zuweisen. Dieses weite Spektrum von
Machtmissbrauch muss in den Blick genommen werden. Thomas Wild,
Leiter der Inselseelsorge in Bern, fasst es so zusammen: «Als Machtmiss-
brauch kann jegliche Beeintrichtigung von Selbstbestimmung und Unver-

I Doris WAGNER, Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg
i. Br. (Herder) 2019. Wagner versteht spirituellen Missbrauch als Verletzung spirituel-
ler Autonomie, die ein grundlegendes Selbstbestimmungsrecht jedes Menschen ist,
und nennt viele Formen solchen Missbrauchs: Begegnungen und Beriihrungen, die
spirituell aufgeladen, aber nicht erwiinscht sind (Handauflegen, Salbung etc.), das
Aufdringen eines Gebets, unsensible, tibergriffige Gebetsbitten, angstmachende, ver-
urteilende, kleinmachende theologische Aussagen, Deutungen und Normierungen,
«auratische Aufladung» der eigenen Amtsrolle bis hin zu theologischen Legitimatio-
nen sexualisierter Gewalt und Mitmachen beim Bullying bzw. beim Ausgrenzen eines
Gemeindeglieds. Vgl. a.a. 0., 79-147.

12 REFORMIERTE KIRCHEN BERN-JURA-SOLOTHURN, Respektvoll und wertschiit-
zend zusammenarbeiten. Sexuelle Belédstigung und sexuelle Ausbeutung am Arbeits-
platz Kirche. Ein Leitfaden der Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn fiir alle
Mitarbeitenden und betroffene Dritte, Bern 2009, 17.

194



Macht, Ermachtigung und Missbrauch in der Seelsorge

sehrtheit verstanden werden, ebenso jedes abschitzige, grobe oder fahr-
lassige Verhalten.»!3

5. Machtmissbrauch in der Seelsorge — Prozesse und Griinde

«Schaut hin!», so lautet der Titel des von Isabelle Noth und Ueli Affolter
herausgegebenen Bandes zur Missbrauchsprivention in Seelsorge und Be-
ratung, einer der wenigen aktuellen Publikationen zum Thema.'* Ich will
diesem Imperativ folgen und nun einige Prozesse und Strukturen genauer
in den Blick nehmen, die den Seelsorgeraum im Einzelnen zu einem Raum
destruktiver Macht machen kénnen.

Ich beginne mit einer «Formel»: Machtmissbrauch ist meist eine Kom-
bination, Thomas Wild spricht von einer tragischen Verkniipfung's, von
Merkmalen des traditionellen Seelsorgesettings, besonderen personlichen
Lebensumstinden, einer interaktiven Dynamik in der Seelsorgebezie-
hung, die sich daraus ergibt, und spezifischen Kontexten. Ich mdochte diese
Faktoren im Folgenden einzeln genauer beleuchten und zugleich unter-
streichen: Verstrickungsverhiltnisse sind mehr als einfach die Addition
dieser Komponenten. Sie multiplizieren sich.

5.1 Machtaffinitdit des traditionellen Seelsorgesettings

Betrachten wir zuerst Faktoren, die mit dem traditionellen Seelsorgeset-
ting verbunden sind, das heisst jenen spezifischen Faktoren, die eine Seel-
sorgebeziehung konstellieren: Seelsorge geschieht héufig in wenig defi-
nierten Strukturen, was Linge der Begleitung, Héufigkeit und Ziel der
Treffen betrifft. Oft unterbleibt eine Auftragsklarung. Oft findet diese
Begegnung zudem in privaten oder halbprivaten, abgeschirmten Rdumen
statt (z. B. beim Hausbesuch oder beim Gesprich im Pfarrhaus bzw. in der
Pfarrwohnung). In der Gemeindeseelsorge sind die Grenzen zwischen Pri-
vatem und Professionellem iiberhaupt hiufig unklar. Seelsorge wird zudem
nur ausnahmsweise supervidiert, audiovisuelle Dokumentation ist uniib-
lich, Anforderungen an die Dokumentation sind unklar oder inexistent.

13 THomAs WILD, Risikofaktoren und Risikomanagement seelsorglicher Bezie-
hungen, in: Noth/Affolter (Hg.), Schaut hin! (wie Anm. 1), 29-46, hier 29. Ich folge
bei meinen Ausfiihrungen in vielen Punkten Wilds Argumentation.

14 NOTH/AFFOLTER, Schaut hin! (wie Anm. 1).

15 WiLD, Risikofaktoren (wie Anm. 13), 30.

195



Christoph Morgenthaler

Auch Veridnderungen im Berufsverstindnis von Seelsorgenden wirken
sich aus: Gehorten Takt, emotionale Zuriickhaltung und Diskretion zum
Verhaltenskanon klassischer Professionen'¢, kam es im Zug der Integrati-
on psychologischer und psychotherapeutischer Erkenntnisse zu einer
Emotionalisierung der Rolle von geistlichen Personen. Pliiss spricht vom
«grossen Kommunikator» als neuem Leitbild des Pfarrberufes.”” Zudem
werden die Anforderungen an das Pfarramt in einer pluralen Wirklichkeit
diffuser und intimer. Wiarme und personliche Zuwendung, die dadurch
moglich werden, haben aber immer eine sinnliche Komponente, die sexuell
stimulieren kann. Schmerzen emotionalisieren und schirfen die Wahrneh-
mung. Und wenn jemand sich emotional dussert, zeigt er oft, wie attraktiv
er ist.!® Eine ambivalente Funktion kann schliesslich das Seelsorgegeheim-
nis haben: Es schafft einen Schutzraum, kann aber auch zur Verheimli-
chung destruktiver Amtsfiihrung missbraucht werden. Dies alles eroffnet —
psychoanalytisch gesprochen — ein weites Feld zum Agieren, das heisst
zum Ausleben und Inszenieren unbewusster Beziehungsbediirfnisse und
-konstellationen.

Diese Faktoren des traditionellen Seelsorgesettings, die teilweise auch
die Stirke von Seelsorge ausmachen, werden insbesondere im Zusam-
menhang mit Defiziten in der Ausbildung und der Selbstreflexion zum
Risiko. Stark, wohl zu stark, wird auf die personliche Selbstreflexion der
Seelsorgenden abgehoben: Sie sollten dazu fihig sein, den Seelsorgeraum
lebensdienlich zu gestalten und zugleich die Gefihrdungen zu erkennen,
die in der Situation und den persénlichen Voraussetzungen dieser Begeg-
nungen angelegt sind, und diesen entgegenzusteuern.

5.2 Distanz, Niihe und Grenzen

Zwei Aspekte seien wegen ihrer Bedeutung noch gesondert hervorgehoben.
Seelsorge kann als Beziechungsraum verstanden werden, der zum einen durch
die Regelung von Nihe und Distanz bestimmt ist. Was als Nihe bzw. Distanz
erfahren wird, was als intim, personlich oder sozial angemessen eingeschiitzt

16 Vgl. z.B. ISOLDE KARLE, Der Pfarrberuf als Profession, Giitersloh (Giiters-
loher) 2001.

17 Mit Verweis auf Albrecht Grozinger: DAvID PLUss, Der Pfarrberuf zwischen
Zeitgeist und Zeitgenossenschaft. Ein pastoraltheologischer Kommentar, in: ThZ 68
(2012) 355-376, hier 368.

18 HANS VAN DER GEEST, Verschwiegene und abgelehnte Formen der Sexualitit.
Eine christliche Sicht, Ziirich (TVZ) 1990, 145f.

196



Macht, Ermiachtigung und Missbrauch in der Seelsorge

wird, unterscheidet sich dabei kulturell, subkulturell und individuell. Seelsor-
ge kann andererseits als Beziehungsraum verstanden werden, der durch
Grenzziehungen geschaffen wird. Das Konzept der Grenzen ist in der Fami-
lien- und Systemtherapie sehr wichtig geworden. Ubergriffe, iiberhaupt dys-
funktionale Prozesse, setzen in Familien dort ein, wo Grenzen — zwischen
Einzelnen, Geschlechtern oder Generationen — entweder starr oder unklar
sind. Funktionale, lebensdienliche Entwicklung ist eher moglich in Syste-
men, in denen Grenzen Klar gezogen, aber auch flexibel gehandhabt werden.
Dies ldsst sich auch auf das soziale System Seelsorge iibertragen: Klare, den
personlichen Grenzziehungsbediirfnissen angepasste, flexible Grenzen ma-
chen Seelsorge zu einem sicheren Raum. Unklare oder starre Grenzen hin-
gegen erhohen das Risiko dysfunktionalen Verhaltens, zum Beispiel des
Missbrauchs.

Nihe

" Unklare,

Klare,
starre Grenzen

flexible Grenzen

A

I IV

Distanz

Unter diesen Voraussetzungen ergibt sich ein Feld von Begegnungskonstella-
tionen in der Seelsorge mit vier Sektoren: Sektor I ist durch Néhe und klare,
flexible Grenzen bestimmt und unter diesen Voraussetzungen relativ sicher.
Nihe in der Seelsorge ist hilfreich und unproblematisch, wenn Grenzen klar
definiert und deklariert sind. Dasselbe gilt fiir Sektor II. Distanzierte Bezie-
hungen mit klaren Grenzen machen Seelsorge zu einem emotional zwar eher

197



Christoph Morgenthaler

kargen, aber ebenfalls sicheren Raum. Problematischer ist Sektor I1I: Das
Risiko von Grenzverletzungen steigt, wenn die Nihe gross und die Grenzen
unklar oder nicht situationsgerecht gezogen sind. Dasselbe gilt fiir Sektor IV.
Dazu formuliere ich eine etwas gewagte Hypothese: Eine schleichende Ent-
wicklung hin zu Missbrauch ist wahrscheinlicher in Sektor III, sexuelle
Durchbruchshandlungen, die real eher selten sind, in Sektor IV.1

5.3 Biographische Einfliisse

Betrachten wir als nédchstes den Einfluss der personlichen Lebenssituati-
on, der in der Seelsorge zu einer interaktiven Dynamik fiihren kann. In der
Seelsorge kommen Menschen mit ihrer je personlichen Lebensgeschichte
zusammen. Biographische Faktoren konnen in der seelsorglichen Beglei-
tung eine interaktive Dynamik in Gang setzen, die missbriduchlich endet.

Bei Seelsorgenden konnen dies frustrierende Entwicklungen in per-
sonlichen Beziehungen, in Ehe und Familie sein. Berufliche Uberidentifi-
kation kann dazu fiihren, dass die eigene Bediirftigkeit abgespalten und
kompensatorisch auch in Seelsorgebeziehungen ins Spiel kommt. «Unter
der <Arroganz> der Macht verbirgt sich eine <gnoranz der Bediirftigkeit»»,
meint Thomas Wild.20 Es konnen Gottesbilder sein, die mit Elternfiguren
und entsprechenden Interaktionsschemata verbunden sind. Es konnen
auch psychosexuelle Dispositionen sein (z. B. Pidophilie. Diese ist aller-
dings nicht einfach «Veranlagung», sondern ebenfalls eine «Veranlagung
mit Geschichte»). Recht hidufig stehen bei Menschen, die Beziehungen
missbrauchen, im Hintergrund eigene Missbrauchserfahrungen (z.B. im
Beziehungsbereich oder auch in Glaube und Spiritualitit).

Das Gemeindeglied seinerseits steckt hiufig ebenfalls in einer Krise (z. B.
korperliche oder psychische Erkrankung, eine gewaltformige Paarbezie-
hung), was Bindungsbediirfnisse aktiviert. Die Art der Kontaktaufnahme und
Interaktion folgt auch auf dieser Seite lebensgeschichtlich tief verwurzelten
Dispositionen (z.B. im Umgang mit Macht oder Sexualitéit) und interaktiven
Schemata, die vor allem in der Beziehung zu Elternfiguren geprigt wurden.

Dies schafft von beiden Seiten Voraussetzungen zum Machtmissbrauch.
Priventiv hilft nicht nur ein vertieftes Verstindnis fiir die Vulnerabilititen,
die auf beiden Seiten im Spiel sind. Hier ist es hilfreich, auf eine Grundan-
nahme der Psychoanalyse zuriickzugreifen: Dieser diachrone Zusammen-

19 A.a.0., 144-149 ein Fallbeispiel, «Der Seelsorger als Geliebter».
20 WILD, Risikofaktoren (wie Anm. 13), 33.

198



Macht, Erméchtigung und Missbrauch in der Seelsorge

hang fiihrt dazu, dass eine Beziehung, die eigentlich erméchtigen konnte,
von unbewussten Kriften unterlaufen wird und in Machtmissbrauch ab-
rutscht. Das ist eine tragische Komponente von Missbrauch, Freud spricht
vom Wiederholungszwang: Verjihrte, aber tief verwurzelte Beziehungser-
fahrungen werden in Beziehungen immer neu aktualisiert. So wird bei-
spielsweise eine versagte Liebe in der Beziehung zum Seelsorger reinsze-
niert (Freud spricht hier von der Ubertragungsliebe), oder die Pfarrerin als
vereinnahmende Mutter imaginiert, die wenig Distanz zulésst. Beides sind
problematische Konstellationen. Diese biographischen Aspekte firben eine
Beziehung ein, filhren dazu, dass ein Gemeindeglied bestimmte Erwartun-
gen und Angste auf die Pfarrfigur iibertriigt und diese ihrerseits mit be-
stimmten Gegeniibertragungen reagiert. Wenn dies erkannt (das heisst
auch: bewusst) gemacht werden kann, entstehen neue Spielrdume der Frei-
heit, anders zu werden, als es Lebensgeschichte und friihe Prigungen ver-
muten lassen. Seelsorgende sind hdufig aber kaum geschult in der Wahrneh-
mung solcher Ubertragungen und Gegeniibertragungen.?!

5.4 Krankenhausseelsorge und Gemeindeseelsorge — der Einfluss
unterschiedlicher Kontexte

Nicht nur dieser diachrone Kontext, sondern auch synchrone Kontexte be-
stimmen das Gefdhrdungspotenzial der Seelsorge mit. Das wird klar, wenn
wir Gemeindeseelsorge mit Spitalseelsorge vergleichen. Es lasst sich eine
ganze Reihe von Unterschieden erkennen, die Seelsorge in der Gemeinde-
seelsorge als fragiler und gefidhrdeter erscheinen lassen. Nochmals: Seel-
sorge in der Gemeinde findet oft in einem abgeschirmten, personlichen
Raum statt. Eine Seelsorgebegegnung im Krankenhaus hingegen ist poten-
ziell 6ffentlich: Es konnen jederzeit andere Besuchende, ein Pflegefachmann
oder die Chefirztin samt Tross ins Zimmer platzen. In der Gemeindeseel-
sorge nimmt der Gemeindepfarrer bzw. die Gemeindepfarrerin, zumindest
potenziell, eine dominante Position im Machtgefiige einer Gemeinde ein.
Ganz anders in der Spitalseelsorge: Seelsorge hat hier eine kritische, «subdo-
minante» Stellung im Machtgefiige der Institution, nicht zuletzt dadurch,
dass sie nichts direkt Behandlungsrelevantes beitragen kann. Im Gemeinde-

21 Hilfreich ist eine Haltung gleichschwebender Aufmerksamkeit, die fiir solche
Inszenierungen und entsprechende Reaktionen der Seelsorgenden sensibilisiert. Bei-
spiel eines gelungenen Umgangs mit einer Ubertragungsliebe in: HANS VAN DER GEEST,
Unter vier Augen. Beispiele gelungener Seelsorge, Ziirich (TVZ) 2007, 212-222.

199



Christoph Morgenthaler

pfarramt gibt es kaum oder keine kollegiale Kontrolle, in der Spitalseelsorge
hingegen sind Kontrolle und Evaluation hiufig integrierender Bestandteil der
Zusammenarbeit. Auch Unterschiede in der Ausbildung fallen ins Gewicht.
Spitalseelsorgende sind oft geiibter darin, interaktive Prozesse selbstkritisch
zu erkennen, zu analysieren und zu gestalten. Es sind in beiden Kontexten
auch andere Rahmenbedingungen fiir das Zeitmanagement gesetzt. Der Um-
gang mit Zeit im Gemeindekontext wird durch die Beziehungsentwicklung
bestimmt, erfolgt aufgrund einer subjektiven Einschitzung, wie viel Zeit ei-
nem Gemeindeglied zugestanden werden soll. Sie kann iiber Gebiihr gedehnt
werden (z.B. bei Kaffee drei Stunden bei jemandem im Wohnzimmer sit-
zen). Seelsorge im Krankenhaus ist ganz anders getaktet, eingebunden in die
Behandlungsroutinen, und das Ende einer Begleitung ist selten von der Be-
ziehungsentwicklung abhingig, sondern hiufig durch das Ende des Spital-
aufenthalts bedingt. Das ist insofern relevant, als Missbrauchsbeziehungen
sich oft in langfristig angelegten Beziehungen entwickeln. Kontexte iiben im
Zusammenhang von Machtmissbrauch und missbriuchlichen Entwicklun-
gen also einen nicht unerheblichen Einfluss aus.

5.5 Kirche als synchroner Kontext

Noch deutlicher wird dies, wenn wir den jeweiligen kirchlichen Kontext
seelsorglicher Begegnungen beriicksichtigen. Reformierte Kirchen oder
die romisch-katholische Kirche sind sehr unterschiedliche Kontexte, die
auch ein unterschiedliches Potenzial von Machtmissbrauch enthalten. Wie
ist dies bei der christkatholischen bzw. altkatholischen Kirche? Da liesse
sich Einiges vermuten. Ich méchte einen Aspekt herausgreifen: Ich nehme
die christkatholische Kirche als eine «familidre Kirche» wahr, in der man
sich kennt und viel personliche Nihe und Verbindlichkeit entstehen kann,
und vermute eine gewisse Ambivalenz dieser Familiaritit. Sie ermoglicht
Nihe, Vertrauen, Individualitit. In ihr ist die soziale Kontrolle abweichen-
den Verhaltens grosser. Aber sie wirft moglicherweise auch ihre Schatten:
Personliches und Professionelles gehen noch stirker als in anderen Kir-
chen ineinander iiber. Schamgrenzen sind erhoht, was die 6ffentliche The-
matisierung von Missbrauch erschwert.

Eine Uberlegung Wentzeks?? scheint mir in diesem Zusammenhang be-
sonders interessant: Er geht bei seinen Uberlegungen zu sexuellen Grenz-

22 DIETER WENTZEK, Prédvention zum Schutz vor sexuellen Grenzverletzungen
und sexualisierter Gewalt in der Kirche als integraler Bestandteil von Aus- und Fort-

200



Macht, Ermichtigung und Missbrauch in der Seelsorge

verletzungen und sexualisierter Gewalt aus vom existenziellen menschli-
chen Wunsch, von anderen anerkannt zu werden und zu einer Gruppe zu
gehoren. Dieser fiihrt dazu, dass personliche Idealvorstellungen auf Grup-
pen, beispielsweise eine Gemeinde, iibertragen werden, was Zugehorig-
keitsgefiihl und Loyalitit stirkt. Kirche wird zu einem Teil des «Ich-Ideals»,
gerade bei Menschen, die durch bewusste Konversion zu einer Minderheits-
kirche stossen (die Mitgliedsstudie der Alt-Katholischen Kirche Deutsch-
lands hat gezeigt, dass dies bei 80 Prozent der Befragten der Fall ist?3). Bei
Grenziiberschreitungen droht der Zusammenbruch solcher Idealvorstel-
lungen. Gleichzeitig entsteht das Bediirfnis, diese aufrechtzuerhalten und
den Ort der Beheimatung zu schiitzen, was dazu fiihren kann, dass miss-
brauchliches Verhalten verdringt, verleugnet, iibersehen oder gerechtfer-
tigt wird. Die Angst vor Nestbeschmutzung weckt das Bediirfnis nach
«Nestentschmutzung»?4. Die Urangst des Menschen, aus einer wichtigen
Gruppe ausgestossen zu werden, fiihrt auch auf Seiten der von Machtmiss-
brauch Betroffenen zur Vorsicht, eine solche Mauer des Schweigens zu
durchbrechen. Das Besondere der Heimat Kirche wird damit zum Gefihr-
dungspotenzial.

5.6 Geplante sexuelle Gewalt

Es soll hier noch ein letzter Risikofaktor benannt werden. Ich habe Miss-
brauch bisher eher als tragische, mehr oder weniger fahrldssige Verket-
tung von Personen und Umstinden gedeutet, in die man hineinschlittert
und in denen sich mehr oder weniger schnell ein Gefiélle Richtung Grenz-
verletzung und Machtmissbrauch entwickelt.25> Schwieriger zu akzeptie-
ren und ins eigene Weltbild zu integrieren, ist die Erfahrung, dass Grenz-
verletzungen, gerade sexuelle Grenzverletzungen, auch intendiert werden:

bildung und Personalentwicklung von kirchlichen Mitarbeitenden, in: Wege zum
Menschen 67 (2015) 87-96.

23 Vgl. Dirk KRANZ/ANDREAS KREBS, Religiositit in der Alt-Katholischen Kirche
Deutschlands: eine empirische Studie. Ergebnisbericht und Kommentare, in: IKZ 104
(2014) 1f.

24 'WERNER TscHAN, Grenzverletzungen in kirchlichen Institutionen — Interven-
tion und Privention, in: Noth/Affolter (Hg.), Schaut hin! (wie Anm. 1), 19-28, hier 24.

25 Zur Beschreibung des PSM (professionellen sexuellen Missbrauchs) als Pro-
zess, nicht als einzelnes Ereignis: WERNER TSCHAN, Missbrauchtes Vertrauen.
Grenzverletzungen in professionellen Beziehungen. Ursachen und Folgen: Eine trans-
disziplindre Darstellung, Basel (Karger) 2005, 67.

201



Christoph Morgenthaler

Hinter einer hochehrsamen Fassade wird in einer Art und Weise geplant,
gehandelt und gesprochen, wie dies Aussenstehende nicht fiir moglich
halten. Téter und Téterinnen passen sich in einer Art Mimikry ans Umfeld
an, zum Zweck der Vertuschung und Verminderung der Gefahr, ertappt
und gefasst zu werden, und missbrauchen Vertrauen gleich dreifach: das
Vertrauen des potenziellen Opfers, das Vertrauen des Umfelds des Titers
bzw. der Téterin und das Vertrauen des professionellen Umfelds. Sie wei-
sen einen «Januskopf»?¢ auf: Der hochehrwiirdige Pfarrer verfolgt insge-
heim eigensiichtige Motive. Und wenn er iiberfiihrt zu werden droht, strei-
tet er ab oder legitimiert sich: «Wenn Titer allgemein akzeptierte
Legitimationsstrategien fiir ihr Tun prisentieren konnen — wem wird dann
eher geglaubt? Dem Opfer oder dem Téter?», so fragt Tschan und féhrt
fort: «Opfer wissen um diese Problematik und hiiten sich deshalb oft,
deutlich zu werden.»?

Titerstrategien sind auch recht gut untersucht und dokumentiert. Im-
mer wieder zeigen sich dhnliche Aspekte. Solche Strategien beziehen ih-
ren «Triebstoff» aus Fantasien: Gedanken und Bilder von missbriuchli-
chen Situationen werden zugelassen, in Betracht gezogen, durchgespielt.
Entsprechende Szenarien und Pline werden entwickelt, die Widerstands-
fahigkeit des potenziellen Opfers gezielt geschwicht und dessen Gehor-
samsbereitschaft ausgenutzt. Es kommt zur Grenzdehnung (dazu kénnen
gehoren: werbende Gesten, kleine Aufmerksamkeiten, Geschenke, tiefe
Blicke oder Anbieten des Dus) und schliesslich noch zielgerichteter zum
Grooming («Striegeln»)?8. Ein erster Schritt ist hdufig die Offenlegung
eigener Probleme, die als Wertschitzung und besondere Aufmerksamkeit
verbucht werden. Es kommt zu Begegnungen an aussergewohnlichen Or-
ten, zu besonderen Zeiten, mit besonderer Linge, mit intimeren Formen
der Kontaktaufnahme. Nach einer sexuellen Grenzverletzung gehdren
auch Strategien des Vertuschens dazu («Sie hat sich verliebt. Es war des-
halb eine einvernehmliche sexuelle Beziehung.»).

26 A.a.0., 196.

27 A.a.0., 193.

28 Vgl. EVANGELISCH-REFORMIERTE LANDESKIRCHE DES KANTONS ZURICH, Hin-
schauen, wahrnehmen, handeln. Ausniitzung von Abhiingigkeiten in kirchlichen Kon-
texten, Ziirich (Kantonale Drucksachen- und Materialzentrale Ziirich, kdmz) 2016, 9.

202



Macht, Ermichtigung und Missbrauch in der Seelsorge

6. Seelsorge als professionelles Handeln

Welche Folgerungen lassen sich daraus ziehen? Ein Grundsatz sei vorange-
stellt: Eine seelsorgliche und beratende Beziehung ist eine Arbeitsbezie-
hung.?? Jede Handlung in diesem Kontext ist eine professionelle Handlung.
Seelsorgende allein sind verantwortlich, dass Grenzen eingehalten werden,
nie konnen sie die Verantwortung dafiir auf ihr Gegeniiber abschieben.
Punkt. Das lédsst sich in kirchlichen Wegleitungen konkretisieren: «Es
braucht weder Druck, Zwang oder Gewalt. Aufgrund des Abhéngigkeitsver-
hiltnisses sind sexuelle Handlungen in professionellen Beziehungen auch
dann sexuelle Gewalt, wenn die anvertraute Person keinen Widerstand leis-
tet, mit sexuellen Handlungen einverstanden ist oder diese selber sucht».30
Es geht also um eine grundlegende Frage: Macht zu erkennen und verant-
wortlich mit Macht umzugehen. Strategien gegen Machtmissbrauch in der
Seelsorge lassen sich prizisieren. Das Seelsorgesetting muss definiert und de-
klariert werden, das macht Abweichungen auch leichter erkennbar. Auftrige
miissen geklirt oder eingeholt werden («Was kann ich fiir Sie tun?»). Das Ge-
sprach kann partizipativ gestaltet werden, vielleicht je nach individueller Lage
der betroffenen Person auch gestuft: Ist zuerst in einer Begleitung stiirkere
Unterstiitzung notig, kann sich eine Pfarrperson zielgerichtet und schrittweise
tiberfliissig machen. Wahlmoglichkeiten konnen angeboten werden («Soll ich
Sie besuchen, oder mochten Sie lieber ein Gesprich in unserem Besprechungs-
zimmer?», «Wo mochten Sie sitzen?», «In welcher Reihenfolge méchten Sie,
dass wir die Themen angehen, die Sie beschiftigen?»). Handlungsoptionen
konnen vergrossert werden («Welche Moglichkeiten gibt es denn sonst noch?»).
Ressourcen der Selbstwirksamkeit, des individuellen Bewiiltigungshandelns
und der Selbstermichtigung konnen aktiviert werden («Wer konnte Sie unter-
stiitzen?»). Es ist auch wichtig, Strategien zu antizipieren, mit denen auf im
Beziehungsbereich kritische Situationen reagiert werden kann. Seelsorgende
«sind besonders gefihrdet, wenn sie keine Konzepte im Umgang mit verfiih-
rerischen Situationen antizipiert und internalisiert haben».3! Boundary-Trai-
ning kann in die Aus- und Weiterbildung integriert werden. Hilfreich ist eine
erhohte Sensibilitit fiir Ubertragungs- und Gegeniibertragungsreaktionen und
Wissen um den Umgang damit. Das heisst insgesamt: Selbstreflexion und

29 Vgl. EVANGELISCHE KIRCHE IM RHEINLAND, Zeit heilt keineswegs alle Wunden.
Leitlinien zum Umgang mit sexualisierter Gewalt, Diisseldorf (Medienverband der
Evangelischen Kirche im Rheinland) 2012, 13.

30 REFORMIERTE KIRCHEN BERN-JURA-SOLOTHURN, Respektvoll (wie Anm. 12), 14.

31 'WIiLD, Risikofaktoren (wie Anm. 13), 46.

203



Christoph Morgenthaler

Dokumentation des eigenen Handelns miissen integraler Bestandteil der Seel-
sorge sein, in diesem Zusammenhang auch Supervision und Intervision. Das
schafft Voraussetzungen dafiir, dass personliche und professionelle Grenzen
erkannt und Menschen gegebenenfalls an andere Anbieter von Hilfe verwie-
sen und bei dieser Ubergabe begleitet werden.

7. Kirchliche Richtlinien

Empowerment hat auch mit Strukturen zu tun. Wie kénnen also institutionel-
le Strukturen geschaffen werden, die Empowerment fordern und insbeson-
dere die erméchtigen, die von Machtmissbrauch bedroht oder betroffen sind?
Neben die personliche muss die strukturelle Verantwortung treten. Hier ist in
Kirchen in den letzten Jahren vieles geschehen. Das Problem von Grenzver-
letzungen und sexueller Gewalt in der kirchlichen Arbeit ist nicht nur er-
kannt, sondern weitgehend anerkannt. Das zeigt sich an kirchlichen Weglei-
tungen, Risikoanalysen und Selbstverpflichtungen. Verfahrensregeln, wie
bei einem Missbrauch vorgegangen werden muss, wurden ausformuliert,3
Verantwortlichkeiten festgehalten, neutrale, unabhingige und leicht erreich-
bare Ansprechpersonen bestimmt, Standesordnungen iiberpriift, Weiterbil-
dungsbemiihungen verstirkt. Ich kann hier nur nochmals unterstreichen,
dass dies kontextuelle Voraussetzungen auch fiir eine gelingende Seelsorge
sind, wesentliche Elemente einer Verantwortlichkeitskultur: Fachpersonen
tibernehmen Verantwortung fiir Prozess und Beziehung; aber auch die Insti-
tution tibernimmt ihren Teil der Verantwortlichkeit.

Weshalb muss das Thema trotz all dieser Bemiihungen aber seit Jahr-
zehnten kirchlich immer wieder aufgekocht werden? Ich denke, das hingt
an einer Verpflichtung, der Institutionen in diesem Zusammenhang eben-
falls zu folgen haben: den Diskurs zum Thema aufrechtzuerhalten, auch
wenn dies frustrierend und ermiidend ist. «Solange kein Diskurs stattfin-
det, bestimmen die Machthabenden was Recht und Unrecht ist — und die
Verletzten sind nicht nur ohnmiéchtig, sondern eben auch rechtlos».3

32 Friih (um die Jahrtausendwende) bereits in der Evangelischen Kirche im Rhein-
land und in den Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn. Detailliert und differen-
ziert auch in der altkatholischen Kirche Deutschlands: KATHOLISCHES BISTUM DER
ALTKATHOLIKEN IN DEUTSCHLAND, Kirchliche Ordnungen und Satzungen, Bonn (Ei-
genverlag) 2019, Abschnitt: Sexuelle Grenzverletzungen und sexuelle Gewalt, 88—105.

3 WiLp, Risikofaktoren (vgl. Anm. 13), 41.

204



Macht, Erméchtigung und Missbrauch in der Seelsorge

«Recht schafft Bewusstsein.»** Damit sind auch wesentliche Elemente der
Privention benannt.

8. Und die Opfer?

Geldufig ist in der Debatte um Machtmissbrauch in der Seelsorge eine
Téterorientierung. Einen solchen Zugang habe auch ich hier gewihlt. Im
Zentrum standen potenzielle Tdterinnen und Téter und tatbeférdernde
Prozesse und Strukturen. Ich denke, das ist ein unverzichtbarer Teil der
Arbeit, die Kirchen (und auch die Seelsorgelehre) leisten miissen. Aber
dieser Zugang — so konnte man etwas iiberspitzt sagen — ist seinerseits
eine Form von symbolischer Gewalt, Ausdruck einer Angst vor dem Op-
fer: Expertinnen und Experten unterhalten sich mit ihresgleichen zum
Thema, die Betroffenen kommen nicht zu Wort.

Dies ist ungerecht. Es ist ungerecht, wenn wir an den enormen Schaden
denken, den Opfer®> durch Machtmissbrauch erleiden: Grundvertrauen
und Selbstwert werden beschiddigt, Halt und Orientierung gehen verloren,
Gottesbilder und Kirchentriume werden zerstort, Scham- und Schuldge-
fiihle, Gefiihle des Ausgeliefertseins, des Ekels und der Wut induziert.
Dies kann zu erhohter Suizidalitit, zu physischen und psychischen Sto-
rungen und zum Verlust von Arbeitsfihigkeit und Arbeitsstelle fiihren.
«Zeit heilt keineswegs alle Wunden.»* Es ist das Wesen von Traumatisie-
rungen, dass sie gegen Zeit weitgehend immun sind.?’

Opfer aus der Debatte um Missbrauch fernzuhalten, ist zudem selbst-
gerecht: «Das Opfer hat eine Geschichte zu erzéhlen, die das Selbstver-
standnis von Gruppen, von Familien, Schulen und Gesellschaften erschiit-
tert. Einem Opfer zuzuhoren — nicht aus der beobachtenden, begleitenden
oder therapeutischen Perspektive, sondern aus der beteiligten, sich selbst
dem System zurechnenden Perspektive — bedeutet, sich einem anderen

34 A.a.0.,40.

35 Treffender wiire es, von «Uberlebenden» zu sprechen, um die mit dem Begriff
«Opfer» verbundene Vorstellung einer passiven Rolle zu umgehen und die Dramatik
der Taten hervorzuheben.

36 EVANGELISCHE KIRCHE IM RHEINLAND, Wunden (wie Anm. 29).

37 Zur Begleitung von Opfern: ANDREAS STAHL, Traumasensible Seelsorge.
Grundlinien fiir die Arbeit mit Gewaltbetroffenen, Stuttgart (Kohlhammer) 2019. Auch
Gemeinden miissten begleitet werden; dazu: EVANGELISCHE KIRCHE IN DEUTSCHLAND
EKD, Unsagbares sagbar machen. Anregungen zur Bewiltigung von Missbrauchser-
fahrungen insbesondere in evangelischen Kirchgemeinden, Hannover 2014.

205



Christoph Morgenthaler

Blick auf sich zu 6ffnen, Mythen des Selbstverstindnisses loszulassen,
den Stolz aufgrund von Zugehorigkeit zuriickzustellen.»8 Das heisst aber
auch, zuerst und zuletzt, sich dem Schmerz und der eigenen Scham stellen,
trotzdem hinhoren, hinschauen und handeln.

Christoph Morgenthaler (¥*1946 Thun CH), Prof, em., Dr. theol. et phil.,
19661971 Studium der evangelischen Theologie in Bern, Montpellier und
Oxford, 1975 Promotion an der Evangelisch-Theologischen Fakultdit der
Universitdt Bern, Studium der Psychologie an der Universitdt Bern, Promo-
tion 1979 an der Philosophisch-historischen Fakultdiit der Universitdt Bern,
1978 bis 1985 Pfarrer an der Evangelisch-reformierten Kirchgemeinde
Burgdorf, von 1985 bis 2012 Professor fiir Seelsorge und Pastoralpsycholo-
gie an der Theologischen Fakultdit der Universitdiit Bern.

Adresse: Klaraweg 27, CH-3006 Bern
E-Mail: christoph.morgenthaler@theol.unibe.ch

Summary

The article discusses origins, forms, contexts, and consequences of a wide spec-
trum of abusive practices (sexual, spiritual, etc.) in pastoral care and counseling.
Power is an inherent dimension of pastoral care, based on personal, interactional,
professional, and institutional sources of those who provide pastoral support. This
power must be critically reflected so that it can be used to empower those who
seek pastoral support instead of disempowering them. Institutional contexts and
regulations of churches foster or undermine empowerment. Processes leading to
misuse of power in pastoral care are outlined: the shape of traditional settings of
pastoral care, closeness and distance regulation, boundary setting, biographical
conditions, and the influence of contexts such as denominations. In some cases,
abuse is also a planned and often carefully hidden assault on the sexual integrity
of persons. Pastoral care is a professional working relationship and excludes as
such every kind of (sexual, spiritual, etc.) transgression in words and deeds. In-
stead, it can be shaped in many ways to empower those who look for support.
Churches can enhance empowerment by clearly addressing issues of abuse in
their regulations. A perpetrator-focused approach has to be combined with care-
fully listening to the victims of power abuse in churches.

Schliisselworter — Keywords

Missbrauch — Seelsorge — Macht — Ermichtigung — Kirche

3 TscHAN, Grenzverletzungen (wie Anm. 24), 19.

206



	Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

