
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

Autor: Morgenthaler, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

Christoph Morgenthaler

Wie steht es um Seelsorge im Zeitalter von #MeToo? Dies ist ein gleichzeitig

weit und eng gefasstes Thema. Die Eckwerte Macht, Ermächtigung
und Missbrauch zeigen zum einen ein weites Feld an, auf dem es um
grundsätzliche Fragen des Geschlechterverhältnisses geht, wie es sich
historisch entwickelt hat und wie es sich heute präsentiert. Missbrauchsskandale,

auch in den Kirchen, rücken das Thema immer wieder neu in ein

grelles öffentliches Licht. Das Thema ist zum anderen eng gefasst: Es soll
im Folgenden nicht um sexuelle Belästigung am Arbeitsplatz, um sexuelle

Übergriffe in Institutionen wie Behindertenheimen und Schulen oder um
Gruppen wie Kinder und Jugendliche gehen. Fokussiert wird vielmehr
Seelsorge in einem spezifischen Sinn: Wie kommt es zu Grenzverletzungen

und Missbrauch bei der seelsorglichen Begleitung von Menschen in
ihren Beziehungen und Systemen? Brisante Fragen rufen nach grundsätzlichen

Antworten und zugleich praktikablen Lösungen.
Das Problem ist spätestens seit den 1970er-Jahren ein Thema in Seelsorge

und Seelsorgelehre, nicht prominent, und doch finden sich über die
Jahrzehnte verstreut Aufsätze. Hier und dort gibt es Hinweise darauf in
Lehrbüchern, Sammelbänden oder einigen Monographien.1 Seelsorge und

Seelsorgelehre im Zeitalter von #MeToo müssen sich vorsehen, dass sie

nicht - zum Thema nur wenig und verlegen flüsternd - zu den Kartellen des

Schweigens gezählt werden, die an vielen Orten und in vielen Institutionen
Missbrauch in einem kaum vorstellbaren Ausmass möglich gemacht und

gedeckt haben, was heute öffentlich gemacht und juristisch verhandelt wird.

1 Selten sind spezifische Publikationen zum Missbrauch in der Seelsorge. Oft sind

die Publikationen an der römisch-katholischen Kirche orientiert, das Augenmerk gilt
meist der sexuellen Gewalt gegen Kinder und Jugendliche: z. B. Stephen J. Rossetti/
Wunibald Müller (Hg.), Sexueller Missbrauch Minderjähriger in der Kirche.
Psychologische, seelsorgliche und institutionelle Aspekte, Mainz (Matthias Grünewald)
1996; Herbert Ulonska, Sexualisierte Gewalt im Schutz von Kirchenmauern.
Anstöße zur differenzierten (Selbst-)Wahrnehmung, Münster (Lit Verlag) 2003; Magnus
Striet/Rita Werden (Hg.), Unheilige Theologie! Analysen angesichts sexueller
Gewalt gegen Minderjährige durch Priester, Freiburg i. Br. (Herder) 2019. Im engeren
Sinn zur Thematik Machtmissbrauch in der Seelsorge: Isabelle Noth/Ueli Affolter
(Hg.), Schaut hin! Missbrauchsprävention in Seelsorge, Beratung und Kirchen, Zürich
(TVZ) 2015.

188 IKZ 111 (2021) Seiten 188-206



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

1. Macht und Seelsorgemacht

Macht hat keinen guten Namen. Macht korrumpiert. Macht verleitet zum
Machtmissbrauch. «Alle Macht ist böse».2 Alle diese Aussagen implizieren

das eine: Es gibt Macht. Soziale Verhältnisse sind immer auch
Machtverhältnisse. «Jedes Verhältnis zwischen Menschen ist auf unmittelbare
Weise ein Machtverhältnis», hat Lpgstrup3 einmal lapidar festgehalten.
Macht ist ein Ausdruck der Unterschiedlichkeit von Menschen und Gruppen,

die ihnen die Möglichkeit gibt, auf andere einzuwirken, mit Folgen
für deren Fühlen, Denken und Verhalten. Sie hat sehr unterschiedliche

Grundlagen. French und Raven4 unterscheiden in einer Typologie
beispielsweise: legitime Macht (Macht durch Wahl, Tradition, Rechtsprechung,

Ordination), Macht durch Belohnung (materiell, finanziell, aber
auch durch Anerkennung), Macht durch Zwang (Nötigung, Unterdrückung,

Gewalt), Macht durch Identifikation (die Fähigkeit, bei Bezugspersonen

ein Gefühl der Verbundenheit hervorzurufen) und Macht durch

Expertise (Fachwissen, Kompetenz). Die Liste liesse sich ergänzen, im
Zeitalter von #MeToo zum Beispiel um erotische Macht. «Macht» ist auch

eine analytische Kategorie, die zu erkennen und zu benennen hilft, was in
sozialen Beziehungen geschieht.

Die Geschichte der Theoriebildung zum Thema Macht reicht bis in die
Antike zurück. Ich kann sie hier nicht aufrollen. Ich siedle mich mit meinen

Überlegungen in der Nähe von theoretischen Konzeptionen an, die die

Machtdynamiken im sozialen Nahraum fokussieren. Diese gehen also der

Frage nach, worauf Macht in Beziehungen beruht, wie sie sich zeigt und
auswirkt, und reflektieren dabei gleichzeitig, wie solche Macht in
umfassendere gesellschaftliche Machtverhältnisse eingelagert ist.5

2 Jacob Burkhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Berlin (Spemann)
1905 [= München (Beck) 2018],

3 Knud Ejler Lögstrup, Art. Macht III. Ethisch, in: RGG3, 1960, Bd. 4,
567-569, hier 568.

4 John R. R French Jr./Bertram Raven, The bases of social power, in: Dor-
win Cartwright/Alvin Zander (Hg.), Group dynamics, New York (Harper and Row)
1968, 607-623.

5 Neben French/Raven z.B. Björn Kraus/Wolfgang Krieger (Hg.), Macht
in der sozialen Arbeit. Interaktionsverhältnisse zwischen Kontrolle, Partizipation und
Freisetzung, Lage (Jacobs-Verlag) 2014; Gerhard Göhler, Transitive und intransitive

Macht, in: André Brodocz/Stefanie Hammer (Hg.), Variationen der Macht, Baden-
Baden (Nomos) 2013, 225-242.

189



Christoph Morgenthaler

Eine der Formen von Machtausübung ist die Tabuisierung der Macht.
Wer dieses Tabu bricht, wird ausgestossen. Das kann auch treffen, wer
über das Thema schreibt. Eine der Formen der Kontrolle von Macht seit
der Aufklärung ist nämlich die rationale Benennung und Durchdringung
von Machtverhältnissen. Es ist wichtig, Macht immer wieder zu reflektieren,

zum Gegenstand des öffentlichen Diskurses zu machen, zu zügeln
und zu domestizieren. Macht ist ein strukturierender Faktor auch in
Seelsorgebeziehungen, ein Machtgefälle ist in vielen Seelsorgebeziehungen
unverkennbar. Reflexion dieser Macht wirkt auch im Raum der Seelsorge
erhellend und befreiend.

Quellen dieser Macht in der Seelsorge lassen sich identifizieren: Solche
Macht ist legitime Macht, die auf Tradition und Amt beruht - zum Beispiel
die durchschlagende sozialgeschichtliche Wirkung der Metapher des Hirten,

der seine Herde weidet, mit dem Blick auf die Einzelnen und die

ganze Herde. Pastoralmacht6 ist im Fall von Theologinnen und Theologen
Definitionsmacht (die Macht, Traditionen auszulegen und auf heutige
Situationen zu übertragen). Sie beruht auf der auch heute noch hohen
Glaubwürdigkeit und Reputation des kirchlichen Amtes, auf Expertise,
professioneller Ausbildung, Fachwissen und einer in Aus- und Weiterbildung
vertieften Sozialkompetenz. Auch die mit dem Amt verknüpfte starke

Einbindung in eine Gemeinde verleiht Seelsorgerinnen und Seelsorgern
Macht: Sie kennen die institutionellen Akteure und Abläufe, sie kennen
Ressourcen und wie diese erschlossen werden können. Als Identifikationsfiguren

vermitteln sie Gemeindegliedern ein Gefühl der Verbundenheit,

miteinander, mit der Kirche, mit ihrem Herrn. Und: Sie wissen vieles
über viele in ihrer Gemeinde.

Die Macht der Seelsorgenden hat auch spezifischere Gründe:
Seelsorgebeziehungen entstehen oft in Krisensituationen, in denen Menschen
schwach, verletzlich, marginalisiert und auf Hilfe angewiesen sind. Macht
hat also auch situative, kommunikative Gründe: Der eine liegt erschöpft
im Spitalbett, die Seelsorgerin, die ihn besuchen kommt, steht und ist
frisch; der Seelsorger verfügt über den sonoren Ton jener, die das Sagen
haben. Einen Ton, den jene erkennen, die unten sind, den die oben aber
nicht mehr hören. Der andere verhaspelt sich und muss dreimal etwas
sagen, bis er gehört wird. Zudem ist ein Seelsorgegespräch von der initialen
Übertragung, also jenen unbewussten Erwartungen bestimmt, die sich auf

6 Vgl. z. B. Hermann Steinkamp, Die sanfte Macht der Hirten. Die Bedeutung
Michel Foucaults für die Praktische Theologie, Mainz (Matthias Grünewald) 1999.

190



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

Seelsorgende richten, sobald diese sich als Personen im kirchlichen Amt
zu erkennen geben. Schnell kommt meist ein Gespräch in Gang, in dem in
oft berührender Offenheit biographische Schlüsselerlebnisse, Verletzungen

und unverarbeitete Erfahrungen artikuliert werden. In der Folge
verfügen Seelsorgende ebenso schnell über brisantes Wissen (das Macht
bedeutet, da es auch ausgenützt werden kann).

Einen Aspekt möchte ich noch gesondert fokussieren: Macht und

Machtausübung hängen auch mit dem Verständnis von Seelsorge zusammen.

Aufschlussreich ist bereits die Beobachtung, dass Professionelle
definieren, was Seelsorge ist und sein soll, und das Seelsorgeverständnis
derer, die Seelsorge beanspruchen, dabei kaum berücksichtigt wird.7 Diese

Machtblindheit zeigt sich auch in Definitionen. Kiessmann beispielsweise

versteht Seelsorge als «Lebensdeutung im Horizont des christlichen
Glaubens»8. Natürlich weist er darauf hin, dass dies kein einseitiger Pro-
zess ist. Beide Seiten im Gespräch sind dialogisch an dieser Lebensdeutung

beteiligt. Und doch: Lebensdeutung wird von ihm als Geschehen

konzeptionalisiert, das ein differenziertes biblisches, theologisches und
hermeneutisches Wissen voraussetzt, was faktisch doch zum Primat der

Fachperson für christliche Lebensdeutung, sprich der Theologen und

Theologinnen, führt. Damit ist zumindest implizit und potenziell in dieser

Seelsorgedefinition ein bestimmtes Machtgefälle angelegt, das reale
Machtverhältnisse verstärkt.

2. Seelsorge als Ermächtigung

Experimentell - auch ich habe dies bisher noch nie so explizit getan -
möchte ich ein anderes Seelsorgeverständnis vorschlagen, das Macht als
wesentliche Dimension von Seelsorge veranschlagt: Seelsorge kann als
Raum der Ermächtigung zu einem freien und verantwortlichen Leben vor
Gott verstanden und modelliert werden. Dieser Raum ist gestaltungsoffen,
ein Möglichkeitsraum, der von beiden Seiten besetzt, definiert, in
Anspruch genommen und geformt wird. Ermächtigung hat dabei zwei Seiten:
Sie ist auf der einen Seite intransitiv Selbstermächtigung, ein selbstiniti-

7 Gleich wie «Seelsorge» etwas ist, was von zwei Seiten her «konstruiert» wird,
ist dies auch «Macht in der Seelsorge». Die eine Seite hat allerdings grösseren Einfluss
auf diese Konstruktion von Macht als die andere.

8 Michael Klessmann, Seelsorge. Ein Lehrbuch, Neukirchen-Vluyn (Neukir-
chener) 2015, 178-224.

191



Christoph Morgenthaler

ierter, eigengesteuerter Prozess. Sie ist zum anderen - transitiv - die
professionelle Ermutigung und Unterstützung dieser Selbstermächtigung.9
Pastoralmacht wird dementsprechend in der Seelsorge so eingesetzt, dass

die Wahrscheinlichkeit wächst, dass sich das Gegenüber als wirksam
entdeckt, entwickelt und selbst ermächtigt, was Motivationen und Fähigkeiten

zur Ermächtigung auch auf der Seite der Seelsorgenden vertieft und
stärkt. Eine solche Ermächtigung hat also eine paradoxe Struktur: Wie
bringt man jemanden dazu, etwas zu tun, das nur diese Person selbst
initiieren und auf Dauer stellen kann? Seelsorgliche Strategien der Ermächtigung

finden ihre Grenzen an der Macht des Gegenübers, das letztlich
selbst aufstehen, stehen und gehen muss.

Dieses Verständnis von Seelsorge müsste theologisch vertieft reflektiert
werden, beispielsweise ausgehend vom Begriff der «Exousia».10 Exousia
ist in neutestamtlichen Schriften einerseits die Freiheit, zu bestimmen und

zu verfügen, ein von Menschen oder Gott zugestandenes Recht (Rom 9,21;
1 Kor 6,12; 7,37; Offb 13,5), andererseits die von Menschen oder Gott
verliehene Befugnis bzw. Autorität (Apg 9,14; Joh 19,10; Mk 2,10; 11,27).
Auch hier findet sich also diese paradoxe Struktur von Macht und Ermächtigung.

Exousia ist zudem bezogen auf Gott, wie er sich in Christus zeigt:
Alle Macht in der Kirche kommt von ihm, der seine Macht in unseren
Dienst gestellt hat (Mt 28,18), und ist damit delegierte, an Verantwortung
gebundene, relative, geteilte Macht, die Räume der Ermächtigung schafft:
Seelsorge könnte folglich theologisch als Raum geteilter, relationaler,
reziproker Exousia gedeutet werden.

3. Strukturelle Aspekte von Empowerment

Natürlich bringe ich mit dem Begriff «Ermächtigung», «empowerment»,
einen bekannten Diskurs ins Spiel, der seit den 1990er-Jahren in
unterschiedlichen Bereichen - im Feminismus, in sozialen Bewegungen und

Bürgerinitiativen - geführt wird. Ich kann hier nur einen Aspekt daraus
hervorheben. Bei Empowerment geht es nicht nur darum, zur Ermächti-

9 Norbert Herriger, Empowerment in der sozialen Arbeit. Eine Einführung,
Stuttgart (Kohlhammer) 2020, unterscheidet vier Zugänge zur Definition des

Begriffs: einen politischen, einen lebensweltlichen, einen reflexiven und einen transitiven

Zugang. Überblick über Definitionen von «Empowerment»: A. a. O., 20.
10 Vgl. dazu: Peter Amiet, Exousia im Neuen Testament, in: IKZ 61 (1971)

233-242.

192



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

gung einzelner Menschen beizutragen, sondern Einzelne in ihrem Kontext
zu ermächtigen. Dabei kommt dieser Kontext in unterschiedlicher Weise

in den Blick: Kontexte haben das Potenzial, Ermächtigung zu erschweren,
sie zu unterdrücken und unmöglich zu machen. Es ist ein Aspekt, der in
der feministischen Kritik immer wieder hervorgehoben wird: Emanzipation

ist nur möglich durch Transformation eines von Abhängigkeiten und

Ungleichheit durchzogenen, gesellschaftlich etablierten Geschlechterverhältnisses.

So werden im Zusammenhang mit Empowerment Kontexte
erkannt, die benannt, aufgebrochen, verändert und gestaltet werden müssen,

in denen aber auch Kräfte zu finden sind (z. B. die Kraft der Solidarität),

die Veränderung inspirieren und mittragen.
Dies kann sinngemäss auf die Seelsorge übertragen werden: Es gibt

auch eine strukturelle Seite des seelsorglichen Empowerment. Wie muss
eine Kirche gestaltet sein, in der Empowerment-Prozesse in Gang
kommen? Präziser: Wie müssen kirchliche Kontexte verändert und gestaltet
werden, damit sie Empowerment-Prozesse in der Seelsorge nicht konter-
karieren, sondern ermöglichen, dazu einladen, sie stützen? Ex negativo:
Welche strukturellen Vorkehrungen werden getroffen, damit Machtmissbrauch

(auch in der Seelsorge) erkannt, öffentlich gemacht, vermieden und

geahndet werden kann?

4. Formen von Machtmissbrauch in der Seelsorge

Noch deutlicher wird, was dies für die Seelsorge bedeutet, wenn wir nun
einen nächsten Aspekt des Themas beleuchten: den Machtmissbrauch in
der Seelsorge. Es ist unter der entwickelten Perspektive selbstverständlich:
Macht in der Seelsorge kann nicht nur gebraucht, sondern auch
missbraucht werden (hier nur in Klammern: Ich schreibe vom Missbrauch der

Macht, nicht vom Missbrauch von Menschen, was einen ordnungsgemässen

«Gebrauch» von Menschen voraussetzen würde und anthropologischer

Unsinn ist).
Zuerst ist hier ein Missverständnis zu vermeiden: Machtmissbrauch in

der Seelsorge ist nicht gleichzusetzen mit sexueller Grenzverletzung und

Ausbeutung. Ein viel weiteres Spektrum von Phänomenen kommt in den

Blick. Ich nenne einige Beispiele:

- Seelsorgende vergessen Termine, sind nicht erreichbar, halten sich nicht
an Vereinbarungen.

- Sie hören unpräzise zu, sprechen von sich selbst, moralisieren, spielen
ihr theologisches Fachwissen aus.

193



Christoph Morgenthaler

- Sie missachten die Selbstbestimmung, auch die spirituelle Selbstbe¬

stimmung des anderen, und schädigen Selbstwert und Glaube der oder
des Ratsuchenden."

- Sie verbieten Ratsuchenden, mit anderen über das zu sprechen, was in
der Seelsorge geschieht.

- Sie geben Informationen weiter, die durch das Seelsorgegeheimnis ge¬

schützt sind.

- Sie halten eine Seelsorgebeziehung länger aufrecht, als dies angemes¬
sen ist, und weisen Ratsuchende nicht weiter (an Psychologin, Psychiater

etc.), wenn sie an ihre fachlichen Grenzen kommen.

- Sie nützen Seelsorgebeziehungen zu ihrem Vorteil aus.

Diese Liste von Vergehen gegen die berufliche Sorgfaltspflicht12 liesse sich

leicht ergänzen. Und leider gibt es auch dies in der Seelsorge: Anmache

(sprachlich, nonverbal, «sexting»), sexuelle Grenzverletzungen, sexuelle

Übergriffe und strafbare Formen sexueller Gewalt. Und schliesslich ist es

auch Machtmissbrauch, wenn der Verdacht sexueller Gewalt im Raum
steht und Seelsorgende abstreiten, vertuschen, abwiegeln, drohen («dir
glaubt ja niemand») oder Schuld zuweisen. Dieses weite Spektrum von
Machtmissbrauch muss in den Blick genommen werden. Thomas Wild,
Leiter der Inselseelsorge in Bern, fasst es so zusammen: «Als Machtmissbrauch

kann jegliche Beeinträchtigung von Selbstbestimmung und Unver-

11 Doris Wagner, Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg
i. Br. (Herder) 2019. Wagner versteht spirituellen Missbrauch als Verletzung spiritueller

Autonomie, die ein grundlegendes Selbstbestimmungsrecht jedes Menschen ist,
und nennt viele Formen solchen Missbrauchs: Begegnungen und Berührungen, die
spirituell aufgeladen, aber nicht erwünscht sind (Handauflegen, Salbung etc.), das

Aufdrängen eines Gebets, unsensible, übergriffige Gebetsbitten, angstmachende,
verurteilende, kleinmachende theologische Aussagen, Deutungen und Normierungen,
«auratische Aufladung» der eigenen Amtsrolle bis hin zu theologischen Legitimationen

sexualisierter Gewalt und Mitmachen beim Bullying bzw. beim Ausgrenzen eines

Gemeindeglieds. Vgl. a.a.O., 79-147.
12 Reformierte Kirchen Bern-Jura-Solothurn, Respektvoll und wertschätzend

zusammenarbeiten. Sexuelle Belästigung und sexuelle Ausbeutung am Arbeitsplatz

Kirche. Ein Leitfaden der Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn für alle
Mitarbeitenden und betroffene Dritte, Bern 2009, 17.

194



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

sehrtheit verstanden werden, ebenso jedes abschätzige, grobe oder
fahrlässige Verhalten.»13

5. Machtmissbrauch in der Seelsorge - Prozesse und Gründe

«Schaut hin!», so lautet der Titel des von Isabelle Noth und Ueli Affolter
herausgegebenen Bandes zur Missbrauchsprävention in Seelsorge und

Beratung, einer der wenigen aktuellen Publikationen zum Thema.14 Ich will
diesem Imperativ folgen und nun einige Prozesse und Strukturen genauer
in den Blick nehmen, die den Seelsorgeraum im Einzelnen zu einem Raum
destruktiver Macht machen können.

Ich beginne mit einer «Formel»: Machtmissbrauch ist meist eine
Kombination, Thomas Wild spricht von einer tragischen Verknüpfung15, von
Merkmalen des traditionellen Seelsorgesettings, besonderen persönlichen
Lebensumständen, einer interaktiven Dynamik in der Seelsorgebezie-
hung, die sich daraus ergibt, und spezifischen Kontexten. Ich möchte diese

Faktoren im Folgenden einzeln genauer beleuchten und zugleich
unterstreichen: Verstrickungsverhältnisse sind mehr als einfach die Addition
dieser Komponenten. Sie multiplizieren sich.

5.1 Machtaffinität des traditionellen Seelsorgesettings

Betrachten wir zuerst Faktoren, die mit dem traditionellen Seelsorgeset-

ting verbunden sind, das heisst jenen spezifischen Faktoren, die eine

Seelsorgebeziehung konstellieren: Seelsorge geschieht häufig in wenig
definierten Strukturen, was Länge der Begleitung, Häufigkeit und Ziel der
Treffen betrifft. Oft unterbleibt eine Auftragsklärung. Oft findet diese

Begegnung zudem in privaten oder halbprivaten, abgeschirmten Räumen
statt (z. B. beim Hausbesuch oder beim Gespräch im Pfarrhaus bzw. in der

Pfarrwohnung). In der Gemeindeseelsorge sind die Grenzen zwischen
Privatem und Professionellem überhaupt häufig unklar. Seelsorge wird zudem

nur ausnahmsweise supervidiert, audiovisuelle Dokumentation ist unüblich,

Anforderungen an die Dokumentation sind unklar oder inexistent.

13 Thomas Wild, Risikofaktoren und Risikomanagement seelsorglicher
Beziehungen, in: Noth/Affolter (Hg.), Schaut hin! (wie Anm. 1), 29-46, hier 29. Ich folge
bei meinen Ausführungen in vielen Punkten Wilds Argumentation.

14 Noth/Affolter, Schaut hin! (wie Anm. 1).
15 Wild, Risikofaktoren (wie Anm. 13), 30.

195



Christoph Morgenthaler

Auch Veränderungen im Berufsverständnis von Seelsorgenden wirken
sich aus: Gehörten Takt, emotionale Zurückhaltung und Diskretion zum
Verhaltenskanon klassischer Professionen16, kam es im Zug der Integration

psychologischer und psychotherapeutischer Erkenntnisse zu einer

Emotionalisierung der Rolle von geistlichen Personen. Plüss spricht vom
«grossen Kommunikator» als neuem Leitbild des Pfarrberufes.17 Zudem
werden die Anforderungen an das Pfarramt in einer pluralen Wirklichkeit
diffuser und intimer. Wärme und persönliche Zuwendung, die dadurch

möglich werden, haben aber immer eine sinnliche Komponente, die sexuell
stimulieren kann. Schmerzen emotionalisieren und schärfen die Wahrnehmung.

Und wenn jemand sich emotional äussert, zeigt er oft, wie attraktiv
er ist.18 Eine ambivalente Funktion kann schliesslich das Seelsorgegeheimnis

haben: Es schafft einen Schutzraum, kann aber auch zur Verheimlichung

destruktiver Amtsführung missbraucht werden. Dies alles eröffnet -
psychoanalytisch gesprochen - ein weites Feld zum Agieren, das heisst

zum Ausleben und Inszenieren unbewusster Beziehungsbedürfnisse und
-konstellationen.

Diese Faktoren des traditionellen Seelsorgesettings, die teilweise auch

die Stärke von Seelsorge ausmachen, werden insbesondere im
Zusammenhang mit Defiziten in der Ausbildung und der Selbstreflexion zum
Risiko. Stark, wohl zu stark, wird auf die persönliche Selbstreflexion der

Seelsorgenden abgehoben: Sie sollten dazu fähig sein, den Seelsorgeraum
lebensdienlich zu gestalten und zugleich die Gefährdungen zu erkennen,
die in der Situation und den persönlichen Voraussetzungen dieser
Begegnungen angelegt sind, und diesen entgegenzusteuern.

5.2 Distanz, Nähe und Grenzen

Zwei Aspekte seien wegen ihrer Bedeutung noch gesondert hervorgehoben.
Seelsorge kann als Beziehungsraum verstanden werden, der zum einen durch
die Regelung von Nähe und Distanz bestimmt ist. Was als Nähe bzw. Distanz
erfahren wird, was als intim, persönlich oder sozial angemessen eingeschätzt

16 Vgl. z. B. Isolde Karle, Der Pfarrberuf als Profession, Gütersloh (Gütersloher)

2001.
17 Mit Verweis auf Albrecht Grözinger: David Plüss, Der Pfarrberuf zwischen

Zeitgeist und Zeitgenossenschaft. Ein pastoraltheologischer Kommentar, in: ThZ 68

(2012)355-376, hier 368.
18 Hans van der Geest, Verschwiegene und abgelehnte Formen der Sexualität.

Eine christliche Sicht, Zürich (TVZ) 1990, 145f.

196



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

wird, unterscheidet sich dabei kulturell, subkulturell und individuell. Seelsorge

kann andererseits als Beziehungsraum verstanden werden, der durch

Grenzziehungen geschaffen wird. Das Konzept der Grenzen ist in der Familien-

und Systemtherapie sehr wichtig geworden. Übergriffe, überhaupt dys-
funktionale Prozesse, setzen in Familien dort ein, wo Grenzen - zwischen

Einzelnen, Geschlechtern oder Generationen - entweder starr oder unklar
sind. Funktionale, lebensdienliche Entwicklung ist eher möglich in Systemen,

in denen Grenzen klar gezogen, aber auch flexibel gehandhabt werden.

Dies lässt sich auch auf das soziale System Seelsorge übertragen: Klare, den

persönlichen Grenzziehungsbedürfnissen angepasste, flexible Grenzen
machen Seelsorge zu einem sicheren Raum. Unklare oder starre Grenzen

hingegen erhöhen das Risiko dysfunktionalen Verhaltens, zum Beispiel des

Missbrauchs.

Nähe

Klare,
flexible Grenzen

1 III

II IV

Unklare,
starre Grenzen

Distanz

Unter diesen Voraussetzungen ergibt sich ein Feld von Begegnungskonstellationen

in der Seelsorge mit vier Sektoren: Sektor I ist durch Nähe und klare,
flexible Grenzen bestimmt und unter diesen Voraussetzungen relativ sicher.

Nähe in der Seelsorge ist hilfreich und unproblematisch, wenn Grenzen klar
definiert und deklariert sind. Dasselbe gilt für Sektor II. Distanzierte
Beziehungen mit klaren Grenzen machen Seelsorge zu einem emotional zwar eher

197



Christoph Morgenthaler

kargen, aber ebenfalls sicheren Raum. Problematischer ist Sektor III: Das

Risiko von Grenzverletzungen steigt, wenn die Nähe gross und die Grenzen

unklar oder nicht situationsgerecht gezogen sind. Dasselbe gilt für Sektor IV.
Dazu formuliere ich eine etwas gewagte Hypothese: Eine schleichende

Entwicklung hin zu Missbrauch ist wahrscheinlicher in Sektor III, sexuelle

Durchbruchshandlungen, die real eher selten sind, in Sektor IV.19

5.3 Biographische Einflüsse

Betrachten wir als nächstes den Einfluss der persönlichen Lebenssituation,

der in der Seelsorge zu einer interaktiven Dynamik führen kann. In der

Seelsorge kommen Menschen mit ihrer je persönlichen Lebensgeschichte
zusammen. Biographische Faktoren können in der seelsorglichen Begleitung

eine interaktive Dynamik in Gang setzen, die missbräuchlich endet.

Bei Seelsorgenden können dies frustrierende Entwicklungen in
persönlichen Beziehungen, in Ehe und Familie sein. Berufliche Überidentifikation

kann dazu führen, dass die eigene Bedürftigkeit abgespalten und

kompensatorisch auch in Seelsorgebeziehungen ins Spiel kommt. «Unter
der <Arroganz> der Macht verbirgt sich eine <Ignoranz der Bedürftigkeit»),
meint Thomas Wild.20 Es können Gottesbilder sein, die mit Elternfiguren
und entsprechenden Interaktionsschemata verbunden sind. Es können
auch psychosexuelle Dispositionen sein (z.B. Pädophilie. Diese ist
allerdings nicht einfach «Veranlagung», sondern ebenfalls eine «Veranlagung
mit Geschichte»). Recht häufig stehen bei Menschen, die Beziehungen
missbrauchen, im Hintergrund eigene Missbrauchserfahrungen (z. B. im
Beziehungsbereich oder auch in Glaube und Spiritualität).

Das Gemeindeglied seinerseits steckt häufig ebenfalls in einer Krise (z. B.

körperliche oder psychische Erkrankung, eine gewaltförmige Paarbeziehung),

was Bindungsbedürfnisse aktiviert. Die Art der Kontaktaufnahme und

Interaktion folgt auch auf dieser Seite lebensgeschichtlich tief verwurzelten

Dispositionen (z.B. im Umgang mit Macht oder Sexualität) und interaktiven
Schemata, die vor allem in der Beziehung zu Elternfiguren geprägt wurden.

Dies schafft von beiden Seiten Voraussetzungen zum Machtmissbrauch.
Präventiv hilft nicht nur ein vertieftes Verständnis für die Vulnerabilitäten,
die auf beiden Seiten im Spiel sind. Hier ist es hilfreich, auf eine Grundannahme

der Psychoanalyse zurückzugreifen: Dieser diachrone Zusammen-

19 A. a. O., 144-149 ein Fallbeispiel, «Der Seelsorger als Geliebter».
20 Wild, Risikofaktoren (wie Anm. 13), 33.

198



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

hang führt dazu, dass eine Beziehung, die eigentlich ermächtigen könnte,
von unbewussten Kräften unterlaufen wird und in Machtmissbrauch
abrutscht. Das ist eine tragische Komponente von Missbrauch, Freud spricht
vom Wiederholungszwang: Verjährte, aber tief verwurzelte Beziehungserfahrungen

werden in Beziehungen immer neu aktualisiert. So wird
beispielsweise eine versagte Liebe in der Beziehung zum Seelsorger reinszeniert

(Freud spricht hier von der Übertragungsliebe), oder die Pfarrerin als

vereinnahmende Mutter imaginiert, die wenig Distanz zulässt. Beides sind

problematische Konstellationen. Diese biographischen Aspekte färben eine

Beziehung ein, führen dazu, dass ein Gemeindeglied bestimmte Erwartungen

und Ängste auf die Pfarrfigur überträgt und diese ihrerseits mit
bestimmten Gegenübertragungen reagiert. Wenn dies erkannt (das heisst
auch: bewusst) gemacht werden kann, entstehen neue Spielräume der Freiheit,

anders zu werden, als es Lebensgeschichte und frühe Prägungen
vermuten lassen. Seelsorgende sind häufig aber kaum geschult in der Wahrnehmung

solcher Übertragungen und Gegenübertragungen.21

5.4 Krankenhausseelsorge und Gemeindeseelsorge - der Einfluss
unterschiedlicher Kontexte

Nicht nur dieser diachrone Kontext, sondern auch synchrone Kontexte
bestimmen das Gefährdungspotenzial der Seelsorge mit. Das wird klar, wenn
wir Gemeindeseelsorge mit Spitalseelsorge vergleichen. Es lässt sich eine

ganze Reihe von Unterschieden erkennen, die Seelsorge in der Gemeindeseelsorge

als fragiler und gefährdeter erscheinen lassen. Nochmals:
Seelsorge in der Gemeinde findet oft in einem abgeschirmten, persönlichen
Raum statt. Eine Seelsorgebegegnung im Krankenhaus hingegen ist potenziell

öffentlich: Es können jederzeit andere Besuchende, ein Pflegefachmann
oder die Chefärztin samt Tross ins Zimmer platzen. In der Gemeindeseelsorge

nimmt der Gemeindepfarrer bzw. die Gemeindepfarrerin, zumindest

potenziell, eine dominante Position im Machtgefüge einer Gemeinde ein.

Ganz anders in der Spitalseelsorge: Seelsorge hat hier eine kritische,
«subdominante» Stellung im Machtgefüge der Institution, nicht zuletzt dadurch,
dass sie nichts direkt Behandlungsrelevantes beitragen kann. Im Gemeinde-

21 Hilfreich ist eine Haltung gleichschwebender Aufmerksamkeit, die für solche

Inszenierungen und entsprechende Reaktionen der Seelsorgenden sensibilisiert.
Beispiel eines gelungenen Umgangs mit einer Übertragungsliebe in: Hans van der Geest,
Unter vier Augen. Beispiele gelungener Seelsorge, Zürich (TVZ) 2007, 212-222.

199



Christoph Morgenthaler

pfarramt gibt es kaum oder keine kollegiale Kontrolle, in der Spitalseelsorge
hingegen sind Kontrolle und Evaluation häufig integrierender Bestandteil der

Zusammenarbeit. Auch Unterschiede in der Ausbildung fallen ins Gewicht.

Spitalseelsorgende sind oft geübter darin, interaktive Prozesse selbstkritisch

zu erkennen, zu analysieren und zu gestalten. Es sind in beiden Kontexten
auch andere Rahmenbedingungen für das Zeitmanagement gesetzt. Der
Umgang mit Zeit im Gemeindekontext wird durch die Beziehungsentwicklung
bestimmt, erfolgt aufgrund einer subjektiven Einschätzung, wie viel Zeit
einem Gemeindeglied zugestanden werden soll. Sie kann über Gebühr gedehnt
werden (z.B. bei Kaffee drei Stunden bei jemandem im Wohnzimmer
sitzen). Seelsorge im Krankenhaus ist ganz anders getaktet, eingebunden in die

Behandlungsroutinen, und das Ende einer Begleitung ist selten von der

Beziehungsentwicklung abhängig, sondern häufig durch das Ende des

Spitalaufenthalts bedingt. Das ist insofern relevant, als Missbrauchsbeziehungen
sich oft in langfristig angelegten Beziehungen entwickeln. Kontexte üben im
Zusammenhang von Machtmissbrauch und missbräuchlichen Entwicklungen

also einen nicht unerheblichen Einfluss aus.

5.5 Kirche als synchroner Kontext

Noch deutlicher wird dies, wenn wir den jeweiligen kirchlichen Kontext
seelsorglicher Begegnungen berücksichtigen. Reformierte Kirchen oder
die römisch-katholische Kirche sind sehr unterschiedliche Kontexte, die
auch ein unterschiedliches Potenzial von Machtmissbrauch enthalten. Wie
ist dies bei der christkatholischen bzw. altkatholischen Kirche? Da liesse

sich Einiges vermuten. Ich möchte einen Aspekt herausgreifen: Ich nehme
die christkatholische Kirche als eine «familiäre Kirche» wahr, in der man
sich kennt und viel persönliche Nähe und Verbindlichkeit entstehen kann,
und vermute eine gewisse Ambivalenz dieser Familiarität. Sie ermöglicht
Nähe, Vertrauen, Individualität. In ihr ist die soziale Kontrolle abweichenden

Verhaltens grösser. Aber sie wirft möglicherweise auch ihre Schatten:
Persönliches und Professionelles gehen noch stärker als in anderen
Kirchen ineinander über. Schamgrenzen sind erhöht, was die öffentliche
Thematisierung von Missbrauch erschwert.

Eine Überlegung Wentzeks22 scheint mir in diesem Zusammenhang
besonders interessant: Er geht bei seinen Überlegungen zu sexuellen Grenz-

22 Dieter Wentzek, Prävention zum Schutz vor sexuellen Grenzverletzungen
und sexualisierter Gewalt in der Kirche als integraler Bestandteil von Aus- und Fort-

200



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

Verletzungen und sexualisierter Gewalt aus vom existenziellen menschlichen

Wunsch, von anderen anerkannt zu werden und zu einer Gruppe zu

gehören. Dieser führt dazu, dass persönliche Idealvorstellungen auf Gruppen,

beispielsweise eine Gemeinde, übertragen werden, was
Zugehörigkeitsgefühl und Loyalität stärkt. Kirche wird zu einem Teil des «Ich-Ideals»,

gerade bei Menschen, die durch bewusste Konversion zu einer Minderheitskirche

stossen (die Mitgliedsstudie der Alt-Katholischen Kirche Deutschlands

hat gezeigt, dass dies bei 80 Prozent der Befragten der Fall ist23). Bei

Grenzüberschreitungen droht der Zusammenbruch solcher Idealvorstellungen.

Gleichzeitig entsteht das Bedürfnis, diese aufrechtzuerhalten und
den Ort der Beheimatung zu schützen, was dazu führen kann, dass miss-
bräuchliches Verhalten verdrängt, verleugnet, übersehen oder gerechtfertigt

wird. Die Angst vor Nestbeschmutzung weckt das Bedürfnis nach

«Nestentschmutzung»24. Die Urangst des Menschen, aus einer wichtigen
Gruppe ausgestossen zu werden, führt auch auf Seiten der von Machtmissbrauch

Betroffenen zur Vorsicht, eine solche Mauer des Schweigens zu
durchbrechen. Das Besondere der Heimat Kirche wird damit zum
Gefährdungspotenzial.

5.6 Geplante sexuelle Gewalt

Es soll hier noch ein letzter Risikofaktor benannt werden. Ich habe
Missbrauch bisher eher als tragische, mehr oder weniger fahrlässige Verkettung

von Personen und Umständen gedeutet, in die man hineinschlittert
und in denen sich mehr oder weniger schnell ein Gefälle Richtung
Grenzverletzung und Machtmissbrauch entwickelt.25 Schwieriger zu akzeptieren

und ins eigene Weltbild zu integrieren, ist die Erfahrung, dass

Grenzverletzungen, gerade sexuelle Grenzverletzungen, auch intendiert werden:

bildung und Personalentwicklung von kirchlichen Mitarbeitenden, in: Wege zum
Menschen 67 (2015) 87-96.

23 Vgl. Dirk Kranz/Andreas Krebs, Religiosität in der Alt-Katholischen Kirche
Deutschlands: eine empirische Studie. Ergebnisbericht und Kommentare, in: IKZ 104

(2014) lf.
24 Werner Tschan, Grenzverletzungen in kirchlichen Institutionen - Intervention

und Prävention, in: Noth/Affolter (Hg.), Schaut hin! (wie Anm. 1), 19-28, hier 24.
25 Zur Beschreibung des PSM (professionellen sexuellen Missbrauchs) als Pro-

zess, nicht als einzelnes Ereignis: Werner Tschan, Missbrauchtes Vertrauen.

Grenzverletzungen in professionellen Beziehungen. Ursachen und Folgen: Eine trans-
disziplinäre Darstellung, Basel (Karger) 2005, 67.

201



Christoph Morgenthaler

Hinter einer hochehrsamen Fassade wird in einer Art und Weise geplant,
gehandelt und gesprochen, wie dies Aussenstehende nicht für möglich
halten. Täter und Täterinnen passen sich in einer Art Mimikry ans Umfeld
an, zum Zweck der Vertuschung und Verminderung der Gefahr, ertappt
und gefasst zu werden, und missbrauchen Vertrauen gleich dreifach: das

Vertrauen des potenziellen Opfers, das Vertrauen des Umfelds des Täters
bzw. der Täterin und das Vertrauen des professionellen Umfelds. Sie weisen

einen «Januskopf»26 auf: Der hochehrwürdige Pfarrer verfolgt insgeheim

eigensüchtige Motive. Und wenn er überführt zu werden droht, streitet

er ab oder legitimiert sich: «Wenn Täter allgemein akzeptierte
Legitimationsstrategien für ihr Tun präsentieren können - wem wird dann
eher geglaubt? Dem Opfer oder dem Täter?», so fragt Tschan und fährt
fort: «Opfer wissen um diese Problematik und hüten sich deshalb oft,
deutlich zu werden.»27

Täterstrategien sind auch recht gut untersucht und dokumentiert.
Immer wieder zeigen sich ähnliche Aspekte. Solche Strategien beziehen

ihren «Triebstoff» aus Fantasien: Gedanken und Bilder von missbräuchli-
chen Situationen werden zugelassen, in Betracht gezogen, durchgespielt.
Entsprechende Szenarien und Pläne werden entwickelt, die Widerstandsfähigkeit

des potenziellen Opfers gezielt geschwächt und dessen
Gehorsamsbereitschaft ausgenutzt. Es kommt zur Grenzdehnung (dazu können

gehören: werbende Gesten, kleine Aufmerksamkeiten, Geschenke, tiefe
Blicke oder Anbieten des Dus) und schliesslich noch zielgerichteter zum
Grooming («Striegeln»)28. Ein erster Schritt ist häufig die Offenlegung
eigener Probleme, die als Wertschätzung und besondere Aufmerksamkeit
verbucht werden. Es kommt zu Begegnungen an aussergewöhnlichen
Orten, zu besonderen Zeiten, mit besonderer Länge, mit intimeren Formen
der Kontaktaufnahme. Nach einer sexuellen Grenzverletzung gehören
auch Strategien des Vertuschens dazu («Sie hat sich verliebt. Es war
deshalb eine einvernehmliche sexuelle Beziehung.»).

26 A.a.O., 196.
22 A.a.O., 193.
28 Vgl. Evangelisch-reformierte Landeskirche des Kantons Zürich,

Hinschauen, wahrnehmen, handeln. Ausnützung von Abhängigkeiten in kirchlichen
Kontexten, Zürich (Kantonale Drucksachen- und Materialzentrale Zürich, kdmz) 2016, 9.

202



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

6. Seelsorge als professionelles Handeln

Welche Folgerungen lassen sich daraus ziehen? Ein Grundsatz sei vorangestellt:

Eine seelsorgliche und beratende Beziehung ist eine Arbeitsbeziehung.29

Jede Handlung in diesem Kontext ist eine professionelle Handlung.
Seelsorgende allein sind verantwortlich, dass Grenzen eingehalten werden,
nie können sie die Verantwortung dafür auf ihr Gegenüber abschieben.

Punkt. Das lässt sich in kirchlichen Wegleitungen konkretisieren: «Es

braucht weder Druck, Zwang oder Gewalt. Aufgrund des Abhängigkeitsverhältnisses

sind sexuelle Handlungen in professionellen Beziehungen auch

dann sexuelle Gewalt, wenn die anvertraute Person keinen Widerstand leistet,

mit sexuellen Handlungen einverstanden ist oder diese selber sucht».30

Es geht also um eine grundlegende Frage: Macht zu erkennen und
verantwortlich mit Macht umzugehen. Strategien gegen Machtmissbrauch in der

Seelsorge lassen sich präzisieren. Das Seelsorgesetting muss definiert und
deklariert werden, das macht Abweichungen auch leichter erkennbar. Aufträge
müssen geklärt oder eingeholt werden («Was kann ich für Sie tun?»). Das

Gespräch kann partizipativ gestaltet werden, vielleicht je nach individueller Lage
der betroffenen Person auch gestuft: Ist zuerst in einer Begleitung stärkere

Unterstützung nötig, kann sich eine Pfarrperson zielgerichtet und schrittweise

überflüssig machen. Wahlmöglichkeiten können angeboten werden («Soll ich

Sie besuchen, oder möchten Sie lieber ein Gespräch in unserem Besprechungszimmer?»,

«Wo möchten Sie sitzen?», «In welcher Reihenfolge möchten Sie,

dass wir die Themen angehen, die Sie beschäftigen?»). Handlungsoptionen
können vergrössert werden («Welche Möglichkeiten gibt es denn sonst noch?»).

Ressourcen der Selbstwirksamkeit, des individuellen Bewältigungshandelns
und der Selbstermächtigung können aktiviert werden («Wer könnte Sie

unterstützen?»). Es ist auch wichtig, Strategien zu antizipieren, mit denen auf im
Beziehungsbereich kritische Situationen reagiert werden kann. Seelsorgende
«sind besonders gefährdet, wenn sie keine Konzepte im Umgang mit
verführerischen Situationen antizipiert und internalisiert haben».31 Boundary-Training

kann in die Aus- und Weiterbildung integriert werden. Hilfreich ist eine

erhöhte Sensibilität für Übertragungs- und Gegenübertragungsreaktionen und

Wissen um den Umgang damit. Das heisst insgesamt: Selbstreflexion und

29 Vgl. Evangelische Kirche im Rheinland, Zeit heilt keineswegs alle Wunden.
Leitlinien zum Umgang mit sexualisierter Gewalt, Düsseldorf (Medienverband der
Evangelischen Kirche im Rheinland) 2012, 13.

30 Reformierte Kirchen Bern-Jura-Solothurn, Respektvoll (wie Anm. 12), 14.

31 Wild, Risikofaktoren (wie Anm. 13), 46.

203



Christoph Morgenthaler

Dokumentation des eigenen Handelns müssen integraler Bestandteil der

Seelsorge sein, in diesem Zusammenhang auch Supervision und Intervision. Das

schafft Voraussetzungen dafür, dass persönliche und professionelle Grenzen
erkannt und Menschen gegebenenfalls an andere Anbieter von Hilfe verwiesen

und bei dieser Übergabe begleitet werden.

7. Kirchliche Richtlinien

Empowerment hat auch mit Strukturen zu tun. Wie können also institutionelle

Strukturen geschaffen werden, die Empowerment fördern und insbesondere

die ermächtigen, die von Machtmissbrauch bedroht oder betroffen sind?

Neben die persönliche muss die strukturelle Verantwortung treten. Hier ist in
Kirchen in den letzten Jahren vieles geschehen. Das Problem von Grenzverletzungen

und sexueller Gewalt in der kirchlichen Arbeit ist nicht nur
erkannt, sondern weitgehend anerkannt. Das zeigt sich an kirchlichen Wegleitungen,

Risikoanalysen und Selbstverpflichtungen. Verfahrensregeln, wie
bei einem Missbrauch vorgegangen werden muss, wurden ausformuliert,32
Verantwortlichkeiten festgehalten, neutrale, unabhängige und leicht erreichbare

Ansprechpersonen bestimmt, Standesordnungen überprüft,
Weiterbildungsbemühungen verstärkt. Ich kann hier nur nochmals unterstreichen,
dass dies kontextuelle Voraussetzungen auch für eine gelingende Seelsorge
sind, wesentliche Elemente einer Verantwortlichkeitskultur: Fachpersonen
übernehmen Verantwortung für Prozess und Beziehung; aber auch die
Institution übernimmt ihren Teil der Verantwortlichkeit.

Weshalb muss das Thema trotz all dieser Bemühungen aber seit
Jahrzehnten kirchlich immer wieder aufgekocht werden? Ich denke, das hängt
an einer Verpflichtung, der Institutionen in diesem Zusammenhang ebenfalls

zu folgen haben: den Diskurs zum Thema aufrechtzuerhalten, auch

wenn dies frustrierend und ermüdend ist. «Solange kein Diskurs stattfindet,

bestimmen die Machthabenden was Recht und Unrecht ist - und die
Verletzten sind nicht nur ohnmächtig, sondern eben auch rechtlos».33

32 Früh (um die Jahrtausendwende) bereits in der Evangelischen Kirche im Rheinland

und in den Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn. Detailliert und differenziert

auch in der altkatholischen Kirche Deutschlands: Katholisches Bistum der
Altkatholiken in Deutschland, Kirchliche Ordnungen und Satzungen, Bonn
(Eigenverlag) 2019, Abschnitt: Sexuelle Grenzverletzungen und sexuelle Gewalt, 88-105.

33 Wild, Risikofaktoren (vgl. Anm. 13), 41.

204



Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

«Recht schafft Bewusstsein.»34 Damit sind auch wesentliche Elemente der
Prävention benannt.

8. Und die Opfer?

Geläufig ist in der Debatte um Machtmissbrauch in der Seelsorge eine

Täterorientierung. Einen solchen Zugang habe auch ich hier gewählt. Im
Zentrum standen potenzielle Täterinnen und Täter und tatbefördernde
Prozesse und Strukturen. Ich denke, das ist ein unverzichtbarer Teil der

Arbeit, die Kirchen (und auch die Seelsorgelehre) leisten müssen. Aber
dieser Zugang - so könnte man etwas überspitzt sagen - ist seinerseits
eine Form von symbolischer Gewalt, Ausdruck einer Angst vor dem Opfer:

Expertinnen und Experten unterhalten sich mit ihresgleichen zum
Thema, die Betroffenen kommen nicht zu Wort.

Dies ist ungerecht. Es ist ungerecht, wenn wir an den enormen Schaden

denken, den Opfer35 durch Machtmissbrauch erleiden: Grundvertrauen
und Selbstwert werden beschädigt, Halt und Orientierung gehen verloren,
Gottesbilder und Kirchenträume werden zerstört, Scham- und Schuldgefühle,

Gefühle des Ausgeliefertseins, des Ekels und der Wut induziert.
Dies kann zu erhöhter Suizidalität, zu physischen und psychischen
Störungen und zum Verlust von Arbeitsfähigkeit und Arbeitsstelle führen.
«Zeit heilt keineswegs alle Wunden.»36 Es ist das Wesen von Traumatisierungen,

dass sie gegen Zeit weitgehend immun sind.37

Opfer aus der Debatte um Missbrauch fernzuhalten, ist zudem
selbstgerecht: «Das Opfer hat eine Geschichte zu erzählen, die das Selbstverständnis

von Gruppen, von Familien, Schulen und Gesellschaften erschüttert.

Einem Opfer zuzuhören - nicht aus der beobachtenden, begleitenden
oder therapeutischen Perspektive, sondern aus der beteiligten, sich selbst

dem System zurechnenden Perspektive - bedeutet, sich einem anderen

3" A.a.O.,40.
35 Treffender wäre es, von «Überlebenden» zu sprechen, um die mit dem Begriff

«Opfer» verbundene Vorstellung einer passiven Rolle zu umgehen und die Dramatik
der Taten hervorzuheben.

36 Evangelische Kirche im Rheinland, Wunden (wie Anm. 29).
37 Zur Begleitung von Opfern: Andreas Stahl, Traumasensible Seelsorge.

Grundlinien für die Arbeit mit Gewaltbetroffenen, Stuttgart (Kohlhammer) 2019. Auch
Gemeinden müssten begleitet werden; dazu: Evangelische Kirche in Deutschland
EKD, Unsagbares sagbar machen. Anregungen zur Bewältigung von Missbrauchserfahrungen

insbesondere in evangelischen Kirchgemeinden, Hannover 2014.

205



Christoph Morgenthaler

Blick auf sich zu öffnen, Mythen des Selbstverständnisses loszulassen,
den Stolz aufgrund von Zugehörigkeit zurückzustellen.»38 Das heisst aber

auch, zuerst und zuletzt, sich dem Schmerz und der eigenen Scham stellen,
trotzdem hinhören, hinschauen und handeln.

Christoph Morgenthaler (*1946 Thun CH), Prof, em., Dr. theol. et phil.,
1966-1971 Studium der evangelischen Theologie in Bern, Montpellier und
Oxford, 1975 Promotion an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der
Universität Bern, Studium der Psychologie an der Universität Bern, Promotion

1979 an der Philosophisch-historischen Fakultät der Universität Bern,
1978 bis 1985 Pfarrer an der Evangelisch-reformierten Kirchgemeinde
Burgdorf, von 1985 bis 2012 Professorfür Seelsorge und Pastoralpsychologie

an der Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Adresse: Klaraweg 27, CH-3006 Bern
E-Mail: christoph.morgenthaler@theol.unibe.ch

Summary

The article discusses origins, forms, contexts, and consequences of a wide spectrum

of abusive practices (sexual, spiritual, etc.) in pastoral care and counseling.
Power is an inherent dimension of pastoral care, based on personal, interactional,
professional, and institutional sources of those who provide pastoral support. This

power must be critically reflected so that it can be used to empower those who
seek pastoral support instead of disempowering them. Institutional contexts and

regulations of churches foster or undermine empowerment. Processes leading to
misuse of power in pastoral care are outlined: the shape of traditional settings of
pastoral care, closeness and distance regulation, boundary setting, biographical
conditions, and the influence of contexts such as denominations. In some cases,
abuse is also a planned and often carefully hidden assault on the sexual integrity
of persons. Pastoral care is a professional working relationship and excludes as

such every kind of (sexual, spiritual, etc.) transgression in words and deeds.
Instead, it can be shaped in many ways to empower those who look for support.
Churches can enhance empowerment by clearly addressing issues of abuse in
their regulations. A perpetrator-focused approach has to be combined with carefully

listening to the victims of power abuse in churches.

Schlüsselwörter - Keywords

Missbrauch - Seelsorge - Macht - Ermächtigung - Kirche

38 Tschan, Grenzverletzungen (wie Anm. 24), 19.

206


	Macht, Ermächtigung und Missbrauch in der Seelsorge

