
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen
Kontexten

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht
in altkatholischen Kontexten

Angela Berlis

Das Thema Macht ist seit ein paar Jahren in aller Munde: Im Juni 2019 gab
es ein Dossier der deutschen Wochenzeitung «Die Zeit»1 dazu, aber auch

das Lucerne Festival 2019 hat sich dieses Themas angenommen. Macht
und Musik, Macht und Kunst - solche Themen bringen uns unweigerlich
auch zu den Anfängen der #MeToo-Bewegung, die ihre Wurzeln in der

(Film-)Kunstszene hat.

Am 1. September 2019 fand anlässlich des Luzerner Musikfestivals ein
NZZ-Podium zum Thema «Macht - Spiel und Schrecken» statt - der Titel
macht die Ambivalenz des Begriffs deutlich. Die Beschreibung des

Inhalts zeigt obendrein das Spektrum, in dem Macht und ihre Ausübung
heute zur Diskussion stehen. Auf der einen Seite werde - so die Ausschreibung

der genannten Podiumsdiskussion - «das Spiel der Macht» «im
Zeitalter von Demokratie und Meritokatie» «differenziert und entschärft».
Auf der anderen Seite grenze Macht auch an Ohnmacht: «Wer hoch steigt,
kann auch tief fallen.»2

Auch in theologischen Veröffentlichungen wird die Thematik zunehmend

aufgegriffen.3

1 Die Zeit vom 19. Juni 2019, Titelseite und S. 13-15. - Der vorliegende Beitrag
gibt einen Stand der Diskussion und meiner persönlichen Reflexion wieder, der beim
Zeitpunkt der Veröffentlichung dieses IKZ-Heftes weiterer Ergänzungen bedürfte -
Erkenntnisse und Publikationen über das Ausmass struktureller Gewalt in kirchlichen

Kontexten und den Schutz, den Täter (und Täterinnen) oft weiterhin geniessen,
über das Bagatellisieren und Verharmlosen von Grenzüberschreitungen und deren

Konsequenzen für den Glaubwürdigkeitsverlust von Kirchen haben seit Sommer 2019

zugenommen, konnten in diesem Rahmen bis auf wenige Ausnahmen jedoch nicht
mehr eingearbeitet werden und werden hier weitgehend ausgeklammert. Vgl. etwa
den Literaturbericht von Philipp Müller, Sexualisierte Gewalt in der katholischen
Kirche. Ein Literaturbericht, in: Theologische Revue 116 (2020) 251-268.

2 Neue Zürcher Zeitung vom 20. Juli 2019, Sonderbeilage: Lucerne Festival
Sommer 2019. Macht, 4.

3 Vgl. etwa das Themenheft «Macht und Kirche. Biblische Impulse», in: Bibel
und Kirche 74 (2019) Heft 2.

IKZ 111 (2021) Seiten 171-187 171



Angela Berlis

1. «Macht» im kirchlichen Kontext

Ich kann mich an Zeiten erinnern, in denen der Begriff «Macht» in der

Theologie für unbrauchbar gehalten wurde. Lange galt es als untheologisch,

die kritische Frage nach der Macht zu stellen. Etwa dort, wo es um
das Verhältnis der Geschlechter ging. Hier wurde eher eine fast göttliche
Ordnung als ein historisch gewachsenes Machtgefüge vorausgesetzt und
damit die Machtfrage verschleiert. Dazu trägt bei, dass es im Deutschen

nur das Wort «Macht» gibt, während andere Sprachen unterscheiden
zwischen der negativ konnotierten «violentia» und dem positiv belegten
Begriff «potestas».4

Im Kirchenrecht war der Begriff «Macht» gang und gäbe, etwa im
Hinblick auf die Weihe- und Jurisdiktionsmacht («potestas») des Bischofs.

Mit der Schaffung eines Kirchlichen Personenrechts (KPR) im Katholischen

Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland ab Mitte der 1950er-

Jahre wurde die «potestas» des Bischofs weitaus stärker betont als in der
1874 rechtskräftig gewordenen Synodal- und Gemeindeordnung (1873).5

«Die Befürchtung der Alt-Katholiken der ersten Stunde, der Bischof könne

zu viel Machtfülle bekommen», verkehrte sich damals in die gegenteilige

Befürchtung, «der Bischof könne zu wenig Macht haben.»6 In den

Diskussionen der späten 1950er-Jahre und bei der erneuten Revision des

Kirchenrechts Mitte der 1980er-Jahre scheinen unterschiedliche Auffassungen

über den Stellenwert von Macht in Kirche und Gesellschaft auf:
Nach dem Zweiten Weltkrieg bestand offensichtlich das Bedürfnis, nicht

nur in der Gesellschaft, sondern auch in der Kirche Macht- und Autoritätsstrukturen

neu zu ordnen und eindeutig zu benennen; dabei fiel man im
damals neu formulierten KPR terminologisch hinter die Synodal- und

Gemeindeordnung zurück. Die Diskussionen Mitte der 1980er-Jahre

hingegen bezeugten die im Wandel begriffenen Auffassungen über Macht
und Autorität. Es ist Ausdruck dieser Reflexion über den Stellenwert von
Macht und Autorität, wenn (unter Einfluss des Denkens des christkatholischen

Theologen Kurt Stalder) im Statut der Internationalen Bischofskon-

4 Darauf weist Bettina Eltrop, Macht - Herrschaft - Gewalt. Thematische

Einführung und Begriffsbestimmungen, in: Bibel und Kirche 74 (2019) 66-68, hier
66, hin und folgt dabei Irmtraud Fischer (s.u., Anm. 13).

5 Es fand eine «Klerikalisierung» des Rechts statt. Vgl. dazu Angela Berlis,
Gottes Haushalter. Der Bischof im Alt-Katholischen Kirchenrecht Deutschlands,
Amersfoort (Stichting Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1990, 38.

6 A.a.O., 49.

172



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

ferenz die bischöfliche Befugnis im Sinne einer Erstverantwortung
umschrieben wird.7

Seit einiger Zeit erleben wir, wie das Thema Macht im Kontext sexueller

und sexualisierter Gewalt eine neue Dynamik der Reflexion entfaltet.8

Viele Theologinnen und Theologen plädieren dafür, sich von der

Leugnung der (Strukturen von) Macht in der Kirche zu verabschieden.
Macht bleibe - so etwa der römisch-katholische Hochschulpfarrer Burkhard

Hose - auch im «Kostüm des Dienstes» Macht.9 Deshalb gehe es

zunächst darum, die Existenz von Macht in der Kirche - und bei sich

selbst - anzuerkennen und dann ein neues Konzept von Macht zu entwickeln

und sie «mit dem Anspruch Jesu neu aufzuladen»», «damit Macht
eine positive Wirkung entfalten kann».10 Was Hose hier vorschlägt, geht

allerdings ein wenig zu schnell. Macht zu benennen, sie allenfalls zu
entlarven und dann gleich zu einem neuen Konzept von Macht überzugehen -
fehlt hier nicht vielleicht noch etwas?

Im Folgenden sollen zunächst ein paar Auffassungen über Macht in
den Blick genommen werden, die auch in theologischen Kontexten breit

rezipiert werden.11 Anschliessend wird anhand von drei konkreten
Beispielen aus dem deutschsprachigen Altkatholizismus die Bedeutung von
Macht im Kontext der Auseinandersetzung über das Erste Vatikanum, als

historiographische Deutungsmacht und als Macht des Liturgen bzw. der

Liturgin dargelegt. Schliesslich wird die Frage aufgegriffen, welche
Herausforderungen Perspektiven auf Macht - Amt - Gender im Zusammen-

7 Vgl. Urs von Arx/Maja Weyermann, Statut der Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, Beiheft zu
IKZ 91, Bern (Stämpfli) 2001, Präambel, Nr. 4 (S. 14).

8 Vgl. dazu etwa R. Ruard Ganzevoort, Reconstructies. Praktisch-theologisch

onderzoek naar de verhalen van mannen over seksueel misbruik en geloof,
Kampen (Kok) 2001, bes. 220-242. Ganzevoort widmet in seiner Studie über Männer
als Täter und Opfer sexueller Gewalt ein ganzes Kapitel dem Thema Macht und
behandelt darin u.a. Dynamiken, Mittel und Motive von Machtausübung. Vgl. aus

jüngster Zeit: Stefan Kopp (Hg.), Macht und Ohnmacht in der Kirche. Wege aus der
Krise, Freiburg i. Br. (Herder) 2020.

9 Burkhard Hose, So soll es sein! Kirche unter dem Macht-Anspruch Jesu, in:
Bibel und Kirche 74 (2019) 69-75, hier 70.

•o Ibid.
11 Vgl. etwa Karl Gabriel, Machtausübung in der heutigen Kirche im Spiegel

sozialwissenschaftlicher Machttheorien: Max Weber, Michel Foucault und Hannah
Arendt, in: Concilium 24 (1988) 3, 190-195.

173



Angela Berlis

hang mit der Fragestellung einer Theologenkonferenz zum Thema Nähe,
Distanz und Macht bereithalten.

2. Begriffsklärungen

Das Konzept von Macht in Sozialwissenschaften und Theologie kenne
keinen einheitlichen Diskurs, stellte der anglikanische Theologe Martyn
Percy vor ein paar Jahren fest; Macht sei ein «Etwas», eher Substantiv als
Verb.12 Die klassische religionssoziologische Auffassung beschreibt
Macht mit Max Weber als «notwendige Voraussetzung, strategische und

politische Entscheidungen zu treffen und diese sodann auch in Handlungen

umzusetzen, um sie in einer sozialen Gruppe durchzusetzen».13 Die
Definition spiegelt Verhältnisse von Abhängigkeit und Überlegenheit; die

Durchsetzung von Zielen geschieht allenfalls auch ohne Zustimmung. Die
Philosophin Hannah Arendt betont die sozialen Aspekte der Macht:
«Macht entspricht der menschlichen Fähigkeit, nicht nur zu handeln oder
etwas zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschließen und im
Einvernehmen mit ihnen zu handeln. Über Macht verfügt niemals ein

Einzelner; sie ist im Besitz einer Gruppe [...].» Macht wird zuerkannt:
«Wenn wir von jemand sagen, er <habe die Macht>, heißt das in Wirklichkeit,

dass er von einer bestimmten Anzahl von Menschen ermächtigt ist,
in ihrem Namen zu handeln. In dem Augenblick, in dem die Gruppe [...]
auseinandergeht, vergeht auch <seine Macht>.»14

Der französische Historiker Michel Foucault hat seit den 1970er-Jah-

ren in verschiedenen Veröffentlichungen über Macht und unterschiedliche
Typen und Techniken der Macht nachgedacht, etwa in Bezug auf
Disziplinierung durch Macht, und dies im Laufe seines Lebens weiterentwickelt.15

Ihm geht es weniger um das Besitzen von Macht als vielmehr um
die Analyse, wie Macht sich entfaltet und ausgeübt wird. Macht ist eine

12 «The concept of power in social science and theology has no unity of
discourse. it is primarily a noun, not a verb.» Martyn Percy, Power and the Church.

Ecclesiology in an Age of Transition, London (Cassell) 1998, 6.
13 Zitiert nach Irmtraud Fischer (Hg.), Macht - Gewalt - Krieg im Alten

Testament. Gesellschaftliche Problematik und das Problem ihrer Repräsentation, Freiburg

i. Br. (Herder) 2013, lOf.
14 Hannah Arendt, Macht und Gewalt, München (Piper) 1970,45. Zitiert nach

Eltrop, Macht (wie Anm. 4), 67.
15 Vgl. zu ihm: Philipp Sarasin, Michel Foucault. Zur Einführung, Hamburg

(Junius) 62005.

174



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

Beziehung. Machtbeziehungen sind durch Handeln gekennzeichnet;
Macht ist «ein Ensemble aus Handlungen, die sich auf mögliches Handeln
richten», das heisst Handeln beeinflussen.16 Nach Foucault steht niemand
ausserhalb der Macht. Schon früh macht er darauf aufmerksam, dass

soziale Bewegungen, ebenso wie ihr Widerstand gegen bestimmte dominante

Strukturen, immer innerhalb der Machtverhältnisse agieren.17

In der seit Mitte der 1980er-Jahre erstarkenden Feministischen Theologie

ist das Thema Macht von Anfang an zentral, zunächst in Form der

Machtkritik, wie sie insbesondere im Patriarchat ausgeübt wird. Elisabeth
Schüssler Fiorenza präzisiert den Begriff «Patriarchat» später mit «Kyri-
archat»: Damit wird deutlich, dass es nicht einfach um die Herrschaft von
Männern über Frauen, sondern um ein abgestuftes System unterschiedlicher

Über- und Unterordnungen (etwa von privilegierten Männern über

weniger privilegierte Männer, von Herrschenden über Untergebene) und
damit um Machtentfaltung geht. Auch hier finden sich Gedanken wie:
Macht als Beziehungsgeflecht, Macht als Handlung, ebenso wie die
Erkenntnis, dass es keine Position des «ausserhalb» gibt. Wie wohl bekannt

ist, stellt Elisabeth Schüssler Fiorenza dem Kyriarchat die Vorstellung
einer «Gemeinschaft von Gleichen» gegenüber.

In der Feministischen Theologie werden neben Machtkritik schon früh
weitere Dimensionen der Auseinandersetzung mit Macht erkannt. So

entwickelte die amerikanische anglikanische Theologin Carter Heyward in
ihrem Buch «Und sie rührte sein Kleid an» eine «Feministische Theologie
der Beziehung»18; sie beschreibt darin - aufgrund ihrer Untersuchung des

Markusevangeliums - Jesu Macht (exousia) als nicht autoritäre Macht
Gottes. Andere Exegetinnen haben es ihr nachgetan, wenn sie etwa von
der dynamis sprechen.19 Bedenkenswerte Überlegungen zur komplizierten

Diskussion über Macht und Unterwerfung, «sowohl menschlich wie

göttlich, sowie ihre semantischen kulturellen Mischungsverhältnisse»
betreffend, hat vor einigen Jahren die britische anglikanische Theologin

16 Michel Foucault, Subjekt und Macht, in: ders., Analytik der Macht, Frankfurt

a. M. (Suhrkamp) 2005, 240-263, hier 256.
17 Michel Foucault, Sexualität und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen,

Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1983, 96.
18 Carter Heyward, Und sie rührte sein Kleid an. Eine feministische Theologie

der Beziehung. Mit einer Einleitung von Dorothee Solle, Stuttgart (Kreuz) 1986.
19 Vgl. etwa Ulrike Metternich, Sie sagte ihm die ganze Wahrheit. Die Erzählung

von der «Blutflüssigen» feministisch gedeutet, Mainz (Matthias-Grünewald-
Verlag) 2000.

175



Angela Berlis

Sarah Coakley in die Diskussion eingebracht.20 Weitere feministische
Theologinnen entwickeln ihr Denken in Aufnahme biblischer Texte und

zeitgenössischer Theorien über Macht (insbes. von Foucault) und verstehen

Macht im Sinne eines «empowerment».21
Im Zusammenhang mit der #MeToo-Bewegung und eines sich

manifestierenden Neo-Machismus (auf der politischen Bühne in den 2010er-
Jahren sichtbar werdend in den neu- oder wiedergewählten Staatsoberhäuptern

Putin, Trump oder Bolsonaro) äussern sich in jüngster Zeit
feministische Theologinnen verstärkt zu den Schnittpunkten sexueller
und sexualisierter Gewalt, zu Sakralmacht und Geschlecht.22

3. Auseinandersetzungen mit Macht - drei Konkretionen

Nach dieser Übersicht über heutige gesellschaftliche, kirchliche und
wissenschaftliche Kontexte, in denen die Auseinandersetzung mit Macht
sichtbar wird, soll im Folgenden anhand von drei Beispielen die Bedeutung

der Machtfrage im Kontext altkatholischer Theologie und Kirche -
ohne Anspruch auf Vollständigkeit - angerissen werden.

3.1 Die historische Auseinandersetzung um das Erste Vatikanum

Die Auseinandersetzung mit den Ansprüchen des Papsttums gehört zur
DNA altkatholischer Theologie und Kirchen. Dies gilt für den päpstlichen
Rechtsanspruch, wie er Anfang des 18. Jahrhunderts gegenüber dem
niederländischen Katholizismus etwa durch die römische Absetzung des

Apostolischen Vikars Petrus Codde zum Ausdruck gebracht wurde, ebenso

wie für den dogmatischen Anspruch, wie er in den Papstdogmen und
dem Verbindlichkeitsanspruch des Ersten Vatikanums durch «Rom»
reklamiert wurde. Die altkatholische Auffassung von Macht ist an diesen

tiefgreifenden Erfahrungen kritisch gereift. Das führte jedoch nicht zur

20 Sarah Coakley, Macht und Unterwerfung. Spiritualität von Frauen zwischen
Hingabe und Unterdrückung, Gütersloh (Gütersloher Verlagshaus) 2007. Zitat a. a. O.,
15.

21 Gemeint ist «die Übertragung des Rechts/der Befugnis auf eine/n Dritte/n» im
Sinne einer Bevollmächtigung. - Vgl. etwa Martha Ellen Stortz, Pastorpower.
Macht im geistlichen Amt, Stuttgart (W. Kohlhammer) 1995.

22 Vgl. etwa Sabine Dievenkorn, in Zusammenarbeit mit Martina Bär und
Clara Carbonell Ortiz (Hg.), Terror- Trump - Trauma (Jahrbuch der ESWTR 27),
Ueuven (Peeters) 2019.

176



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

Ablehnung von Macht an sich, sondern zur Besinnung auf die Ausübung
von Macht, die synodal eingebunden ist und Verantwortung gegenüber der

Kirche abzulegen hat. Absolute und ungerecht ausgeübte Macht (verbunden

mit ungerechten Sanktionen) werden - verständlich aufgrund der

Erfahrungen vieler Gegnerinnen und Gegner der Unfehlbarkeit -
abgelehnt.23 Absolute Gewalt verdirbt den Menschen und führt zudem nach

Ignaz von Döllinger zur Selbsttäuschung, sofern der Wille, zu herrschen

«nur zu leicht als Sorge für das Heil anderer beschönigt wird».24 Im
Zusammenhang mit der Missbrauchsdebatte haben führende römisch-katholische

Theologen wie Peter Neuner jüngst darauf hingewiesen, wie das

Erste Vatikanum ein bestimmtes Priesterbild festgeschrieben und gefördert

hat, das mit seiner Machtfülle «einem Machtmissbrauch Tür und Tor
öffnet».25

3.2 Die Macht der Deutung

Macht hängt immer auch mit der Möglichkeit zusammen, etwas zu benennen

und ihm einen Namen zu geben (so bereits im Schöpfungsbericht in
Gen 2). Nach dem Ersten Vatikanum kam es zu einer Flut an Veröffentlichungen

aus altkatholischer Feder, die sich mit der Rolle des Papsttums,
seinem Primatsanspruch, mit dem Ultramontanismus und seinen Folgen,
aber auch mit der Geschichte des Vatikanums und herausragenden
Persönlichkeiten aus der Geschichte des Katholizismus auseinandersetzten.
Geschichte und Tradition wurden darin in nicht ultramontaner Weise
historisch gelesen und theologisch gedeutet. Die Anhängerinnen und Anhänger

des Vatikanums auf der anderen Seite vertraten andere Deutungen. Sie

verleumdeten die Gegner des Vatikanums und die ganze «altkatholische
Sache» als unkirchlich oder gar antikirchlich. Diese unterschiedlichen

23 So wird in der Münchener Pfingsterklärung 1871 festgehalten: «Wir weisen die

Drohungen der Bischöfe als unberechtigt, ihre Gewaltmassregeln als ungültig und
unverbindlich zurück.» Zitiert nach: Johann Friedrich von Schulte, Der Altka-
tholizismus. Geschichte seiner Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung

in Deutschland, Neudruck der Ausgabe Giessen 1887, Aalen (Scientia) 1965,
20. Hervorhebung im Original.

24 Ignaz von Döllinger wird zitiert nach: Der Freidenker 76 (1993) H. 1, 4. Die
entsprechende Textstelle bei Döllinger selbst war nicht auffindbar.

25 Peter Neuner, Der lange Schatten des I. Vatikanums. Wie das Konzil die
Kirche noch heute blockiert, Freiburg i. Br. (Herder) 2019, 196. Ähnliche Gedanken
äussert etwa auch Doris Reisinger.

177



Angela Berlis

Deutungen haben sich zwar inzwischen - nach dem Zweiten Vatikanum
in der Praxis und in der wissenschaftlichen Theologie - in vielen Punkten
einander angenähert. Doch spielen sie subtil auch weiterhin eine Rolle,
etwa wenn in historischen Übersichtswerken hervorgehoben wird, dass

die altkatholische Bewegung letztlich klein geblieben sei.26

Der Kampf um die Deutungsmacht ist omnipräsent. Immer wieder
wurden in den genannten Auseinandersetzungen nach dem Ersten Vatikanum

auf altkatholischer Seite die Rolle des Priesters und das Amtsverständnis

thematisiert: Der Priester solle das Evangelium predigen, er solle
nicht über dem Laien stehen. Die Art und Weise, wie das Verhältnis von
Priestern und Laien beschrieben wird, hebt sich bewusst ab von zeitgenössischen

römisch-katholischen Auffassungen über den Priester, der sich

ontologisch unterscheidet vom gewöhnlichen Kirchenmitglied. Die Kritik
an der Ohrenbeichte muss als Kritik an Versuchen gewertet werden, den

Menschen zu disziplinieren.27 Der Zölibat spielt hier eine wichtige Rolle,
wird er doch zum polemischen Unterscheidungsmerkmal - und im
19. Jahrhundert zu einem Kampfschauplatz darüber, was echte Männlichkeit

bedeutet. Das jeweilige Gegenüber wird dabei feminisiert und damit
in eine mindere Position gebracht, etwa so: Altkatholische Priester hätten
sich <wie echte Männer> nicht dem Papst unterworfen und erwiesen sich
auch der Möglichkeit, eine legitime biologischen Vaterrolle zu übernehmen,

als wahre Männer. Der römisch-katholische Priester wird als Gegenbild

gezeichnet: Mit seiner Unterordnung unter den Papst habe er <un-

männlich> seine Freiheit und Selbstständigkeit aufgegeben. Nach der
römisch-katholischen Wahrnehmung auf der anderen Seite sei der ganze

26 So etwa in Franz-Xaver Bischof u.a., Einführung in die Geschichte des

Christentums, Freiburg i. Br. (Herder) 2012, 550. Vgl. dazu auch Angela Berus,
Überlegungen zur historischen Identität des Altkatholizismus in heutigen populären
und wissenschaftlichen Narrativen, in: IKZ 104 (2014) 293-309, bes. 300-303.

27 Vgl. dazu Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine
historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850—

1890), Frankfurt a. M. (Lang) 1998, 325-336 (über die altkatholische - gegenderte -
Kritik am Beichtstuhl im 19. Jahrhundert). Die Kirchenhistorikerin Nicole Priesching,
die zu Macht und Gewissen arbeitet, hat in diesem Zusammenhang - inspiriert von
Foucault - auf die disziplinierende Funktion von Beichte und Gewissenserforschung
hingewiesen. Carmen Nols, die Prieschings Darlegung paraphrasiert, fasst zusammen:

«Die Differenz von Laien und Klerikern wird als Machtbeziehung benannt.»
Carmen Nols, Die Autonomie des glaubenden Subjekts, in: Doris Reisinger (Hg.),
Gefährliche Theologien. Wenn theologische Ansätze Machtmissbrauch legitimieren,
Regensburg (Pustet) 2021, 92-105, hier 96.

178



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

Altkatholizismus nur deshalb entstanden, «weil hier Priester Weiber
suchen»! Dass sich zudem viele Frauen der altkatholischen Bewegung
anschlössen, legen die ultramontanen Gegner der altkatholischen Bewegung
als ihre Schwäche aus: Sie feminisieren sie und versuchen sie auf diese
Weise abzuwerten.28 Dieses Beispiel zeigt auf, wie wichtig Deutungsmacht

ist, indem sie der - bisweilen sehr polemischen - Abgrenzung auf
der einen und Zueignung des wahren und richtigen Standpunktes auf der
anderen Seite dient. Die Durchsetzungskraft solcher Deutungsmacht wird
nicht zuletzt von Mehrheits- und Minderheitsverhältnissen und der longue
durée bestimmt, was sich etwa in historischen Darstellungen zeigt.

In der internen Diskussion der frühen Altkatholiken bei den ersten drei
Altkatholikenkongressen (1871-1873) sind viele Aussagen im Hinblick
auf das wechselseitige Verhältnis von Priester und Laien29, die rechtlich
begründete Mitverantwortung der Laien, aber auch auf die Aufgaben des

Bischofsamts und überhaupt den Auftrag der Kirche zu finden.30 Sie sind
eine Deutung der Tradition, die sich auf das Zeugnis der Alten Kirche
beruft, und dabei den zeitgenössischen gesellschaftlich-politischen
Umständen Rechnung trägt. Zugleich sind sie ein wichtiger Identitätsmarker
für die Auffassung über kirchliche Macht, die in der altkatholischen Kirche

als zuerkannte, verantwortete und geteilte Macht im Rahmen partizi-
pativ geordneter Strukturen (Synodalität) ausgeübt werden soll.

3.3 «Die heikle Macht des Liturgen»

Römisch-katholische Liturgiewissenschaftlerinnen und Liturgiewissenschaftler

befassen sich seit geraumer Zeit zunehmend mit Macht und
Klerikalismus in der Liturgie.31 So weist etwa Benedikt Kranemann darauf
hin, dass der Zusammenhang von sozialer Rolle, kirchlichem Amt und
sakralisiertem Handeln «einen verheerenden Klerikalismus» fördern

28 Vgl. dazu ausführlicher Angela Berlis, Celibate or married priests? Polemical

gender discourse in nineteenth-century Catholicism, in: Patrick Pasture u. a. (Hg.),
Gender and Christianity in Modern Europe. Beyond the Feminization Thesis, Leuven
(University Press Leuven) 2012, 57-71.

29 Anfangs waren dabei tatsächlich v. a. Männer im Blick.
30 Vgl. dazu Berlis, Frauen im Prozess (wie Anm. 27), 88 u.ö.
31 Vgl. Gregor Maria Hoff u. a. (Hg.), Amt - Macht - Liturgie. Theologische

Zwischenrufe für eine Kirche auf dem Synodalen Weg, Freiburg i. Br. (Herder) 2020;
Stefan Böntert u.a. (Hg.), Gottesdienst und Macht. Klerikalismus in der Liturgie,
Regensburg (Pustet) 2021.

179



Angela Bertis

könne - verheerend insofern, als «Menschen anderen gegenüber
Machtfantasien entwickeln und sie auch ausleben, bis hin zur Beschädigung der

körperlichen und seelischen Integrität».32 Auch der Dominikanerpater
Peter Spichtig spricht in einem im Sommer 2019 ausgestrahlten Radiobeitrag

«die heikle Rolle des Liturgen»33 an. Spichtig geht genauer auf den

Priester und seine «sakramentale Rolle als Konsekrations- und Losspre-
chungsbevollmächtigter» ein. Er weist auch auf die Notwendigkeit hin,
vielfältigere Formen einer partnerschaftlichen und partizipativen Ausbildung

zu schaffen und bisher übliche Formen einer abgeschottenen Ausbildung

und einer Überhöhung des Priesterbildes, wie sie im 19. Jahrhundert
in der römisch-katholischen Kirche üblich war, abzuschaffen. Weiter
kritisiert er die mangelnde Gewaltenteilung und das Problem der Machtkonzentration

des Klerus.
Kranemann kommt mit Blick auf Macht in der Liturgie zu folgenden

Schlüssen:

Liturgie ist als Ritual wie als spezifische Form von Kommunikation nie frei
von Macht. Macht ist nicht grundsätzlich negativ konnotiert. Die Frage ist,
wie sie angewendet wird, wen oder was sie unterdrückt oder was sie ermöglicht,

wie sie kritisiert und diskutiert werden kann, ob sie im Sinne der Sache

betrieben wird, ob sie als solche offengelegt oder verdeckt wird.34

In seinem Beitrag nennt Kranemann «Inszenierungen von Macht im
Gottesdienst - und ihre Unterbrechungen», die altkatholischen Ohren
vertraut vorkommen werden: Er weist auf die aktive Teilnahme der Feiernden,

auf den Gottesdienst als Feier aller Getauften und auf transparente
Entscheidungsprozesse in Fragen der Liturgie hin.35 In altkatholischen
Kirchen gelten diese Grundlagen seit Langem. Dies hat möglicherweise
zur Folge, dass Altkatholikinnen und Altkatholiken sich dessen gar nicht
mehr bewusst sind, dass selbstverständlich auch in altkatholischen Kir-

32 Benedikt Kranemann, Probleme hinter Weihrauchschwaden. Was die
Liturgie mit der Kirchenkrise zu tun hat, in: Herder Korrespondenz 73 (2019) H. 5,

13-16; auch veröffentlicht unter: https://www.katholisch.de/aktuelles/aktuelle-artikel/
theologe-kranemann-liturgie-kann-verheerenden-klerikalismus-fordern (zuletzt
besucht am 20.08.2019).

33 Radio SRF 2, Perspektiven, 14.07.2019, Pater Peter Spichtig über «die heikle
Rolle des Liturgen». Auch das folgende Zitat stammt aus diesem Beitrag.

34 Benedikt Kranemann, Machtkonstellationen im Gottesdienst.
Liturgiewissenschaftliche Perspektiven zu einem umstrittenen Thema, in: Liturgisches Jahrbuch

70 (2020) 161-176.
33 A.a.O., 172-176.

180



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

chen und in der Liturgie Macht eine wesentliche Rolle spielt. So hat der
Vorsteher oder die Vorsteherin der Liturgie in gewisser Weise ein Wort-
und Zeichenmonopol. Wer im Namen aller zu Gott betet, hat eine grosse
Verantwortung. Ein in der Liturgie ausgesprochenes «wir» kann auch

etwas Vereinnahmendes haben. Wie kommt zum Ausdruck, dass nach
altkatholischem Verständnis die Gemeinde die Zelebrantin ist? Sigisbert
Kraft hat in seinen Vorlesungen als Dozent für Liturgiewissenschaft am
Bischöflichen Seminar in Bonn immer die Bedeutung von Akklamationen
betont: Mit ihrem «Amen» bringt die Gemeinde ihre Bestätigung zum
Ausdruck, aber auch, dass sie voll und ganz im Geschehen dabei ist. Auch
Stille kann ein Raum sein, in dem jede und jeder machtvolle Worte oder
machtvolles Schweigen zum Ausdruck bringen kann. So bietet die kurze
Gebetsstille nach der Aufforderung «Lasset uns beten» den Raum, um
eigene Anliegen vor Gott zu bringen.

4. Amt - Nähe und Distanz - Gender: Macht als Verantwortung

Alle Kirchen müssen sich Fragen des Missbrauchs von Macht und der
Überschreitung von heilsamer Distanz stellen (lassen). Denn Missbrauch
von Macht ist überall möglich, insbesondere in asymmetrischen
Beziehungskonstellationen. Dies gilt auch für altkatholische Kirchen mit ihrem
Menschenbild, das die Würde und Mitverantwortung des Menschen als

Ebenbild Gottes in den Mittelpunkt stellt.36

Sich zu stellen, heisst zunächst, dass eine historische Aufarbeitung
notwendig ist. In meiner eigenen Forschung der letzten Jahrzehnte habe
ich für das 19. Jahrhundert ein paar Fälle von nachgesagter oder
nachgewiesener Grenzüberschreitung altkatholischer Priester gefunden.37 Einer

36 In der Diskussion über die Frauenordination in den altkatholischen Kirchen
wurden neben theologischen auch anthropologische Argumente angeführt: der
Mensch als Ebenbild Gottes, die Menschwerdung (nicht «Mannwerdung»), die Erlösung

von Mann und Frau usw. Vgl. aus neuerer Zeit zudem: Klaus Rohmann, Selbst-

werdung in Würde. Philosophisch-theologisches Nachdenken über das Menschsein
heute, Darmstadt (wbg Academic) 2019.

37 Solche Fälle müssen auch im Kontext der gesellschaftlich gesetzten
Moralvorstellungen ihrer Zeit genauer untersucht werden. So führte das Bekanntwerden der
«sittlichen Verfehlungen» des Pfarrers Anton Hochstein (1843-1902) gegenüber
mehreren Haushälterinnen zur Auflösung seiner Verlobung mit einer Bürgertochter
und zu seinem Ausscheiden aus dem altkatholischen Kirchendienst. Nachdem er eine
entsprechende Erklärung zur Unfehlbarkeit abgegeben hatte, wurde er nach einem

181



Angela Bertis

von ihnen erhängte sich in der Untersuchungshaft, nachdem er «wegen
Verfehlung gegen die Sittlichkeit» angeklagt worden war.38 Wo solche
Fälle bekannt wurden, reagierte die Kirchenleitung in der Regel mit
Entlassung.39 In der altkatholischen Geschichtsschreibung wurde
«abweichendes Verhalten» von Geistlichen bisher erst wenig untersucht.40 Es ist

jedoch auch Teil der Geschichte der altkatholischen Sozialform des

Katholizismus. Auch wenn der Altkatholizismus bzw. seine Vorläufer und
Vertreter die Ultramontanisierung des Katholizismus im 19. Jahrhundert
nicht mitgemacht bzw. sich davon deutlich abgegrenzt haben, so entwickelte

er sich doch aus dem Katholizismus und seinen Prägungen, etwa der

Disziplinierung des Klerus durch die Regulierung von dessen Sexualität.
Vor 30 Jahren hat der Theologe und Soziologe Karl Gabriel die Machttheorien

Max Webers, Michel Foucaults und Hannah Arendts auf die
römisch-katholische Kirche angewendet und dabei vor allem die Entwicklungen

des 19. Jahrhunderts in den Blick genommen. Gabriel stellte damals

längeren Aufenthalt in einem Kloster im Bistum Paderborn römisch-katholischer
Seelsorger. Vgl. dazu Berlis, Frauen im Prozess (wie Anm. 27), 290, Anm. 265.

38 Franz Kramer, Geschichte der Alt-Katholischen Gemeinde Kempten, 1871—

1996, Kempten (Tobias Dannheimer) 1996, 47. Es handelt sich um Pfr. Franz Wohlmann

(1838-1901), der von seiner ehemaligen Zugehfrau wegen unsittlichen Verhaltens

gegenüber Kindern angezeigt worden war. Die näheren Umstände habe ich anhand
weiterer Quellen untersucht und werde sie in einem anderen Rahmen veröffentlichen.

39 Dies ergibt - für das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland -
die Durchsicht des Amtlichen Kirchenblatts bzw. der Personalakten. Vgl. Bischöfliches

Archiv Bonn. Ich habe als wissenschaftliche Mitarbeiterin von Prof. Dr. Christian

Oeyen in Bonn Anfang der 1990er-Jahre für eine seiner Vorlesungen mit einer
solchen Recherche nach bestimmten Geistlichen (und ihrer Verehelichung) begonnen
und diese später, als ich von 1996 bis 2006 für das Bistumsarchiv zuständig war, im
Rahmen meiner Forschung zur Aufhebung der Zölibatspflicht im Altkatholizismus
fortgesetzt. Zur Thematik der sexualisierten Gewalt vgl. den kurzen Beitrag von Theresa

Hüther «Wenn ein alt-katholischer Geistlicher ein Verbrechen verübt hat».
Sexuelle Gewalt durch alt-katholische Geistliche in der Anfangszeit der Alt-Katholischen

Kirche, in: Christen heute 63 (2020) 7/8, 37-39.
40 Vgl. Irmtraud Götz von Olenhusen, Klerus und abweichendes Verhalten.

Zur Sozialgeschichte katholischer Priester im 19. Jahrhundert: Die Erzdiözese
Freiburg, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 1994. Die Historikerin untersuchte
Personalakten und deckte verschiedene Arten abweichenden Verhaltens (moralisch
fragwürdiges Verhalten, Verletzung der Gehorsamspflicht, sexuelle Grenzüberschreitung
und sexualisierte Gewalt) auf. Unter den von ihr behandelten Personen befinden sich
auch ein paar Priester, die nach 1873 in den altkatholischen Kirchendienst wechselten.

182



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

fest: «Die Verfügung über die Sexualität gehört für Foucault zu den

wichtigsten körperbezogenen Machttechniken.»41
Die Gründe für die benannte Lakune in der altkatholischen Geschichtsschreibung

sind unterschiedlicher Art: Das spannungsgeladene Verhältnis
mit der römisch-katholischen Kirche, in dem Blossen nach Möglichkeit
verborgen blieben, mögen eine Rolle gespielt haben; ausserdem im
19. Jahrhundert die schnelle Trennung von verhaltensauffälligen Priestern
im altkatholischen Kirchendienst, die anschliessend in ihrer Herkunftskirche

oft erneut Aufnahme fanden; eine «löchrige» Erinnerungskultur,
die eher Erfolg als Scheitern vermittelt; auch die Überschaubarkeit
altkatholischer Kirchen, mangelnde Einsicht in das Ausmass von Grenzüberschreitung

bzw. Missbrauch oder auch Scham von Betroffenen und
schliesslich Diskretion am falschen Ort haben dazu beigetragen,42 dass es

bisher wenig Forschung und damit verbundene historische Aufarbeitung
gibt. Das hat jedoch das Schweigen gefördert. Denn: «Alle Formen des

Missbrauchs haben etwas gemeinsam: Sie werden möglich durch eine
bestimmte Form des Schweigens.»43 Es gilt, den «Pakt des Verschweigens»
zu brechen, insofern er zur Zerstörung oder auch zur Selbstzerstörung
beiträgt.44

In jüngster Zeit veranlasste der weltweit im April 2017 bekannt gewordene

Fall eines niederländischen altkatholischen Priesters, der in Kambodscha

wegen Verdachts auf Kinderpornophotographie verhaftet wurde,
eine grundlegende Aufarbeitung in seiner Kirche. Insgesamt sind die alt-

41 Gabriel, Machtausübung (wie Anm. 11), 192f.
42 Ein Beispiel dafür liefert Franz Kramer in seiner Gemeindechronik, der den

Namen der Zugehfrau von Wohlmann, die - wie er schrieb - an ihm habe Rache
nehmen wollen und ihn des Kindesmissbrauchs anklagte, auch fast ein Jahrhundert
nach dem Vorfall durch Auslassungspunkte in seinen Zitaten verbirgt. Vgl. Kramer,
Geschichte (wie Anm. 38), 49.

43 Regina Ammicht Quinn, Vom Schweigen in der Kirche, in: Concilium 48

(2012) 194f., hier 194. Die Zeitschrift «Concilium» befasste sich bereits in Jg. 40
(2004) Heft 3 mit dem Thema des sexuellen Missbrauchs.

44 Vgl. Diarmaid MacCulloch, Silence. A Christian History (Penguin Books)
2014, 202-207. Der anglikanische Kirchenhistoriker geht in seinem Buch auf die
negative Tradition des Verschweigens ein, die auf der Vereinbarung beruht, über
Missbrauch nicht zu sprechen. Er benennt zudem am Beispiel des Anglokatholizis-
mus eine weitere Art des Verschweigens, ja der Selbstzerstörung: In anglokatholi-
schen Kreisen wurde regelmässig so getan, als gebe es Homoerotik nicht, und oft
wurde die eigene sexuelle Orientierung verschwiegen oder vertuscht. A.a.O., 184-
190.

183



Angela Bertis

katholischen Kirchen in den letzten Jahren aufmerksamer geworden und
haben Richtlinien für Prävention gegen Grenzüberschreitungen bzw. für
«safeguarding» erlassen.45 Diese reichen jedoch nicht aus. «Macht» muss
in einem viel grundlegenderen historischen und aktuellen Zusammenhang
behandelt werden. Dazu gehört auch die Frage, welche Strukturen
Grenzüberschreitungen durch Pfarrpersonen oder ehrenamtliche Mitarbeitende
ermöglichen bzw. einschränken oder verhindern.

Dazu seien im Folgenden ein paar Überlegungen angestellt:
1. Es gibt - mit Hannah Arendt gesprochen - keine machtfreien Räume:

«[EJine machtfreie Kirche [hätte] eine Auflösung der Kirche als soziale

Gruppe zur Voraussetzung.»46
2. Im altkatholischen theologischen Diskurs sind Autorität und Macht

grundsätzlich positiv besetzt. Diese sind in formale demokratische
Strukturen der Beteiligung, Zustimmung und Kontrolle eingebunden,
etwa bei der Wahl eines Bischofs oder einer Bischöfin durch Geistliche
und Laien oder bei der Gleichberechtigung von Männern und Frauen
auf allen Ebenen der Kirche.

3. Das Verständnis des ordinierten Amtes im Kontext der Kirche ist von
zentraler Bedeutung: Priester bzw. Priesterinnen stehen nicht über der

Gemeinde, sondern in ihr. Ihre Tätigkeit ist legitimiert durch Wahl und
Weihe durch die Kirche.
Die Vorstellung über den Priester bzw. die Priesterin in der Gemeinde
wird bereits bei den ersten Altkatholikenkongressen (1871-1873) klar
zum Ausdruck gebracht. Sie kommt auch in der Liturgie zum Tragen:
So liegt etwa die «Konsekrationsmacht» (ein im altkatholischen Kontext

selten verwendetes Wort) in der Liturgie nicht beim Priester,
sondern beim Heiligen Geist, der in der Epiklese auf die Gaben und auf
die Gemeinde herabgerufen wird. Der Priester bzw. die Priesterin handelt

in der Liturgie nicht als alter Christus. Er handelt nicht nur in

persona Christi, sondern auch in persona Ekklesiae. Ein altkatholischer

Priester (männlich) kann nach altkatholischer Theologie die
Rolle Christi nicht einfach für sich selbst reklamieren; auch die Frage

45 Vgl. dazu https://oudkatholiek.nl/organisatie/veilige-kerk/ (zuletzt besucht am
01.03.2021). Vgl. auch den Bericht des Anglikanisch-Altkatholischen Koordinierungsrats

(AOCICC), in: IKZ 109 (2019) 76-79, hier 77-79; s. auch die Hinweise im
Bericht zur 46. Int. Altkath. Theologenkonferenz von Theresa Hüther, in: IKZ 111

(2021) 159-163, sowie die deutschen Leitlinien, in: a.a.O., 276-279 (beide in diesem

Heft).
46 Gabriel, Machtausübung (wie Anm. 11), 193.

184



Überlegungen zu Macht. Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

einer physischen Ähnlichkeit mit Jesus läuft ins Leere.47 Der Priester
oder die Priesterin weist im liturgischen und im seelsorgerlichen Handeln

auf Jesus Christus hin und dient dem Aufbau der Gemeinde zum
Leib Christi. Die Eucharistiefeier ist von zentraler Bedeutung, da der

Empfang des Leibes Christi symbolisch die Gemeinde umformt zum
Leib Christi. Das «Tut dies zu meinem Gedächtnis» ist ein Aufruf zur
Nachfolge: Jedes Mitglied der Gemeinde soll an dem Ort, wo er oder
sie ist, handeln wie Christus.

4. Die Aussage der menschlichen Gottesebenbildlichkeit und der Erlö¬

sung der gesamten Menschheit ist als allgemeiner theologischer
Grundsatz mit Konsequenzen für die gesamte theologische Anthropologie

aufzufassen.48
5. «Macht» wird nach Hannah Arendt und anderen Philosophen und

Denkerinnen durch Anerkennung generiert und führt zu Ermächtigung.

Diese Sicht findet sich auch - in anderen Worten - in theologischen

Texten des Altkatholizismus. Dort ist die Ermächtigung (auch
die der Laien) allerdings in der Frühzeit noch männlich gegendert.

6. Frauen wurden seit 1987 in den meisten altkatholischen Kirchen suk¬

zessive in das Amt (zunächst als Diakonin, dann als Priesterin)
einbezogen. Dieser Prozess dauert an. Führt eine theologische Anthropologie

wie die soeben skizzierte und die Einbeziehung von Frauen in alle
Ämter nunmehr dazu, dass sich alle Formen der Gewalt gegen Frauen
tatsächlich verflüchtigen oder auflösen?49 Eine Studie über die ambivalente

Stellung von Priesterinnen in der Kirche von England zeigt, dass

hier auch weiterhin Formen gegenderten Missbrauchs (emotional,
psychologisch, physisch durch Zwang und Kontrolle, spirituell usw.) prak-

47 Vgl. dazu Angela Berus, Heiliges Spiel und heilige Herrschaft. Zur Symbolik

des Unterschieds in der Liturgie. Eine Response aus alt-katholischer Perspektive
zum Vortrag von Winfried Haunerland, in: Stefan Böntert u.a. (Hg.), Gottesdienst
und Macht. Klerikalismus in der Liturgie, Regensburg (Pustet) 2021, 144-153.

48 Vgl. dazu Urs von Arx/Anastasios Kallis (Hg.), Bild Christi und
Geschlecht. «Gemeinsame Überlegungen» und Referate der Orthodox-Altkatholischen
Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur Frauenordination als
ökumenischem Problem, Bern (Stämpfli) 1998 IKZ 88 [1998] Heft 2).

49 Vgl. zum amtstheologischen Geschlechterverhältnis und zu dem sich daraus
erschliessenden Geschlechterverhältnis in der römisch-katholischen Liturgie: Birgit
Jeggle-Merz, Sakrale Macht und die Rolle der Frau. Sichtungen in der
römischkatholischen Liturgie, in: Liturgisches Jahrbuch 70 (2020) 3, 177-190.

185



Angela Bertis

tiziert werden.50 Die Autorin benennt mit Pierre Bourdieu solche

«symbolische Gewalt», indem sie aufzeigt, wie bestimmte konservative

männliche Geistliche Frauen nicht als Geistliche akzeptieren und
dies symbolisch und rituell zum Ausdruck bringen, indem sie die
Kommunion nicht von einer Frau empfangen wollen oder einen Altar,
an dem eine Priesterin vorstand, als verunreinigt ansehen.51 Frauen
bzw. Priesterinnen werden auf diese Weise zu den ewig Unterschiedenen

gemacht, «forever associated to unholy, disorderly, subhuman, and

unsightly phenomena».52 Derartige Szenen kommen zwar in altkatholischen

Kirchen nicht mehr sehr häufig vor. Doch sollte das Fortbestehen

überkommener patriarchaler und sexistischer Denkstrukturen
(und zwar in Bezug auf alle nicht-hegemonialen Geschlechter) nicht
unterschätzt werden. Dies zeigt die folgende Episode: Als vor ein paar
Jahren sich gleichzeitig ein Priester und eine Priesterin auf eine
altkatholische Pfarrstelle beworben haben, warb der ursprünglich aus der
römisch-katholischen Kirche stammende Priester vor der Gemeinde
für sich mit dem Hinweis, er menstruiere nicht. Etliche Personen ver-
liessen daraufhin sofort die Gemeindeversammlung. Die Aussage dieses

Priesters führte in der Gemeinde zu heftigen Diskussionen; am
Ende wählte die betreffende Gemeinde die Frau. Das Verhalten des

männlichen Priesters war ein Ausdruck männlicher Dominanz und

symbolischer Gewalt gegen Frauen.
7. Macht, die mit sexualisierter oder symbolischer Gewalt einhergeht,

muss als Missbrauch benannt, aufgedeckt und geahndet werden.
8. Macht wird in altkatholischer theologischer Reflexion verstanden als

Verantwortung. Sie ist Macht-in-Beziehung. Sie wird rechenschaftspflichtig

ausgeübt.
9. Weitere Reflexionen über die Beziehung von Macht - Amt -

Geschlecht und der Verantwortung, die mit dem Amt einhergeht, erscheinen

angebracht. Dies führt zudem zu sehr konkreten Fragen im
Anwendungsbereich: Wo kann das Amtsverständnis Missbrauch fördern?
Welche Schlüsse sind zu ziehen im Hinblick auf die Ausbildung altka-

50 Vgl. dazu Sharon Jagger, Mutual Flourishing? Women Priests and Symbolic
Violence in the Church of England, in: Religion and Gender 11 (2021) 192-217,
hier 193.

51 A.a.O., 206f.
52 Zitat von Rosi Braidotti, zitiert nach a. a. O., 207.

186



Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

tholischer Priesterkandidaten bzw. -kandidatinnen und die Schulung
all derer, die Verantwortung in der Kirche übernehmen?

Angela Bertis (*1962 München D), Prof. Dr., 1981-1988 Studium der Theologie

in Bonn und Utrecht. 1988-1991 Gemeindearbeit in St. Engelmundus/
IJmuiden, 1991-2000 wissenschaftliche Mitarbeiterin am Alt-Katholischen
Universitätsseminar Bonn, 1996 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn,
1998 Promotion an der Katholischen Universität Nimwegen (Niederlande).
2000-2009 Dozentin für Seelsorge und Gemeindeaufbau am Alt-Katholischen

Seminar Utrecht, 2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem
kirchenhistorische Post-Doc-Anstellung an der Theologischen Fakultät Til-
burg. 2006-2009 ausserdem «bijzonder hoogleraar» für Alte Katholische
Kirchenstrukturen, Stiftungsprofessur des Altkatholischen Semimars an der
Universität Utrecht. Seit Herbst 2009 ao., seit 2012 o. Professorin für
Geschichte des Altkatholizismus und Allgemeine Kirchengeschichte, seit 2009
Vorsteherin des Departements (seit 2017 Instituts) für Christkatholische
Theologie. 2009-2017 Vizedekanin der Theologischen Fakultät der Universität

Bern, 2018-2020 Dekanin, seit 2010 Co-Leiterin des dortigen
Kompetenzzentrums Liturgik.

Adresse: Institutfür Christkatholische Theologie, Universität Bern,
Länggassstr. 51, CH-3012 Bern
E-Mail: angela.berlis@unibe.ch

Summary

The article deals with common sociological perceptions of "power" as they are

widely received in theological contexts. The meaning of power in Old Catholic
contexts is then explored on the basis of three concrete examples from
German-speaking Old Catholicism: in the context of the debate about the First Vatican

Council; as a power of historiographical interpretation; and as the «delicate

power» of the president of liturgy. Power should be understood as "responsibility"
(and therefore as accountability) and as "power-in-relation". The author advocates
for facing the discussion about power and concealment more structurally than
before, both historically and in the context of current attention to sexualized
violence.

Schlüsselwörter - Keywords

Macht - Diskurse - (Ver-)Schweigen - sexualisierte Gewalt - Altkatholische
Kirchen der Utrechter Union

187


	Überlegungen zu Macht, Amt und Geschlecht in altkatholischen Kontexten

