
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
in Wislikofen (Schweiz) vom 26. bis 30. August 2019

Autor: Hüther, Theresa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht über die 46. Internationale Altkathoiische
Theologenkonferenz in Wislikofen (Schweiz) vom
26. bis 30. August 2019

Theresa Hüther

Die Konferenz behandelte unter dem Titel «Nähe, Distanz und Macht.
Kirche und Seelsorge im #MeToo-Zeitalter» ein aktuelles Thema, das derzeit

die Kirchen der Utrechter Union auf unterschiedliche Weise beschäftigt.

So wurden in den Niederlanden nach der Verhaftung eines Geistlichen,

der im Besitz von Missbrauchsabbildungen von Minderjährigen
war, mehrere Fälle von sexuellem Missbrauch durch meist zwischenzeitlich

verstorbene Geistliche aufgedeckt. In Deutschland und der Schweiz

beschäftigten sich die Synoden auch ohne konkrete Verdachtsfälle mit der
Prävention von sexuellem Missbrauch, insbesondere in der Jugendarbeit.1
Über diese konkreten Beispiele hinaus hat sich das Vorbereitungsteam für
die Konferenz explizit die Aufgabe gestellt, diesen Themenkomplex nicht
nur mit Fokus auf sexuellen Missbrauch, sondern Macht und Machtmissbrauch

in einem viel weiteren Kontext zu bearbeiten. Gerade in den
Diskussionen im Anschluss an die jeweiligen Vorträge, die im Folgenden
dokumentiert werden, wurden strukturelle Probleme der altkatholischen
Kirchen benannt, die Machtmissbrauch ermöglichen.

Den Rahmen für diese Tagung bildete das schön gelegene Tagungshaus

Propstei Wislikofen, in dessen Kapelle die Morgen- und die Abendgebete

in deutscher, schweizerischer, niederländischer und österreichischer

Tradition gebetet und gesungen wurden. Die Tagung begann mit
einer Eucharistiefeier, der Anja Goller und Angela Berlis vorstanden.
Bereits in ihrer Predigt ging Anja Goller auf das Problem von Machtmissbrauch

und Gewalt anhand eines biblischen Beispiels (Ri 9,8f.; Mt 20,20-
28) ein und betonte, wie wichtig und grundlegend dieses Thema sei, da es

in seinen unterschiedlichen Aspekten und Auswirkungen bereits in ihrem
persönlichen Umfeld viele Menschen betreffe.

Adrian Suter, christkatholischer Pfarrer in Schönenwerd (SO), führte
ins Thema der Tagung ein. Er legte dar, warum Missbrauch auch ein Thema

in einer Kirche sein muss, die keine Zölibatsverpflichtung für ihre

1 Frederic Vobbe, Sexualisierte Gewalt gegen Kinder und Jugendliche in kirchlichen

Kontexten und Gewaltprävention, in: IKZ 107 (2017) 130-148.

158 IKZ 111 (2021) Seiten 158-168



Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Geistlichen kennt. Durch #MeToo werde der Fokus auf die Alltäglichkeit
(kleinerer) sexueller Übergriffe auf Frauen gelenkt. Nähe sei in einer Kirche

wichtig, weil Nähe guttue und die frohe Botschaft berühren solle. So

werde an den altkatholischen Kirchen oft die familiäre Atmosphäre
geschätzt. Distanz meine oft die geographische Distanz, die weiten Wege
zwischen den Gemeindemitgliedern, und sei deshalb häufig negativ
besetzt. Die Kleinheit der Kirche ermögliche jedoch auch kurze Dienstwege.
Macht werde in der altkatholischen Kirche manchmal gar nicht als solche

wahrgenommen («Bei uns gibt es keine Macht!»). Sie sei aber vorhanden,

allerdings synodal, also partizipativ organisiert. Diese strukturell
eingebauten Kontrollen könnten jedoch schnell versagen, was dann auch den

Missbrauch von Macht begünstigen könne. Diese grundlegenden Punkte
wurden während der ganzen Konferenz immer wieder betont.

Darauf folgte ein Teil, der sich im Besonderen mit sexuellem
Missbrauch und der Prävention von sexueller Gewalt beschäftigte. Die
anglikanische Priesterin Edda Wolff stellte in ihrem Beitrag das Konzept des

Safeguardings in der anglikanischen Kirche vor, also Richtlinien und
Praktiken zur Schaffung eines sicheren Raums. Safeguarding sei ein
Begriff, der aus einem weltlichen Kontext komme und die Bewahrung der
Würde und der Gesundheit eines Menschen sowie die Massnahmen, die
dies gewähren sollen, meine. Seit 2012 gibt die Charta of the safety of
people within the Churches ofthe Anglican Communion eine Rahmenordnung

für alle anglikanischen Kirchen vor. Die Convocation ofEpiscopal
Churches in Europe regele in ihrem Dokument sehr detailliert Massnahmen

zum Schutz von Kindern und Jugendlichen sowie das Vorgehen bei

vermutetem Missbrauch. Die Diocese of Europe greife in ihrem Dokument

auf die Richtlinien der Church ofEngland zurück und berücksichtige

auch schutzbedürftige Erwachsene. Damit sind alle Erwachsenen
gemeint, die sich zeitweise oder längerfristig in einer verletzlichen Situation
befinden, also beispielsweise alt, krank oder in einer besonderen pastora-
len Situation sind. Überdies möchte die Church of England ein sicherer
Ort sein, um auch Überlebenden2 sexueller Gewalt in anderen Kontexten
einen Raum zu schaffen, in dem sie mit ihren Erfahrungen sein können.
Bei Gemeinden aus beiden anglikanischen Kirchen gibt es die Funktion
eines safeguarding officer, also eine Person, die die Massnahmen auf
Gemeindeebene koordiniert und speziell geschult ist. Für das Safeguar-

2 Hier wird bewusst «Überlebende» als Selbstbezeichnung von Menschen, die
sexuelle Gewalt erlebt haben, verwendet.

159



Theresa Hüther

ding gebe es aus theologischer Sicht fünf Grundlagen: das Evangelium,
die Menschenrechte, die kirchlichen Kernprinzipien (die beispielsweise
umfassen, Kinder, Jugendliche und verletzliche Erwachsene in den Mittelpunkt

zu stellen), die gute Safeguarding-Praxis sowie das Lernen aus der

Vergangenheit. Kirche soll dabei nicht nur ein sicherer Ort sein, sondern
darüber hinaus ein Ort, wo auch gesellschaftskritisch und im Sinne einer
politischen Theologie die kirchliche und gesellschaftliche Praxis reflektiert

werden kann. Bereits hier wurde deutlich, dass dies auch eine deutliche

Anfrage an die traditionelle Rede und Praxis von Vergebung in den

Kirchen ist. Die hohen Standards der anglikanischen Kirche können auch

eine Anregung für die altkatholische Kirche sein, welche Massnahmen in
der Prävention von sexuellem Missbrauch notwendig sind.3 So trägt die
Dokumentation aller Erwachsenen, die beispielsweise im Rahmen einer

Sonntagsschule mit Kindern und Jugendlichen in Kontakt kommen,
erheblich dazu bei, auch später Sachverhalte aufklären zu können.

Die in der Schweiz tätige Archdeacon Adèle Kelham ergänzte dies

später mit ihrem Beitrag über den praktischen Umgang mit sexuellem
Missbrauch in der Church ofEngland. Während zu Beginn der Schutz von
Kindern und Jugendlichen auch angesichts ganz konkreter Fälle von
sexuellem Missbrauch im Vordergrund gestanden sei, so habe sich Safeguarding

inzwischen deutlich ausgeweitet, da jeder Mensch verletzlich sei und
sich gerade im seelsorglichen Kontext oft in einer Ausnahmesituation
befinde. Wichtig sei, das Bewusstsein dafür zu schaffen, dass sexueller
Missbrauch in der eigenen Gemeinde passieren könne, auch und gerade
dann, wenn sich alle kennen. In Kirchengemeinden hatten Pädosexuelle
oft einen einfachen Zugang zu Kindern und Jugendlichen, beispielsweise
indem sie sich als Sonntagsschullehrer zur Verfügung stellten. Die
Prävention laufe je nach Aufgabe gestuft ab: Jedes Gemeindemitglied solle
zwei Online-Schulungen zur Prävention von sexueller Gewalt absolvieren,
eine über Kinder und Jugendliche, eine über verletzliche Erwachsene.
Wenn Gemeindemitglieder einen Dienst übernehmen, z. B. als Lektorin
oder als Lektor, dann müssten sie eine Schulung absolvieren. Denn diese

Freiwilligen müssten auch wissen, wie sie am besten reagieren, wenn Kinder

ihnen von sexueller Gewalt berichten. Jede Gemeinde habe einen

safeguarding officer als Ansprechpartnerin oder Ansprechpartner für alle

3 Siehe dazu auch den Auszug aus dem Communiqué des Internationalen
Anglikanisch/Altkatholischen Koordinierungsrates (AOCICC) 2017, in: IKZ 107 (2017)
268f„ hier 269.

160



Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Fragen, die sexuelle Gewalt betreffen, die bzw. der entsprechend geschult
ist. Zudem gelten bestimmte Regelungen: Es müssten sich immer mindestens

zwei Erwachsene im Raum befinden, wenn Kinder anwesend seien,
auch dann, wenn es sich nur um ein einziges Kind handele. Für Mitarbeitende

gebe es ein spezielles Auswahlverfahren: Alle, die mit Kindern
arbeiten, müssten ein polizeiliches Führungszeugnis vorlegen - und zwar
von jedem Land, in dem sie mehr als sechs Monate gelebt haben. Für
manche sei dies ein grosser Aufwand. Wichtig sei, immer etwas zu
unternehmen, wenn man von sexuellem Missbrauch erfährt: Never do nothing!

Aus niederländischer, deutscher und schweizerischer Sicht stellten drei
Fachleute die Präventionsmassnahmen ihrer Kirchen vor. Age Kramer,
Pfarrer in Den Helder, berichtete, wie nach der Verhaftung eines Priesters
der altkatholischen Kirche der Niederlande im Jahr 2017 weitere Fälle von
sexueller Gewalt bekannt wurden. Insgesamt werde sieben Geistlichen

vorgeworfen, sexuelle Gewalt verübt zu haben, betroffen seien davon mehr
als sieben Personen. Diese Vorfälle wurden durch einen unabhängigen
Ausschuss untersucht, der den Auftrag hatte, den Betroffenen Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen und Massnahmen zur Verhütung von sexuellem
Missbrauch vorzuschlagen. Diese Massnahmen seien eigentlich selbstverständlich

(höchste Priorität für die Betroffenen, Ansprechpersonen benennen,

Grenzüberschreitungen in der Aus- und Weiterbildung thematisieren),
aber offenbar bestehe hier im konkreten Fall ein Umsetzungsproblem. Es

sei unmöglich, eine Kirche so zu organisieren, dass es keine
Grenzüberschreitungen gibt. Wichtig sei aber, wie reagiert werde, wenn es zu
Grenzüberschreitungen kommt. Kramer vertritt die niederländische altkatholische

Kirche bei der Meldestelle für sexuellen Missbrauch in pastoralen
Beziehungen und betonte aus dieser Erfahrung heraus mehrere Punkte:
Zeit sei ein wichtiger Faktor, denn zum einen brauchen Menschen, die
sexuelle Gewalt erlitten haben, Zeit, um zu heilen. Zudem sei es für sie oft
eine weitere Erfahrung von Abhängigkeit, wenn sie sich an eine kirchliche
Behörde gewandt haben und nun darauf warten, dass etwas geschieht.
Hier sei eine transparente, regelmässige und häufige Information darüber,
was in einer oft auch schwerfälligen Institution wie einer Kirche in einem
solchen Fall passiert, enorm wichtig. Was für die Überlebenden gut sei, sei

langfristig auch gut für die Gemeinde und die Kirche, und müsse auch
nach aussen, beispielsweise in einem Zeitungsartikel, klar artikulierbar
sein. Wichtig sei, dass kirchliche Akteure von der Sache her denken, was
sich an kirchlichen Strukturen ändern muss, um es Täterinnen und Tätern

161



Theresa Hüther

so schwer wie möglich zu machen, anstatt die eigenen Veränderungswünsche

als Lösungsstrategie gegen Missbrauch zu präsentieren.
Timo Neudorfer (München) stellte den Prozess der Entwicklung von

Leitlinien im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland vor.
Die Erfahrung zeige, dass das Thema Missbrauch in den Gemeinden oft auf
Schweigen treffe. Deshalb gebe es nun die Leitlinien «Sexuelle Grenzverletzungen

und sexuelle Gewalt - Prävention und Intervention».4 Den Auftrag

bekam die mit Fachleuten aus unterschiedlichen Bereichen besetzte

Kommission im Jahr 2015. Nach drei Jahren Arbeit wurde die Leitlinie, die
auf die Erfahrung anderer Kirchen und Fachliteratur zurückgreift, 2018 von
der Bistumssynode beschlossen. Missbrauch könne nie ganz vermieden

werden, aber der Rahmen dafür solle enger gesteckt und im Fall des Falles
schnell interveniert werden. So umfassen die Leitlinien zum grossen Teil
Prävention, dann Intervention. Alle hätten Verantwortung in der
Präventionsarbeit, aber es brauche einen Präventionsbeauftragten oder eine -beauftragte,

der bzw. die dafür im Rahmen eines professionellen Qualitätsmanagements

zuständig sei. Im Mittelpunkt müsse immer der Mensch in seiner

Unversehrtheit und Würde stehen, niemals die Institution Kirche. Die
Umsetzung der Leitlinien dauere an. Auf Rückfrage erklärte Neudorfer, der

Auslöser für deren Erarbeitung sei kein konkreter Fall innerhalb des

altkatholischen Bistums gewesen. Als aber 2010 bekannt wurde, wie häufig es

innerhalb der römisch-katholischen Kirche in Deutschland zu sexuellem

Missbrauch gekommen ist, sei es auch für die altkatholische Kirche wichtig
geworden, sich mit diesem Thema zu beschäftigen. Die Diskussion im
Anschluss an den Vortrag ergab jedoch Hinweise darauf, dass es auch im
altkatholischen Bistum in Deutschland einzelne Fälle sexueller Gewalt gab.

Aus der Sicht des strategischen Sozialplaners Neudorfer geht es im
altkatholischen Bistum in Deutschland oft wenig professionell zu, sowohl im
Kirchenrecht als auch in Bezug auf arbeitsrechtliche Weisungs- und
Dienstaufsichtsstrukturen bestehe dort Nachholbedarf. Auch in der altkatholischen
Kirche in den Niederlanden stellt sich die Frage nach einem konsequenten
Handeln der Leitungsebene, genauso wie die Aufgabe, die eigene Personalpolitik

zu überprüfen. Diese Thematik wurde auch bei den Wortmeldungen
zu anderen Vorträgen mehrfach angesprochen. Durch die familiäre Struktur
der altkatholischen Kirche würden Probleme zum Teil nicht auf sachlicher,
sondern auf persönlicher Ebene angegangen und Dienstwege manchmal

umgangen. Wie werden Grenzen gezogen, wenn alle mit allen vertraut sind?

4 Anm. d. Red.: Siehe dazu in diesem Heft: IKZ 111 (2011) 276-279.

162



Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Wie ist die Dienstaufsicht juristisch gefasst, wie wird diese umgesetzt? Wie
wird mit Formen von Klerikalismus umgegangen? Sind Personen in

Leitungsfunktionen auf diese Position vorbereitet, können sie sich von
Kolleginnen und Kollegen abgrenzen, verfügen sie über die nötigen Kompetenzen?

Was muss passieren, damit etwas geschieht? Und wie lange dauert es,

bis es zu Veränderungen kommt, die von aussen wahrnehmbar sind?

Lars Simpson, christkatholischer Pfarrer in Zürich, stellte den «Leitfaden

der Christkatholischen Kirche der Schweiz zur Prävention und
Intervention bei sexuellen Übergriffen» vor. Dieser müsse von allen
unterzeichnet werden, die mit Kindern und Jugendlichen arbeiten. Die erste

Reaktion auf diese Forderung sei oft: «Was hat das mit mir zu tun?» Aber
alle seien gefordert, ein achtsames Umfeld zu schaffen, auch wenn dies

Missbrauch nie ganz verhindern könne. Für den Fall eines Falles stehe

eine Vertrauensperson zur Verfügung, die nicht kirchlich angestellt sein

dürfe. Der Leitfaden stelle dabei Minimalanforderungen dar, die gerade
im Bereich Prävention ausbaufähig seien.

Anschliessend folgten zwei Vorträge, die sich speziellen Themen
widmeten. Die Politikerin und Genderforscherin Michela Seggiani sprach
über «Sexuelle Revolution. Sozialer Wandel in der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts in Europa.» Sie führte aus, dass die Entwicklungen nach

dem Zweiten Weltkrieg vielfältiger seien als eine genau datierbare «Sexuelle

Revolution» und oft von Ungleichzeitigkeiten geprägt wären, die klare
Geschlechterrollen ebenso wie Neuaufbrüche verbinden. Auch die heutige
Situation sei beispielsweise angesichts der Selbstoptimierung in sozialen

Medien ambivalenter, als dies oft wahrgenommen werde.

Peter-Ben Smit zeigte an ausgewählten Bibelstellen Macht und
Machtmissbrauch auf. Im ersten Teil legte er dar, dass die polyphone Überlieferung

der Bibel einen Raum der Interkulturalität eröffne, der eine kritische
Herangehensweise an Bibeltexte ermögliche. Im zweiten Teil beschrieb er
die Wirkungsgeschichte von Texten, die sexuelle Gewalt begünstigt hätten,

bei denen Sexualität aber oft in anderen Zusammenhängen erwähnt
und gelebt werde, als dies aus heutiger Sicht auf den ersten Blick erscheine.

Am Mittwoch sprach Angela Berlis in ihrem Beitrag über Macht, Amt
und Gender. Sie legte dar, wie die feministische Theologie den Begriff der
Macht in die theologische Diskussion zurückgebracht hatte. Erst eine

Wahrnehmung von Macht ermögliche den reflektierten Umgang damit.
Anhand von verschiedenen Machtdefinitionen von Max Weber, Hannah
Arendt und Michel Foucault verdeutlichte sie verschiedene Aspekte von
Macht, die diszipliniere, in einen Kreislauf eingebettet sei und auch zuer-

163



Theresa Hüther

kannt werde. Im kirchlichen Raum solle Macht immer Empowerment
ermöglichen. In der Geschichtsschreibung gehe es oft um die Deutungsmacht,

die gerade im 19. Jahrhundert auch durch die Feminisierung der

Gegner errungen worden sei. Als Abschluss führte sie aus, dass auch die

Liturgie durch Kleidung und Rollenverständnis der Liturginnen und Li-
turgen ein bestimmtes Bild prägen könne. Hier werde das Handeln von
Geistlichen schnell sakralisiert und dadurch Klerikalismus gefördert.
Wichtig sei dabei, klarzustellen, wer in der Liturgie handle, nämlich im
theologischen Verständnis Gott (etwa als Heiliger Geist). Liturginnen und

Liturgen stünden einem Gottesdienst lediglich vor. In der anschliessenden
Diskussion wurde überlegt, ob sich dies auch in partizipativeren Formen
der Ausgestaltung des Vorsteheramtes ausdrücken könnte. Ausserdem
wurde ein weiteres Mal deutlich, dass in einem altkatholischen Kontext
auch die Macht der Gremien (wie Synodalvertretung oder Synodalrat und
Kirchenvorstand) einer Reflexion bedarf.

Bei der folgenden Podiumsdiskussion über Macht sprach Kathrin
Gürtler in ihrem Statement aus ihrer Erfahrung als Präsidentin der
Nationalsynode und als Politikerin davon, wie wichtig Netzwerke für den
Informationsaustausch und die Verständigung seien. Christoph Lichdi
verdeutlichte, wie viel Macht einem Dirigenten aufgrund seiner Rolle im
Gesamtgefüge eines Orchesters zur Verfügung stünde, und wie dieser die
Macht entweder ausnutzen oder im Interesse der anderen Mitglieder des

Orchesters gestalten könne. Er verdeutlichte daran den Unterschied von
Macht und Autorität. Letztere lasse sich nicht mit Gewalt erlangen, da sie

von der Zuschreibung anderer abhängig sei. Dick Schoon las einen Beitrag
des abwesenden Matthias Ring vor: Zwar seien dem Bischof nur wenige
Bereiche allein vorbehalten, er könne aber durch die Weitergabe oder das

Zurückhalten von Informationen lenken. Durch die umfassende Weitergabe

von Informationen an die Entscheidungsgremien, beispielsweise die

Synodalvertretung, würden Entscheidungen aber besser. In der Diskussion

wurden mehrere Punkte angesprochen: Macht ist mit der Übernahme

von Verantwortung verbunden. Diese Verantwortung muss jemand bereit
sein zu übernehmen und auch deren Konsequenzen (er)tragen können.
Wird eine Person gewählt, bedeutet dies, dass ihr die Wählenden Vertrauen

entgegenbringen, diese Aufgabe zu übernehmen. Dies kann einer
gewählten Person helfen, das Amt zu übernehmen. Sie darf sich darauf
jedoch nicht ausruhen und damit ihr Amt missbrauchen. Wer Autorität hat,
kann seine Macht teilen, dies steigert seine Autorität. Die Übernahme von
Verantwortung sollte in einer Kirche immer auch mit einer Offenheit für

164



Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

den Heiligen Geist und der Ausrichtung auf ein anderes Ziel als dem
Machterhalt (z. B. Gerechtigkeit, Gemeinschaft) einhergehen.

Am Nachmittag folgte der Ausflug, zunächst in das badische, dann ins

aargauische Rheinfelden. Dabei besichtigte die Gruppe zunächst die
altkatholische Kirche auf deutscher Seite, dann das schweizerische Rheinfelden.

In der Pfarrkirche der christkatholischen Gemeinde St. Martin feierte

sie Gottesdienst, dann folgte ein gemeinsames Abendessen, an dem
auch Bischof Harald Rein und die Synodalratspräsidentin Manuela Petra-

glio-Bürgi teilnahmen.
Den Donnerstagvormittag gestaltete der Theologe und Psychologe

Christoph Morgenthaler, der den Ansatz der systemischen Seelsorge
mitentwickelt hat. Er liess die Teilnehmenden zunächst in einigen Übungen Nähe,
Distanz und Grenzen nachspüren. Die Macht der seelsorgenden Person hat
unterschiedliche Quellen, von traditionellen Zuschreibungen über ihre
Expertise bis hin zu dem Wissen, das sie sich über die Gemeinde erwirbt. Was

Seelsorge ist, werde meist von den Seelsorgenden definiert, nicht von ihrem
Gegenüber (für das es keinen Begriff zu geben scheint). Die Seelsorgenden
seien in der Wahrnehmung ihres Gegenübers oft mit Vorstellungen von
Glaube, Kirche und Seelsorge aufgeladen. Seelsorge solle ein Raum der

Ermächtigung (Empowerment) sein, der anderen hilft, sich zu erheben. Somit

finde Seelsorge ihre Grenzen darin, dass die Aufrichtung vom anderen

geschehen muss, was Seelsorgende in eine Ohnmachtssituation bringen
kann. Wie muss Kirche gestaltet sein, damit Empowerment gelingt? Denn
Kirche biete auch ein weites Feld, das Machtmissbrauch in der Seelsorge

ermögliche, von Unzuverlässigkeit über Vorteilsnahme und der Verletzung
der Schweigepflicht bis hin zur Missachtung der (spirituellen) Selbstbestimmung,

von der fehlenden Delegation bei fachlichen Grenzen bis zur (sexuellen)

Gewalt und deren Vertuschung - kurz, alles, was die Integrität des

Gegenübers verletze. In der Seelsorge ermöglichten die teilweise wenig
definierten Strukturen (beispielsweise die ungeklärte Länge, die Häufigkeit
und das Ziel von Gesprächen, die in halbprivaten Beziehungen geführt und
nicht supervidiert werden) ein weites Handlungsfeld. Verbinde sich dies

z. B. mit nicht bearbeiteten persönlichen Problemen der Seelsorgenden, die
Muster aus ihrem Elternhaus fortsetzen, und komme es zu Übertragung und

Gegenübertragung mit dem Gegenüber, so könnten sich daraus sehr
problematische Konstellationen entwickeln. Die altkatholische Kirche sei eine
familiäre Kirche mit den sich daraus ergebenden Vor- und Nachteilen.
Zudem habe sie einen hohen Anteil von Beigetretenen, die ihr Idealbild von
Kirche nicht selten auf ihre neue Kirche übertrügen.

165



Theresa Hüther

Nur im letzten Teil ging Morgenthaler auf absichtliche Grenzverletzungen

ein, die oft mit Vertrauensaufbau beginnen, über das Ausdehnen

von Grenzen bis hin zur sexuellen Übergriffigkeit gehen und von den

Betroffenen oft erst hinterher in der ganzen Dimension erfasst würden. Er
stellte klar, dass eine seelsorgliche Beziehung eine Arbeitsbeziehung sei.

Für die Einhaltung von Grenzen sei immer die seelsorgende Person
verantwortlich. Am Schluss seines Vortrags fragte Morgenthaler nach den

«Opfern» und wo diese in der Reflexion vorkommen. Unklar blieb
dennoch, ob seine Benennung von Faktoren, die Grenzüberschreitungen
begünstigen, nicht auch die Verteidigung von Täterinnen und Täter
übernimmt, die verharmlosend erklärten, sie seien in ihr missbräuchliches
Verhalten «reingerutscht».

In der folgenden Diskussion wurde die Frage gestellt, welches

Gespräch ein Seelsorgegespräch ist, für das die erarbeiteten Bedingungen zu

gelten haben. Für Morgenthaler ist jedes Gespräch, in der eine Person als

Seelsorgerin oder als Seelsorger zu erkennen ist, ein Seelsorgegespräch.
An dieser Antwort entzündete sich eine Diskussion, die diese Definition
hinterfragte, da sich daraus viele Fragen ergaben: Dürfen sich dann noch
eine Pfarrperson und ein Gemeindemitglied verlieben und heiraten? Werden

ehrenamtlich Mitarbeitende als Kolleginnen und Kollegen der

Pfarrperson gesehen oder als Subjekte in einem Seelsorgekontext? Folgt aus
einer solchen Definition nicht eine Zölibatsverpflichtung? Wie ist mit
Geistlichen umzugehen, die sich im kirchlichen Kontext ihrer bisherigen
Kirche verliebt haben und deshalb in die altkatholische Kirche wechseln?

Ermöglicht dies Geistlichen noch ein Privatleben? Ist eine solche Definition

nicht eine Überhöhung von Geistlichen, die damit von anderen Personen

mit öffentlichkeitswirksamen Tätigkeiten (Professor, Bankdirektorin)
abgegrenzt werden?

Am Nachmittag folgten Workshops zu Nähe und Distanz in der
Jugendarbeit von Antje Kirchhofer-Griasch, Pfarrerin in Schönenwerd-Nie-

dergösgen, Aarau und Zofingen, zu Trauma in der Seelsorge von Ralph
Kirscht (Bonn) und zum Café Strich-Punkt in Stuttgart, einem aus der
altkatholischen Kirchengemeinde heraus entstandenen Projekt für männliche

Prostituierte («Stricher»), von Pfarrer Joachim Pfützner.
Zum Abschluss der Konferenz fragte Marie Hansen-Couturier

(Amsterdam) aus feministisch-theologischer Perspektive, ob und wie es im
Hinblick auf Betroffene möglich sei, von Vergebung zu sprechen. Dabei
unterschied sie drei Positionen: erstens die klassisch-theologische Vorstellung,

bei der die Vergebung als Gabe Gottes durch Kirchenvertreter zuge-

166



Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

sprachen wird und zugleich christliche Pflicht ist, weil auch Jesus/Gott

vergeben hat. Zweitens eine feministische Theologie, die zunächst
aufdeckt, dass Vergebung nie neutral ist und traditionell mehr von Frauen als

von Männern verlangt wurde. Sie fragt danach, wem Vergebung nützt, und
lehnt deshalb eine problematische Opfertheologie und damit auch eine

Glorifizierung des Leides Überlebender klar ab. Zunächst müsse die
Wahrheit ausgesprochen und anerkannt werden, Vergebung ist hier also an
bestimmte Bedingungen geknüpft. Drittens die Verweigerung der Vergebung

als Akt des prophetischen Widerstandes, nämlich dann, wenn die
Perspektive der Betroffenen nicht berücksichtigt wird und es nur um die

Wiederherstellung der Harmonie geht. Oft bestehe die Vorstellung, den
Betroffenen ginge es besser, wenn sie vergeben haben, was aber ohne die

Auseinandersetzung mit dem Geschehenen nicht möglich sei. Durch den

(zeitweiligen) Verzicht auf Vergebung entstehe ein Raum, um Vergebung
kritisch zu betrachten, und Überlebende könnten sich bewusst für oder

gegen Vergebung entscheiden. Die Gemeinde sollte im Falle eines
Missbrauchs die Option für die Betroffene ergreifen. Kann Vergebung mehr als

die Aufrechterhaltung von Machtverhältnissen sein? Die Bibel rechtfertige
nicht die Vergebung in jeder Situation. Heikel sei aber nicht nur, weiterhin
bestehende Machtungleichgewichte zwischen einem Täter in einer leitenden

Funktion und einem traumatisierten Gemeindemitglied zu übersehen,
sondern auch, Betroffene nur als schwach und machtlos anzusehen. In der
Praxis mangele es beim Thema Vergebung teils an Raum und Zeit, teils an

Wahrheitsfindung und wirklicher Veränderung. Aber: Die Befragung von
Überlebenden zeigt, dass auf das Thema Vergebung nicht komplett
verzichtet werden kann. Manche Überlebende wollten loslassen können oder

versprächen sich ein Stück Heilung vom Schritt, vergeben zu können. Für
die kirchliche Praxis sei wichtig, dass es eine Anerkennung der Schuld
und der Verletzung gebe, dass es keine Pflicht zur Vergebung gebe und
dass Vergebung auch zeitlich begrenzt ausgesprochen werden könne, da
sie aufgrund der oft nicht linear verlaufenden Traumafolgen nicht ein für
alle Mal erfolgen könne. In Kleingruppen wurde diese Reflexion vertieft.

Die Konferenz erlaubte einen vielfältigen Blick auf das aufgespannte
Feld und war ein wichtiger Anfang, dieses Thema muss jedoch vertieft
werden. Deutlich wurde im Laufe der Tage, dass auch Menschen anwesend

waren, die von Machtmissbrauch im kirchlichen Rahmen, auch in
altkatholischen Kirchen, betroffen sind. Anzumerken ist, dass die
Vortragenden unterschiedlich von Menschen sprachen, die (sexuelle) Gewalt
erlebt haben (Opfer, Betroffene, Überlebende), und ihre Wortwahl nur

167



Theresa Hüther

teilweise begründeten. Leider waren nur wenige Personen aus den

Kirchenleitungen bei der Konferenz anwesend. Denn immer wieder kam zur
Sprache, dass es auch praktische Konsequenzen geben müsse, insbesondere

bei der Auswahl und der Ausbildung der Geistlichen, bei der
Dienstaufsicht und bei den kirchenrechtlichen Rahmenbedingungen sowie beim
Umgang mit Betroffenen. Das Thema Macht wurde zwar von verschiedenen

Seiten beleuchtet, blieb aber dennoch oft an der Oberfläche. Gerade

systemische und theologische Ursachen für Machtmissbrauch wurden in
den Vorträgen noch nicht ausreichend behandelt. So wurde am Ende eine
weitere Konferenz («Wislikofen II») gefordert, die die Themen Macht und
Machtmissbrauch vertieft.

Theresa Hüther (*1987 Ludwigshafen a. Rh., D), 2007-2015 Studium der
Mittleren und Neueren Geschichte, Politikwissenschaft und Theologie an der
Universität Mainz, 2010-2011 Studium an der University of Glasgow, 2015
Abschluss mit Magistra Artium, seit 2016 Wissenschaftliche Mitarbeiterin
am Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn.

Adresse: Adenauerallee 33, 53113 Bonn, Deutschland
E-Mail: thuether@uni-bonn.de

Summary

The topic of the 46th International Old Catholic Theologians' Conference in
Wislikofen (Switzerland) in August 2019 was initiated by the reports on sexual
abuse within churches. The specific challenges of small churches such as the Old
Catholics lie in the difficulty to strike the right balance between professional
distance, familiarity and the exercise of power: The close-knit familiarity may
easily lead to a tendency to deal with problems in informal ways, to a lack in
professional approach, a lack of clear structures of supervision and - where
necessary - even disciplinary measurements. Pastoral ministry should always
encourage empowerment, an understanding that even questions the traditional concept

of Christian forgiveness. The participants agreed that a follow-up conference
needs to be called soon that will focus on structures of leadership and supervision,
on legal provisions and on theological concepts that will aid to prevent the abuse

of power in Old Catholic Churches.

Schlüsselwörter - Keywords

Internationale Altkatholische Theologenkonferenz - Sexuelle Gewalt -
Macht - Prävention (sexueller) Missbrauch - Vergebung

168


	Bericht über die 46. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz in Wislikofen (Schweiz) vom 26. bis 30. August 2019

