
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion : über die
Herausforderung durch Säkularismus und religiöse Vielfalt

Autor: Pratt, Douglas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Über die Herausforderung durch Säkuiarismus und
religiöse Vielfalt

Douglas Pratt

Europa und andere westliche Gesellschaften stehen heute vor zwei
Herausforderungen, auf die ich in diesem Beitrag näher eingehe: Säkularismus
und religiöse Vielfalt stellen die christliche Identität und das christliche
Selbstverständnis vor eine enorme Aufgabe. Andere Religionen sind hier
(natürlich) in ähnlicher Weise herausgefordert.1

Als erstes beleuchte ich den Begriff des Säkularismus, oder was es

eigentlich bedeutet, säkular zu sein. Anschliessend bespreche ich einige
Modelle zum Verhältnis von Religion und säkularem Staat. Welchen Ein-
fluss haben religiöse Vielfalt und die «Säkularisierung» als sozialer Pro-
zess? Diese Frage soll in einem dritten Schritt erörtert werden. Zum Ab-
schluss reflektiere ich das Phänomen der zeitgenössischen säkularen

Antipathie gegenüber Religion - den Kern heutiger Säkularismusideologie,

die eine bemerkenswerte Herausforderung für das Christentum und
weitere Religionen darstellt.

1. Säkularismus: «säkular sein»

Säkularismus kann als eine bestimmte Weltsicht verstanden werden.2. Der

Begriff «säkular» wird (heute) häufig als Kontrast zum Begriff «religiös»
verstanden: In diesem Verständnis bilden die beiden Begriffe zwei absolut
unterschiedliche Sphären menschlicher Existenz. Die ursprüngliche
Verwendung der Begriffe sah jedoch keine derart klare quasi-räumliche oder

sozio-politische Trennung vor. Bei der Unterscheidung zwischen säkular

1 Vgl. Douglas Pratt, Faith in a Secular Age. Religion as Minority Phenomenon,

in: SIRD 26 (2016) 190-202. - Für die Übersetzung dieses Beitrags ins Deutsche
danke ich Katherina Völker (Frankfurt a. M.), für ihre Unterstützung dabei Stefanie
Arnold (Bern).

2 Jonathan Chaplin, Secularism: three concepts, three challenges.
Unveröffentlichte Vorlesungsnotizen, 19. August 2013, St Margaret's College, University of
Otago. Ich verdanke Chaplin die Hauptaspekte dieses Abschnitts.

124 IKZ 111 (2021 Seiten 124-139



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

und religiös handelte es sich vielmehr um einen zeitlichen und eschatolo-

gischen Gegensatz. Das saeculum beschrieb die jetzige Zeit, die
unterschieden wurde von der kommenden Zeit: Im christlichen Verständnis
also die Endzeit, die ultimativ auf die Jetzt-Zeit menschlicher Existenz
folgen würde. Mit anderen Worten: Ursprünglich bezog sich säkular auf
die erschaffene Welt, die unter Gott und somit entlang göttlicher Normen

operierte. Dabei ist die erschaffene Welt eine gefallene und auf göttliche
Gnade angewiesene. Sie ist eine Welt auf dem Weg zur Erlösung, wobei

Spuren der Erlösung schon in der Jetzt-Zeit enthalten sind, vor allem in
Gestalt der Vermittlung durch die Kirche. Von dieser Warte aus meinte die
neutestamentliche Aussage «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und

Gott, was Gottes ist» nie eine verhärtete Front zweier absoluter Gegensätze.

Es ging eher um die Unterscheidung innerhalb einer ganzheitlichen
Weltanschauung: Auch des Kaisers Wirkkreis wird von Gottes Autorität
beschirmt, die Hingabe an den Kaiser bestätigte demnach auch den Willen

und die Intention Gottes.
Der anfänglich eschatologische Sinn, der den Begriff «säkular»

theologischer einbettete, wurde im Laufe der Zeit immer weiter abgeschwächt.
Als säkular verstand man nun die von Religion unabhängig gedachte

Wirksphäre. Diese sozio-politische Abspaltung dominierte die moderne

Abgrenzung zwischen Weltlichem und Religiösem und ebnete den Weg zu

dem, was heute als moderne säkulare Weltsicht gilt: die Ideologie des

Säkularismus. Die epistemologische Trennung fokussierte früh auf den

Kontrast von Religion und Wissenschaft als zwei parallele, jedoch (im
Wesentlichen) inkompatible Wissensquellen. Hier fand eine Verschiebung
im Verständnis von säkular statt als Bereich, der der vollendenden Gnade

der Erlösung bedarf, hin zur Idee, ihn (primär) als Bereich natürlicher
Erkenntnis zu definieren, der ohne eine Intervention von Offenbarung
zugänglich ist. Die logische Folge war, dass Religion intrinsisch als
wissenschaftlich unzulänglich und im gleichen Atemzug auch als sozial schädlich

betrachtet wurde. Im Gegensatz dazu könne verlässliches «echtes»,

d.h. objektives Wissen allein durch Vernunft, Erfahrung und Wissenschaft

generiert werden. Dadurch wiederum wurden Prozesse der Aufklärung

wie Emanzipation und Autonomie in Gang gesetzt.
Die ansonsten gerechtfertigte Kritik am ancien régime fand nun

fälschlicherweise Anwendung auf Religion an sich. Die daraus resultierende

Ablehnung von religiöser Metaphysik und vom Dogma, beides notwendige

Bestandteile einer geisteswissenschaftlichen Emanzipation, führte zur
Abwertung religiöser Werte und Perspektiven. Doch leisten viele religiöse

125



Douglas Pratt

Werte und Perspektiven auch einen positiven Beitrag zur Gesellschaft, in
dem Religion nun mal ein Faktum ist. Es entwickelte sich die Idee, dass

der Rückzug von Religion aus dem öffentlichen Raum allein das «Säkulare»

zurücklasse: eine menschliche Existenz in Abwesenheit von Religion.
Diese wird grösstenteils als ein neutraler Wirkraum verstanden, an dem

alle Menschen unter gleichen Bedingungen teilhaben können. Diese Idee

impliziert jedoch eine negative Wahrnehmung von Religion, nämlich das

Motiv einer angenommenen oder erwarteten «Abwesenheit» von
Religion, die sogar manchmal in den aktiven Versuch übergeht, Religion völlig

zum Verschwinden zu bringen. Letzterer gründet in der Interpretation
von Religion als Gefahr für die menschliche Vernunft und Moralität.3

2. «Säkularer Staat» und institutionelle Verbindungen zu Religion

Der Ethiker Jonathan Chaplin (Cambridge) hat dankenswerterweise vier
Versionen der Beziehung zwischen religiösen Institutionen und säkularem
Staat herausgearbeitet. Diese beschreiben die unterschiedlichen ideologischen

und strukturellen Inhalte von Säkularismus.4 Erstens der militante
Säkularismus: Dieser vertritt die Position, dass der Staat offiziell zur
Wahrung einer säkularen Weltsicht verpflichtet ist. Diese Weltsicht propagiert

er durch staatliche Erlasse, die im Extremfall sogar die komplette
Verdrängung von Religion vorsehen können. Diese Entwicklung lässt sich

am Beispiel des Sowjetkommunismus nachvollziehen.
Zweitens der exklusivistische Säkularismus: Dieser schützt die

religiöse Freiheit auf privater Ebene, ist zugleich jedoch bestrebt, auf öffentlicher

Ebene den Einfluss von Religion und Glauben auf öffentliche
Debatten, öffentliche Regelwerke und öffentliche Institutionen
auszuklammern.

3 Dies wurde in jüngster Zeit deutlich im Skandal des sexuellen Missbrauchs
und den damit verbundenen rechtlichen Untersuchungen, vor allem (jedoch nicht
ausschliesslich) im Hinblick auf die römisch-katholische Kirche.

4 Secularism hat im Englischen eine umfassendere Bedeutung als das deutsche
Wort Säkularismus. Secularism bezeichnet einerseits - wie Säkularismus im
Deutschen - eine Weltanschauung oder Ideologie. Darüber hinaus wird der Begriff aber
auch verwendet, um den Zustand der Trennung von Religion und Staat zu beschreiben,
der im Deutschen in der Regel mit dem Begriff «Säkularität» wiedergegeben wird. Für
eine eingehendere Diskussion der Verwendung des Begriffes im Englischen und
Deutschen vgl.: Stefanie Arnold, Was ist eigentlich Säkularismus? Versuch einer
Systematisierung des ökumenischen Diskurses, in: Teologia 80 (2019) 4, 10-25.

126



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Im Gegensatz dazu steht - drittens - der gerichtsbare Säkularismus:
Er ist das Ergebnis der Ausdifferenzierung von Staat und religiösen
Institutionen, die die Grundlage der twin tolerations in der Moderne bildet.
Twin tolerations bedeutet, dass einerseits der Staat die bestehende

religiöse Vielfalt toleriert und dass andererseits die unterschiedlichen
Religionen einander tolerieren. In dieser Form des Säkular-Seins verhält sich

einerseits der Staat religionsneutral: Er toleriert alle Religionen und
behandelt sie gleichwertig, es gibt keinerlei Präferenzen oder Privilegien für
einzelne Religionsgemeinschaften. Der gerichtsbare Säkularismus
ermöglicht eine Fülle von verschiedenen konstruktiven Beziehungen
zwischen religiösen Organisationen und Staat.5 Von Religionen oder religiösen

Gemeinschaften wird andererseits im gerichtsbaren Säkularismus

erwartet, dass sie sich gegenseitig tolerieren oder dass sie wenigstens
keinerlei staatliche oder politische Einmischung praktizieren, um im
Eigeninteresse unlauteren Nutzen für sich selbst zu erwirken.

Viertens beschreibt der sich rechtfertigende Säkularismus, wie der
Staat seine eigene Gesetzgebung oder seine strategischen Entscheidungen
offiziell ohne Rückgriff auf religiöse Bezugnahmen formuliert, ohne
jedoch andere Institutionen davon abzuhalten, sich auf religiöse Ideen zu
beziehen. Der Staat garantiert hier sowohl eine grosse private als auch

eine öffentliche religiöse Freiheit und befürwortet eine aktive religiöse
Betätigung, ohne jedoch offiziell eine bestimmte Religion zu fördern.6 Es

sei hier festgestellt, dass weder der gerichtsbare noch der sich rechtfertigende

Säkularismus einen exklusiven oder streng ideologischen Säkularismus

als notwendig voraussetzen, im Gegensatz zu den militanten oder
exklusiven Säkularismusformen.

Zusammenfassend kann gesagt werden: Säkularismus mag Religion
zwar abwerten, aber die Prognose eines Rückgangs von Religion, die auf
einem bestimmten Verständnis des Säkularisierungsprozesses basierte,

war schlicht eine Fehleinschätzung. Und sie bleibt es auch angesichts der

Ergebnisse vieler aktueller Erhebungen, die einen formalen Rückgang der

5 Vgl. Douglas Pratt, Secular Government and Interfaith Dialogue. A Regional
Asia-Pacific Initiative, in: SIRD 20 (2010) 42-57.

6 Vgl. Jonathan Chaplin, Law, Religion and Public Reasoning, in: Oxford
Journal of Law and Religion 1 (2012) 319-337; Andrew Bradstock, Using God-
Talk in a Secular Society. Time for a New Conversation on Public Issues?, in:
International Journal of Public Theology 6 (2012) 137-158. Vgl. Jonathan Chaplin,
Talking God. The Legitimacy of Religious Public Reasoning, London (Theos) 2008.

127



Douglas Pratt

Teilnahme an oder der Identifikation mit institutioneller Religion zeigen.7
Es ist feststellbar, dass sich soziologische Muster von Zugehörigkeit und
Teilnahme wandeln, denn diese Veränderungen wohnen nun mal allen
sozialen Vorgängen inne. Das bedeutet jedoch nicht, dass der Rückgang
von Religion an sich unausweichlich ist. Es gibt nachweislich viele Anzeichen

dafür, dass sich religiöse Identitäten und Gemeinschaften diversifi-
zieren. Es ist «Religion», die sich verändert. Daher haben auch wir unser
Verständnis von «Religion» zu verändern - zu erweitern und neu zu denken

- und unser Verständnis von Säkularismus und Säkular-Sein zu
überdenken.

3. Religiöse Vielfalt

Trotz der Tendenzen hin zu homogenen Identitäten: Unterschiede,
Verschiedenheit und Vielfalt - in jeglicher Sphäre menschlichen Lebens -
waren schon immer etwas durch und durch Menschliches. Religion ist hier
keine Ausnahme. Heute hat die Diversität die Überhand, fast in allem.
Doch ist diese Diversität vor allem in bestimmten religiösen Kreisen
höchst umstritten. Zwar fördern die meisten, vielleicht sogar alle religiösen

Traditionen Einheit, oder sie streben wenigstens interne Uniformität
und Kohärenz an - sozusagen als conditio sine qua non. Die gelebte Realität

religiöser Menschen war allerdings allerorts von Diversität geprägt,
sie fand im Kontext von und in Auseinandersetzung mit unterschiedlichen
Perspektiven, Erfahrungen, Verständnissen, Interpretationen und sich

gegenseitig widersprechenden Forderungen nach religiöser Loyalität und
Identität statt. Der ökumenische Theologe Wesley Ariarajah (*1941)
beobachtete eine weltweit feststellbare Zunahme der Suche nach religiöser
Identität und religiösem Sinn. Dies bringt Verheissungsvolles und
Problematisches mit sich:

While on the one hand there is a genuine search for deeper, more profound
and liberating meaning for religion and a quest for an appropriate spirituality
for our times, there has also been, on the other hand, resurgence of fundamentalism

and fanaticism which destroy the very spirit and goal of religious life.8

7 Vgl. Douglas Pratt, Secular New Zealand and Religious Diversity. From
Cultural Evolution to Societal Affirmation, in: Social Inclusion 4 (2016) 52-64.

8 Wesley Ariarajah, Introductory Remarks (unveröffentlicht), WCC Interreli-
gious dialogue consultation, Dezember 1984, S. 3, WCC Archives, File Box 4612.056/1.

128



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Ariarajah wies insbesondere auf die Herausforderung des religiösen
Pluralismus hin und stellte die Frage, ob Christinnen und Christen «eine

theologische Erklärung der Präsenz anderer Glaubensrichtungen darlegen
müssen».9

Kenneth Cracknell hat einmal die Frage der religiösen Pluralität oder
Vielfalt etwas überspitzt auf den Punkt gebracht: Wenn es nur einen Gott
gibt, wie kann es sein, dass es so viele Religionen gibt?10 Wie sollen Christen

sich zu Menschen anderer Religionen verhalten? Und wie zu deren

Glaubensrichtungen? Die Literatur, die sich mit religiöser Pluralität be-

fasst, ist beachtlich. Der christliche Diskurs konzentriert sich dabei auf die
drei paradigmatischen Optionen von Exklusivismus, Inklusivismus und
Pluralismus." Der Exklusivismus beschreibt die vorherrschende christliche

Position, die jahrhundertelang - zumindest bis zur Mitte des 20.
Jahrhunderts - gegenüber jeder anderen Religion oder Weltanschauung
eingenommen wurde.12. Obwohl er heute an Bedeutung verloren hat, bleibt
diese Position lebendig und eine irritierende Angelegenheit.13 In Bezug
auf religiöse Pluralität ist heute der Inklusivismus das vorherrschende
christliche Paradigma, obwohl das Paradigma des Pluralismus trotz vieler
kontroverser Debatten Aussicht auf eine fruchtbarere und angebrachtere
Theologie der religiösen Vielfalt bietet.14 Pluralismus beschreibt im
Allgemeinen eine Haltung, die die Tatsache der Vielfalt begrüsst und ihr eine

positive Interpretation mit selbstreflexivem Impuls verleiht. Auch Inklusivismus

ist eine Antwort auf Pluralität. Sie besteht darin, alle anderen

Religionen in gewisser Weise innerhalb oder unter dem Dach einer
vorherrschenden oder «überlegenen» Religion zusammenzufassen. Der
Exklusivismus wiederum ist jene Antwort auf Pluralität, die wie das Wort

9 Wesley Ariarajah, Introduction (unveröffentlicht), WCC Consultation on

«Implications of Interfaith Dialogue for Theological Education Today», Kuala Lumpur,

Juni 1985, S. 3, WCC Archives, File Box 4612.056/3.
10 Kenneth Cracknell, Considering Dialogue: Theological Themes in Interfaith

Relations, 1970-1980, London (British Council of Churches) 1981.
11 Vgl. Alan Race, Christians and Religious Pluralism. Patterns in the Christian

Theology of Religions, London (SCM Press) 21993.
12 Vgl. Douglas Pratt, The Dance of Dialogue. Ecumenical Interreligious

Engagement, in: ER 51 (1999) 274-287.
13 Vgl. Douglas Pratt, Exclusivism and Exclusivity. A Contemporary Theological

Challenge, in: Pacifica 20 (2007) 291-306.
14 Vgl. Douglas Pratt, Contextual Paradigms for Interfaith Relations, in:

CuDia (2003) Nr. 43, 3-9; ders., Pluralism, Postmodernism and Interreligious
Dialogue, in: Sophia 46 (2007) 243-259.

129



Douglas Pratt

schon sagt, nur eine Religion als richtig, wahr oder gültig betrachtet, während

alle anderen notwendigerweise «ausgeschlossen» werden.
Pluralismus und Pluralität werden oft als Synonyme betrachtet,

obwohl sie es streng genommen nicht sind. Die synonyme Verwendung der
beiden Begriffe mag auf die allgemeine Idee der Vielheit verweisen, sie

kann jedoch auch verwirrend sein. Wenn es um Religion geht, werden die
Ausdrücke oft zusammengedacht und als Elemente desselben Grundthemas

behandelt: Des Umgangs mit dem «anderen» - der Auseinandersetzung

mit dem, was «nicht wir» ist. Es gibt eine Reihe von Möglichkeiten,
über Pluralismus als Ideologie nachzudenken: Was bedeutet er für die

Religionen? Und inwiefern liefert er eine praktische Antwort auf die Vielfalt?

Die Tatsache der religiösen Pluralität und der religiöse Pluralismus
als interpretative, ja ideologische Antwort darauf sind seit Langem ein
Thema und werden in der christlichen Kirche bis heute lebhaft diskutiert.
Das Thema ist in den letzten Jahren in den Mittelpunkt gerückt, sowohl
was die Praxis und Theorie des interreligiösen Engagements betrifft, als
auch in Hinblick auf die Zunahme religiöser und politisch-religiöser (rechter)

Extremismen. Der kritische Punkt beim religiösen Extremismus ist,
dass er in der negativen Wahrnehmung und Reaktion religiöser Pluralität
wurzelt.

Das Standard-Definitionsparadigma des Pluralismus kennt zwei
Varianten, nämlich den Pluralismus der gemeinsamen Basis (common ground)
und den des gemeinsamen Ziels (common goal). Diese beiden dominieren
tendenziell jede Diskussion über religiösen Pluralismus. Sie bilden die am
häufigsten diskutierten Standardpositionen zum Pluralismus und die

Grundlage, auf der religiöser Pluralismus als ideologische Antwort auf die
Pluralität am häufigsten kritisiert wird. Der Common-Ground-Pluralismus
betrachtet religiöse Unterschiede oder die Vielfalt von Religionen als kon-
textualisierte variable Ausdrücke einer einzigen universellen Quelle. Die
Grundidee ist klar: Es gibt eine gemeinsame Basis religiöser Realität, aus
der die verschiedenen Religionen der Welt hervorgehen. Common-Goal-
Pluralismus besagt, dass religiöse Unterschiede die Vielfalt der Heilswege
widerspiegeln, die zum universellen Ziel führen oder hinleiten. Aus dieser
Sicht ist die Schlüssel idee, dass es ein transformatives Ziel gibt, das der

Endpunkt aller Religionen ist, auch wenn dieses unterschiedlich
ausgedrückt werden kann (in Übereinstimmung mit der narrativen Tradition,
die jeder Religion einzigartig innewohnt) und anders erreicht wird (in
Einklang mit dem einzigartigen transformativen oder erlösenden Narrativ
einer jeden Religion).

130



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Es gibt jedoch ein weiteres Paradigma, ebenfalls mit zwei Varianten,
über das man nachdenken sollte. Ich nenne es das interpendente Paradigma

des Pluralismus, das von wechselseitigen Abhängigkeiten ausgeht.
Seine beiden Varianten sind komplementär ganzheitlich und dynamisch
parallel. Der komplementär ganzheitliche Pluralismus vertritt die Auffassung,

dass religiöse Unterschiede als komplementär partikulare
Ausdrücke wahrgenommen werden können, die zusammen das universelle
«Ganze» bilden. Die Pluralität der Religionen ist weniger eine Frage nicht
konkurrierender Varianten, die auf einer gemeinsamen Grundlage oder
einem gemeinsamen Ziel beruhen, sondern vielmehr die Frage einer
gegenseitigen Komplementarität verschiedener Bestandteile, die zusammen
ein komplexes Ganzes bilden. Die Weltreligionen zusammen bilden die
Gesamtheit dessen, was Religion als solche ist. In ähnlicher Weise vertritt
der dynamisch parallele Pluralismus die Auffassung, dass religiöse
Unterschiede eine Parallelität religiöser Phänomene widerspiegeln. Die
Affirmation des Pluralismus bestätigt somit die Authentizität von Phänomenen,

ohne sich über deren Gültigkeit oder Richtigkeit zu äussern. Die
Analyse der vorliegenden Daten - also derjenigen Phänomene, die zusammen

eine bestimmte Religion ausmachen - spricht für die Existenz
dynamischer Parallelen und nicht für eine grundsätzliche Gleichheit. Religiöse
Pluralität kann dann als dynamische Parallele religiöser Intuition und
Reaktion interpretiert werden. Dies ergibt einen Punkt von Gemeinsamkeit,
der doch die Integrität der Unterschiede bewahrt. Religionen sind keine
Varianten derselben Sache, aber sie können parallele Prozesse variabel
ausdrücken. Zum Beispiel enthalten alle grossen Religionen eine narrative

Darstellung eines inhärenten, nicht zufriedenstellenden Zustands der
menschlichen Existenz, wie auch immer dieser in den spezifischen Erzählungen

dargestellt wird. In allen Fällen erfordert dieser unvollkommene
Zustand eine gewisse transformative Handlung, um diesen zu überwinden
und so das Erlangen eines endgültigen Erfolgs oder Schicksals zu ermöglichen.

Die Heilsgeschichten, die dies ausdrücken, variieren ebenso wie
die Doktrinen und Lehren. Aber die Dynamik, die in den unterschiedlichen

Erzählungen enthalten ist, bündelt sich in parallelen Ähnlichkeiten.
Ein weiteres pluralistisches Paradigma ergibt sich aus global-ethischen

Bedenken und dem Bewusstsein um den Beitrag der Religionen zur
Zukunft der Menschheit - zum Guten oder zum Schlechten. Gegenseitiges
Verständnis, friedliches Zusammenleben und die Zusammenarbeit für
das Gemeinwohl von Menschen unterschiedlicher Glaubensrichtungen
sind keine neuen Ideen. Prägnant ausgedrückt: Kein Weltfriede ohne Frie-

131



Douglas Pratt

den zwischen den Religionen; kein Frieden zwischen den Religionen ohne

Dialog zwischen den Religionen. Ziel ist es, interreligiöse Entspannung
(détente) und dialogische Beziehungen zu fördern, die sich auf globale
ethische Belange konzentrieren.15 Dabei wird die Bejahung der religiösen
Vielfalt auf der Grundlage gemeinsamer ethischer Verantwortlichkeiten
gefördert. Es ist auch ein Prozess, der sich positiv auf die Kontexte der

Säkularisierung auswirkt.

4. Säkularisierung - ein Prozess des sozialen Wandels

Im Unterschied zum Säkularismus, der ein ideologisches Konstrukt
darstellt, kann die Säkularisierung als ein Prozess des sozialen Wandels
angesehen werden, der sehr oft auch als unvermeidlicher Begleiter der

Modernisierung angesehen wird. Die Säkularisierung wird hierbei als ein

objektiver und rationaler Prozess verstanden. Dieser Prozess kann auch
durch das Bekenntnis zu einer säkularistischen Weltanschauung vorangetrieben

werden - das heisst einer Weltanschauung, die danach strebt, die

Religion aus dem öffentlichen Raum zu entfernen. Der Soziologe Jose

Casanova unterscheidet sinnvollerweise drei Begriffsverständnisse von
Säkularisierung.16

Erstens gibt es die Idee der Säkularisierung als Rückgang des

Religiösen. Hier existieren verschiedene Arten dieses «Rückgangs», sowohl

quantitativ als auch qualitativ. Casanova weist darauf hin, dass Rückgang
sich auf die Verringerung der Anhängerzahl beziehen kann; oder auf eine
deutliche Abnahme des Glaubens oder der Praxis oder beiderlei; oder auf
einen Verlust des Zugehörigkeitsgefühls; oder auf die Wahrnehmung
einer verminderten gemeinschaftsbildenden Kraft von Religion; oder sogar
auf einen wachsenden Kontrast von «organisierter Religion» zu den

Forderungen nach Spiritualität oder einer alternativen Form von spiritueller
Identität.17.

Zweitens spricht Casanova von Säkularisierung als Privatisierung,
welche den Rückgang der sozialen Bedeutung von Religion beschreibt.

15 Paul F. Knitter, One Earth Many Religions. Multifaith Dialogue & Global
Responsibility, Maryknoll (Orbis Books) 1995.

16 Jose Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago (University
of Chicago Press) 1994.

17 Für eine theologische Reflexion darüber siehe Rowan Williams, Faith in the
Public Square, London (Bloomsbury) 2012, 85-97 (Kap. 7: «The Spiritual and the

Religious: Is the Territory Changing?»).

132



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Hier ist Religion nicht mehr wesentliche Quelle normativer Orientierung
in der Gesellschaft. Zwei Gründe für die Privatisierung, nämlich externe
und interne, können identifiziert werden. Die auferlegte Privatisierung auf
der einen Seite ist eine indirekte Folge von kulturellen und politischen
Arrangements, die den religiösen Einfluss aufweichen. Die freiwillige
Privatisierung auf der anderen Seite beschreibt die Erosion der engagierten
kritischen Auseinandersetzung in und mit Religionen. Diese Erosion kann
historischen oder zeitgenössischen Fehltritten geschuldet sein; oder dem
Verlust der Überzeugung, dass der Glaube öffentlich ist; oder der Akzeptanz

säkular-politischer Bewegungen u. a.

Drittens versteht man Säkularisierung als Differenzierung, d. h. eine

Ausdifferenzierung der Zuständigkeiten zwischen religiösen Institutionen
und anderen sozialen Einrichtungen. Dies ist ein Ausdruck der klassischen

Trennung von Kirche und Staat, in der etwa Institutionen des gesellschaftlichen

Sektors unabhängigen ethischen und nicht religiösen Normen
unterliegen. Jede Gerichtsbarkeit hat ihre eigene Arbeitsweise und ihre
Leitwerte, die sich grundlegend unterscheiden können; oder die eine eher

kulturelle Unterscheidung von Gründen und Motiven widerspiegeln können,

aber im Kern dieselben Ergebnisse oder sozialen Güter liefern. Für
Casanova ist nur dieser dritte Sinn, der der Differenzierung, in der Moderne

irreversibel: Der weltliche Bereich unterscheidet sich vom religiösen
dadurch, dass er keine Bezugnahme auf das religiöse Narrativ und die
Identität enthält im Gegensatz zum religiösen Bereich, wo dies notwendigerweise

der Fall ist.
Obwohl diese Ausdifferenzierung der Zuständigkeiten religiöser und

sozialer Institutionen historisch mit der Privatisierung der Religion
einherging, sind die beiden Prozesse nicht unbedingt miteinander verbunden.
Bedeutsamer ist vielleicht die theologische Frage, was heute die
Schlüsselindikatoren der Säkularisierung in der Gesellschaft sind. Was als säkularisiert

angesehen wird, hängt entscheidend von der vorherigen Annahme
ab, was einen christlichen oder religiösen Weg zur Organisation der
Gesellschaft ausmacht oder ausmachen würde. So ist für einige der Verlust
des christlichen Glaubens ein Schlüsselindikator, während für andere zum
Beispiel Veränderungen in der Bedeutung des Begriffs Familie oder
Änderungen des individuellen Sexualverhaltens oder der geschlechtlichen
Identität Schlüsselindikatoren für den Säkularisierungsprozess sind. Denn
dieser Prozess führt zu radikalen und weitreichenden Veränderungen, die

sogar die bisher als axiomatisch geltenden Normen, die von einer religiösen

Weltanschauung gebilligt und untermauert wurden, ersetzen - und

133



Douglas Pratt

manchmal sogar unterdrücken. Für andere wiederum ist die moderne
kapitalistische Wirtschaft das beste Beispiel für die Säkularisierung der
Gesellschaft. Wir könnten hier natürlich weitere Beispiele anführen. Der
entscheidende Punkt ist, dass die Säkularisierung ein andauerndes und

vielschichtiges Phänomen ist. Sie ist selbst ein Zeichen des Zeitalters, in
dem wir leben, sozusagen unser Zeitgeist.

5. Säkularistische Antipathie gegenüber der Religion

Der Säkularisierungsprozess hat zur Entstehung des zeitgenössischen
Säkularismus oder der säkularistischen Ideologie geführt, die durch eine

ausgeprägte Antipathie gegenüber und sogar eine antagonistische Ablehnung

von Religion gekennzeichnet ist. Diese Ideologie ist zweifellos ein
Merkmal unserer Zeit und stellt eine besondere Herausforderung dar. Im
Gegensatz zum ursprünglichen Ideal, wonach Säkular-Sein die Anerkennung

und Bestätigung religiöser und politischer Vielfalt bedeutete, liegt
der westliche Säkularismus heute irgendwo zwischen militanten und
abschliessenden Formen des Säkularismus. Ich entdecke unter anderem vier
vorherrschende Faktoren. Dies sind: neuer Atheismus, alte Apathie,
Ablehnung von Vielfalt und moralischer Verlust. Religion ist keine wichtige
Quelle für die normative Orientierung in der Gesellschaft mehr. Ich werde
hier absehen von einer Diskussion über den neuen Atheismus, und merke

lediglich an, dass er aufgrund seiner Popularisierung dazu neigt, Religion
unreflektiert abzulehnen, indem er sie als etwas Esoterisches und damit
intellektuell Irrelevantes darstellt. Ich werde hier auch nicht auf die Frage
der Ablehnung von Vielfalt eingehen; das habe ich an anderer Stelle
getan.18 Stattdessen will ich die beiden Faktoren Apathie und den angenommenen

moralischen Verlust näher betrachten.
Ein eindeutiger Grund für den zahlenmässigen Rückgang der

Religionszugehörigkeit, insbesondere in den etablierten Kirchen des westlichen
Christentums, ist der durchgängige Einfluss religiöser Apathie, der,
obwohl er von vielen kulturellen Faktoren verursacht wird, auf zwei
Schlüsselelementen beruht: der Wahrnehmung, dass die christliche Erzählung
zum Bereich der Fiktion gehört, daher ohne rationalen Wert oder Wertigkeit

ist, und dem damit einhergehenden Verlust jeglichen Gefühls, zu dieser

Erzählung zu gehören oder sich mit ihr selbst im weitesten kulturellen

18 Vgl. z. B. Douglas Pratt, Religion and Extremism. Rejecting Diversity, London

(Bloomsbury) 2017.

134



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Sinn zu identifizieren. Auch andere Religionen, die in der jüngeren
Geschichte in die westliche Sphäre getreten sind, stehen vor einer ähnlichen

Herausforderung. Diese Religionsgemeinschaften verbindet, dass sie sich

darüber Gedanken machen, wie die «Tradition», die die Eltern gepflegt
haben, erfolgreich an ihre Kinder weitergegeben werden kann.19 Ein
Grossteil der Ergebnisse aus der zuvor erwähnten Analyse des Rückgangs
der Religiosität ist hier von Bedeutung. Während jede Religion und ihr
Kontext einzigartig ist, ist die Dynamik ähnlich oder ausreichend
vergleichbar, um das Christentum exemplarisch heranzuziehen.

Ich schlage vor, dass es beim «Christ-Sein» weniger darum geht,
bestimmte Überzeugungen zu vertreten, als sich mit einem christlichen Nar-
rativ zu identifizieren oder ihm anzugehören. Und es gibt mehr als eine

einzige christliche Erzählung. Anders ausgedrückt: Die christliche Erzählung

ist in Wirklichkeit vielschichtig. Das ermöglicht eine legitime Vielfalt
christlicher Identität - also jene Dimension der narrativen Zugehörigkeit
oder des narrativen Innewohnens, wonach auf der einen Seite mehrere
Christentümer (konfessioneller oder kirchlicher Vielfalt) existieren, und
auf der anderen eine Vielfalt christlicher Kulturen, die oft mit nationaler
oder ethnischer Vielfalt gleichgesetzt wird. Manche Länder betrachten
sich, obwohl sie säkular sind, doch als christlich - zumindest in kultureller
Hinsicht. Christliche Fest- und Feiertage, wie etwa Weihnachten, Ostern,
Himmelfahrt, werden respektiert, wenn auch eher auf kulturelle als auf
religiöse oder fromme Art und Weise. So kann die säkulare Kultur nichts-
destotrotz spezifische christliche Denominationen zulassen, ja sogar be-

grüssen, genauso wie andere Glaubensrichtungen. Aber in einem kulturellen

Kontext, in dem Apathie gegenüber Religion implizit gefördert wird,
d. h. in dem die Kultur religiöse Narrative nicht mehr unterstützt oder trägt,
und mit intellektuellem Aufgeben wird die apathische Haltung gegenüber
Religion zu einem alles durchdringenden Ausdruck religiöser Antipathie.

Heute wird diese Entwicklung durch den Verlust der moralischen
Wirkkraft verstärkt, die das Christentum einst in seiner institutionellen
Form als Kirche innehatte. Ich beziehe mich hier auf die zersetzende
Wirkung, die die Aufdeckung von Missbrauchspraktiken von Geistlichen,
Ordensleuten oder Ehrenamtlichen in verschiedenen religiösen Einrichtungen

hat. Infolge der verschiedenen Missbrauchsskandale, die sehr oft

19 Vgl. James L. Heft (Hg.), Passing on the Faith. Transforming Traditions for
the Next Generation of Jews, Christians, and Muslims, New York (Fordham University

Press) 2006.

135



Douglas Pratt

viel negative öffentliche Aufmerksamkeit, Gerichtsverfahren und sogar
strafrechtliche Verurteilungen zur Folge hatten, wurde die Kirche praktisch

zum Schweigen gebracht: Ihre Fähigkeit, sich kritisch zu ethischen
und öffentlichen Fragen zu äussern, wurde stark untergraben. Die säkula-
ristischen Religionskritiker zögern nicht, in diesem Zusammenhang ihre
Ablehnung kundzutun: sowohl was das abnorme Verhalten von Individuen

betrifft als auch gegenüber der Religion selbst, die durch diese Individuen

repräsentiert wird. Kurz gesagt, in unserer Zeit ist es nicht leicht,
offen christlich zu leben. Auch für Juden und Muslime ist es nicht besonders

angenehm.20

6. Fazit

Der Diskurs über das Säkular-Sein hat sich in vielerlei Hinsicht gewandelt:

von einem Klima der Akzeptanz von Religion an sich, die verbunden

war mit Toleranz gegenüber religiöser Vielfalt, hin zu einem Klima, das

von der Idee von «Nichtreligion» oder sogar «Unreligion» dominiert wird.
Zwar können in einer modernen säkularen Gesellschaft viele verschiedene

religiöse Identitäten und sogar viele unterschiedliche Verständnisse
einer einzelnen Religion nebeneinander bestehen. Aber in vielen
Gesellschaften wurde die Toleranz oder sogar die Akzeptanz der religiösen Vielfalt,

die ja in der ursprünglichen Bedeutung von säkular (d. h. eine Teilung
der Sphären, nicht die Beseitigung einer der beiden von ihnen) impliziert
ist, durch eine neue Ideologie des Säkularismus untergraben, die Antipathie

und sogar Feindseligkeit gegenüber Religion als solcher zum
Ausdruck bringt. Selbst in Gesellschaften, in denen nach einschlägigen Statistiken

die Mehrheit der Bevölkerung immer noch eine religiöse Identität
besitzt und in denen die kulturellen Überreste einer einst von Religion
geprägten Gemeinschaft erhalten bleiben, ist diese Spannung - entstanden
durch ein umstrittenes Verständnis von Säkular-Sein - spürbar. Denn wäre

die Akzeptanz religiöser Vielfalt immer noch das Markenzeichen von
Säkular-Sein, würde die gelebte religiöse Vielfalt in westlichen
Gesellschaften nicht negative Reaktionen und Probleme in einem solchen Aus-
mass verursachen, wie es heute der Fall ist.

20 Vgl. Olivier Roy, Secularism Confronts Islam, New York (Columbia University

Press) 2007.

136



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Kurz gesagt, der Säkularismus betrachtet Religion im besten Fall als

privates Engagement, das sozial irrelevant ist. Es gibt jedoch einen
paradoxen Gegensatz, der beachtet werden sollte: Der politische Einfluss
fundamentalistischer und exklusivistischer Religionsformen nimmt zu - seien

es die sogenannten christlichen Evangelikaien, die gewissen amerikanischen

Präsidenten ins Ohr flüstern und die Reihen der Republikanischen
Partei beeinflussen, oder die wahhabitischen sunnitischen Ulema, die mit
der saudischen Dynastie Hand in Hand arbeiten, oder die jingoistische
Hindutva-Bewegung, die die indische Politik dominiert, oder die
ultraorthodoxen Juden, die anscheinend die Beratungen der israelischen Knesset
dominieren. In all diesen Fällen - es gibt weitere - sind es die relativ
extremen Formen und Ausdrucksformen einer Religion, die chauvinististisch
mit zeitgenössischen rechten und faschistisch orientierten politischen
Machthabern übereinstimmen und diese unterstützen. Das Problem sich

gegenseitig bedingender religiöser und politischer Extremismen steht im
Kontrast zur säkularistischen Forderung nach einem Triumph über Religion.

Paradoxerweise ist es aber auch eine unvorhergesehene Konsequenz
einer säkularen Entwicklung, welche die früher einflussreichen religiösen
Institutionen marginalisierte. Wo Religion in den privaten Bereich
verbannt wurde, gewann sie durch die freie Verbindung von Individuen über
die Hintertür wieder politischen Einfluss. In den Vereinigten Staaten, in
denen eine konstitutionelle Trennung von Kirche und Staat besteht, sind es

eher religiöse Einzelpersonen und Organisationen als die <Kirche> oder
offizielle kirchliche Körperschaften, die heute eng mit der politischen Führung

verflochten sind.

Hier zeigt sich uns ein Paradox. Die säkularistische Abneigung gegen
Religion geht heute einher mit dem Aufkommen ultrakonservativer und
fundamentalistischer Religionsformen. Diese Religionsformen teilen
gewisse Ziele mit säkularen Formen rechtsextremer Politik. Gemeinsam
lösen die beiden Bewegungen so möglicherweise jenen Aufstieg extremistischer

religiöser Ideologien aus, der einer säkularen Ablehnung von Religion

eigentlich widerspricht. Die Annahme einer stetig fortschreitenden
Säkularisierung, aus der sich der Säkularismus ableitet, wird inzwischen
von vielen kritisiert. Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive lassen sich

sogar gegenläufige Bewegungen beobachten,21 die mit Begriffen wie Desä-

21 Jonathan Chaplin/Robert Joustra (Hg.), God and Global Order. The
Power of Religion in American Foreign Policy, Waco (Baylor University Press) 2010.

137



Douglas Pratt

kularisierung,22 religiösem Revival,23 religiöser Verzauberung24 oder
religiöser Wiederauferstehung beschrieben werden. Es bleibt abzuwarten,
wohin sich dies alles entwickelt.

Jonathan Sacks hat vor einigen Jahren festgestellt, dass «die grosse
Verantwortung jetzt bei den Religionsgemeinschaften der Welt liegt.
Entgegen allen Erwartungen haben sie sich im 21. Jahrhundert als Schlüsselkräfte

eines globalen Zeitalters herauskristallisiert.»25 Und er fährt fort:

Religion can be a source of discord. It can also be a form of conflict resolution.
We are familiar with the former; the second is far too little tried. Yet it is here,

if anywhere, that hope must lie if we are to create a human solidarity strong
enough to bear the strains that lie ahead. The great faiths must now become

an active force for peace and for the justice and compassion on which peace
ultimately depends. That will require great courage, and perhaps something
more than courage: a candid admission that, more than at any time in the past,
we need to search - each faith in its own way - for a way of living with, and

acknowledging the integrity of, those who are not of our faith.26

Das ist die Herausforderung des Säkularismus, vor der wir heute stehen.

Es ist die Herausforderung der religiösen Vielfalt, der sich die christliche
Gemeinschaft weiterhin sowohl global als auch lokal gegenübersieht. Es
ist die Reaktion auf diese Vielfalt, die die Parameter für den Umgang mit
Menschen anderen Glaubens festlegt. Wie wird die christliche Gemeinschaft

an einzelnen Orten und als globale Einheit dabei abschneiden?

George Douglas Pratt (*1949 Auckland NZ), Ph.D., DTheol. FRAS.,
FRHistS., studierte 1968-1973 Philosophie an der Universität von Auckland
und 1974-1978 Theologie an der Universität von Otago (Neuseeland). 1984

promovierte er an der Universität St. Andrews (Schottland) in Systematischer
Theologie und 2009 am Melbourne College ofDivinity (Australien) in
interreligiösen Studien. Er lehrte 1988-2018 «Religious Studies» an der Universität

Waikato/NZ. Ausserdem ist er seit 2011 Adjunct Research Professor am

22 Peter L. Berger (Hg.), The Desecularization of the World. Resurgent Religion

and World Politics, Grand Rapids (Eerdmans) 1999.
23 Scott M. Thomas, The Global Resurgence of Religion and the Transformation

of International Relations. The Struggle for the Soul of the Twenty-First Century,
New York (Palgrave Macmillan) 2005.

24 James K. A. Smith (Hg.), After Modernity? Secularity, Globalization and the
Re-enchantment of the World, Waco (Baylor University Press) 2008.

25 Jonathan Sacks, The Dignity of Difference. How to Avoid the Clash of
Civilizations, London (Continuum) 2002, 4.

26 A. a. O., 4f.

138



Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion

Departement/Institut für Christkatholische Theologie an der Universität
Bern mit einem besonderen Fokus aufSystematischer Theologie und
Interreligiösen Studien sowie seit 2018 Honorarprofessorfür «Theological and
Religious Studies» an der Universität Auckland/NZ.

Adresse: 62 Ortive Street, Cromwell, 9310, New Zealand
E-Mail: g.douglaspratt@gmail.com

Summary

This paper explores the contemporary challenge of secularism and reactions to the

presence of the diversity of religions in Europe and other western societies.
Secularism and religious diversity raise profound issues for Christian identity and

self-understanding. A discussion of secularism, or what "being secular" means,
and some understandings of the relationship between religion and the secular state
is followed by a discussion of the impact of religious diversity and the motif of
"secularization" as a social process. The paper concludes with a reflection upon
contemporary secular antipathy toward religion - the focus of today's ideology of
secularism that poses a distinct challenge to Christianity as well as to other
religions.

Schlüsselwörter - Keywords

Säkularismus - Identitäten - Vielfalt - Säkularisierung - Antipathie

139


	Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion : über die Herausforderung durch Säkularismus und religiöse Vielfalt

