Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 3-4

Artikel: Die zeitgendssische Antipathie gegeniber Religion : tber die
Herausforderung durch Sakularismus und religiése Vielfalt

Autor: Pratt, Douglas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

Uber die Herausforderung durch Sikularismus und
religiose Vielfalt

Douglas Pratt

Europa und andere westliche Gesellschaften stehen heute vor zwei Heraus-
forderungen, auf die ich in diesem Beitrag niher eingehe: Sikularismus
und religiose Vielfalt stellen die christliche Identitiit und das christliche
Selbstverstindnis vor eine enorme Aufgabe. Andere Religionen sind hier
(natiirlich) in dhnlicher Weise herausgefordert.!

Als erstes beleuchte ich den Begriff des Sdkularismus, oder was es
eigentlich bedeutet, sikular zu sein. Anschliessend bespreche ich einige
Modelle zum Verhiltnis von Religion und sikularem Staat. Welchen Ein-
fluss haben religidse Vielfalt und die «Sédkularisierung» als sozialer Pro-
zess? Diese Frage soll in einem dritten Schritt erortert werden. Zum Ab-
schluss reflektiere ich das Phianomen der zeitgenOssischen sdkularen
Antipathie gegeniiber Religion — den Kern heutiger Sdkularismusideo-
logie, die eine bemerkenswerte Herausforderung fiir das Christentum und
weitere Religionen darstellt.

1. Siakularismus: «sikular sein»

Sakularismus kann als eine bestimmte Weltsicht verstanden werden.2. Der
Begriff «sdkular» wird (heute) hiufig als Kontrast zum Begriff «religios»
verstanden: In diesem Verstindnis bilden die beiden Begriffe zwei absolut
unterschiedliche Sphiren menschlicher Existenz. Die urspriingliche Ver-
wendung der Begriffe sah jedoch keine derart klare quasi-rdumliche oder
sozio-politische Trennung vor. Bei der Unterscheidung zwischen sikular

I Vgl. DOUGLAS PRATT, Faith in a Secular Age. Religion as Minority Phenome-
non, in: SIRD 26 (2016) 190-202. — Fiir die Ubersetzung dieses Beitrags ins Deutsche
danke ich Katherina Volker (Frankfurt a. M.), fiir ihre Unterstiitzung dabei Stefanie
Arnold (Bern).

2 JoNATHAN CHAPLIN, Secularism: three concepts, three challenges. Unverof-
fentlichte Vorlesungsnotizen, 19. August 2013, St Margaret’s College, University of
Otago. Ich verdanke Chaplin die Hauptaspekte dieses Abschnitts.

124 IKZ 111 (2021) Seiten 124—139



Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

und religios handelte es sich vielmehr um einen zeitlichen und eschatolo-
gischen Gegensatz. Das saeculum beschrieb die jetzige Zeit, die unter-
schieden wurde von der kommenden Zeit: Im christlichen Verstdndnis
also die Endzeit, die ultimativ auf die Jetzt-Zeit menschlicher Existenz
folgen wiirde. Mit anderen Worten: Urspriinglich bezog sich sikular auf
die erschaffene Welt, die unter Gott und somit entlang gottlicher Normen
operierte. Dabei ist die erschaffene Welt eine gefallene und auf gottliche
Gnade angewiesene. Sie ist eine Welt auf dem Weg zur Erlésung, wobei
Spuren der Erlosung schon in der Jetzt-Zeit enthalten sind, vor allem in
Gestalt der Vermittlung durch die Kirche. Von dieser Warte aus meinte die
neutestamentliche Aussage «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist» nie eine verhirtete Front zweier absoluter Gegensit-
ze. Es ging eher um die Unterscheidung innerhalb einer ganzheitlichen
Weltanschauung: Auch des Kaisers Wirkkreis wird von Gottes Autoritét
beschirmt, die Hingabe an den Kaiser bestitigte demnach auch den Wil-
len und die Intention Gottes.

Der anfinglich eschatologische Sinn, der den Begriff «sidkular» theo-
logischer einbettete, wurde im Laufe der Zeit immer weiter abgeschwicht.
Als sidkular verstand man nun die von Religion unabhingig gedachte
Wirksphire. Diese sozio-politische Abspaltung dominierte die moderne
Abgrenzung zwischen Weltlichem und Religiésem und ebnete den Weg zu
dem, was heute als moderne sdkulare Weltsicht gilt: die Ideologie des
Sdkularismus. Die epistemologische Trennung fokussierte frith auf den
Kontrast von Religion und Wissenschaft als zwei parallele, jedoch (im
Wesentlichen) inkompatible Wissensquellen. Hier fand eine Verschiebung
im Verstindnis von sidkular statt als Bereich, der der vollendenden Gnade
der Erlosung bedarf, hin zur Idee, ihn (primir) als Bereich natiirlicher
Erkenntnis zu definieren, der ohne eine Intervention von Offenbarung zu-
ginglich ist. Die logische Folge war, dass Religion intrinsisch als wissen-
schaftlich unzulidnglich und im gleichen Atemzug auch als sozial schid-
lich betrachtet wurde. Im Gegensatz dazu konne verlissliches «echtes,
d.h. objektives Wissen allein durch Vernunft, Erfahrung und Wissen-
schaft generiert werden. Dadurch wiederum wurden Prozesse der Aufkli-
rung wie Emanzipation und Autonomie in Gang gesetzt.

Die ansonsten gerechtfertigte Kritik am ancien régime fand nun félsch-
licherweise Anwendung auf Religion an sich. Die daraus resultierende
Ablehnung von religioser Metaphysik und vom Dogma, beides notwendi-
ge Bestandteile einer geisteswissenschaftlichen Emanzipation, fiihrte zur
Abwertung religioser Werte und Perspektiven. Doch leisten viele religiose

145



Douglas Pratt

Werte und Perspektiven auch einen positiven Beitrag zur Gesellschaft, in
dem Religion nun mal ein Faktum ist. Es entwickelte sich die Idee, dass
der Riickzug von Religion aus dem offentlichen Raum allein das «Sékula-
re» zuriicklasse: eine menschliche Existenz in Abwesenheit von Religion.
Diese wird grosstenteils als ein neutraler Wirkraum verstanden, an dem
alle Menschen unter gleichen Bedingungen teilhaben kénnen. Diese Idee
impliziert jedoch eine negative Wahrnehmung von Religion, nimlich das
Motiv einer angenommenen oder erwarteten «Abwesenheit» von Reli-
gion, die sogar manchmal in den aktiven Versuch iibergeht, Religion vol-
lig zum Verschwinden zu bringen. Letzterer griindet in der Interpretation
von Religion als Gefahr fiir die menschliche Vernunft und Moralitit.?

2. «Siékularer Staat» und institutionelle Verbindungen zu Religion

Der Ethiker Jonathan Chaplin (Cambridge) hat dankenswerterweise vier
Versionen der Beziehung zwischen religitsen Institutionen und sikularem
Staat herausgearbeitet. Diese beschreiben die unterschiedlichen ideologi-
schen und strukturellen Inhalte von Sékularismus.* Erstens der militante
Scikularismus: Dieser vertritt die Position, dass der Staat offiziell zur
Wahrung einer sikularen Weltsicht verpflichtet ist. Diese Weltsicht propa-
giert er durch staatliche Erlasse, die im Extremfall sogar die komplette
Verdringung von Religion vorsehen kdnnen. Diese Entwicklung ldsst sich
am Beispiel des Sowjetkommunismus nachvollziehen.

Zweitens der exklusivistische Sdkularismus: Dieser schiitzt die reli-
giose Freiheit auf privater Ebene, ist zugleich jedoch bestrebt, auf offent-
licher Ebene den Einfluss von Religion und Glauben auf offentliche
Debatten, offentliche Regelwerke und offentliche Institutionen auszu-
klammern.

3 Dies wurde in jiingster Zeit deutlich im Skandal des sexuellen Missbrauchs
und den damit verbundenen rechtlichen Untersuchungen, vor allem (jedoch nicht
ausschliesslich) im Hinblick auf die romisch-katholische Kirche.

4 Secularism hat im Englischen eine umfassendere Bedeutung als das deutsche
Wort Sikularismus. Secularism bezeichnet einerseits — wie Sikularismus im Deut-
schen — eine Weltanschauung oder Ideologie. Dariiber hinaus wird der Begriff aber
auch verwendet, um den Zustand der Trennung von Religion und Staat zu beschreiben,
der im Deutschen in der Regel mit dem Begriff «Sékularitit» wiedergegeben wird. Fiir
eine eingehendere Diskussion der Verwendung des Begriffes im Englischen und Deut-
schen vgl.: STEFANIE ARNOLD, Was ist eigentlich Sékularismus? Versuch einer Syste-
matisierung des okumenischen Diskurses, in: Teologia 80 (2019) 4, 10-25.

126



Die zeitgenOssische Antipathie gegeniiber Religion

Im Gegensatz dazu steht — drittens — der gerichtsbare Sdkularismus:
Er ist das Ergebnis der Ausdifferenzierung von Staat und religiosen Insti-
tutionen, die die Grundlage der twin tolerations in der Moderne bildet.
Twin tolerations bedeutet, dass einerseits der Staat die bestehende reli-
giose Vielfalt toleriert und dass andererseits die unterschiedlichen Reli-
gionen einander tolerieren. In dieser Form des Sdkular-Seins verhilt sich
einerseits der Staat religionsneutral: Er toleriert alle Religionen und be-
handelt sie gleichwertig, es gibt keinerlei Priferenzen oder Privilegien fiir
einzelne Religionsgemeinschaften. Der gerichtsbare Sikularismus er-
moglicht eine Fiille von verschiedenen konstruktiven Beziehungen zwi-
schen religiosen Organisationen und Staat.> Von Religionen oder religio-
sen Gemeinschaften wird andererseits im gerichtsbaren Sidkularismus
erwartet, dass sie sich gegenseitig tolerieren oder dass sie wenigstens kei-
nerlei staatliche oder politische Einmischung praktizieren, um im Eigen-
interesse unlauteren Nutzen fiir sich selbst zu erwirken.

Viertens beschreibt der sich rechtfertigende Sdkularismus, wie der
Staat seine eigene Gesetzgebung oder seine strategischen Entscheidungen
offiziell ohne Riickgriff auf religiose Bezugnahmen formuliert, ohne je-
doch andere Institutionen davon abzuhalten, sich auf religiose Ideen zu
beziehen. Der Staat garantiert hier sowohl eine grosse private als auch
eine offentliche religiose Freiheit und befiirwortet eine aktive religiose
Betitigung, ohne jedoch offiziell eine bestimmte Religion zu fordern.® Es
sei hier festgestellt, dass weder der gerichtsbare noch der sich rechtferti-
gende Sikularismus einen exklusiven oder streng ideologischen Sikula-
rismus als notwendig voraussetzen, im Gegensatz zu den militanten oder
exklusiven Sédkularismusformen.

Zusammenfassend kann gesagt werden: Sdkularismus mag Religion
zwar abwerten, aber die Prognose eines Riickgangs von Religion, die auf
einem bestimmten Verstindnis des Sikularisierungsprozesses basierte,
war schlicht eine Fehleinschitzung. Und sie bleibt es auch angesichts der
Ergebnisse vieler aktueller Erhebungen, die einen formalen Riickgang der

> Vgl. DouGLAS PRATT, Secular Government and Interfaith Dialogue. A Region-
al Asia-Pacific Initiative, in: SIRD 20 (2010) 42-57.

6 Vgl. JONATHAN CHAPLIN, Law, Religion and Public Reasoning, in: Oxford
Journal of Law and Religion 1 (2012) 319-337, ANDREW BRrADsTOCK, Using God-
Talk in a Secular Society. Time for a New Conversation on Public Issues?, in: Inter-
national Journal of Public Theology 6 (2012) 137-158. Vgl. JONATHAN CHAPLIN,
Talking God. The Legitimacy of Religious Public Reasoning, London (Theos) 2008.

127



Douglas Pratt

Teilnahme an oder der Identifikation mit institutioneller Religion zeigen.’
Es ist feststellbar, dass sich soziologische Muster von Zugehorigkeit und
Teilnahme wandeln, denn diese Verdnderungen wohnen nun mal allen
sozialen Vorgéngen inne. Das bedeutet jedoch nicht, dass der Riickgang
von Religion an sich unausweichlich ist. Es gibt nachweislich viele Anzei-
chen dafiir, dass sich religiose Identitdten und Gemeinschaften diversifi-
zieren. Es ist «Religion», die sich veridndert. Daher haben auch wir unser
Verstindnis von «Religion» zu veridndern — zu erweitern und neu zu den-
ken — und unser Verstindnis von Sikularismus und Sikular-Sein zu iiber-
denken.

3. Religiose Vielfalt

Trotz der Tendenzen hin zu homogenen Identitidten: Unterschiede, Ver-
schiedenheit und Vielfalt — in jeglicher Sphire menschlichen Lebens —
waren schon immer etwas durch und durch Menschliches. Religion ist hier
keine Ausnahme. Heute hat die Diversitit die Uberhand, fast in allem.
Doch ist diese Diversitdt vor allem in bestimmten religiosen Kreisen
hochst umstritten. Zwar fordern die meisten, vielleicht sogar alle religit-
sen Traditionen Einheit, oder sie streben wenigstens interne Uniformitiit
und Kohirenz an — sozusagen als conditio sine qua non. Die gelebte Rea-
litéit religioser Menschen war allerdings allerorts von Diversitit gepragt,
sie fand im Kontext von und in Auseinandersetzung mit unterschiedlichen
Perspektiven, Erfahrungen, Verstindnissen, Interpretationen und sich ge-
genseitig widersprechenden Forderungen nach religioser Loyalitdt und
Identitit statt. Der 6kumenische Theologe Wesley Ariarajah (*1941) beob-
achtete eine weltweit feststellbare Zunahme der Suche nach religitser
Identitit und religiosem Sinn. Dies bringt Verheissungsvolles und Proble-
matisches mit sich:

While on the one hand there is a genuine search for deeper, more profound
and liberating meaning for religion and a quest for an appropriate spirituality
for our times, there has also been, on the other hand, resurgence of fundamen-
talism and fanaticism which destroy the very spirit and goal of religious life.?

7 Vgl. DouGLAs PRATT, Secular New Zealand and Religious Diversity. From
Cultural Evolution to Societal Affirmation, in: Social Inclusion 4 (2016) 52-64.

8  WESLEY ARIARAJAH, Introductory Remarks (unveroffentlicht), WCC Interreli-
gious dialogue consultation, Dezember 1984, S. 3, WCC Archives, File Box 4612.056/1.

128



Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

Ariarajah wies insbesondere auf die Herausforderung des religitsen Plu-
ralismus hin und stellte die Frage, ob Christinnen und Christen «eine theo-
logische Erkldarung der Prisenz anderer Glaubensrichtungen darlegen
miissen».?

Kenneth Cracknell hat einmal die Frage der religiosen Pluralitit oder
Vielfalt etwas iiberspitzt auf den Punkt gebracht: Wenn es nur einen Gott
gibt, wie kann es sein, dass es so viele Religionen gibt?'° Wie sollen Chris-
ten sich zu Menschen anderer Religionen verhalten? Und wie zu deren
Glaubensrichtungen? Die Literatur, die sich mit religioser Pluralitit be-
fasst, ist beachtlich. Der christliche Diskurs konzentriert sich dabei auf die
drei paradigmatischen Optionen von Exklusivismus, Inklusivismus und
Pluralismus.!! Der Exklusivismus beschreibt die vorherrschende christli-
che Position, die jahrhundertelang — zumindest bis zur Mitte des 20. Jahr-
hunderts — gegeniiber jeder anderen Religion oder Weltanschauung einge-
nommen wurde.'2, Obwohl er heute an Bedeutung verloren hat, bleibt
diese Position lebendig und eine irritierende Angelegenheit.!* In Bezug
auf religiose Pluralitiit ist heute der Inklusivismus das vorherrschende
christliche Paradigma, obwohl das Paradigma des Pluralismus trotz vieler
kontroverser Debatten Aussicht auf eine fruchtbarere und angebrachtere
Theologie der religiosen Vielfalt bietet.'* Pluralismus beschreibt im All-
gemeinen eine Haltung, die die Tatsache der Vielfalt begriisst und ihr eine
positive Interpretation mit selbstreflexivem Impuls verleiht. Auch Inklusi-
vismus ist eine Antwort auf Pluralitit. Sie besteht darin, alle anderen
Religionen in gewisser Weise innerhalb oder unter dem Dach einer vor-
herrschenden oder «iiberlegenen» Religion zusammenzufassen. Der Ex-
klusivismus wiederum ist jene Antwort auf Pluralitit, die wie das Wort

9 WESLEY ARIARAJAH, Introduction (unveroffentlicht), WCC Consultation on
«Implications of Interfaith Dialogue for Theological Education Today», Kuala Lum-
pur, Juni 1985, S. 3, WCC Archives, File Box 4612.056/3.

100 KENNETH CRACKNELL, Considering Dialogue: Theological Themes in Inter-
faith Relations, 1970-1980, London (British Council of Churches) 1981.

1T Vgl. ALAN RACE, Christians and Religious Pluralism. Patterns in the Christian
Theology of Religions, London (SCM Press) 21993.

12 Vgl. DouGLAS PrATT, The Dance of Dialogue. Ecumenical Interreligious En-
gagement, in: ER 51 (1999) 274-287.

13 Vgl. DouGLAS PRATT, Exclusivism and Exclusivity. A Contemporary Theolog-
ical Challenge, in: Pacifica 20 (2007) 291-306.

14 Vgl. DOUGLAS PRATT, Contextual Paradigms for Interfaith Relations, in:
CuDia (2003) Nr. 43, 3-9; DERS., Pluralism, Postmodernism and Interreligious Dia-
logue, in: Sophia 46 (2007) 243-259.

129



Douglas Pratt

schon sagt, nur eine Religion als richtig, wahr oder giiltig betrachtet, wih-
rend alle anderen notwendigerweise «ausgeschlossen» werden.

Pluralismus und Pluralitidt werden oft als Synonyme betrachtet, ob-
wohl sie es streng genommen nicht sind. Die synonyme Verwendung der
beiden Begriffe mag auf die allgemeine Idee der Vielheit verweisen, sie
kann jedoch auch verwirrend sein. Wenn es um Religion geht, werden die
Ausdriicke oft zusammengedacht und als Elemente desselben Grundthe-
mas behandelt: Des Umgangs mit dem «anderen» — der Auseinanderset-
zung mit dem, was «nicht wir» ist. Es gibt eine Reihe von Moglichkeiten,
iiber Pluralismus als Ideologie nachzudenken: Was bedeutet er fiir die
Religionen? Und inwiefern liefert er eine praktische Antwort auf die Viel-
falt? Die Tatsache der religiosen Pluralitéit und der religiose Pluralismus
als interpretative, ja ideologische Antwort darauf sind seit Langem ein
Thema und werden in der christlichen Kirche bis heute lebhaft diskutiert.
Das Thema ist in den letzten Jahren in den Mittelpunkt geriickt, sowohl
was die Praxis und Theorie des interreligidsen Engagements betrifft, als
auch in Hinblick auf die Zunahme religioser und politisch-religioser (rech-
ter) Extremismen. Der kritische Punkt beim religiosen Extremismus ist,
dass er in der negativen Wahrnehmung und Reaktion religioser Pluralitiit
wurzelt.

Das Standard-Definitionsparadigma des Pluralismus kennt zwei Vari-
anten, ndmlich den Pluralismus der gemeinsamen Basis (common ground)
und den des gemeinsamen Ziels (common goal). Diese beiden dominieren
tendenziell jede Diskussion iiber religiosen Pluralismus. Sie bilden die am
hédufigsten diskutierten Standardpositionen zum Pluralismus und die
Grundlage, auf der religioser Pluralismus als ideologische Antwort auf die
Pluralitét am hiufigsten kritisiert wird. Der Common-Ground-Pluralismus
betrachtet religiose Unterschiede oder die Vielfalt von Religionen als kon-
textualisierte variable Ausdriicke einer einzigen universellen Quelle. Die
Grundidee ist klar: Es gibt eine gemeinsame Basis religioser Realitit, aus
der die verschiedenen Religionen der Welt hervorgehen. Common-Goal-
Pluralismus besagt, dass religiose Unterschiede die Vielfalt der Heilswege
widerspiegeln, die zum universellen Ziel fiihren oder hinleiten. Aus dieser
Sicht ist die Schliisselidee, dass es ein transformatives Ziel gibt, das der
Endpunkt aller Religionen ist, auch wenn dieses unterschiedlich ausge-
driickt werden kann (in Ubereinstimmung mit der narrativen Tradition,
die jeder Religion einzigartig innewohnt) und anders erreicht wird (in
Einklang mit dem einzigartigen transformativen oder erlésenden Narrativ
einer jeden Religion).

130



Die zeitgendssische Antipathie gegeniiber Religion

Es gibt jedoch ein weiteres Paradigma, ebenfalls mit zwei Varianten,
iiber das man nachdenken sollte. Ich nenne es das interpendente Paradig-
ma des Pluralismus, das von wechselseitigen Abhingigkeiten ausgeht.
Seine beiden Varianten sind komplementir ganzheitlich und dynamisch
parallel. Der komplementdr ganzheitliche Pluralismus vertritt die Auffas-
sung, dass religiose Unterschiede als komplementdr partikulare Aus-
driicke wahrgenommen werden konnen, die zusammen das universelle
«Ganze» bilden. Die Pluralitét der Religionen ist weniger eine Frage nicht
konkurrierender Varianten, die auf einer gemeinsamen Grundlage oder
einem gemeinsamen Ziel beruhen, sondern vielmehr die Frage einer ge-
genseitigen Komplementaritit verschiedener Bestandteile, die zusammen
ein komplexes Ganzes bilden. Die Weltreligionen zusammen bilden die
Gesamtheit dessen, was Religion als solche ist. In dhnlicher Weise vertritt
der dynamisch parallele Pluralismus die Auffassung, dass religiose Un-
terschiede eine Parallelitit religioser Phinomene widerspiegeln. Die Af-
firmation des Pluralismus bestitigt somit die Authentizitit von Phinome-
nen, ohne sich iiber deren Giiltigkeit oder Richtigkeit zu dussern. Die
Analyse der vorliegenden Daten — also derjenigen Phanomene, die zusam-
men eine bestimmte Religion ausmachen — spricht fiir die Existenz dyna-
mischer Parallelen und nicht fiir eine grundsitzliche Gleichheit. Religitse
Pluralitét kann dann als dynamische Parallele religioser Intuition und Re-
aktion interpretiert werden. Dies ergibt einen Punkt von Gemeinsamkeit,
der doch die Integritdt der Unterschiede bewahrt. Religionen sind keine
Varianten derselben Sache, aber sie konnen parallele Prozesse variabel
ausdriicken. Zum Beispiel enthalten alle grossen Religionen eine narrative
Darstellung eines inhdrenten, nicht zufriedenstellenden Zustands der
menschlichen Existenz, wie auch immer dieser in den spezifischen Erzih-
lungen dargestellt wird. In allen Fillen erfordert dieser unvollkommene
Zustand eine gewisse transformative Handlung, um diesen zu iiberwinden
und so das Erlangen eines endgiiltigen Erfolgs oder Schicksals zu ermog-
lichen. Die Heilsgeschichten, die dies ausdriicken, variieren ebenso wie
die Doktrinen und Lehren. Aber die Dynamik, die in den unterschiedli-
chen Erziihlungen enthalten ist, biindelt sich in parallelen Ahnlichkeiten.

Ein weiteres pluralistisches Paradigma ergibt sich aus global-ethischen
Bedenken und dem Bewusstsein um den Beitrag der Religionen zur Zu-
kunft der Menschheit — zum Guten oder zum Schlechten. Gegenseitiges
Verstindnis, friedliches Zusammenleben und die Zusammenarbeit fiir
das Gemeinwohl von Menschen unterschiedlicher Glaubensrichtungen
sind keine neuen Ideen. Prignant ausgedriickt: Kein Weltfriede ohne Frie-

131



Douglas Pratt

den zwischen den Religionen; kein Frieden zwischen den Religionen ohne
Dialog zwischen den Religionen. Ziel ist es, interreligiose Entspannung
(détente) und dialogische Beziehungen zu fordern, die sich auf globale
ethische Belange konzentrieren.!> Dabei wird die Bejahung der religidsen
Vielfalt auf der Grundlage gemeinsamer ethischer Verantwortlichkeiten
gefordert. Es ist auch ein Prozess, der sich positiv auf die Kontexte der
Sékularisierung auswirkt.

4. Sikularisierung — ein Prozess des sozialen Wandels

Im Unterschied zum Sékularismus, der ein ideologisches Konstrukt dar-
stellt, kann die Sédkularisierung als ein Prozess des sozialen Wandels an-
gesehen werden, der sehr oft auch als unvermeidlicher Begleiter der Mo-
dernisierung angesehen wird. Die Sikularisierung wird hierbei als ein
objektiver und rationaler Prozess verstanden. Dieser Prozess kann auch
durch das Bekenntnis zu einer sdkularistischen Weltanschauung vorange-
trieben werden — das heisst einer Weltanschauung, die danach strebt, die
Religion aus dem offentlichen Raum zu entfernen. Der Soziologe Jose
Casanova unterscheidet sinnvollerweise drei Begriffsverstindnisse von
Sdkularisierung.!6

Erstens gibt es die Idee der Sckularisierung als Riickgang des Reli-
giosen. Hier existieren verschiedene Arten dieses «Riickgangs», sowohl
quantitativ als auch qualitativ. Casanova weist darauf hin, dass Riickgang
sich auf die Verringerung der Anhéngerzahl beziehen kann; oder auf eine
deutliche Abnahme des Glaubens oder der Praxis oder beiderlei; oder auf
einen Verlust des Zugehorigkeitsgefiihls; oder auf die Wahrnehmung ei-
ner verminderten gemeinschaftsbildenden Kraft von Religion; oder sogar
auf einen wachsenden Kontrast von «organisierter Religion» zu den For-
derungen nach Spiritualitét oder einer alternativen Form von spiritueller
Identitit.!7.

Zweitens spricht Casanova von Scdkularisierung als Privatisierung,
welche den Riickgang der sozialen Bedeutung von Religion beschreibt.

15 PauL F. KNITTER, One Earth Many Religions. Multifaith Dialogue & Global
Responsibility, Maryknoll (Orbis Books) 1995.

16 Jose CASANOVA, Public Religions in the Modern World, Chicago (University
of Chicago Press) 1994.

17" Fiir eine theologische Reflexion dariiber siche RowAN WiLLIAMS, Faith in the
Public Square, London (Bloomsbury) 2012, 85-97 (Kap. 7: «The Spiritual and the
Religious: Is the Territory Changing?»).

132



Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

Hier ist Religion nicht mehr wesentliche Quelle normativer Orientierung
in der Gesellschaft. Zwei Griinde fiir die Privatisierung, namlich externe
und interne, konnen identifiziert werden. Die auferlegte Privatisierung auf
der einen Seite ist eine indirekte Folge von kulturellen und politischen
Arrangements, die den religiosen Einfluss aufweichen. Die freiwillige Pri-
vatisierung auf der anderen Seite beschreibt die Erosion der engagierten
kritischen Auseinandersetzung in und mit Religionen. Diese Erosion kann
historischen oder zeitgendssischen Fehltritten geschuldet sein; oder dem
Verlust der Uberzeugung, dass der Glaube offentlich ist; oder der Akzep-
tanz sidkular-politischer Bewegungen u. a.

Drittens versteht man Sdkularisierung als Differenzierung, d.h. eine
Ausdifferenzierung der Zustindigkeiten zwischen religitsen Institutionen
und anderen sozialen Einrichtungen. Dies ist ein Ausdruck der klassischen
Trennung von Kirche und Staat, in der etwa Institutionen des gesellschaft-
lichen Sektors unabhingigen ethischen und nicht religiosen Normen un-
terliegen. Jede Gerichtsbarkeit hat ihre eigene Arbeitsweise und ihre Leit-
werte, die sich grundlegend unterscheiden konnen; oder die eine eher
kulturelle Unterscheidung von Griinden und Motiven widerspiegeln kon-
nen, aber im Kern dieselben Ergebnisse oder sozialen Giiter liefern. Fiir
Casanova ist nur dieser dritte Sinn, der der Differenzierung, in der Moder-
ne irreversibel: Der weltliche Bereich unterscheidet sich vom religitsen
dadurch, dass er keine Bezugnahme auf das religiose Narrativ und die
Identitit enthiélt im Gegensatz zum religitsen Bereich, wo dies notwendi-
gerweise der Fall ist.

Obwohl diese Ausdifferenzierung der Zustdndigkeiten religitser und
sozialer Institutionen historisch mit der Privatisierung der Religion ein-
herging, sind die beiden Prozesse nicht unbedingt miteinander verbunden.
Bedeutsamer ist vielleicht die theologische Frage, was heute die Schliissel-
indikatoren der Sidkularisierung in der Gesellschaft sind. Was als sidkula-
risiert angesehen wird, hingt entscheidend von der vorherigen Annahme
ab, was einen christlichen oder religiosen Weg zur Organisation der Ge-
sellschaft ausmacht oder ausmachen wiirde. So ist fiir einige der Verlust
des christlichen Glaubens ein Schliisselindikator, wihrend fiir andere zum
Beispiel Verinderungen in der Bedeutung des Begriffs Familie oder An-
derungen des individuellen Sexualverhaltens oder der geschlechtlichen
Identitit Schliisselindikatoren fiir den Sikularisierungsprozess sind. Denn
dieser Prozess fiihrt zu radikalen und weitreichenden Verinderungen, die
sogar die bisher als axiomatisch geltenden Normen, die von einer religic-
sen Weltanschauung gebilligt und untermauert wurden, ersetzen — und

133



Douglas Pratt

manchmal sogar unterdriicken. Fiir andere wiederum ist die moderne ka-
pitalistische Wirtschaft das beste Beispiel fiir die Siakularisierung der Ge-
sellschaft. Wir konnten hier natiirlich weitere Beispiele anfiihren. Der
entscheidende Punkt ist, dass die Sdkularisierung ein andauerndes und
vielschichtiges Phianomen ist. Sie ist selbst ein Zeichen des Zeitalters, in
dem wir leben, sozusagen unser Zeitgeist.

5. Sikularistische Antipathie gegeniiber der Religion

Der Sikularisierungsprozess hat zur Entstehung des zeitgenodssischen Sé-
kularismus oder der sdkularistischen Ideologie gefiihrt, die durch eine
ausgeprigte Antipathie gegeniiber und sogar eine antagonistische Ableh-
nung von Religion gekennzeichnet ist. Diese Ideologie ist zweifellos ein
Merkmal unserer Zeit und stellt eine besondere Herausforderung dar. Im
Gegensatz zum urspriinglichen Ideal, wonach Sékular-Sein die Anerken-
nung und Bestétigung religioser und politischer Vielfalt bedeutete, liegt
der westliche Sdkularismus heute irgendwo zwischen militanten und aus-
schliessenden Formen des Sédkularismus. Ich entdecke unter anderem vier
vorherrschende Faktoren. Dies sind: neuer Atheismus, alte Apathie, Ab-
lehnung von Vielfalt und moralischer Verlust. Religion ist keine wichtige
Quelle fiir die normative Orientierung in der Gesellschaft mehr. Ich werde
hier absehen von einer Diskussion iiber den neuen Atheismus, und merke
lediglich an, dass er aufgrund seiner Popularisierung dazu neigt, Religion
unreflektiert abzulehnen, indem er sie als etwas Esoterisches und damit
intellektuell Irrelevantes darstellt. Ich werde hier auch nicht auf die Frage
der Ablehnung von Vielfalt eingehen; das habe ich an anderer Stelle ge-
tan.!® Stattdessen will ich die beiden Faktoren Apathie und den angenom-
menen moralischen Verlust ndher betrachten.

Ein eindeutiger Grund fiir den zahlenmissigen Riickgang der Religi-
onszugehdrigkeit, insbesondere in den etablierten Kirchen des westlichen
Christentums, ist der durchgingige Einfluss religioser Apathie, der, ob-
wohl er von vielen kulturellen Faktoren verursacht wird, auf zwei Schliis-
selelementen beruht: der Wahrnehmung, dass die christliche Erzihlung
zum Bereich der Fiktion gehort, daher ohne rationalen Wert oder Wertig-
keit ist, und dem damit einhergehenden Verlust jeglichen Gefiihls, zu die-
ser Erzihlung zu gehoren oder sich mit ihr selbst im weitesten kulturellen

18 Vgl. z. B. DouGLAS PRATT, Religion and Extremism. Rejecting Diversity, Lon-
don (Bloomsbury) 2017.

134



Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

Sinn zu identifizieren. Auch andere Religionen, die in der jiingeren Ge-
schichte in die westliche Sphiire getreten sind, stehen vor einer dhnlichen
Herausforderung. Diese Religionsgemeinschaften verbindet, dass sie sich
dariiber Gedanken machen, wie die «Tradition», die die Eltern gepflegt
haben, erfolgreich an ihre Kinder weitergegeben werden kann.'” Ein
Grossteil der Ergebnisse aus der zuvor erwidhnten Analyse des Riickgangs
der Religiositit ist hier von Bedeutung. Wihrend jede Religion und ihr
Kontext einzigartig ist, ist die Dynamik dhnlich oder ausreichend ver-
gleichbar, um das Christentum exemplarisch heranzuziehen.

Ich schlage vor, dass es beim «Christ-Sein» weniger darum geht, be-
stimmte Uberzeugungen zu vertreten, als sich mit einem christlichen Nar-
rativ zu identifizieren oder ihm anzugehdren. Und es gibt mehr als eine
einzige christliche Erzédhlung. Anders ausgedriickt: Die christliche Erzih-
lung ist in Wirklichkeit vielschichtig. Das erméglicht eine legitime Vielfalt
christlicher Identitéit — also jene Dimension der narrativen Zugehorigkeit
oder des narrativen Innewohnens, wonach auf der einen Seite mehrere
Christentiimer (konfessioneller oder kirchlicher Vielfalt) existieren, und
auf der anderen eine Vielfalt christlicher Kulturen, die oft mit nationaler
oder ethnischer Vielfalt gleichgesetzt wird. Manche Lénder betrachten
sich, obwohl sie sikular sind, doch als christlich — zumindest in kultureller
Hinsicht. Christliche Fest- und Feiertage, wie etwa Weihnachten, Ostern,
Himmelfahrt, werden respektiert, wenn auch eher auf kulturelle als auf
religiose oder fromme Art und Weise. So kann die sikulare Kultur nichts-
destotrotz spezifische christliche Denominationen zulassen, ja sogar be-
griissen, genauso wie andere Glaubensrichtungen. Aber in einem kulturel-
len Kontext, in dem Apathie gegeniiber Religion implizit gefordert wird,
d. h. in dem die Kultur religiose Narrative nicht mehr unterstiitzt oder tragt,
und mit intellektuellem Aufgeben wird die apathische Haltung gegeniiber
Religion zu einem alles durchdringenden Ausdruck religioser Antipathie.

Heute wird diese Entwicklung durch den Verlust der moralischen
Wirkkraft verstédrkt, die das Christentum einst in seiner institutionellen
Form als Kirche innehatte. Ich beziehe mich hier auf die zersetzende Wir-
kung, die die Aufdeckung von Missbrauchspraktiken von Geistlichen,
Ordensleuten oder Ehrenamtlichen in verschiedenen religiosen Einrich-
tungen hat. Infolge der verschiedenen Missbrauchsskandale, die sehr oft

19° Vgl. JAMEs L. HEFT (Hg.), Passing on the Faith. Transforming Traditions for
the Next Generation of Jews, Christians, and Muslims, New York (Fordham Univer-
sity Press) 2006.

135



Douglas Pratt

viel negative Offentliche Aufmerksamkeit, Gerichtsverfahren und sogar
strafrechtliche Verurteilungen zur Folge hatten, wurde die Kirche prak-
tisch zum Schweigen gebracht: Thre Fahigkeit, sich kritisch zu ethischen
und offentlichen Fragen zu dussern, wurde stark untergraben. Die sikula-
ristischen Religionskritiker zogern nicht, in diesem Zusammenhang ihre
Ablehnung kundzutun: sowohl was das abnorme Verhalten von Individu-
en betrifft als auch gegeniiber der Religion selbst, die durch diese Indivi-
duen reprisentiert wird. Kurz gesagt, in unserer Zeit ist es nicht leicht,
offen christlich zu leben. Auch fiir Juden und Muslime ist es nicht beson-
ders angenehm.20

6. Fazit

Der Diskurs iiber das Sikular-Sein hat sich in vielerlei Hinsicht gewan-
delt: von einem Klima der Akzeptanz von Religion an sich, die verbunden
war mit Toleranz gegeniiber religidser Vielfalt, hin zu einem Klima, das
von der Idee von «Nichtreligion» oder sogar «Unreligion» dominiert wird.
Zwar konnen in einer modernen sidkularen Gesellschaft viele verschiede-
ne religiose Identitdten und sogar viele unterschiedliche Verstindnisse
einer einzelnen Religion nebeneinander bestehen. Aber in vielen Gesell-
schaften wurde die Toleranz oder sogar die Akzeptanz der religidsen Viel-
falt, die ja in der urspriinglichen Bedeutung von sidkular (d. h. eine Teilung
der Sphiren, nicht die Beseitigung einer der beiden von ihnen) impliziert
ist, durch eine neue Ideologie des Sdkularismus untergraben, die Antipa-
thie und sogar Feindseligkeit gegeniiber Religion als solcher zum Aus-
druck bringt. Selbst in Gesellschaften, in denen nach einschléigigen Statis-
tiken die Mehrheit der Bevolkerung immer noch eine religiose Identitét
besitzt und in denen die kulturellen Uberreste einer einst von Religion
geprigten Gemeinschaft erhalten bleiben, ist diese Spannung — entstanden
durch ein umstrittenes Verstindnis von Sidkular-Sein — spiirbar. Denn wi-
re die Akzeptanz religidser Vielfalt immer noch das Markenzeichen von
Sékular-Sein, wiirde die gelebte religiose Vielfalt in westlichen Gesell-
schaften nicht negative Reaktionen und Probleme in einem solchen Aus-
mass verursachen, wie es heute der Fall ist.

20 Vgl. OL1vIER ROY, Secularism Confronts Islam, New York (Columbia Univer-
sity Press) 2007.

136



Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

Kurz gesagt, der Sékularismus betrachtet Religion im besten Fall als
privates Engagement, das sozial irrelevant ist. Es gibt jedoch einen para-
doxen Gegensatz, der beachtet werden sollte: Der politische Einfluss fun-
damentalistischer und exklusivistischer Religionsformen nimmt zu — seien
es die sogenannten christlichen Evangelikalen, die gewissen amerikani-
schen Prisidenten ins Ohr fliistern und die Reihen der Republikanischen
Partei beeinflussen, oder die wahhabitischen sunnitischen Ulema, die mit
der saudischen Dynastie Hand in Hand arbeiten, oder die jingoistische
Hindutva-Bewegung, die die indische Politik dominiert, oder die ultraor-
thodoxen Juden, die anscheinend die Beratungen der israelischen Knesset
dominieren. In all diesen Fillen — es gibt weitere — sind es die relativ ext-
remen Formen und Ausdrucksformen einer Religion, die chauvinististisch
mit zeitgenOssischen rechten und faschistisch orientierten politischen
Machthabern iibereinstimmen und diese unterstiitzen. Das Problem sich
gegenseitig bedingender religidser und politischer Extremismen steht im
Kontrast zur sidkularistischen Forderung nach einem Triumph iiber Reli-
gion. Paradoxerweise ist es aber auch eine unvorhergesehene Konsequenz
einer sidkularen Entwicklung, welche die friiher einflussreichen religitsen
Institutionen marginalisierte. Wo Religion in den privaten Bereich ver-
bannt wurde, gewann sie durch die freie Verbindung von Individuen iiber
die Hintertiir wieder politischen Einfluss. In den Vereinigten Staaten, in
denen eine konstitutionelle Trennung von Kirche und Staat besteht, sind es
cher religiose Einzelpersonen und Organisationen als die <Kirche> oder
offizielle kirchliche Korperschaften, die heute eng mit der politischen Fiih-
rung verflochten sind.

Hier zeigt sich uns ein Paradox. Die sidkularistische Abneigung gegen
Religion geht heute einher mit dem Aufkommen ultrakonservativer und
fundamentalistischer Religionsformen. Diese Religionsformen teilen ge-
wisse Ziele mit sdkularen Formen rechtsextremer Politik. Gemeinsam
16sen die beiden Bewegungen so moglicherweise jenen Aufstieg extremis-
tischer religioser Ideologien aus, der einer sikularen Ablehnung von Reli-
gion eigentlich widerspricht. Die Annahme einer stetig fortschreitenden
Sdkularisierung, aus der sich der Sdkularismus ableitet, wird inzwischen
von vielen kritisiert. Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive lassen sich
sogar gegenlidufige Bewegungen beobachten,?! die mit Begriffen wie Desi-

2 JONATHAN CHAPLIN/ROBERT JOUSTRA (Hg.), God and Global Order. The
Power of Religion in American Foreign Policy, Waco (Baylor University Press) 2010.

137



Douglas Pratt

kularisierung,?? religiosem Revival,? religidser Verzauberung?4 oder reli-
gioser Wiederauferstehung beschrieben werden. Es bleibt abzuwarten,
wohin sich dies alles entwickelt.

Jonathan Sacks hat vor einigen Jahren festgestellt, dass «die grosse
Verantwortung jetzt bei den Religionsgemeinschaften der Welt liegt. Ent-
gegen allen Erwartungen haben sie sich im 21. Jahrhundert als Schliissel-
krifte eines globalen Zeitalters herauskristallisiert.»?3 Und er féhrt fort:

Religion can be a source of discord. It can also be a form of conflict resolution.
We are familiar with the former; the second is far too little tried. Yet it is here,
if anywhere, that hope must lie if we are to create a human solidarity strong
enough to bear the strains that lie ahead. The great faiths must now become
an active force for peace and for the justice and compassion on which peace
ultimately depends. That will require great courage, and perhaps something
more than courage: a candid admission that, more than at any time in the past,
we need to search — each faith in its own way — for a way of living with, and
acknowledging the integrity of, those who are not of our faith.26

Das ist die Herausforderung des Sdkularismus, vor der wir heute stehen.
Es ist die Herausforderung der religiosen Vielfalt, der sich die christliche
Gemeinschaft weiterhin sowohl global als auch lokal gegeniibersieht. Es
ist die Reaktion auf diese Vielfalt, die die Parameter fiir den Umgang mit
Menschen anderen Glaubens festlegt. Wie wird die christliche Gemein-
schaft an einzelnen Orten und als globale Einheit dabei abschneiden?

George Douglas Pratt (*1949 Auckland NZ), Ph.D., DTheol. FRAS.,
FRHistS., studierte 1968—1973 Philosophie an der Universitdit von Auckland
und 1974—1978 Theologie an der Universitdt von Otago (Neuseeland). 1984
promovierte er an der Universitdt St. Andrews (Schottland) in Systematischer
Theologie und 2009 am Melbourne College of Divinity (Australien) in inter-
religiosen Studien. Er lehrte 1988-2018 «Religious Studies» an der Univer-
sitdt Waikato/NZ. Ausserdem ist er seit 2011 Adjunct Research Professor am

22 PETER L. BERGER (Hg.), The Desecularization of the World. Resurgent Reli-
gion and World Politics, Grand Rapids (Eerdmans) 1999.

23 ScotT M. THOMAS, The Global Resurgence of Religion and the Transforma-
tion of International Relations. The Struggle for the Soul of the Twenty-First Century,
New York (Palgrave Macmillan) 2005.

24 JaMEs K. A. SMITH (Hg.), After Modernity? Secularity, Globalization and the
Re-enchantment of the World, Waco (Baylor University Press) 2008.

25 JONATHAN SACKS, The Dignity of Difference. How to Avoid the Clash of Civ-
ilizations, London (Continuum) 2002, 4.

26 A.a.0., 4f.

138



Die zeitgenossische Antipathie gegeniiber Religion

Departement/Institut fiir Christkatholische Theologie an der Universitdt
Bern mit einem besonderen Fokus auf Systematischer Theologie und Interre-
ligiosen Studien sowie seit 2018 Honorarprofessor fiir «Theological and Re-
ligious Studies» an der Universitdt Auckland/NZ.

Adresse: 62 Ortive Street, Cromwell, 9310, New Zealand
E-Mail: g.douglaspratt@gmail.com

Summary

This paper explores the contemporary challenge of secularism and reactions to the
presence of the diversity of religions in Europe and other western societies. Secu-
larism and religious diversity raise profound issues for Christian identity and
self-understanding. A discussion of secularism, or what “being secular” means,
and some understandings of the relationship between religion and the secular state
is followed by a discussion of the impact of religious diversity and the motif of
“secularization” as a social process. The paper concludes with a reflection upon
contemporary secular antipathy toward religion — the focus of today’s ideology of
secularism that poses a distinct challenge to Christianity as well as to other reli-
gions.

Schliisselworter — Keywords

Sikularismus — Identitéten — Vielfalt — Sidkularisierung — Antipathie

139



	Die zeitgenössische Antipathie gegenüber Religion : über die Herausforderung durch Säkularismus und religiöse Vielfalt

