
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)

Heft: 1-2

Artikel: Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit? : Die
apostolische Sukzession als Hinweis auf eine ökumenische
Grunddifferenz

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verkündete Botschaft oder verleiblichte
Lebenswirklichkeit?

Die apostolische Sukzession als Hinweis auf eine
ökumenische Grunddifferenz

Mattijs Ploeger

1. Einführung

1.1 Die Amtsfrage - kirchentrennend oder nicht?

Als die deutschen lutherischen Kirchen (VELKD) und das Katholische
Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland im Jahr 2010 ihre guten
Beziehungen auch theologisch und kirchlich weiter zu festigen versuchten,
betrachteten sie als einziges gebliebenes Hindernis für die «volle
Kirchengemeinschaft» die «ungelösten Probleme im Bereich derAmtsdiskussion».1
Anlässlich einer Feier zur Würdigung der bestehenden Beziehungen im
gleichen Jahr sprach ich als Festredner jedoch die Vermutung aus,

dass entweder die Amtsfrage uns in Wirklichkeit gar nicht mehr trennt, weil
eine isolierte Frage keine wesentliche Frage sein kann, oder aber dass die
Beharrlichkeit, mit der wir beide unsere jeweilige Auffassung vom Amt
verteidigen, darauf hinweist, dass sich hinter der Amtsfrage eine tiefere
theologische Denkverschiedenheit verbirgt.2

Die erste Möglichkeit, dass die Amtsfrage uns überhaupt nicht mehr

trennt, habe ich nicht lediglich als eine rhetorische Phrase gemeint. Wenn
wirklich nur noch die Amtsfrage einer vollen Kirchengemeinschaft im
Weg steht, wie die «Überlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf
dem Weg zur sichtbaren Kirchengemeinschaft» behaupten, dann sollte die

Amtsfrage als kirchentrennendes Problem gestrichen werden. Denn die

1 Überlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren
Kirchengemeinschaft von Alt-Katholischer Kirche in Deutschland und Vereinigter
Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands. Abschlussdokument der bilateralen
Gesprächskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands

(VELKD) und des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland
vom 3. März 2010, Bonn (Alt-Katholisches Ordinariat) 2010, Nr. 30. Die «ungelösten
Probleme im Bereich der Amtsdiskussion» finden sich in Nr. 21-27.

2 Mattijs Ploeger, Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und
unterschiedliche Perspektiven. Altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr-Jubiläum der
EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23-41, hier 33.

IKZ 111 (2021) Seiten 61-88 61



Mattijs Ploeger

Gewichtung christlicher Lehraussagen hängt vor allem davon ab, inwieweit

eine Lehraussage mit möglichst vielen anderen Lehraussagen
«vernetzt» ist.3 Deshalb kann eine isolierte Frage oder ein Einzelthema innerhalb

des Lehrgebäudes des christlichen Glaubens keine sehr wichtige und
deshalb keine kirchentrennende Frage sein.

Obwohl damit die erste Möglichkeit ausdrücklich als reale
Möglichkeit angesehen werden soll,4 scheint im Kontext der internationalen
Ökumene die zweite Möglichkeit die wahrscheinlichere zu sein. Das

«Jahrhundert der Ökumene» hat auch in der Amtstheologie zu einer unge-
kannten Konvergenz zwischen den Kirchen geführt. Auf die zwei
wichtigsten Errungenschaften werde ich im Abschnitt 2.1 näher eingehen. Umso

bemerkenswerter ist es, dass zwei Aspekte noch immer ein hartnäckiges
ökumenisch-theologisches Problem darstellen: die Bedeutung des - als

selbstständiges Amt verstandenes - Bischofsamts und die apostolische
Sukzession im engeren Sinne, das heisst, die Ordination durch bischöfliche

Handauflegung in (vermeintlicher oder wirklicher) historischer
Kontinuität.

1.2 Die hinter der Amtsfrage verborgene Frage: Inhalt und Form

Vermutlich verbirgt sich hinter diesem hartnäckigen Problem etwas, was
nicht nur die Amtsfrage betrifft, sondern die ganze Auffassung dessen,

was den christlichen Glauben und die christliche Kirche ausmacht. Am
deutschen lutherisch-altkatholischen Dokument habe ich damals kritisiert,

dass der Text gleich am Anfang als Ausgangspunkt behauptet:

3 Vgl. Adrian Suter, Vernetzung und Gewichtung christlicher Lehraussagen.
Die Vorstellung einer Hierarchie der Wahrheiten und ihre Beziehung zum
wissenschaftstheoretischen Selbstverständnis der Theologie, Zürich (Lit) 2011 [ Diss.
Bern].

4 Ein anderer Zugang, der zum gleichen Ergebnis kommt, ist der Gedanke, dass

ein streng theologisches Weiterdenken aufgrund der Taufanerkennung letztlich nur
zur Amtsanerkennung und vollen Kirchengemeinschaft führen kann. Vgl. dazu Paul
Avis, Christians in Communion, London (Chapman) - Collegeville (Liturgical Press)
1990, vii.21. Diese in sich konsistente Denkbewegung könnte jedoch auch zum
umgekehrten Schluss führen, dass die Taufanerkennung zu früh - oder jedenfalls teilweise

zu unreflektiert - zustande gekommen ist. Vgl. dazu Urs von Arx, Taufanerkennung

und Kirchengemeinschaft. Kann und muss das zweite aus dem ersten folgen?
Zugleich ein Aufruf zur Reform der Taufpraxis, in: ÖR 59 (2010) 60-86.

62



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

Grundlage all unserer ökumenischen Bemühungen ist letztlich die Akzeptanz
unserer einen und gemeinsamen Verantwortung für eine glaubhafte Verkündigung

des Evangeliums als eine die Menschen froh machende und befreiende

Botschaft. [...] Diese fundamentale Berufung der Christinnen und Christen

geht allen gewachsenen strukturellen Ausformungen der einen Kirche
Jesus Christi in den verschiedenen Konfessionen voraus.5

Bevor ich diesen Satz damals kritisierte, hatte der lutherische Redner vor
mir dazu festgestellt: «Ich vermute, dass es so nicht gemeint ist», denn

wenn man diesen Satz wörtlich nähme, «könnte man damit auch alle
Bemühungen um die Formulierung eines dogmatischen Grundkonsenses

[...] für überflüssig erklären».6 Daran anschliessend habe ich damals
bemerkt:

Die Kirche - der Lebensvollzug der Gemeinschaft der Gläubigen - ist im
katholischen Glaubensverständnis ein Teil der Wirklichkeit des Glaubens,
nicht nur ein Instrument zum Glauben oder eine praktische Konsequenz des

Glaubens. [...] Der Glaube ist nicht nur eine Idee oder eine Botschaft. Der
Glaube ist eine verleiblichte, inkarnierte Lebensrealität.7

In diesem Beitrag will ich die Hypothese näher ausarbeiten, dass sich der
immer noch kirchentrennende Dissens über die Bedeutung der apostolischen

Sukzession nicht primär aus der Amtslehre an sich als isoliertem
theologischen Thema, sondern aus der Grunddifferenz bezüglich «Inhalt
und Form» erklären lässt.8 Die katholische Interpretation des christlichen
Glaubens geht immer von Inkarnation, Personifikation und Verleiblichung
aus, während die protestantische Interpretation den christlichen Glauben
letztlich als Botschaft versteht, die nicht nur zu verkünden, sondern auch

zu leben ist, jedoch niemals mit einer konkreten irdischen, verleiblichten
Lebenswirklichkeit zusammenfällt.

5 Überlegungen (wie Anm. 1), Nr. 4, 6 (Kursivierungen durch den Autor).
6 Bernd Oberdorfer, Die Einheit sichtbar machen. Anmerkungen zum

Dialogpapier der Altkatholischen Kirche in Deutschland und der VELKD, in: IKZ 101

(2011) 9-22, hier 16f.
7 Ploeger, Eucharistie (wie Anm. 2), 33f.
8 Eine erste Ausarbeitung dieser Hypothese versuchte ich in: Mattijs Ploeger,

Geloof dat probeert te begrijpen. Bijdragen tot een oud-katholieke theologische bena-

dering, Amersfoort (Merweboek) 2020, 147-151.

63



Mattijs Ploeger

2. Ökumenisch-theologische Konvergenzen in der Amtsfrage - und
trotzdem verbleibende Fragen

2.1 Episkopé und apostolische Tradition: Ausweitung der Konzepte

Die für die Amtstheologie wichtigsten Errungenschaften der ökumenischen

Theologie des 20. Jahrhunderts sind methodisch daran zu verdanken,

dass Konzepte, die in den konfessionellen Theologien immer schmaler

und einseitiger geworden waren, wieder in ihrem breiteren und

vielschichtigeren Zusammenhang dargestellt wurden.9
Die erste konzeptuelle Ausweitung betrifft das Bischofsamt. Die Sackgasse

zwischen episkopalen und nicht episkopalen Kirchen wurde einiger-
massen durchbrochen durch die Anerkennung der Tatsache, dass es zwar
nicht in allen Kirchen einen Bischof (episkopos) gibt, dass es jedoch in
allen Kirchen Personen und Strukturen gibt zur Ausübung von
Verantwortung, Koordination und Leitung (episkopé).10 In der ökumenischen

Theologie wird diese Feststellung mit der Anregung verbunden, in allen
Kirchen solle die Ausübung von episkopé in dreifacher Weise geschehen:

persönlich (personal), kollegial (collégial) und gemeinschaftlich
(communal)!1 Eine - in allen Kirchen nach diesen ökumenischen Prinzipien
neu durchdachte und neu gestaltete - Wiederentdeckung des dreifachen
Amtes von Bischof, Priester und Diakon wäre wahrscheinlich die Erfolg
versprechendste Richtung, in die sich das ökumenische Weiterdenken
über das Amt entwickeln könnte.12

Die zweite amtstheologische Errungenschaft der ökumenischen Theologie

betrifft die Befreiung des Begriffs «apostolische Sukzession» von
seiner amtlichen Engführung, durch seine Einbettung in die breitere und

von der ganzen Kirche getragene «apostolische Tradition». Damit wurde
die Frage, ob eine Kirche (durch ihr Amt) in der apostolischen Sukzession

9 Vgl. Ton van Eijk, Teken van aanwezigheid. Een katholieke ecclesiologie in
oecumenisch perspectief, Zoetermeer (Meinema) 2000, 346f.

10 Die für dieses Thema grundlegende Konsultation wurde dokumentiert in:
Commission on Faith and Order, Episkopé and Episcopate in Ecumenical Perspective,

Genf (ÖRK) 1980.
11 Commission on Faith and Order, Baptism, Eucharist and Ministry, Genf

(ÖRK) 1982, Nr. M 26-27.
12 A. a. O., Nr. M 28-31. Vgl. Mattijs Ploeger, Celebrating Church. Ecumenical

Contributions to a Liturgical Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Liturgiewe-
tenschap) -TiIburg (Liturgisch Instituut) 2008, 407-412.504-509.

64



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

steht oder nicht, durch die inhaltlich orientierte Frage ergänzt, ob und wie
eine Kirche sich zum apostolischen Glauben bekennt, das Evangelium
verkündet und je neu interpretiert, Taufe und Eucharistie feiert, das Amt
weitergibt, eine Gemeinschaft in Gebet, Liebe, Freude und Leiden ist, sich

in den Dienst der Kranken und Bedürftigen stellt, die Einheit der Ortskirchen

fördert und von den empfangenen Charismen lebt - kurz, ob und in
welcher Weise sie in der apostolischen Tradition steht.13

2.2 Verbleibende Fragen

Die ökumenisch-theologische Ausweitung herkömmlicher Konzeptionen
fordert episkopale Kirchen heraus, ihre Ämter und ihre Apostolizität nicht
mehr eng, d. h. bezüglich des Bischofsamts in einer als pipeline aufgefass-
ten Kontinuität, sondern breit aufzufassen, d. h. dass die die ganze Kirche
in vielfältiger Weise den apostolischen Glauben lebt. Von nicht
episkopalen Kirchen fordert sie die Anerkennung, dass auch die persönliche

Ausübung der episkopé, und zwar durch einen episkopos, Teil des

Selbstverständnisses aller christlichen Kirchen ist. Und dass die - faktisch
oder vermeintlich historische - Kontinuität der bischöflichen Handauflegungen

(die apostolische Sukzession) ein sakramentales Zeichen der
Weitergabe des ganzen christlichen Glaubens (der apostolischen Tradition) ist.

Anders gesagt: Die Ausweitung der Konzepte stellt zwar die Begriffe
«Bischof» und «apostolische Sukzession» in einen breiteren Rahmen, hebt

jedoch die Realitäten «Bischof» (als Verkörperung von episkopé) und

«apostolische Sukzession» (als sakramentales Zeichen von apostolischer
Tradition) nicht auf. Die ökumenisch-theologische «Strategie» der erweiterten

Perspektive hilft der Ökumene nicht weiter, wenn sie darauf zielen

würde, durch episkopé den episkopos und durch die apostolische Tradition
die apostolische Sukzession aus den Augen zu verlieren. Für die orthodoxen

und katholischen Kirchen bleiben Bischof und apostolische Sukzession

Aspekte des Glaubens - nicht mehr, aber auch nicht weniger.14
Die apostolische Sukzession ist auch dadurch ein Stolperstein, dass die

Frage, ob eine Kirche (und das Amt einer Kirche) sich in der Sukzession

13 Commission on Faith and Order, Baptism (wie Anm. 11), Nr. M 34.
14 Vgl. van Eijk, Teken van aanwezigheid (wie Anm. 9), 346-352.

65



Mattijs Ploeger

befindet oder nicht, nur mit «ja» oder «nein» beantwortet werden kann.15

Eine Kirche kann mehr oder weniger aus der apostolischen Tradition heraus

leben, ihr Amt kann jedoch nicht nur «ein bisschen» in der apostolischen

Sukzession stehen. Wenn die katholische Seite sagen würde: «Wir
haben inzwischen gelernt, die Sukzession als einen Teilaspekt des Amtes
zu betrachten, sodass wir das Amt jetzt auch ohne Sukzession anerkennen

können», dann würde sie sich damit für die protestantische Option
entscheiden. Wenn die protestantische Seite sagen würde: «Wir haben inzwischen

gelernt, die Sukzession als einen Teilaspekt des Amtes zu betrachten,

und wollen unser Amt jetzt in die Sukzession einbinden lassen», dann
würde sie sich damit für die katholische Option entscheiden. Hier sind
keine Kompromisse, Zwischenlösungen oder schrittweisen Annäherungen

möglich - das kirchliche Amt steht in der Sukzession oder nicht.
Dadurch ist die Sukzession ein nicht einfach zu beseitigender Stolperstein.

3. Begriffsklärungen

3.1 Apostolische Sukzession

Wenn ich in diesem Artikel den Begriff «apostolische Sukzession» benutze,

ist mir bewusst, dass es sich nur um einen Teilaspekt (nämlich die
faktisch oder vermeintlich historische Kontinuität bischöflicher
Handauflegungen) eines Teilaspektes (nämlich des Amtes) der apostolischen
Tradition handelt. Weil jedoch diese an sich untergeordnete Frage die Kirchen
bis heute trennt, verdient sie immerhin Berücksichtigung, und es ist die
kritische Nachfrage relevant, ob sich hinter dieser Frage vielleicht eine
zentralere Frage bezüglich Glaube und Kirche versteckt.

3.2 «Katholisch» und «protestantisch»

In diesem Beitrag benutze ich die Begriffe «katholisch» und «protestantisch»

nicht in einem konfessionellen Sinn, sondern meine damit konfes-

sionsübergreifende «Typen» christlicher Theologie, Spiritualität und

Selbstwahrnehmung. So kann es also auch «katholische» Theologinnen
oder Theologen und Gemeindemitglieder innerhalb einer «protestanti-

15 Dass die Beantwortung dieser Frage nicht in allen Fällen eindeutig ist, bezeugt
zum Beispiel die Tatsache, dass die anglikanischen Weihen von der altkatholischen,
nicht aber von der römisch-katholischen Kirche anerkannt werden. In beiden Fällen
werden sie jedoch (und das ist mein Thema hier) pauschal bejaht bzw. verneint.

66



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

sehen» Kirche geben - und umgekehrt.16 Eine derartige konfessionsüber-

greifende, inhaltliche Benutzung der Begriffe «katholisch» oder
«protestantisch» hat eine längere Tradition. So ist es in anglikanischen Kirchen
üblich, dass ihre Mitglieder sich selbst als Protestant, Evangelical, Liberal

oder Catholic beschreiben. Auch in der altkatholischen Theologie
wird «katholisch» in einem inhaltlichen und nicht in einem konfessionellen

Sinn verstanden.

3.3 «Grunddifferenz»

Dennoch stelle ich zwar nicht Kirchen oder Konfessionen, sondern
Auffassungen des christlichen Glaubens und der christlichen Kirche einander

gegenüber, da ich hinter der Beharrlichkeit, mit der das Problem der
apostolischen Sukzession von beiden Seiten nicht gelöst wird, eine tiefer
liegende Grunddifferenz vermute. In der ökumenischen Theologie kann es

hilfreich sein, von einigen wenigen Grunddifferenzen auszugehen, «nicht
um die Verschiedenheit zu zementieren, sondern um sie aufbessere Weise

zu überwinden».17 Deshalb sollten Grunddifferenzen nur weitreichende,
d. h. mit vielen Aspekten des Glaubens vernetzte und wahrscheinlich eher
methodische Unterschiede betreffen. Das folgende Zitat eines lutherischen

Ökumenikers beschreibt meine Absicht:

Das gegenwärtige Reden von einer Grunddifferenz und der Versuch, sie zu
lokalisieren, ist nur sinnvoll im Kontext des weitreichenden theologischen
Konsenses, der heute zwischen den Kirchen zu Tage tritt. Der Kontext ist
nicht mehr der der Reflexion der vergangenen Jahrhunderte, die diesen
Begriff noch in der Absicht benutzten, die einzelnen konfessionellen Identitäten
zu legitimieren. Über eine Grunddifferenz nachzudenken, drängt sich heute

angesichts der Fortschritte des theologischen Dialogs zwischen den christlichen

Kirchen auf und geschieht vor dem Hintergrund eines Grundkonsenses
[...]. Allein in diesem neuen Rahmen kann eine solche Rede einen Sinn
haben.18

16 Ein Beispiel wird in Abschnitt 6 angegeben.
17 Walter Kasper, Wege der Einheit. Perspektiven für die Ökumene, Freiburg

(Herder) 2005,43. Ursprünglich: ders., That They May All Be One. The Call to Unity,
New York (Burns & Oates) 2004.

18 André Birmelé, Kirchengemeinschaft. Ökumenische Fortschritte und
methodologische Konsequenzen, Münster (Lit) 2003,221. Ursprünglich: ders., La
communion ecclésiale. Progrès oecuméniques et enjeux méthodologiques, Paris (Cerf) -
Genf (Labor et Fides) 2000.

67



Mattijs Ploeger

3.4 Ekklesiologie und Eschatologie

Noch ein Weiteres muss klargestellt werden: Ekklesiologische Fragen sind
nicht deckungsgleich mit eschatologischen Fragen. Die Frage, ob jemand
zu einer Kirche in apostolischer Sukzession gehört oder nicht, ist nicht
gleichbedeutend mit den Fragen, ob jemand von Gott geliebt wird, von
Christus erlöst worden ist und den Heiligen Geist empfangen hat. «Es

kann der Sachlichkeit des Fragens nur schaden, wenn die Frage nach der

Kirchengliedschaft immer unmittelbar mit der Frage nach dem Heilsweg
der betreffenden Gruppen belastet wird.»19 Die Amtstheologie und die

Ekklesiologie sollten zur Frage, wo der Heilige Geist sonst noch wirkt,
offen gehalten werden.20 Wenn der erhöhte Christus der eschatologische
Herr des ganzen Kosmos ist oder sein wird, gibt es keinen Bereich, der
nicht irgendwie mit Christus verbunden ist oder sein wird.21 Die richtige
Mitte dieses Fragenkomplexes wird von einem altkatholischen Theologen
folgendermassen auf dem Punkt gebracht: Wir Menschen sind an die
heiligenden Zeichen, die Gott uns gegeben hat, gebunden; natürlich binden
sie Gott nicht.22

4. Karl-Heinz Menke: Sakramentalität als Wesen des

Katholizismus

4.1 Unterschiedliche Denk- und Lebensformen des Christentums

Der Tenor meiner Hypothese wird kräftig unterstützt durch das provoka-
tive23 Buch «Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus»
von Karl-Heinz Menke. Obwohl der römisch-katholische Dogmatiker

19 Joseph Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie,
Düsseldorf (Patmos) 1969, 102f.

20 Vgl. Andreas Rinkel, Dogmatische theologie, 4 Bde., o. O. (Eigenverlag:
hektographierte Ausgabe) 1956, III, 241.

21 Vgl. Mattijs Ploeger, Jezus Christus, de kerk en de wereld. Oecumenisch-
theologische beschouwingen over «kern» en «marge» in liturgie en ecclesiologie, in:
Louis van Tongeren (Hg.), Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid
en veelkleurigheid, Heeswijk (Berne) 2009, 195-211.

22 Rinkel, Dogmatische theologie (wie Anm. 20), III, 31, im Kontext der Taufe:
«Deze noodzakelijkheid geldt voor ons, mensen; natuurlijk bindt zij God niet. Mar-
telaarschap en votum baptismi zijn bewijs, dat de kerk altijd geloofd heeft, dat God
zalig maakt wie Hij wil en dat niet ook Hij aan de tekenen, die hij ons gaf, gebonden is.»

23 Vgl. Karl-Heinz Menke, Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus,

Regensburg (Pustet) 2012, 8.

68



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

(geb. 1950) der «Konsenspapier-Ökumene» - der «Professoren-Ökumene

für Ökumene-Professoren» - viel kritischer gegenübersteht als ich selbst,24

gehe ich davon aus, dass er sein Buch als Beitrag an die Ökumene
versteht.25

Menke geht davon aus, dass die ökumenische Annäherung im
Hinblick auf einzelne theologische Themen irgendwie «das Grundproblem
nicht sehen will», weil es zwischen Katholizismus und Protestantismus
letztlich um «unterschiedliche Denk- und Lebensformen des Christentums»

gehe.26 Dabei definiert Menke die Grunddifferenz folgendermas-
sen: «Auf der einen Seite unvermittelte (pneumatische) Alleinwirksamkeit

Gottes; auf der anderen sakramental vermitteltes Bundeshandeln».27

Menke weist darauf hin, dass es bei wirklicher ökumenischer Verständigung

nicht darum geht, ob katholische und protestantische Theologen
über einzelne Themen vielleicht der gleichen Meinung sind oder zumindest

ähnliche Formulierungen benutzen, sondern um die Frage, ob diese
Themen im Ganzen des katholischen bzw. protestantischen Denkens den

gleichen Stellenwert haben und eine vergleichbare Rolle spielen.28

4.2 Inkarnatorisch gegenüber doketisch

Menke verortet (wie ich auch) die katholisch-protestantische Grunddifferenz

in der Akzeptanz bzw. Verwerfung der konkreten, inkarnierten,
sakramentalen, Christus vergegenwärtigenden Realität der Kirche. Die
protestantische Option belegt er mit dem Ausdruck «ekklesiologischer
Doketismus» - eine Wortwahl, die zwar nicht sehr freundlich klingt,
jedoch adäquat zum Ausdruck bringt, um welche theologische Differenz es

hier geht. Im Gegenzug geht die katholische Option von einer sakramentalen

Kirche aus - «sakramental deshalb, weil sie in demselben Masse auf
Christus verweist, in dem sie auf Erden sichtbar wird».29

24 A. a. O., 19.

25 Vgl. a. a. O., 8.
26 A. a. 0., 8; vgl. 19-21.
27 A.a.O., 8.
28 A.a.O., 21f.
« A.a.O., 259.

69



Mattijs Ploeger

4.3 Inkarnatorisch gegenüber inspiratorisch

Ein roter Faden in Menkes Buch ist die Gegenüberstellung der Begriffe
«inkarnatorisch» und «inspiratorisch». Menke sieht die katholische,
sakramentale Wirklichkeit der Kirche als eine Fortsetzung der Inkarnation
und den Heiligen Geist als denjenigen, der sowohl die Inkarnation als auch
die Sakramentalität ermöglicht. Dabei erlangt der Heilige Geist keine vom
irdischen und auferstandenen Christus verselbstständigte Funktion,
sondern «der Heilige Geist bindet die Kirche an Jesus Christus».30

Geistsendung heisst gerade nicht, dass Christus nach der Himmelfahrt nur
noch inspiratorisch statt inkarnatorisch anwesend ist. Im Gegenteil: Der Heilige

Geist bewirkt die Sakramentalität der Kirche und ermöglicht so die

Selbstüberschreitung der Gläubigen nicht auf ein unsichtbares Absolutum,
sondern auf den inkarnierten Logos hin.31

Der Heilige Geist ist also nicht das pneumatologische im Unterschied zu Jesus

Christus als dem inkarnatorischen Prinzip der Kirche, sondern im Gegenteil
die Übersetzung der vertikalen Inkarnation des Christusereignisses in die
horizontale Inkarnation der Kirche.32

Dieser katholischen Auffassung der Funktion des Heiligen Geistes, die
sakramental und inkarnatorisch ist, stellt Menke die protestantische
Interpretation gegenüber, die er «inspiratorisch» nennt. In beiden Fällen handelt

es sich um eine reale Pneumatologie, und zwar um das Wirken des

Heiligen Geistes nach Christi Himmelfahrt und nach Pfingsten. Dabei ist
jedoch die Art des Wirkens des Geistes, die Funktion der Pneumatologie,
grundlegend verschieden. Der protestantischen Auffassung zufolge ist die
Präsenz Christi der Präsenz des Geistes gewichen, oder anders gesagt: Die
Präsenz Christi ist die Präsenz des Geistes geworden,33 Nach dieser
Auffassung handelt Gott seit Himmelfahrt und Pfingsten nicht mehr durch
Jesus Christus, sondern durch den Heiligen Geist. Diese Art des Geistwirkens

sieht Menke als deckungsgleich mit dem ebenfalls protestantischen
Prinzip der unmittelbaren und unsichtbaren «Alleinwirksamkeit Gottes»34

und der protestantischen Tendenz, Gottes Wirken eher individuell als ek-

30 A. a. O., 184.
31 A.a.O., 283.
32 A.a.O., 262.
33 A. a. 0„ 24.29.
34 A. a. O., 30.61.232 und passim.

70



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

klesial aufzufassen.35 Nach katholischer Auffassung ist die Quintessenz
der Wirksamkeit des Heiligen Geistes jedoch nicht (nur), dass wir an
Christus denken oder bestenfalls mit Christus in Kontakt treten, sondern

(vor allem), dass wir in Christus partizipieren, in ihn einverleibt werden.36

4.4 Bewertung

Mit dieser Skizze verbindet Menke Konsequenzen und Beispiele, die in
altkatholischer Perspektive nicht immer nachvollziehbar sind. Zu nennen
wäre die vielleicht etwas vorschnelle Klassifizierung orthodoxer Theologen

im (sonst in Menkes Darstellung prinzipiell protestantischen) Lager
der «Inspiration statt Inkarnation».37 Auch ist zu bezweifeln, dass die in
einer bestimmten Weise relativierende Betrachtung der Geschlechter, wie
sie bei den ökumenisch brisanten Themen Frauenordination und
Homosexualität zutage tritt, notwendigerweise ein Beispiel von Doketismus und
damit von Protestantisierung ist.38 Ich vermute, dass die Themen
Frauenordination und Homosexualität innerhalb der katholischen, sakramentalen

Auffassung also als «ein innerkatholisches Problemw39 betrachtet
werden können.40 Dennoch bietet Menke mit seiner Unterscheidung von
zwei Arten der Pneumatologie eine wichtige Einsicht, die beitragen kann,
weiterhin bestehende ökumenische Probleme besser zu verstehen.

5. Joseph Ratzinger: Vergeistigung ist Verleiblichung

In der Theologie des römisch-katholischen Dogmatikers und
Fundamentaltheologen Joseph Ratzinger (geb. 1927) - des heutigen Papstes emeritus
Benedikt XVI. - spielen biblisch-theologische Motive eine wichtige Rolle.
Eines dieser wiederkehrenden Motive ist die Behauptung, dass die Erfül-

55 A. a. 0„ 263.275.
36 Vgl. a. a. 0., 122.130.
37 A. a. O., 161 f. Auch kontrovers (und interessant) ist seine Kritik am Ellipse-

Modell im Kirchenraum. Vgl. a. a. O., 283-289.
38 A. a. 0., 75-98.
39 Vgl. Internationale Römisch-Katholisch - Altkatholische Dialog-

kommission, Kirche und Kirchengemeinschaft. Erster und Zweiter Bericht 2009 und
2016, Paderborn (Bonifatius) 2017, 17 (Nr. I 2).

40 Vgl. Matths Ploeger, Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften
und das Sakrament der Ehe(einsegnung). Ein Beitrag zur aktuellen Diskussion in der
altkatholischen Kirche und Theologie, in: IKZ 108 (2018) 87-109.

71



Mattijs Ploeger

lung des Alten Testamentes in Jesus Christus immer zugleich Vergeistigung

und Verleiblichung bedeute.

5.1 Ein biblisch-theologisches Modell, in dem Spiritualisierung zugleich
Verkörperung ist

Schon im Alten Testament selbst fängt eine Bewegung an, die als «spiri-
tualisierend» bezeichnet werden könnte. Sie wächst über die buchstäblichen

Strukturen der israelitischen Religion hinaus. Neben den erwarteten
erlösenden König aus dem Hause Davids stellt Jesaja einen Gottesknecht,
der als leidend und sühnend dargestellt wird.41 Der Opferkult im Jerusalemer

Tempel wird vom Psalmisten existenziell und moralisch umgedeutet:
Statt Opfer will Gott Gebet und Lobpreis von Menschen empfangen und
ein demütiges Herz bei Menschen erkennen.42 Auch manche Propheten
rufen dazu auf, Gerechtigkeit zu tun statt Opfer zu bringen.43

Diese alttestamentliche Tendenz wird von Jesus Christus aufgenommen,

weitergeführt und zutiefst «getan» (vollbracht, erfüllt). Dabei ist dies

Ratzinger zufolge keine bis zur Verflüchtigung fortschreitende Spiritualisierung.

Es ist Ratzingers biblisch-theologische These, dass Jesus Tempel,
Priester und Opfer nicht hinter sich lässt, sondern sie personifiziert und

verkörpert. Der Tempel ist nicht weg, sondern Christi Leib ist der Tempel
geworden. Priester und Opfer sind nicht verschwunden, sondern Christus
ist der Hohepriester, der sich selbst zum Opfer bringt. Die Inkarnation -
die auf das Kreuz ausgerichtet ist - ist zugleich die Vergeistigung und die

Verleiblichung von Tempel, Priester und Opferkult. Dazu führt Ratzinger
oft den Text aus Hebr 10,5-7 an, der Ps 40,6f. folgendermassen zitiert,
interpretiert und auf Jesus Christus anwendet:44

Vgl. Jes 42,1-7; 49,1-7; 50,4-11; 52,13-53,12.
42 Vgl. Ps 50,8-15.23; 51,18f.
43 Vgl. Jes 1,13; Hos 6,6.
44 Vgl. Joseph Ratzinger, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der

Kirche, München (Zink) 1954 [ Diss. München], 242-245; ders., Das neue Volk
Gottes (wie Anm. 19), 79.250-256; ders., Das Fest des Glaubens. Versuche zur Theologie

des Gottesdienstes, Einsiedeln (Johannes) 1981, 95-97; ders., Ein neues Lied
für den Herrn. Christusglaube und Liturgie in der Gegenwart, Freiburg (Herder) 1995,
117.213; ders., Der Geist der Liturgie. Eine Einführung, Freiburg (Herder) 2000,
30-43; ders., Weggemeinschaft des Glaubens. Kirche als Communio, Augsburg
(Sankt Ulrich) 2002, 84; ders., Jesus von Nazareth, 3 Bde., Freiburg (Herder) 2007-
2012, hier II, 98.257-259.

72



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht gefordert,
doch einen Leib hast du mir bereitet;
an Brand- und Sündopfern hast du kein Gefallen.
Da sagte ich: Siehe, ich komme -
so steht es über mich in der Schriftrolle -,
um deinen Willen, Gott, zu tun.45

Das Gewicht dieser Auffassung liegt darin, dass die existenziellen und
ethischen Aspekte des christlichen Glaubens nicht einfach ein moralischer
(oder moralisierender) Anhang oder eine (praktische) Folge des (theoretischen)

Glaubens sind. Vielmehr gehört das Existenzielle und das Ethische

zum zentralsten Inhalt des christlichen Glaubens, Jesus Christus. Die
prophetische Gerechtigkeit - und das Leiden um der Gerechtigkeit willen -
gehören sozusagen zur Ontologie des christlichen Glaubens: Jesus gibt uns
dazu nicht nur das Beispiel, sondern er ist - mit Leib und Blut, mit Haut
und Haar - diese Gerechtigkeit geworden.

5.2 Bewertung

Der Grund, warum ich diesen Gedanken hier anführe, liegt darin, dass er
die «katholische» Position untermauert, die nicht zwischen Inhalt und

Form, zwischen Wesen und Gestalt, wählen will. Vor diesem
biblischtheologischen Hintergrund muss festgestellt werden, dass das Irdische
und Leibliche, das Konkrete und Greifbare, für Christen zutiefst Teil der

gläubigen Wirklichkeit sind. Personifizierung und Verkörperlichung sind

Wesenszüge des christlichen Glaubens.

6. Gerardus van der Leeuw: ein «katholischer» Protestant

6.1 Einführung

Der niederländische reformierte Religionsphänomenologe und «liturgische

Theologe» Gerardus van der Leeuw (1890-1950) vertritt eine «katholische»

Position, wie ich sie oben (3.2) beschrieben habe.46 Der unauflösbare

Zusammenhang von Inhalt und Form, Botschaft und Gestalt tritt bei

45 Hebr 10,5b—7 (Einheitsübersetzung 2016).
46 Es liegt eine neue deutschsprachige Übersicht über van der Leeuws Leben und

Werk mit Fokus auf Liturgie vor: Luca Baschera, Einleitung, in: Gerardus van der
Leeuw, Liturgik, hg. von Luca Baschera/Ralph Kunz, übers, von Christina Siever,
Zürich (TVZ) 2018, 11-48.

73



Mattijs Ploeger

van der Leeuw vor allem im Kontext der Liturgie auf. Liturgie ist für ihn
stark mit Theologie, vor allem mit der Inkarnation, verbunden. Zudem
weisen seine theologischen und liturgischen Einsichten auf seine Vertrautheit

und Auseinandersetzung mit anderen Religionen, mit Kunst und mit
der modernen Gesellschaft hin.47

In der Zwischenkriegszeit war van der Leeuw die führende Persönlichkeit

der Liturgischen Bewegung in der niederländischen reformierten
(hervormde) Kirche. Damals war diese Bewegung, obwohl selbstverständlich

rituell-liturgisch ausgerichtet, stark systematisch-theologisch
(insbesondere sakramentstheologisch) bestimmt. Nach dem Tod van der
Leeuws im Jahr 1950 fiel die «theologische» Liturgische Bewegung nach
1955 auseinander, weil sie sich zunehmend in der Amtsfrage, vor allem im
Hinblick auf das Bischofsamt in apostolischer Sukzession, verstrickte.48

Die reformierte Synode lehnte 1955 diese Bestrebungen ab. Mehrere
Mitglieder der reformierten Liturgischen Bewegung traten anderen - vor
allem der anglikanischen und der römisch-katholischen - Kirchen bei. Die
meisten derjenigen, die reformiert blieben, gaben ihre katholisierenden

Bestrebungen notgedrungen auf.49 Wie hätte van der Leeuw sich diesen

Entwicklungen gegenüber verhalten? Selbst war er zwar für eine Art
Bischofsamt, jedoch gegen die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession,
die er ein adiaphoron nannte.50 Es ist denn auch nicht die Frage der
apostolischen Sukzession, sondern die dahinterliegende Frage nach dem
Verhältnis von Inhalt und Form, die mich veranlasst, hier van der Leeuw ins

Spiel zu bringen.

47 Vgl. Marcel Barnard, De dans kan niet sterven. Gerardus van der Leeuw
(1890-1950) herlezen, Zoetermeer (Meinema) 2004.

48 Vgl. J. [Hans] Kronenburg, Episcopus oecumenicus. Bouwstenen voor een

theologie van het bisschopsambt in een verenigde reformatorische kerk, Zoetermeer
(Meinema) 2003 [ Diss. Utrecht], 83-150.

49 Gleichzeitig wurde diese «theologische» Liturgische Bewegung von einer eher
«musisch» orientierten (poetischen und kirchenmusikalischen) Liturgischen Bewegung

abgelöst, die bis heute die protestantische Liturgische Bewegung in den Niederlanden

prägt. Vgl. W. G. Overbosch, Zo gezegd. Gebundeide overwegingen, Zoetermeer

(Boekencentrum) 1998, 139-152.
50 Kronenburg, Episcopus oecumenicus (wie Anm. 48), 115. Ein adiaphoron

ist ein theologisches Thema, dessen Annahme oder Verwerfung keine entscheidende

Bedeutung hat bezüglich der Rechtgläubigkeit der betreffenden Person und keine

Folgen hat für die volle Kirchengemeinschaft.

74



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

6.2 Eine neue Reformation

Die Thematik «Inhalt und Form» kommt - als ökumenisches Problem -
zur Sprache, als van der Leeuw seine liturgische Arbeit gegen den heftigen
Angriff des reformierten Theologen und Pfarrer Oepke Noordmans
(1871-1956) verteidigen muss. Noordmans, der sich als Puritaner
definiert, vertritt bis in seine Wortwahl hinein die «protestantische» Ansicht,
dass der christliche Glaube eine Botschaft sei, die sich nur fragmentarischer

Formen bediene.51 Den Gedanken, dass Inhalte des Glaubens sich in
(normativen) Formen «inkarnieren», verwirft er. «Auf Golgatha vergeht
jede Gestalt und jede Form.»52 Das Einzige, was Christen zwischen
Himmelfahrt und Eschaton haben, ist das Wort und den Geist. Van der Leeuw
reagiert auf diesen Angriff zuallererst damit, dass er Noordmans dankt,
Fragen der Liturgie theologisch aufgegriffen zu haben. Allzu oft würde

Liturgie lediglich als Äusserlichkeit, als etwas Nichttheologisches
betrachtet. Diese Anerkennung der Liturgie als locus theologicus durch beide

Theologen führte zu einer längeren Debatte.53

Noordmans wirft van der Leeuw vor, dass die Theologie der Liturgischen

Bewegung nicht bei der Reformation stehen bleibe. Darauf reagiert
van der Leeuw in zweifacher Weise. Erstens kritisiert er, dass Noordmans
die Reformation fast ausschliesslich im Sinne eines Puritanismus interpretiert.

Für die Theologie der Liturgischen Bewegung sieht van der Leeuw
sehr wohl einen Platz innerhalb des Protestantismus.54 Van der Leeuw
will nicht nach «Rom»; von der Orthodoxie kann er viel lernen, aber er
bekennt sich zum Abendland. Dennoch bestätigt er, zweitens, Noordmans'

Wahrnehmung, dass die Reformation für die Liturgische Bewe-

51 Vgl. Oepke Noordmans, Mysterie of boodschap, in: Eltheto 89 (1935) DI-
DO; zitiert nach: ders., Verzamelde werken, 11 Bde., Kampen (Kok) 1978-2004, hier
IV, 180-190.

52 Oepke Noordmans, Liturgie, Amsterdam (Holland) 1939; zitiert nach:

Noordmans, Verzamelde werken (wie Anm. 51), VI, 94: «Op Golgotha vergaan alle
gestalten en alle vormen».

53 Gerardus van der Leeuw/Oepke Noordmans/W. H. van de Pol, Liturgie
in de crisis, Nijkerk (Callenbach) 1939; zitiert nach: Noordmans, Verzamelde werken
(wie Anm. 51), VI, 165.

54 Vgl. Van der Leeuw/Noordmans/van de Pol, Liturgie in de crisis (wie
Anm. 53), 184-185; die Antwort von Noordmans findet sich a. a. O., 200.

75



Mattijs Ploeger

gung nicht das letzte Wort hat. Van der Leeuw sehnt sich nach «einer

neuen Reformation» auf der Grundlage einer sakramentalen Theologie.55

6.3 Inhalt und Form

Die Einheit von Inhalt und Form beruht nach van der Leeuw erstens auf
der Schöpfung: «Schöpfung ist - wie Noordmans sagt - Kritik, Scheidung.

Gott schied das Licht von der Finsternis. Aber [Schöpfung] ist auch

- und das vergisst Noordmans - Gestaltung, Formation.»56 Für van der
Leeuw hat die Schöpfung erstens positive Bedeutung: Gott hat die Welt

gut geschaffen. Aber der eigentliche Grund, warum van der Leeuw die

Schöpfung (schepping) prinzipiell positiv betrachtet, ist die Neuschöpfung
(herschepping) in Jesus Christus. Die Fleischwerdung des Wortes, die

Menschwerdung Gottes, sei der Grund, warum die Schöpfung nicht mehr

primär unter dem negativen Vorzeichen des Sündenfalls, sondern primär
unter dem positiven Vorzeichen der Erlösung stehe. Bei van der Leeuw
wird «Schöpfung» immer mit «Inkarnation» zusammengedacht.57

Noordmans allerdings betrachtet «Schöpfung» immer unter dem
Vorzeichen des «Sündenfalls»,58 wie in diesen charakteristischen Sätzen:

«[Die Bibel] fängt mit [der Schöpfung] an, jedoch ohne uns sonst noch
etwas darüber zu erzählen. Sie sagt nur, dass alles gut war. Damit haben

wir dann einen Massstab bekommen, um zu sehen, dass alles gefallen
ist.»59 Noordmans kennt zwar den Begriff Neuschöpfung, er verbindet ihn
jedoch nicht mit der Menschwerdung, sondern mit dem Wirken des Heili-

55 Van der Leeuw/Noordmans/van de Pol, Liturgie in de crisis (wie Anm. 53),
182: «een nieuwe hervorming».

56 Gerardus van der Leeuw, Inleiding tot de theologie, Amsterdam (Paris)
1935, 119: «Schepping is, zooals Noordmans zegt, critiek, scheiding. God scheidde
het licht van de duisternis. Maar zij is ook - en dat vergeet Noordmans - vorming,
formatie».

57 Vgl. van der Leeuw, Inleiding tot de theologie (wie Anm. 56), 119; ders.,
Liturgiek, Nijkerk (Callenbach) 1940, 17; ders., Sacramentstheologie, Nijkerk (Cal-
lenbach) 1949, 224f.

58 Van der Leeuw/Noordmans/van de Pol, Liturgie in de crisis (wie Anm.
53), 198.201.

59 Oepke Noordmans, Herschepping, Zeist (NCSV) 1934; zitiert nach; Noordmans,

Verzamelde werken (wie Anm. 51), II, 246: De bijbel «begint er mee, maar
zonder ons er verder iets van te verteilen. Alleen zegt hij dat alles goed was. Daarmee
hebben wij dan een maatstaf in handen om te zien, dat alles gevallen is»; vgl. a. a. O.,

250-259.

76



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

gen Geistes.60 Dabei ist für Noordmans die Neuschöpfung keine Rehabilitation

der Schöpfung, sondern etwas Neues: «Die Natur wird nicht
gesund [...], sondern es wird geistlich über sie gerichtet, bis sie eine andere

geworden ist».61 Schöpfung und Neuschöpfung stehen «als göttliche
Urteile einander gegenüber».62

Dieser grundsätzliche Unterschied zwischen den beiden Theologen hat

für das Verhältnis von Inhalt und Form weitreichende Konsequenzen.
Während Noordmans irdischen, leiblichen Formen alle Normativität
abspricht, kann van der Leeuw, etwa im Kontext der Kunst, schreiben: «Es

muss möglich sein, es kann möglich sein, im Menschenwerk der Schönheit

die Züge von Gottes Werk zu erkennen, wenn Gott seiner irdischen

Schöpfung Züge seines eigenen Bildes gegeben hat.»63 Und im Kontext
der Liturgie: «Gott verkehrt mit uns unter bestimmten Gestalten; seine

Offenbarung ist nicht ein unnennbares und unfassbares innerliches Licht,
eine unhörbare innerliche Stimme, sondern sie zeigt ein Gesicht.»64

Van der Leeuw scheut sich nicht, für die von der Inkarnation her
interpretierte Schöpfung den Begriff «analogia entis» zu benutzen. Gerade
weil es nicht um Natur im philosophischen Sinn, sondern um Schöpfung
und Neuschöpfung im christlichen Sinn geht, kann er festhalten, dass es

zwischen «analogia entis» und «analogia fidei» keinen Gegensatz gebe.65

Bei aller positiven Haltung der Schöpfung gegenüber verliert van der
Leeuw nicht aus den Augen, dass dieses Gesicht, diese Gestalt der
Inkarnation, Jesus Christus ist - der Diener, der Gekreuzigte.

Die Schöpfung beginnt, wenn Gott zu sprechen beginnt, [sie fängt an] mit
dem Logos, den wir in der Gestalt des Dienstknechts auf Erden erscheinen
sehen.66

60 Noordmans, Herschepping (wie Anm. 59), 299f. Dies scheint Menkes These
über «Inkarnation» und «Inspiration» zu bestätigen; siehe oben, Abschnitt 4.3.

61 A.a.O., 302: «De natuur geneest niet [...], maar zij wordt geestelijk geoordeeld
tot ze een andere is geworden».

62 A. a. 0., 303: «schepping en herschepping als goddelijke oordelen tegenover
elkaar».

63 G. van der Leeuw, Wegen en grenzen, Amsterdam (Paris) 21948, 471.
64 Van der Leeuw, Liturgiek (wie Anm. 57), 14: «God verkeert met ons onder

bepaalde gestalten; zijn openbaring is niet een onnoembaar en ontastbaar innerlijk
licht, een onhoorbare innerlijke stem, maar zij toont een gelaat».

65 Van der Leeuw, Sacramentstheologie (wie Anm. 57), 271 f.
66 Van der Leeuw, Inleiding tot de theologie (wie Anm. 56), 119: «De Schepping

begint wanneer God begint te spreken, met den Logos, dien wij in de gestalte van
den dienstknecht op aarde zien verschijnen».

77



Mattijs Ploeger

Aber in der Inkarnation liegt gleich das dialektische Prinzip. Die Gestalt, die
Gott annimmt, ist eine gebrochene Gestalt [...]. Die Form, die uns im Gottesdienst

gegeben ist, ist eine gebrochene Form.67

Die Gebrochenheit der Form bedeutet jedoch keine Unmöglichkeit der
Form. Die Kenosis des Herrn geht nicht so weit, dass «auch die einzige
Form, die nach christlichem Verständnis Bestand hat», nämlich Jesus

Christus, sich verflüchtigen würde. Dann wären wir tatsächlich von Gott
«in einer leeren Welt alleine gelassen» mit nichts anderem als «einem
Wort, das nur Klang sein kann». Diese Auffassung - wohlbemerkt: eigentlich

die von Noordmans - nennt van der Leeuw «christlichen Nihilismus».68

6.4 Bewertung

Bei van der Leeuw und Noordmans begegnet uns die in diesem Beitrag
untersuchte Grunddifferenz zwischen dem «katholischen» und dem
«protestantischen» Prinzip bezüglich Inhalt und Form. Weil es sich hier um
zwei reformierte Theologen - aus der gleichen Kirche und aus der
gleichen Zeit - handelt, ist damit zugleich erwiesen, dass es hier nicht um eine

antiökumenische, konfessionelle Grenzen verfestigende Arbeit geht,
sondern um die Offenlegung prinzipieller theologischer Grundoptionen, die
das Verstehen von andauernden ökumenischen Problemen erleichtern.

Die «protestantische» Position von Noordmans betrachtet den christlichen

Glauben als eine Botschaft, die mündlich verkündet werden soll. Sie

sieht irdische, leibliche - darunter auch liturgische - Formen als letztendlich

bedeutungslos, ja möglicherweise als gefährlich an, weil die Natur
oder die Schöpfung immer als Gegensatz zur Erlösung oder zur
Neuschöpfung gesehen wird. Die «katholische» Position van der Leeuws

hingegen betrachtet den christlichen Glauben als eine geistige und verleiblichte

Lebenswirklichkeit, die sich in Worten, aber auch in Formen zeigt.
Dabei wird die Schöpfung immer in Kontinuität mit der Inkarnation
verstanden, sodass irdische, leibliche - und deshalb auch liturgische - For-

67 Van der Leeuw, Liturgiek (wie Anm. 57), 16: «Maar in de Incarnatie ligt te-
vens het dialectisch beginsel. De gestalte, die God aanneemt, is een gebroken gestalte

De vorm, die ons in den eeredienst is gegeven, is een gebroken vorm». Vgl. van
der Leeuw, Sacramentstheologie (wie Anm. 57), 270f.

68 Van der Leeuw, Sacramentstheologie (wie Anm. 57), 272: «dat [...] ook de

enige vorm, die in christelijken zin bestand heeft [...], verdwijnt en wij alleen gelaten
worden in een lege wereld met een woord, dat slechts klank kan zijn»; «christelijk
nihilisme».

78



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

men wirkliche Träger von göttlicher und gott-menschlicher Bedeutung
sein können.

7. Melanie Ross: Überwindung der Dichotomie?

7.1 Evangelikai und liturgisch

Am Ende dieses Beitrags sollten meine Erörterungen etwas relativiert
werden anhand eines Buches, das ausdrücklich der Dichotomie zwischen

evangelikal (evangelical) und liturgisch (liturgical) trotzen will.69 Dabei

gehe ich davon aus, dass mit evangelical ungefähr das gemeint ist, was ich
als protestantische Option bezeichnet hatte, während liturgical das
sakramentale katholische Prinzip abdeckt.

Die Autorin des genannten Buches, Melanie Ross, ist eine Grenzgängerin

zwischen zwei Welten: Sie ist evangelical und zugleich
Assistenzprofessorin für liturgical studies an der Yale Divinity School in den USA.
Ihr Buch ist aufgrund der Irritation darüber entstanden, dass die Vertreterinnen

und Vertreter der liturgical theology - sie zitiert bekannte Namen
wie David W. Fagerberg, Graham Hughes, Aidan Kavanagh, Gordon W.

Lathrop, Nathan D. Mitchell, James F. White - die evangelikale liturgische

Tradition oft in einer pauschalen Weise verwerfen. Ross' Buch ist
zuallererst ein Plädoyer für ein vertieftes Verständnis des evangelikalen
liturgischen und liturgisch-theologischen Anliegens. Ob damit auch das

im Titel und in der Einführung erklärte Ziel - das «Trotzen» (defying) und

möglicherweise Überwinden der Dichotomie zwischen dem Evangelikaien

und dem Liturgischen - erreicht wird, muss jedoch bezweifelt werden.
Denn da, wo Ross für eine Annäherung zwischen dem Evangelikaien und
dem Liturgischen plädiert, fasst sie das Liturgische so auf, wie es kein
Vertreter der «katholischen» Position tun würde oder akzeptieren könnte.

Ross weist zu Recht darauf hin, dass es (zum Beispiel theologisch und

gesellschaftlich) nicht hilfreich sei, ständig in Dichotomien zu denken; es

führe weiter, common ground zu entdecken.70 Nicht zuletzt durch eigene
Erfahrung in persönlichen Begegnungen bin ich überzeugt, dass die wichtigste

gemeinsame Grundlage zwischen evangelikal und sakramental
Denkenden in der Beziehung zur lebendigen Person Jesus Christus zu

69 Melanie C. Ross, Evangelical versus Liturgical? Defying a Dichotomy,
Grand Rapids (Eerdmans) 2014.

Vgl. a.a.O., 125-129.

79



Mattijs Ploeger

finden ist. Weiter verbindet uns die Überzeugung, dass Liturgie niemals
bloss aus einem routinemässigen going through the motions bestehen

kann, sondern mit persönlicher Erfahrung verbunden zu sein hat.

Dennoch folgt hier nicht die von mir erhoffte Relativierung meiner
These, sondern eine weitere Bestätigung. Das Evangelikaie steht hier für
das protestantische Prinzip, das davon ausgeht, dass alle Formen, selbst

wenn sie sakramental sind, letztendlich relativ und austauschbar sind, weil
es im christlichen Glauben allein um die Botschaft von Jesus Christus
geht.

7.2 Das Sakramentale als liturgische Option

Nach Ross stimmen die liturgischen Feiern von evangelikalen und liturgischen

Kirchgemeinden mehr miteinander überein als (auch in der
Liturgiewissenschaft) angenommen. Mit zwei Fallstudien will sie veranschaulichen,

dass sich hinter evangelikalen Gottesdienstformen fast alle
trinitarischen, christozentrischen, ekklesiologischen, biblisch-theologischen

und liturgisch-theologischen Ausgangspunkte verbergen, die für
liturgische Kirchgemeinden und ihre liturgische Theologie massgeblich
sind.71

Dabei fällt auf, dass sich Ross hauptsächlich auf das bezieht, was sie

Protestantism nennt. Ross zufolge sind sowohl das Evangelikaie als auch
das Liturgische im Wesentlichen lediglich Varianten von Protestant
liturgical traditions 72 Die für den vorliegenden Beitrag relevante Konsequenz
dieser Betrachtungsweise ist,73 dass Ross vorschnell zum Schluss gelangt,
dass sich das Evangelikaie und das Liturgische zwar in der äusserlichen

Form, nicht aber im wesentlichen Inhalt unterscheiden. Dazu muss sie

behaupten, das Sakramentale (die Sakramente und die Sakramentalität)
sei lediglich eine liturgische Option und nicht ein Wesenzug des christlichen

Glaubens. Ob Sakramente regelmässig gefeiert werden oder nicht, ist
für Ross lediglich eine Sache unterschiedlicher liturgical systems74 Der
Ausdruck a sacramental church bedeutet nicht mehr als eine Kirchge-

71 Vgl. a. a. O., 32-55.104-124.
77 A. a. O., 28; vgl. 18.29.49.53.
73 Eine andere Konsequenz ist, dass Ross liturgical fast ausnahmslos mit liberal

gleichsetzt. Vgl. z.B. A. a. O., 26.48-54.126. Das mag dem Kontext des US-amerikanischen

Protestantism entsprechen, es gilt jedoch nicht allgemein für die Liturgische
Bewegung oder für alle Kirchen, die ein liturgisches Prinzip kennen.

74 A.a.O., 102.122.

80



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

meinde, die sakramentale liturgische Formen begeht.75 Selbst Taufe und
Eucharistie werden durchaus als rituelle Formen oder als Aspekte von
church order eingestuft - und manchmal der Glaubenswirklichkeit (Glaube,

Wiedergeburt, persönliche Verbindung mit Christus, Wirkung des

Heiligen Geistes) gegenübergestellt.76
Es ist deutlich, dass mit einer solchen Auffassung die Dichotomie

zwischen dem Evangelikaien und dem Liturgischen relativ einfach zu
überwinden ist. Leider wird dabei - in ähnlicher Weise, wie Ross den liturgischen

Theologen vorwirft, die evangelikale Tradition nicht ernst zu
nehmen - die liturgische Theologie verkannt. Die Theologie der Liturgischen

Bewegung ging (und geht) nicht von liturgischen Formen aus, die

man eventuell feiern oder unterlassen könnte. Sie entstammt der
Wiederentdeckung einer biblisch-patristischen Auffassung des christlichen Glaubens,

die nicht weniger als Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie,
Sakramentstheologie - und demzufolge auch Liturgie - umfasst.77 Das genuin
Liturgische, auch wenn es sich innerhalb des Protestantism befindet, ist
wesentlich nicht von einem «protestantischen» sondern «katholischen»
Geist durchtränkt.78

7.3 Der Heilige Geist als Sieger über liturgischen Formen

Statt der Dichotomie zu trotzen, bestätigt das Buch von Ross Menkes
These, dass die Wirkung des Heiligen Geistes im protestantischen
Denkmodell eine andere Funktion hat als im katholischen.79 Bei Ross ist der

Heilige Geist konsequent derjenige, der den Glauben und den Kontakt mit
Christus realisiert, und zwar in unmittelbarer Weise. Für ein Handeln des

Geistes in und durch irdische, menschliche (liturgische) Formen - und

75 Vgl. a. a. O., 46.
76 Vgl. a. a. 0., 24-25.47.52-53.62.76-78.97-99.121.131.
77 Vgl. Mattijs Ploeger, Het «onliturgische» karakter van de Liturgische Be-

weging, in: Nederlands Theologisch Tijdschrift 61 (2007) 109-122.
78 Die Begründung eines nicht sakramentalen Christentums mit dem

Johannesevangelium - vgl. Ross, Evangelical versus Liturgical? (wie Anm. 69), 91-101 - kommt
mir seltsam vor. Es wird noch seltsamer, wenn man bedenkt, dass im evangelikalen
Kontext gerne eine klare Botschaft aus der Schrift abgeleitet und Nichtevangelikalen
Untreue gegenüber der Bibel vorgeworfen wird. Vgl. a. a. O., 48-54.73.122.132-134.
Wenn es jedoch um church order, Sakrament und Liturgie geht, ist die Schrift plötzlich
für viele Interpretationen offen. Vgl. a. a. O., 96.100.102.

79 Siehe oben, Abschnitt 4.3.

81



Mattijs Ploeger

damit für das sakramentale Prinzip - ist in diesem Buch kein Platz. Im
Gegenteil: Es ist ständig die Rede davon, dass der Geist den Menschen

sozusagen aus dem Ritual befreie.80

7.4 Bewertung

Ross gelingt es, die Legitimität der evangelikalen Liturgie und ihrer Theologie

gegen allzu pauschale Verwerfungen vonseiten der liturgischen
Theologie aufrechtzuerhalten. Aus evangelikaler Perspektive muss es

unerträglich sein, wenn alles, wofür man steht, mit dem Ausdruck catholic
exceptions belegt wird. Das heisst: Evangelikaien und anderen nicht
katholischen Formen und Inhalten wird ein Existenzrecht zugesprochen,
nicht weil sie an und für sich gut sind, sondern weil sie dem Katholischen
als heilsame Korrekturen dienen können.81 Es ist unerträglich, aber

zugleich unvermeidlich. Denn es geht hier nicht um freundlichen Umgang,
sondern darum, dass wir einander helfen, Klarheit in der Frage zu schaffen,

weshalb es Denk- und Lebensformen des Christlichen gibt, die nur
begrenzt miteinander zu vereinbaren sind. Das Evangelikaie ist nur dann
mit dem Liturgischen zu vereinbaren, wenn sich das Liturgische seiner
sakramentalen Bedeutung entledigt und deshalb nur als Form und nicht
als Inhalt angesehen wird.

8. Schlussbemerkungen

8.1 Inkarnation

Die Grundlage der «katholischen» Auffassung von Sakramentalität und
damit von der untrennbaren Verbindung zwischen Inhalt und Form ist mit
der Inkarnation gegeben. Der ewige Sohn Gottes hat Fleisch und Blut

angenommen. Gott ist nicht nur scheinbar oder oberflächlich, sondern
wirklich und bis zum Tode in das irdische, leibliche, menschliche Dasein

eingetreten.

80 Vgl. Ross, Evangelical versus Liturgical? (wie Anm. 69), 62.68.98.102.104.
116f.l 19.

81 A. a. O., 80-83.124. Der Ausdruck catholic exceptions stammt von Gordon
W. Lathrop, Holy Things. A Liturgical Theology, Minneapolis (Fortress) 1993, 157—

158.221. Dazu bearbeitete Lathrop den Ausdruck critical exceptions von Geoffrey
Wainwright, Doxology. The Praise of God in Worship, Doctrine and Life, London
(Epworth) 1980, 244.249.

82



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

Diese Glaubenswirklichkeit wird im «protestantischen» Modell nur
auf Jesus Christus bezogen. Die Inkarnation ist Voraussetzung für und

Einführung in das Leben und Wirken des Erlösers, das sich hauptsächlich
am Kreuz (oder in Tod und Auferstehung) vollzieht. Die Botschaft dieser

Erlösung soll verkündet werden.
Für das «katholische» Verständnis vom christlichen Glauben reicht die

Bedeutung der Inkarnation weiter. Gott ist Mensch geworden; Gott hat
sich in Jesus Christus den Menschen unmittelbar zugewandt; Christus hat
Gemeinschaft zwischen Gott und Menschen und zwischen Menschen
untereinander gestiftet; diese Gemeinschaft (die Kirche) ist sein Leib; in
Taufe und Eucharistie werden Menschen in Christus einverleibt und gehören

mit ihm zum «ganzen Christus» (totus Christus). Dabei bleibt Christus
immer das Haupt (und damit das Gegenüber) des Leibes (der Kirche); dies

schliesst jedoch nicht aus, sondern ein, dass die Glieder des Leibes durch
die sakramentale Initiation (Katechese, Glaubensbekenntnis, Taufe,

Firmung, Kommunion) ontologisch mit dem Haupt des Leibes verbunden
sind. Nach «katholischem» Verständnis ist also die Bedeutung der
Inkarnation nach Christi Himmelfahrt nicht vollendet. Gott hat die «Kirche auf
seine Apostel gegründet um sie zu einem bleibenden Zeichen seiner
Präsenz in Christus zu stellen».82 In den Sakramenten und in der caritativen

Fürsorge ist die erlösende, Gemeinschaft stiftende, heilende und nährende
Präsenz Jesu Christi am leiblichsten zu spüren.

Wie van der Leeuw erklärt, ist «Schöpfung» dank der Inkarnation (die
immer mit den anderen erlösenden Aspekten des Lebens und Wirkens
Jesu Christi zusammengedacht zu werden hat) kein negativer Begriff;
irdische, leibliche Formen haben das Potenzial, göttliche Präsenz zu vermitteln.

Dabei bleibt «Gebrochenheit» eine theologisch wichtige Kategorie:
einerseits weil die Sünde auch in der versöhnten Gemeinschaft weiterwuchert,

andererseits weil der Erlöser selbst eine «gebrochene Form»
angenommen hat - er ist gekommen in der Gestalt des Dienenden und des

Leidenden.
Die Christuspräsenz soll deshalb in der Kirche nicht zum Triumphalismus

ausgenutzt werden. Mit diesem Vorbehalt wird jedoch die
Christuspräsenz nicht weniger, sondern mehr; sie wird eine Wirklichkeit, die-

82 So die Präfation an allen Apostelfesten im Kerkboek van de Oud-Katholieke
Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en Sticht) 1993, 246: «Gij [...] hebt uw kerk op uw
apostelen gegrondvest om haar te stellen tot een blijvend teken van uw Aanwezigheid
in Christus».

83



Mattijs Ploeger

nicht zuletzt sakramental-liturgisch - irdisch-leiblich - vermittelt wird.
Die sakramentalen «Formen», vor allem die Taufe und die Eucharistie,
sind nicht «nur äusserliche» Formen, die man beliebig (wie bei Ross

abhängig vom liturgical system) vollziehen oder unterlassen kann. Sie

bewirken, was sie bedeuten. Inhalt und Form sind untrennbar verbunden.

8.2 Pneumatologie

Die ökumenische Theologie des 20. Jahrhunderts hat die Rolle des Heiligen

Geistes, auch in der Liturgie und der Sakramentstheologie, wiederentdeckt.

Die neue Betonung der Epiklese im Westen ist davon der bekannteste

liturgische Ausdruck. Was auf den ersten Blick eine ökumenische

Errungenschaft zu sein scheint, könnte jedoch bei näherer Betrachtung in
gewisser Weise eine Vertuschung bleibender Unterschiede sein. Wie Menke

erklärt, findet die Wirkung des Heiligen Geistes nach «katholischer»
Auffassung immer in inkarnatorischer, verleiblichter und ekklesialer Weise

statt, während die «protestantische» Auffassung die Kommunikation
mit Christus, auch im Abendmahl, eher individuell-inspiratorisch
versteht; in der protestantischen Lehre und Praxis bleibt ein gewisses Unbehagen

mit dem konkreten Brot und Wein stets spürbar. Nach «katholischer»

Auffassung bezeugt die Epiklese den unlösbaren Zusammenhang
des Heiligen Geistes mit dem inkarnierten Jesus Christus. Das bedeutet

nicht, dass die Präsenz Christi in der Eucharistie lediglich spiritueller Art
ist - dies käme einer Fehlinterpretation der («katholischen») Bedeutung
der Epiklese gleich.

Diese von Menke festgestellte und bei Ross bestätigte Unterscheidung
zwischen inkarnatorisch und inspiratorisch erläutert, warum die Handauflegung

bei der Ordination nach katholischer Auffassung nicht (und nach

protestantischer Auffassung oft)83 als Segen verstanden wird. Bei der
Ordination wird um den Heiligen Geist gebetet, und es werden die Hände

aufgelegt, um das Amt weiterzugeben. Die eigentliche Ordination ist nicht
Auftrag, Sendung und Segen (obwohl sie nicht von diesen Aspekten losgelöst

werden darf), sondern Weitergabe der sakramentalen Wirklichkeit der

Christuspräsenz. Die Ordination - wie die anderen Sakramente und die

83 So z. B. bei Ulrich H. J. Körtner, Wohin steuert die Ökumene? Vom
Konsens- zum Differenzmodell, Göttingen (Vandenhoeck) 2005, 191f. Körtners Buch ist
wie ein protestantischer Kontrapunkt zu Menke; vgl. Menke, Sakramentalität (wie
Anm. 23), 22.

84



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

ganze Sakramentalität der Kirche - setzt die von Christus selbst stammende,

über die Apostel und ihre Nachfolger weitergegebene Wirklichkeit
fort, dass Christus präsent ist.

8.3 «Esse» oder «bene esse»?

Klassische Aussagen der katholischen Sakramentstheologie, wie Christus
est qui baptizat, ex opere operato und der character indelebilis, sind dazu
da, die Zuverlässigkeit der Sakramentenspendung für die Kirchenmitglieder

sicherzustellen.84 Diese Aussagen werden von der protestantischen
Theologie oft verworfen. Gleichwohl dienen sie der Objektivität. Diese

Objektivität dient jedoch nicht der Selbstlegitimierung von Amtsträgern,
die schlecht predigen, unkonzentriert zelebrieren oder unchristlich leben,
sondern der Objektivität im Sinne der Zuverlässigkeit von Christi Präsenz

zugunsten aller Kirchenmitglieder, auch wenn manche Amtsträger selbst

nicht würdig sind.
Ein wenig provozierend könnte deshalb gesagt werden, dass das

Bischofsamt in apostolischer Sukzession nicht notwendigerweise zum «bene

esse» der Kirche gehöre, wohl aber zum «esse». Üblicherweise werden
diese dem anglikanischen ökumenisch-theologischen Jargon
entstammenden85 Begriffe umgekehrt verwendet. Es wird dabei angenommen,
dass das Bischofsamt zum «bene esse» der Kirche beitrage, aber ob es

konstitutiv für das Kirche-Sein ist («esse»), steht zur Diskussion.86 Mit
meiner rhetorisch verstandenen Umkehrung soll angedeutet werden, dass

die apostolische Sukzession nach katholischer Auffassung zum Wesen der
Kirche gehört, aber nicht garantiert, dass die Kirche, die Amtsträger und
alle anderen Getauften alles gut machen. Um es mit dem ebenfalls zum
ökumenisch-theologischen Sprachgebrauch gehörenden Ausdruck «Ga-

84 Vgl. Rinkel, Dogmatische theologie (wie Anm. 20), III, 254f.268.275-277;
IV, 163.

85 Vgl. Martien Parmentier, Porvoo and episkope - episcopacy, in: ders.

(Hg.), The Ecumenical Consistency of the Porvoo Document, Amersfoort (Oud-Ka-
tholiek Boekhuis) 1999,6-11, hier 7f.

86 Es «bleibt die Frage der altkatholischen Theologie bestehen, wie das Bischofsamt

in seiner Zeichenhaftigkeit in den Spannungsbogen zwischen <esse> und <bene

esse> der Kirche einzuordnen ist». Günter Esser, Anmerkungen zum altkatholisch-
lutherischen Dialog, in: Hans Gerny u. a. (Hg.), Die Wurzel aller Theologie: Sentire

cum Ecclesia, FS Urs von Arx, Bern (Stämpfli) 2003, 348-365, hier 364.

85



Mattijs Ploeger

rantie» zu sagen:87 Die apostolische Sukzession ist eine Garantie, dass

Christus anwesend ist (vgl. «esse»), aber keine Garantie, dass Christus von
den Amtsträgern korrekt, vollständig und überzeugend vermittelt wird
(vgl. «bene esse»).

8.4 Fazit

Aufgrund der Argumentationslinie dieses Beitrages würde ich die apostolische

Sukzession im «katholischen» Denken in folgender Weise einordnen.

Erstens soll sie unter den - realen und wichtigen - Errungenschaften
der ökumenischen Theologie relativiert werden: Die apostolische Sukzession

soll in die apostolische Tradition eingebettet werden.88 Nichtsdestotrotz

soll sie, zweitens, als real existierendes ökumenisches Problem
anerkannt werden.89 Ihre Bedeutung kann, drittens, nicht darin gesehen
werden, dass sie - und sie alleine - die Garantie dafür ist, dass alles in der

Kirche nach Gottes Willen geschieht.90
Warum ist die apostolische Sukzession dennoch ein unverzichtbarer

Aspekt von Glaube und Kirche? Weil sie ein Aspekt, Ausdruck und
Beispiel dessen ist, dass christlicher Glaube nicht nur eine Botschaft ist, die
verkündet werden soll, sondern eine verleiblichte Lebenswirklichkeit. Der
Heilige Geist setzt die Präsenz des menschgewordenen Gottes in
irdischen, leiblichen und persönlichen Formen fort. Deshalb bleibt etwas an
sich so relativ Unwichtiges wie der Teilaspekt (die apostolische Sukzession)

eines Teilaspektes (des ordinierten Amtes) der apostolischen Tradition

immerhin ein Lackmustest für die «katholische» Interpretation des

christlichen Glaubens.
Wenn diese Einsichten stimmen, wird das ökumenische Gespräch über

das Thema «apostolische Sukzession» nicht weiterkommen, so lange es

nur im Rahmen der Amtstheologie angesprochen wird. Vielversprechender

ist es, die darunterliegende Frage zu thematisieren, inwieweit sich die
Kirchen einander annähern können in der Frage von Inhalt und Form.
Eine Annäherung in der Frage der apostolischen Sukzession wird erst
dann möglich sein, wenn sich Kirchen verständigen über ihre Theologie

87 Commission on Faith and Order, Baptism (wie Anm. 11), Nr. M 38; vgl.
van Eijk, Teken van aanwezigheid (wie Anm. 9), 352-354.

88 Siehe oben, Abschnitt 2.1.
89 Siehe oben, Abschnitt 2.2.
90 Siehe oben, Abschnitt 2.1 und 8.3.

86



Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

der Schöpfung, Inkarnation und das Verhältnis zwischen Geist und Ver-

leiblichung.

8.5 Verleiblichung

Letztendlich geht es bei der Frage der apostolischen Sukzession um die

Akzeptanz oder die Verwerfung des inkarnatorischen (nicht doketischen,
nicht spiritualisierten, nicht individualisierten) Charakters des christlichen

Glaubens. Der Leib Christi ist nichts Abstraktes, er ist keine Idee,
keine Botschaft. Der Leib Christi besteht aus lebendigen Personen, die
eine Gemeinschaft bilden, ohne ihre Eigenheit zu verlieren. Nach
«katholischer» Auffassung bewirkt der Heilige Geist die Begegnung mit Jesus

Christus durch konkrete Personen (mögen sie oft fehlbar sein) - die
getauften Gemeindemitglieder, die ordinierte Pfarrerin oder Bischöfin. Und
der Heilige Geist bewirkt die Begegnung mit Christus durch die irdischen,
leiblichen Formen und Handlungen, in denen sich die Sakramentalität von
Jesus Christus und seiner Kirche konkretisieren: die Übergiessung mit
Wasser, die Brechung des Brotes, die Auflegung der Hände.

Mattijs Ploeger (*1970 in Westervoort NL), Dr. theol., 1989-1998 Studium
der Theologie in Leiden/NL, Utrecht/NL und Cambridge/VK, 2008 Promotion

an der Universität Utrecht. 1998-2002 Pastoralassistent, Diakon,
assistierender Priester in Egmond, 1999 Priesterweihe, 2002-2007 Pfarrer in
Krommenie und Zaandam, 2007-2010 in Egmond, 2010-2014 in Haarlem,
2014-2019 ass. Priester in Egmond. Seit 2008 Dozent für Systematische
Theologie am Altkatholischen Seminar an der Universität Utrecht, seit 2009
ausserdem dessen Rektor, seit 2014 zudem Dozentfür Liturgie. Vertretungen
für Systematische Theologie und Liturgie am Institut für Christkatholische
Theologie der Universität Bern (seit 2016 Adjunct Researcher) und am Alt-
Katholischen Seminar der Universität Bonn. Mitglied nationaler und
internationaler altkatholischer und ökumenischer Kommissionen und Redaktionen.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

87



Mattijs Ploeger

Summary

Twentieth-century ecumenical theology has achieved considerable convergence
regarding the theology of the ordained ministry (e.g., episkopë, apostolic tradition).

Nevertheless, the affirmed or denied necessity of an (actual or intended)
unbroken apostolic succession remains a stumbling block between the churches.
This article explores the hypothesis that the problem of apostolic succession
cannot be solved if it is treated in a relatively isolated way, namely as part of the

theology of the ordained ministry. Rather, the divergence concerning the apostolic

succession is due to a deeper and more general theological "fundamental
difference" (Grunddifferenz) between two - phenomenological, not necessarily
denominational - ways of perceiving the Christian faith and church: a "Catholic"
and a "Protestant" one. Key issues are the relationship between content and

form, and the question of whether the role of the Holy Spirit is predominantly
"spiritualising" or "embodying".

Schlüsselwörter - Key Words

Apostolische Sukzession - kirchliches Amt - Sakrament - Heiliger Geist -
Ökumene

88


	Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit? : Die apostolische Sukzession als Hinweis auf eine ökumenische Grunddifferenz

