Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 111 (2021)
Heft: 1-2
Artikel: Verkindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit? : Die

apostolische Sukzession als Hinweis auf eine 6kumenische
Grunddifferenz

Autor: Ploeger, Mattijs
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1074510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1074510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebens-
wirklichkeit?

Die apostolische Sukzession als Hinweis auf eine
okumenische Grunddifferenz

Mattijs Ploeger

1. Einfiihrung
1.1 Die Amtsfrage — kirchentrennend oder nicht?

Als die deutschen lutherischen Kirchen (VELKD) und das Katholische
Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland im Jahr 2010 ihre guten Bezie-
hungen auch theologisch und kirchlich weiter zu festigen versuchten, be-
trachteten sie als einziges gebliebenes Hindernis fiir die «volle Kirchen-
gemeinschaft» die «ungelésten Probleme im Bereich der Amtsdiskussion».!
Anlasslich einer Feier zur Wiirdigung der bestehenden Beziehungen im
gleichen Jahr sprach ich als Festredner jedoch die Vermutung aus,

dass entweder die Amtsfrage uns in Wirklichkeit gar nicht mehr trennt, weil
eine isolierte Frage keine wesentliche Frage sein kann, oder aber dass die
Beharrlichkeit, mit der wir beide unsere jeweilige Auffassung vom Amt (...)
verteidigen, darauf hinweist, dass sich hinter der Amtsfrage eine tiefere theo-
logische (...) Denkverschiedenheit verbirgt.2

Die erste Moglichkeit, dass die Amtsfrage uns iiberhaupt nicht mehr
trennt, habe ich nicht lediglich als eine rhetorische Phrase gemeint. Wenn
wirklich nur noch die Amtsfrage einer vollen Kirchengemeinschaft im
Weg steht, wie die «Uberlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf
dem Weg zur sichtbaren Kirchengemeinschaft» behaupten, dann sollte die
Amtsfrage als kirchentrennendes Problem gestrichen werden. Denn die

I Uberlegungen zur Realisierung weiterer Schritte auf dem Weg zur sichtbaren
Kirchengemeinschaft von Alt-Katholischer Kirche in Deutschland und Vereinigter
Evangelisch-Lutherischer Kirche Deutschlands. Abschlussdokument der bilateralen
Gesprichskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutsch-
lands (VELKD) und des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland
vom 3. Miirz 2010, Bonn (Alt-Katholisches Ordinariat) 2010, Nr. 30. Die «ungelosten
Probleme im Bereich der Amtsdiskussion» finden sich in Nr. 21-27.

2 MaTTUS PLOEGER, Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und unter-
schiedliche Perspektiven. Altkatholische Uberlegungen zum 25-Jahr-Jubilium der
EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 2341, hier 33.

IKZ 111 (2021) Seiten 61-88 61



Mattijs Ploeger

Gewichtung christlicher Lehraussagen hangt vor allem davon ab, inwie-
weit eine Lehraussage mit moglichst vielen anderen Lehraussagen «ver-
netzt» ist.> Deshalb kann eine isolierte Frage oder ein Einzelthema inner-
halb des Lehrgebédudes des christlichen Glaubens keine sehr wichtige und
deshalb keine kirchentrennende Frage sein.

Obwohl damit die erste Moglichkeit ausdriicklich als reale Mog-
lichkeit angesehen werden soll,* scheint im Kontext der internationalen
Okumene die zweite Moglichkeit die wahrscheinlichere zu sein. Das
«Jahrhundert der Okumene» hat auch in der Amtstheologie zu einer unge-
kannten Konvergenz zwischen den Kirchen gefiihrt. Auf die zwei wich-
tigsten Errungenschaften werde ich im Abschnitt 2.1 ndher eingehen. Um-
so bemerkenswerter ist es, dass zwei Aspekte noch immer ein hartnéckiges
okumenisch-theologisches Problem darstellen: die Bedeutung des — als
selbststindiges Amt verstandenes — Bischofsamts und die apostolische
Sukzession im engeren Sinne, das heisst, die Ordination durch bischofli-
che Handauflegung in (vermeintlicher oder wirklicher) historischer Kon-
tinuitét.

1.2 Die hinter der Amtsfrage verborgene Frage: Inhalt und Form

Vermutlich verbirgt sich hinter diesem hartnédckigen Problem etwas, was
nicht nur die Amtsfrage betrifft, sondern die ganze Auffassung dessen,
was den christlichen Glauben und die christliche Kirche ausmacht. Am
deutschen lutherisch-altkatholischen Dokument habe ich damals kriti-
siert, dass der Text gleich am Anfang als Ausgangspunkt behauptet:

3 Vgl. ADRIAN SUTER, Vernetzung und Gewichtung christlicher Lehraussagen.
Die Vorstellung einer Hierarchie der Wahrheiten und ihre Beziehung zum wissen-
schaftstheoretischen Selbstverstindnis der Theologie, Ziirich (Lit) 2011 [ = Diss.
Bern].

4 Ein anderer Zugang, der zum gleichen Ergebnis kommt, ist der Gedanke, dass
ein streng theologisches Weiterdenken aufgrund der Taufanerkennung letztlich nur
zur Amtsanerkennung und vollen Kirchengemeinschaft fithren kann. Vgl. dazu PAuL
Avis, Christians in Communion, London (Chapman) — Collegeville (Liturgical Press)
1990, vii.2l. Diese in sich konsistente Denkbewegung konnte jedoch auch zum um-
gekehrten Schluss fiithren, dass die Taufanerkennung zu friih — oder jedenfalls teilwei-
se zu unreflektiert — zustande gekommen ist. Vgl. dazu Urs voN ARrX, Taufanerken-
nung und Kirchengemeinschaft. Kann und muss das zweite aus dem ersten folgen?
Zugleich ein Aufruf zur Reform der Taufpraxis, in: OR 59 (2010) 60-86.

62



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

Grundlage all unserer 5kumenischen Bemiihungen ist letztlich die Akzeptanz
unserer einen und gemeinsamen Verantwortung fiir eine glaubhafte Verkiin-
digung des Evangeliums als eine die Menschen froh machende und befreien-
de Botschaft. [...] Diese fundamentale Berufung der Christinnen und Chris-
ten geht allen gewachsenen strukturellen Ausformungen der einen Kirche
Jesus Christi in den verschiedenen Konfessionen voraus.>

Bevor ich diesen Satz damals kritisierte, hatte der lutherische Redner vor
mir dazu festgestellt: «Ich vermute, dass es so nicht gemeint ist», denn
wenn man diesen Satz wortlich nihme, «konnte man damit auch alle Be-
miihungen um die Formulierung eines dogmatischen Grundkonsenses
[...] fiir iiberfliissig erkldren».6 Daran anschliessend habe ich damals be-
merkt:

Die Kirche — der Lebensvollzug der Gemeinschaft der Glaubigen — ist im
katholischen Glaubensverstiandnis ein Teil der Wirklichkeit des Glaubens,
nicht nur ein Instrument zum Glauben oder eine praktische Konsequenz des
Glaubens. [...] Der Glaube ist nicht nur eine Idee oder eine Botschaft. Der
Glaube ist eine verleiblichte, inkarnierte Lebensrealitét.”

In diesem Beitrag will ich die Hypothese nidher ausarbeiten, dass sich der
immer noch kirchentrennende Dissens iiber die Bedeutung der apostoli-
schen Sukzession nicht primér aus der Amtslehre an sich als isoliertem
theologischen Thema, sondern aus der Grunddifferenz beziiglich «Inhalt
und Form» erkléren ldsst.® Die katholische Interpretation des christlichen
Glaubens geht immer von Inkarnation, Personifikation und Verleiblichung
aus, wihrend die protestantische Interpretation den christlichen Glauben
letztlich als Botschaft versteht, die nicht nur zu verkiinden, sondern auch
zu leben ist, jedoch niemals mit einer konkreten irdischen, verleiblichten
Lebenswirklichkeit zusammenfillt.

s Uberlegungen (wie Anm. 1), Nr. 4, 6 (Kursivierungen durch den Autor).

6 BERND OBERDORFER, Die Einheit sichtbar machen. Anmerkungen zum Dia-
logpapier der Altkatholischen Kirche in Deutschland und der VELKD, in: IKZ 101
(2011) 9-22, hier 16f.

7 PLOEGER, Eucharistie (wie Anm. 2), 33f.

8 Eine erste Ausarbeitung dieser Hypothese versuchte ich in: MATTIJS PLOEGER,
Geloof dat probeert te begrijpen. Bijdragen tot een oud-katholieke theologische bena-
dering, Amersfoort (Merweboek) 2020, 147-151.

63



Mattijs Ploeger

2. Okumenisch-theologische Konvergenzen in der Amtsfrage — und
trotzdem verbleibende Fragen

2.1 Episkopé und apostolische Tradition: Ausweitung der Konzepte

Die fiir die Amtstheologie wichtigsten Errungenschaften der 6kumeni-
schen Theologie des 20. Jahrhunderts sind methodisch daran zu verdan-
ken, dass Konzepte, die in den konfessionellen Theologien immer schma-
ler und einseitiger geworden waren, wieder in ihrem breiteren und
vielschichtigeren Zusammenhang dargestellt wurden.”

Die erste konzeptuelle Ausweitung betrifft das Bischofsamt. Die Sack-
gasse zwischen episkopalen und nicht episkopalen Kirchen wurde einiger-
massen durchbrochen durch die Anerkennung der Tatsache, dass es zwar
nicht in allen Kirchen einen Bischof (episkopos) gibt, dass es jedoch in
allen Kirchen Personen und Strukturen gibt zur Ausiibung von Verant-
wortung, Koordination und Leitung (episkopé).'® In der 6kumenischen
Theologie wird diese Feststellung mit der Anregung verbunden, in allen
Kirchen solle die Ausiibung von episkopé in dreifacher Weise geschehen:
personlich (personal), kollegial (collegial) und gemeinschaftlich (com-
munal)."! Eine — in allen Kirchen nach diesen 6kumenischen Prinzipien
neu durchdachte und neu gestaltete — Wiederentdeckung des dreifachen
Amtes von Bischof, Priester und Diakon wire wahrscheinlich die Erfolg
versprechendste Richtung, in die sich das 6kumenische Weiterdenken
iiber das Amt entwickeln konnte.!2

Die zweite amtstheologische Errungenschaft der kumenischen Theo-
logie betrifft die Befreiung des Begriffs «apostolische Sukzession» von
seiner amtlichen Engfiihrung, durch seine Einbettung in die breitere und
von der ganzen Kirche getragene «apostolische Tradition». Damit wurde
die Frage, ob eine Kirche (durch ihr Amt) in der apostolischen Sukzession

9 Vgl. ToN vaN Euk, Teken van aanwezigheid. Een katholieke ecclesiologie in
oecumenisch perspectief, Zoetermeer (Meinema) 2000, 346f.

10" Die fiir dieses Thema grundlegende Konsultation wurde dokumentiert in:
Commission on Faith and Order, Episkopé and Episcopate in Ecumenical Perspecti-
ve, Genf (ORK) 1980.

11" Commission on Faith and Order, Baptism, Eucharist and Ministry, Genf
(ORK) 1982, Nr. M 26-27.

12° A.a. O, Nr. M 28-31. Vgl. MATTUS PLOEGER, Celebrating Church. Ecumeni-
cal Contributions to a Liturgical Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Liturgiewe-
tenschap) — Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008, 407-412.504-5009.

64



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

steht oder nicht, durch die inhaltlich orientierte Frage erginzt, ob und wie
eine Kirche sich zum apostolischen Glauben bekennt, das Evangelium
verkiindet und je neu interpretiert, Taufe und Eucharistie feiert, das Amt
weitergibt, eine Gemeinschaft in Gebet, Liebe, Freude und Leiden ist, sich
in den Dienst der Kranken und Bediirftigen stellt, die Einheit der Ortskir-
chen fordert und von den empfangenen Charismen lebt — kurz, ob und in
welcher Weise sie in der apostolischen Tradition steht.!3

2.2 Verbleibende Fragen

Die okumenisch-theologische Ausweitung herkommlicher Konzeptionen
fordert episkopale Kirchen heraus, ihre Amter und ihre Apostolizitit nicht
mehr eng, d. h. beziiglich des Bischofsamts in einer als pipeline aufgefass-
ten Kontinuitét, sondern breit aufzufassen, d. h. dass die die ganze Kirche
in vielfédltiger Weise den apostolischen Glauben lebt. Von nicht
episkopalen Kirchen fordert sie die Anerkennung, dass auch die personli-
che Ausiibung der episkopé, und zwar durch einen episkopos, Teil des
Selbstverstindnisses aller christlichen Kirchen ist. Und dass die — faktisch
oder vermeintlich historische — Kontinuitit der bischéflichen Handaufle-
gungen (die apostolische Sukzession) ein sakramentales Zeichen der Wei-
tergabe des ganzen christlichen Glaubens (der apostolischen Tradition) ist.

Anders gesagt: Die Ausweitung der Konzepte stellt zwar die Begriffe
«Bischof» und «apostolische Sukzession» in einen breiteren Rahmen, hebt
jedoch die Realititen «Bischof» (als Verkorperung von episkopé) und
«apostolische Sukzession» (als sakramentales Zeichen von apostolischer
Tradition) nicht auf. Die 6kumenisch-theologische «Strategie» der erwei-
terten Perspektive hilft der Okumene nicht weiter, wenn sie darauf zielen
wiirde, durch episkopé den episkopos und durch die apostolische Tradition
die apostolische Sukzession aus den Augen zu verlieren. Fiir die orthodo-
xen und katholischen Kirchen bleiben Bischof und apostolische Sukzessi-
on Aspekte des Glaubens — nicht mehr, aber auch nicht weniger.!4

Die apostolische Sukzession ist auch dadurch ein Stolperstein, dass die
Frage, ob eine Kirche (und das Amt einer Kirche) sich in der Sukzession

13 Commission on Faith and Order, Baptism (wie Anm. 11), Nr. M 34.
14 Vgl. vaN EUK, Teken van aanwezigheid (wie Anm. 9), 346-352.

65



Mattijs Ploeger

befindet oder nicht, nur mit «ja» oder «nein» beantwortet werden kann.!>
Eine Kirche kann mehr oder weniger aus der apostolischen Tradition her-
aus leben, ihr Amt kann jedoch nicht nur «ein bisschen» in der apostoli-
schen Sukzession stehen. Wenn die katholische Seite sagen wiirde: «Wir
haben inzwischen gelernt, die Sukzession als einen Teilaspekt des Amtes
zu betrachten, sodass wir das Amt jetzt auch ohne Sukzession anerkennen
konnen», dann wiirde sie sich damit fiir die protestantische Option ent-
scheiden. Wenn die protestantische Seite sagen wiirde: «Wir haben inzwi-
schen gelernt, die Sukzession als einen Teilaspekt des Amtes zu betrach-
ten, und wollen unser Amt jetzt in die Sukzession einbinden lassen», dann
wiirde sie sich damit fiir die katholische Option entscheiden. Hier sind
keine Kompromisse, Zwischenlosungen oder schrittweisen Annidherun-
gen moglich — das kirchliche Amt steht in der Sukzession oder nicht. Da-
durch ist die Sukzession ein nicht einfach zu beseitigender Stolperstein.

3. Begriffsklirungen
3.1 Apostolische Sukzession

Wenn ich in diesem Artikel den Begriff «apostolische Sukzession» benut-
ze, ist mir bewusst, dass es sich nur um einen Teilaspekt (ndmlich die
faktisch oder vermeintlich historische Kontinuitit bischéflicher Handauf-
legungen) eines Teilaspektes (nimlich des Amtes) der apostolischen Tra-
dition handelt. Weil jedoch diese an sich untergeordnete Frage die Kirchen
bis heute trennt, verdient sie immerhin Beriicksichtigung, und es ist die
kritische Nachfrage relevant, ob sich hinter dieser Frage vielleicht eine
zentralere Frage beziiglich Glaube und Kirche versteckt.

3.2 «Katholisch» und «protestantisch»

In diesem Beitrag benutze ich die Begriffe «katholisch» und «protestan-
tisch» nicht in einem konfessionellen Sinn, sondern meine damit konfes-
sionsiibergreifende «Typen» christlicher Theologie, Spiritualitit und
Selbstwahrnehmung. So kann es also auch «katholische» Theologinnen
oder Theologen und Gemeindemitglieder innerhalb einer «protestanti-

15 Dass die Beantwortung dieser Frage nicht in allen Fillen eindeutig ist, bezeugt
zum Beispiel die Tatsache, dass die anglikanischen Weihen von der altkatholischen,
nicht aber von der romisch-katholischen Kirche anerkannt werden. In beiden Fiillen
werden sie jedoch (und das ist mein Thema hier) pauschal bejaht bzw. verneint.

66



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

schen» Kirche geben — und umgekehrt.!¢ Eine derartige konfessionsiiber-
greifende, inhaltliche Benutzung der Begriffe «katholisch» oder «protes-
tantisch» hat eine lingere Tradition. So ist es in anglikanischen Kirchen
tiblich, dass ihre Mitglieder sich selbst als Protestant, Evangelical, Libe-
ral oder Catholic beschreiben. Auch in der altkatholischen Theologie
wird «katholisch» in einem inhaltlichen und nicht in einem konfessionel-
len Sinn verstanden.

3.3 «Grunddifferenz»

Dennoch stelle ich zwar nicht Kirchen oder Konfessionen, sondern Auf-
fassungen des christlichen Glaubens und der christlichen Kirche einander
gegeniiber, da ich hinter der Beharrlichkeit, mit der das Problem der apo-
stolischen Sukzession von beiden Seiten nicht gelost wird, eine tiefer lie-
gende Grunddifferenz vermute. In der 6kumenischen Theologie kann es
hilfreich sein, von einigen wenigen Grunddifferenzen auszugehen, «nicht
um die Verschiedenheit zu zementieren, sondern um sie auf bessere Weise
zu liberwinden».!” Deshalb sollten Grunddifferenzen nur weitreichende,
d. h. mit vielen Aspekten des Glaubens vernetzte und wahrscheinlich eher
methodische Unterschiede betreffen. Das folgende Zitat eines lutheri-
schen Okumenikers beschreibt meine Absicht:

Das gegenwiirtige Reden von einer Grunddifferenz und der Versuch, sie zu
lokalisieren, ist nur sinnvoll im Kontext des weitreichenden theologischen
Konsenses, der heute zwischen den Kirchen zu Tage tritt. Der Kontext ist
nicht mehr der der Reflexion der vergangenen Jahrhunderte, die diesen Be-
griff noch in der Absicht benutzten, die einzelnen konfessionellen Identitéiten
zu legitimieren. Uber eine Grunddifferenz nachzudenken, dringt sich heute
angesichts der Fortschritte des theologischen Dialogs zwischen den christli-
chen Kirchen auf und geschieht vor dem Hintergrund eines Grundkonsenses
[...]. Allein in diesem neuen Rahmen kann eine solche Rede einen Sinn ha-
ben.!3

16 Ein Beispiel wird in Abschnitt 6 angegeben.

17 WALTER KASPER, Wege der Einheit. Perspektiven fiir die Okumene, Freiburg
(Herder) 2005, 43. Urspriinglich: DERS., That They May All Be One. The Call to Unity,
New York (Burns & Oates) 2004.

18 ANDRE BIRMELE, Kirchengemeinschaft. Okumenische Fortschritte und me-
thodologische Konsequenzen, Miinster (Lit) 2003, 221. Urspriinglich: DERS., La com-
munion ecclésiale. Progrés oecuméniques et enjeux méthodologiques, Paris (Cerf) —
Genf (Labor et Fides) 2000.

67



Mattijs Ploeger

3.4 Ekklesiologie und Eschatologie

Noch ein Weiteres muss klargestellt werden: Ekklesiologische Fragen sind
nicht deckungsgleich mit eschatologischen Fragen. Die Frage, ob jemand
zu einer Kirche in apostolischer Sukzession gehort oder nicht, ist nicht
gleichbedeutend mit den Fragen, ob jemand von Gott geliebt wird, von
Christus erlost worden ist und den Heiligen Geist empfangen hat. «Es
kann der Sachlichkeit des Fragens nur schaden, wenn die Frage nach der
Kirchengliedschaft immer unmittelbar mit der Frage nach dem Heilsweg
der betreffenden Gruppen belastet wird.»® Die Amtstheologie und die
Ekklesiologie sollten zur Frage, wo der Heilige Geist sonst noch wirkt,
offen gehalten werden.2? Wenn der erhohte Christus der eschatologische
Herr des ganzen Kosmos ist oder sein wird, gibt es keinen Bereich, der
nicht irgendwie mit Christus verbunden ist oder sein wird.?! Die richtige
Mitte dieses Fragenkomplexes wird von einem altkatholischen Theologen
folgendermassen auf dem Punkt gebracht: Wir Menschen sind an die hei-
ligenden Zeichen, die Gott uns gegeben hat, gebunden; natiirlich binden
sie Gott nicht.22

4. Karl-Heinz Menke: Sakramentalitit als Wesen des
Katholizismus

4.1 Unterschiedliche Denk- und Lebensformen des Christentums

Der Tenor meiner Hypothese wird kriftig unterstiitzt durch das provoka-
tive?> Buch «Sakramentalitit. Wesen und Wunde des Katholizismus»
von Karl-Heinz Menke. Obwohl der romisch-katholische Dogmatiker

19 JosEPH RATZINGER, Das neue Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diis-
seldorf (Patmos) 1969, 102f.

20 Vgl. ANDREAS RINKEL, Dogmatische theologie, 4 Bde., o. O. (Eigenverlag:
hektographierte Ausgabe) 1956, I11, 241.

2l Vgl. MATTUS PLOEGER, Jezus Christus, de kerk en de wereld. Oecumenisch-
theologische beschouwingen over «kern» en «marge» in liturgie en ecclesiologie, in:
Louis van Tongeren (Hg.), Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid
en veelkleurigheid, Heeswijk (Berne) 2009, 195-211.

22 RINKEL, Dogmatische theologie (wie Anm. 20), III, 31, im Kontext der Taufe:
«Deze noodzakelijkheid geldt voor ons, mensen; natuurlijk bindt zij God niet. Mar-
telaarschap en votum baptismi zijn bewijs, dat de kerk altijd geloofd heeft, dat God
zalig maakt wie Hij wil en dat niet ook Hij aan de tekenen, die hij ons gaf, gebonden is.»

23 Vgl. KARL-HEINZ MENKE, Sakramentalitit. Wesen und Wunde des Katholi-
zismus, Regensburg (Pustet) 2012, 8.

68



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

(geb. 1950) der «Konsenspapier-Okumene» — der «Professoren-Okumene
fiir Okumene-Professoren» — viel kritischer gegeniibersteht als ich selbst,?
gehe ich davon aus, dass er sein Buch als Beitrag an die Okumene ver-
steht.2>

Menke geht davon aus, dass die dkumenische Annidherung im Hin-
blick auf einzelne theologische Themen irgendwie «das Grundproblem
nicht sehen will», weil es zwischen Katholizismus und Protestantismus
letztlich um «unterschiedliche Denk- und Lebensformen des Christen-
tums» gehe.26 Dabei definiert Menke die Grunddifferenz folgendermas-
sen: «Auf der einen Seite unvermittelte (pneumatische) Alleinwirksam-
keit Gottes; auf der anderen sakramental vermitteltes Bundeshandeln».2”
Menke weist darauf hin, dass es bei wirklicher 6kumenischer Verstindi-
gung nicht darum geht, ob katholische und protestantische Theologen
iiber einzelne Themen vielleicht der gleichen Meinung sind oder zumin-
dest dhnliche Formulierungen benutzen, sondern um die Frage, ob diese
Themen im Ganzen des katholischen bzw. protestantischen Denkens den
gleichen Stellenwert haben und eine vergleichbare Rolle spielen.?8

4.2 Inkarnatorisch gegeniiber doketisch

Menke verortet (wie ich auch) die katholisch-protestantische Grunddif-
ferenz in der Akzeptanz bzw. Verwerfung der konkreten, inkarnierten,
sakramentalen, Christus vergegenwirtigenden Realitit der Kirche. Die
protestantische Option belegt er mit dem Ausdruck «ekklesiologischer
Doketismus» — eine Wortwahl, die zwar nicht sehr freundlich klingt, je-
doch adédquat zum Ausdruck bringt, um welche theologische Differenz es
hier geht. Im Gegenzug geht die katholische Option von einer sakramen-
talen Kirche aus — «sakramental deshalb, weil sie in demselben Masse auf
Christus verweist, in dem sie auf Erden sichtbar wird».?

% A.a.0,19

25 Vgl.a.a. 0, 8.

26 A.a. 0O, 8;vgl. 19-21.
27 Aa.0,8.

8 A.a. 0, 2If.

2% A.a. 0, 259.

69



Mattijs Ploeger

4.3 Inkarnatorisch gegeniiber inspiratorisch

Ein roter Faden in Menkes Buch ist die Gegeniiberstellung der Begriffe
«inkarnatorisch» und «inspiratorisch». Menke sieht die katholische, sak-
ramentale Wirklichkeit der Kirche als eine Fortsetzung der Inkarnation
und den Heiligen Geist als denjenigen, der sowohl die Inkarnation als auch
die Sakramentalitit ermOglicht. Dabei erlangt der Heilige Geist keine vom
irdischen und auferstandenen Christus verselbststindigte Funktion, son-
dern «der Heilige Geist bindet die Kirche an Jesus Christus».30

Geistsendung heisst gerade nicht, dass Christus nach der Himmelfahrt nur
noch inspiratorisch statt inkarnatorisch anwesend ist. Im Gegenteil: Der Hei-
lige Geist bewirkt die Sakramentalitit der Kirche und ermoglicht so die
Selbstiiberschreitung der Gldubigen nicht auf ein unsichtbares Absolutum,
sondern auf den inkarnierten Logos hin.3!

Der Heilige Geist ist also nicht das pneumatologische im Unterschied zu Jesus
Christus als dem inkarnatorischen Prinzip der Kirche, sondern im Gegenteil
die Ubersetzung der vertikalen Inkarnation des Christusereignisses in die
horizontale Inkarnation der Kirche.32

Dieser katholischen Auffassung der Funktion des Heiligen Geistes, die
sakramental und inkarnatorisch ist, stellt Menke die protestantische Inter-
pretation gegeniiber, die er «inspiratorisch» nennt. In beiden Fillen han-
delt es sich um eine reale Pneumatologie, und zwar um das Wirken des
Heiligen Geistes nach Christi Himmelfahrt und nach Pfingsten. Dabei ist
jedoch die Art des Wirkens des Geistes, die Funktion der Pneumatologie,
grundlegend verschieden. Der protestantischen Auffassung zufolge ist die
Prisenz Christi der Prisenz des Geistes gewichen, oder anders gesagt: Die
Prisenz Christi ist die Prisenz des Geistes geworden.3? Nach dieser Auf-
fassung handelt Gott seit Himmelfahrt und Pfingsten nicht mehr durch
Jesus Christus, sondern durch den Heiligen Geist. Diese Art des Geistwir-
kens sieht Menke als deckungsgleich mit dem ebenfalls protestantischen
Prinzip der unmittelbaren und unsichtbaren «Alleinwirksamkeit Gottes»3*
und der protestantischen Tendenz, Gottes Wirken eher individuell als ek-

30
31
2
3
34

.a. 0, 184.

.a. 0., 283.

.a. 0, 262.

.a. 0., 24.29.

.a. 0., 30.61.232 und passim.

P

70



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

klesial aufzufassen.3> Nach katholischer Auffassung ist die Quintessenz
der Wirksamkeit des Heiligen Geistes jedoch nicht (nur), dass wir an
Christus denken oder bestenfalls mit Christus in Kontakt treten, sondern
(vor allem), dass wir in Christus partizipieren, in ihn einverleibt werden.36

4.4 Bewertung

Mit dieser Skizze verbindet Menke Konsequenzen und Beispiele, die in
altkatholischer Perspektive nicht immer nachvollziehbar sind. Zu nennen
wiire die vielleicht etwas vorschnelle Klassifizierung orthodoxer Theolo-
gen im (sonst in Menkes Darstellung prinzipiell protestantischen) Lager
der «Inspiration statt Inkarnation».3” Auch ist zu bezweifeln, dass die in
einer bestimmten Weise relativierende Betrachtung der Geschlechter, wie
sie bei den 6kumenisch brisanten Themen Frauenordination und Homo-
sexualitédt zutage tritt, notwendigerweise ein Beispiel von Doketismus und
damit von Protestantisierung ist.?® Ich vermute, dass die Themen Frau-
enordination und Homosexualitit innerhalb der katholischen, sakramen-
talen Auffassung also als «ein innerkatholisches Problem»* betrachtet
werden konnen.*? Dennoch bietet Menke mit seiner Unterscheidung von
zwei Arten der Pneumatologie eine wichtige Einsicht, die beitragen kann,
weiterhin bestehende 6kumenische Probleme besser zu verstehen.

5. Joseph Ratzinger: Vergeistigung ist Verleiblichung

In der Theologie des romisch-katholischen Dogmatikers und Fundamen-
taltheologen Joseph Ratzinger (geb. 1927) — des heutigen Papstes emeritus
Benedikt XVI. — spielen biblisch-theologische Motive eine wichtige Rolle.
Eines dieser wiederkehrenden Motive ist die Behauptung, dass die Erfiil-

3 A.a. 0, 263.275.

36 Vgl. a.a. O, 122.130.

37 A. a. O,, 161f. Auch kontrovers (und interessant) ist seine Kritik am Ellipse-
Modell im Kirchenraum. Vgl. a. a. O., 283-289.

B8 A.a. 0, 75-98.

3 Vgl. INTERNATIONALE ROMISCH-KATHOLISCH — ALTKATHOLISCHE DIALOG-
KoMMmissION, Kirche und Kirchengemeinschaft. Erster und Zweiter Bericht 2009 und
2016, Paderborn (Bonifatius) 2017, 17 (Nr. I 2).

40 Vgl. MATTUS PLOEGER, Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften
und das Sakrament der Ehe(einsegnung). Ein Beitrag zur aktuellen Diskussion in der
altkatholischen Kirche und Theologie, in: IKZ 108 (2018) 87-109.

71



Mattijs Ploeger

lung des Alten Testamentes in Jesus Christus immer zugleich Vergeisti-
gung und Verleiblichung bedeute.

5.1 Ein biblisch-theologisches Modell, in dem Spiritualisierung zugleich
Verkorperung ist

Schon im Alten Testament selbst fiangt eine Bewegung an, die als «spiri-
tualisierend» bezeichnet werden konnte. Sie wichst iiber die buchstébli-
chen Strukturen der israelitischen Religion hinaus. Neben den erwarteten
erlosenden Konig aus dem Hause Davids stellt Jesaja einen Gottesknecht,
der als leidend und siihnend dargestellt wird.#! Der Opferkult im Jerusale-
mer Tempel wird vom Psalmisten existenziell und moralisch umgedeutet:
Statt Opfer will Gott Gebet und Lobpreis von Menschen empfangen und
ein demiitiges Herz bei Menschen erkennen.*2 Auch manche Propheten
rufen dazu auf, Gerechtigkeit zu tun statt Opfer zu bringen.*3

Diese alttestamentliche Tendenz wird von Jesus Christus aufgenom-
men, weitergefiihrt und zutiefst «getan» (vollbracht, erfiillt). Dabei ist dies
Ratzinger zufolge keine bis zur Verfliichtigung fortschreitende Spirituali-
sierung. Es ist Ratzingers biblisch-theologische These, dass Jesus Tempel,
Priester und Opfer nicht hinter sich ldsst, sondern sie personifiziert und
verkorpert. Der Tempel ist nicht weg, sondern Christi Leib ist der Tempel
geworden. Priester und Opfer sind nicht verschwunden, sondern Christus
ist der Hohepriester, der sich selbst zum Opfer bringt. Die Inkarnation —
die auf das Kreuz ausgerichtet ist — ist zugleich die Vergeistigung und die
Verleiblichung von Tempel, Priester und Opferkult. Dazu fiihrt Ratzinger
oft den Text aus Hebr 10,5-7 an, der Ps 40,6f. folgendermassen zitiert,
interpretiert und auf Jesus Christus anwendet:44

41 Vgl. Jes 42,1-7; 49,1-7; 50,4-11; 52,13-53,12.

42 Vgl. Ps 50,8-15.23; 51,18f.

43 Vgl. Jes 1,13; Hos 6,6.

4 Vgl. JoserH RATZINGER, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der
Kirche, Miinchen (Zink) 1954 [ = Diss. Miinchen], 242-245; DERs., Das neue Volk
Gottes (wie Anm. 19), 79.250-256; DERS., Das Fest des Glaubens. Versuche zur Theo-
logie des Gottesdienstes, Einsiedeln (Johannes) 1981, 95-97; pErs., Ein neues Lied
fiir den Herrn. Christusglaube und Liturgie in der Gegenwart, Freiburg (Herder) 1995,
117.213; DERs., Der Geist der Liturgie. Eine Einfiithrung, Freiburg (Herder) 2000,
30-43; pers., Weggemeinschaft des Glaubens. Kirche als Communio, Augsburg
(Sankt Ulrich) 2002, 84; pERrs., Jesus von Nazareth, 3 Bde., Freiburg (Herder) 2007-
2012, hier II, 98.257-259.

72



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht gefordert,
doch einen Leib hast du mir bereitet;

an Brand- und Siindopfern hast du kein Gefallen.
Da sagte ich: Siehe, ich komme —

so steht es iiber mich in der Schriftrolle —,

um deinen Willen, Gott, zu tun.*’

Das Gewicht dieser Auffassung liegt darin, dass die existenziellen und
ethischen Aspekte des christlichen Glaubens nicht einfach ein moralischer
(oder moralisierender) Anhang oder eine (praktische) Folge des (theoreti-
schen) Glaubens sind. Vielmehr gehort das Existenzielle und das Ethische
zum zentralsten Inhalt des christlichen Glaubens, Jesus Christus. Die pro-
phetische Gerechtigkeit — und das Leiden um der Gerechtigkeit willen —
gehoren sozusagen zur Ontologie des christlichen Glaubens: Jesus gibt uns
dazu nicht nur das Beispiel, sondern er ist — mit Leib und Blut, mit Haut
und Haar — diese Gerechtigkeit geworden.

5.2 Bewertung

Der Grund, warum ich diesen Gedanken hier anfiihre, liegt darin, dass er
die «katholische» Position untermauert, die nicht zwischen Inhalt und
Form, zwischen Wesen und Gestalt, wihlen will. Vor diesem biblisch-
theologischen Hintergrund muss festgestellt werden, dass das Irdische
und Leibliche, das Konkrete und Greifbare, fiir Christen zutiefst Teil der
gldubigen Wirklichkeit sind. Personifizierung und Verkorperlichung sind
Wesensziige des christlichen Glaubens.

6. Gerardus van der Leeuw: ein «katholischer» Protestant
6.1 Einfiihrung

Der niederlindische reformierte Religionsphinomenologe und «liturgi-
sche Theologe» Gerardus van der Leeuw (1890-1950) vertritt eine «katho-
lische» Position, wie ich sie oben (3.2) beschrieben habe.*¢ Der unauflos-
bare Zusammenhang von Inhalt und Form, Botschaft und Gestalt tritt bei

45 Hebr 10,5b-7 (Einheitsiibersetzung 2016).
46 Es liegt eine neue deutschsprachige Ubersicht iiber van der Leeuws Leben und
Werk mit Fokus auf Liturgie vor: Luca BASCHERA, Einleitung, in: Gerardus van der

Leeuw, Liturgik, hg. von Luca Baschera/Ralph Kunz, iibers. von Christina Siever,
Ziirich (TVZ) 2018, 11-48.

73



Mattijs Ploeger

van der Leeuw vor allem im Kontext der Liturgie auf. Liturgie ist fiir ihn
stark mit Theologie, vor allem mit der Inkarnation, verbunden. Zudem
weisen seine theologischen und liturgischen Einsichten auf seine Vertraut-
heit und Auseinandersetzung mit anderen Religionen, mit Kunst und mit
der modernen Gesellschaft hin.47

In der Zwischenkriegszeit war van der Leeuw die fiihrende Personlich-
keit der Liturgischen Bewegung in der niederldndischen reformierten
(hervormde) Kirche. Damals war diese Bewegung, obwohl selbstver-
stindlich rituell-liturgisch ausgerichtet, stark systematisch-theologisch
(insbesondere sakramentstheologisch) bestimmt. Nach dem Tod van der
Leeuws im Jahr 1950 fiel die «theologische» Liturgische Bewegung nach
1955 auseinander, weil sie sich zunehmend in der Amtsfrage, vor allem im
Hinblick auf das Bischofsamt in apostolischer Sukzession, verstrickte.48
Die reformierte Synode lehnte 1955 diese Bestrebungen ab. Mehrere Mit-
glieder der reformierten Liturgischen Bewegung traten anderen — vor al-
lem der anglikanischen und der rémisch-katholischen — Kirchen bei. Die
meisten derjenigen, die reformiert blieben, gaben ihre katholisierenden
Bestrebungen notgedrungen auf.*® Wie hitte van der Leeuw sich diesen
Entwicklungen gegeniiber verhalten? Selbst war er zwar fiir eine Art Bi-
schofsamt, jedoch gegen die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession,
die er ein adiaphoron nannte.>° Es ist denn auch nicht die Frage der apos-
tolischen Sukzession, sondern die dahinterliegende Frage nach dem Ver-
hiltnis von Inhalt und Form, die mich veranlasst, hier van der Leeuw ins
Spiel zu bringen.

47 Vgl. MARCEL BARNARD, De dans kan niet sterven. Gerardus van der Leeuw
(1890-1950) herlezen, Zoetermeer (Meinema) 2004,

48 Vegl. J. [HANS] KRONENBURG, Episcopus oecumenicus. Bouwstenen voor een
theologie van het bisschopsambt in een verenigde reformatorische kerk, Zoetermeer
(Meinema) 2003 [ = Diss. Utrecht], 83—150.

49 Gleichzeitig wurde diese «theologische» Liturgische Bewegung von einer eher
«musisch» orientierten (poetischen und kirchenmusikalischen) Liturgischen Bewe-
gung abgelost, die bis heute die protestantische Liturgische Bewegung in den Nieder-
landen prigt. Vgl. W. G. OVERBOSCH, Zo gezegd. Gebundelde overwegingen, Zoeter-
meer (Boekencentrum) 1998, 139-152.

50 KRONENBURG, Episcopus oecumenicus (wie Anm. 48), 115. Ein adiaphoron
ist ein theologisches Thema, dessen Annahme oder Verwerfung keine entscheidende
Bedeutung hat beziiglich der Rechtglidubigkeit der betreffenden Person und keine
Folgen hat fiir die volle Kirchengemeinschaft.

74



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

6.2 Eine neue Reformation

Die Thematik «Inhalt und Form» kommt — als 6kumenisches Problem —
zur Sprache, als van der Leeuw seine liturgische Arbeit gegen den heftigen
Angriff des reformierten Theologen und Pfarrer Oepke Noordmans
(1871-1956) verteidigen muss. Noordmans, der sich als Puritaner defi-
niert, vertritt bis in seine Wortwahl hinein die «protestantische» Ansicht,
dass der christliche Glaube eine Botschaft sei, die sich nur fragmentari-
scher Formen bediene.’! Den Gedanken, dass Inhalte des Glaubens sich in
(normativen) Formen «inkarnieren», verwirft er. «Auf Golgatha vergeht
jede Gestalt und jede Form.»2 Das Einzige, was Christen zwischen Him-
melfahrt und Eschaton haben, ist das Wort und den Geist. Van der Leeuw
reagiert auf diesen Angriff zuallererst damit, dass er Noordmans dankt,
Fragen der Liturgie theologisch aufgegriffen zu haben. Allzu oft wiirde
Liturgie lediglich als Ausserlichkeit, als etwas Nichttheologisches be-
trachtet. Diese Anerkennung der Liturgie als locus theologicus durch bei-
de Theologen fiihrte zu einer lingeren Debatte.>?

Noordmans wirft van der Leeuw vor, dass die Theologie der Liturgi-
schen Bewegung nicht bei der Reformation stehen bleibe. Darauf reagiert
van der Leeuw in zweifacher Weise. Erstens kritisiert er, dass Noordmans
die Reformation fast ausschliesslich im Sinne eines Puritanismus interpre-
tiert. Fiir die Theologie der Liturgischen Bewegung sieht van der Leeuw
sehr wohl einen Platz innerhalb des Protestantismus.’* Van der Leeuw
will nicht nach «<Rom»; von der Orthodoxie kann er viel lernen, aber er
bekennt sich zum Abendland. Dennoch bestitigt er, zweitens, Noord-
mans’ Wahrnehmung, dass die Reformation fiir die Liturgische Bewe-

31 Vgl. OepKE NOORDMANS, Mysterie of boodschap, in: Eltheto 89 (1935) 131-
140; zitiert nach: DERS., Verzamelde werken, 11 Bde., Kampen (Kok) 1978-2004, hier
IV, 180-190.

52 OepKE NOORDMANS, Liturgie, Amsterdam (Holland) 1939; zitiert nach:
NoorpMANS, Verzamelde werken (wie Anm. 51), VI, 94: «<Op Golgotha vergaan alle
gestalten en alle vormen».

33 GERARDUS VAN DER LEEUW/OEPKE NOORDMANS/W. H. VAN DE PoL, Liturgie
in de crisis, Nijkerk (Callenbach) 1939; zitiert nach: NOORDMANS, Verzamelde werken
(wie Anm. 51), VI, 165.

3 Vgl. VAN DER LEEUW/NOORDMANS/VAN DE PoL, Liturgie in de crisis (wie
Anm. 53), 184-185; die Antwort von Noordmans findet sich a. a. O., 200.

75



Mattijs Ploeger

gung nicht das letzte Wort hat. Van der Leeuw sehnt sich nach «einer
neuen Reformation» auf der Grundlage einer sakramentalen Theologie.>

6.3 Inhalt und Form

Die Einheit von Inhalt und Form beruht nach van der Leeuw erstens auf
der Schopfung: «Schopfung ist — wie Noordmans sagt — Kritik, Schei-
dung. Gott schied das Licht von der Finsternis. Aber [Schopfung] ist auch
— und das vergisst Noordmans — Gestaltung, Formation.»® Fiir van der
Leeuw hat die Schopfung erstens positive Bedeutung: Gott hat die Welt
gut geschaffen. Aber der eigentliche Grund, warum van der Leeuw die
Schopfung (schepping) prinzipiell positiv betrachtet, ist die Neuschopfung
(herschepping) in Jesus Christus. Die Fleischwerdung des Wortes, die
Menschwerdung Gottes, sei der Grund, warum die Schopfung nicht mehr
primir unter dem negativen Vorzeichen des Siindenfalls, sondern primér
unter dem positiven Vorzeichen der Erlosung stehe. Bei van der Leeuw
wird «Schopfung» immer mit «Inkarnation» zusammengedacht.>
Noordmans allerdings betrachtet «Schopfung» immer unter dem Vor-
zeichen des «Siindenfalls»,’® wie in diesen charakteristischen Sitzen:
«[Die Bibel] fangt mit [der Schopfung] an, jedoch ohne uns sonst noch
etwas dariiber zu erzihlen. Sie sagt nur, dass alles gut war. Damit haben
wir dann einen Massstab bekommen, um zu sehen, dass alles gefallen
ist.» Noordmans kennt zwar den Begriff Neuschopfung, er verbindet ihn
jedoch nicht mit der Menschwerdung, sondern mit dem Wirken des Heili-

55 VAN DER LEEUW/NOORDMANS/VAN DE Pol, Liturgie in de crisis (wie Anm. 53),
182: «een nieuwe hervorming».

56 GERARDUS VAN DER LEEUW, Inleiding tot de theologie, Amsterdam (Paris)
1935, 119: «Schepping is, zooals Noordmans zegt, critiek, scheiding. God scheidde
het licht van de duisternis. Maar zij is ook — en dat vergeet Noordmans — vorming,
formatie».

57 Vgl. vaN DER LEEUW, Inleiding tot de theologie (wie Anm. 56), 119; DERS.,
Liturgiek, Nijkerk (Callenbach) 1940, 17; pErs., Sacramentstheologie, Nijkerk (Cal-
lenbach) 1949, 224f.

58 VAN DER LEEUW/NOORDMANS/VAN DE PoL, Liturgie in de crisis (wie Anm.
53), 198.201.

59 OEePKE NoorRDMANS, Herschepping, Zeist (NCSV) 1934; zitiert nach: NOORD-
MANS, Verzamelde werken (wie Anm. 51), II, 246: De bijbel «begint er mee, maar
zonder ons er verder iets van te vertellen. Alleen zegt hij dat alles goed was. Daarmee
hebben wij dan een maatstaf in handen om te zien, dat alles gevallen is»; vgl. a. a. O.,
250-259.

76



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

gen Geistes.50 Dabei ist fiir Noordmans die Neuschopfung keine Rehabi-
litation der Schopfung, sondern etwas Neues: «Die Natur wird nicht ge-
sund [...], sondern es wird geistlich iiber sie gerichtet, bis sie eine andere
geworden ist».%! Schopfung und Neuschopfung stehen «als gottliche Ur-
teile einander gegeniiber».%2

Dieser grundsitzliche Unterschied zwischen den beiden Theologen hat
fiir das Verhiltnis von Inhalt und Form weitreichende Konsequenzen.
Wihrend Noordmans irdischen, leiblichen Formen alle Normativitidt ab-
spricht, kann van der Leeuw, etwa im Kontext der Kunst, schreiben: «Es
muss moglich sein, es kann moglich sein, im Menschenwerk der Schon-
heit die Ziige von Gottes Werk zu erkennen, wenn Gott seiner irdischen
Schopfung Ziige seines eigenen Bildes gegeben hat.»% Und im Kontext
der Liturgie: «Gott verkehrt mit uns unter bestimmten Gestalten; seine
Offenbarung ist nicht ein unnennbares und unfassbares innerliches Licht,
eine unhorbare innerliche Stimme, sondern sie zeigt ein Gesicht.»%*

Van der Leeuw scheut sich nicht, fiir die von der Inkarnation her inter-
pretierte Schopfung den Begriff «analogia entis» zu benutzen. Gerade
weil es nicht um Natur im philosophischen Sinn, sondern um Schopfung
und Neuschopfung im christlichen Sinn geht, kann er festhalten, dass es
zwischen «analogia entis» und «analogia fidei» keinen Gegensatz gebe.%
Bei aller positiven Haltung der Schopfung gegeniiber verliert van der
Leeuw nicht aus den Augen, dass dieses Gesicht, diese Gestalt der Inkar-
nation, Jesus Christus ist — der Diener, der Gekreuzigte.

Die Schopfung beginnt, wenn Gott zu sprechen beginnt, [sie fingt an] mit
dem Logos, den wir in der Gestalt des Dienstknechts auf Erden erscheinen
sehen.%

60 NoorDMANS, Herschepping (wie Anm. 59), 299f. Dies scheint Menkes These
iiber «Inkarnation» und «Inspiration» zu bestitigen; siche oben, Abschnitt 4.3.

61 A.a. 0., 302: «<De natuur geneest niet [...], maar zij wordt geestelijk geoordeeld
tot ze een andere 1s geworden».

62 A. a. O., 303: «schepping en herschepping als goddelijke oordelen tegenover
elkaar».

63 G. vAN DER LEEUW, Wegen en grenzen, Amsterdam (Paris) 21948, 471.

64 VAN DER LEEUW, Liturgiek (wie Anm. 57), 14: «God verkeert met ons onder
bepaalde gestalten; zijn openbaring is niet een onnoembaar en ontastbaar innerlijk
licht, een onhoorbare innerlijke stem, maar zij toont een gelaat».

6 VAN DER LEEUW, Sacramentstheologie (wie Anm. 57), 271f.

6 VAN DER LEEUw, Inleiding tot de theologie (wie Anm. 56), 119: «De Schep-
ping begint wanneer God begint te spreken, met den Logos, dien wij in de gestalte van
den dienstknecht op aarde zien verschijnen».

77



Mattijs Ploeger

Aber in der Inkarnation liegt gleich das dialektische Prinzip. Die Gestalt, die
Gott annimmt, ist eine gebrochene Gestalt [...]. Die Form, die uns im Gottes-
dienst gegeben ist, ist eine gebrochene Form.¢7

Die Gebrochenheit der Form bedeutet jedoch keine Unmoglichkeit der
Form. Die Kenosis des Herrn geht nicht so weit, dass «auch die einzige
Form, die nach christlichem Verstindnis Bestand hat», nimlich Jesus
Christus, sich verfliichtigen wiirde. Dann wiren wir tatsdchlich von Gott
«in einer leeren Welt alleine gelassen» mit nichts anderem als «einem
Wort, das nur Klang sein kann». Diese Auffassung — wohlbemerkt: eigent-
lichdie von Noordmans—nennt van der Leeuw «christlichen Nihilismus».68

6.4 Bewertung

Bei van der Leeuw und Noordmans begegnet uns die in diesem Beitrag
untersuchte Grunddifferenz zwischen dem «katholischen» und dem «pro-
testantischen» Prinzip beziiglich Inhalt und Form. Weil es sich hier um
zwei reformierte Theologen — aus der gleichen Kirche und aus der glei-
chen Zeit — handelt, ist damit zugleich erwiesen, dass es hier nicht um eine
antidkumenische, konfessionelle Grenzen verfestigende Arbeit geht, son-
dern um die Offenlegung prinzipieller theologischer Grundoptionen, die
das Verstehen von andauernden 6kumenischen Problemen erleichtern.
Die «protestantische» Position von Noordmans betrachtet den christli-
chen Glauben als eine Botschaft, die miindlich verkiindet werden soll. Sie
sieht irdische, leibliche — darunter auch liturgische — Formen als letztend-
lich bedeutungslos, ja moglicherweise als gefihrlich an, weil die Natur
oder die Schopfung immer als Gegensatz zur Erlésung oder zur Neu-
schopfung gesehen wird. Die «katholische» Position van der Leeuws hin-
gegen betrachtet den christlichen Glauben als eine geistige und verleib-
lichte Lebenswirklichkeit, die sich in Worten, aber auch in Formen zeigt.
Dabei wird die Schopfung immer in Kontinuitit mit der Inkarnation ver-
standen, sodass irdische, leibliche — und deshalb auch liturgische — For-

67 VAN DER LEEUW, Liturgiek (wie Anm. 57), 16: «Maar in de Incarnatie ligt te-
vens het dialectisch beginsel. De gestalte, die God aanneemt, is een gebroken gestal-
te (...). De vorm, die ons in den eeredienst is gegeven, is een gebroken vorm». Vgl. VAN
DER LEEUW, Sacramentstheologie (wie Anm. 57), 270f.

68 VAN DER LEEUW, Sacramentstheologie (wie Anm. 57), 272: «dat [...] ook de
enige vorm, die in christelijken zin bestand heeft [...], verdwijnt en wij alleen gelaten
worden in een lege wereld met een woord, dat slechts klank kan zijn»; «christelijk
nihilisme».

78



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

men wirkliche Triger von gottlicher und gott-menschlicher Bedeutung
sein kdnnen.

7. Melanie Ross: Uberwindung der Dichotomie?
7.1 Evangelikal und liturgisch

Am Ende dieses Beitrags sollten meine Erdrterungen etwas relativiert
werden anhand eines Buches, das ausdriicklich der Dichotomie zwischen
evangelikal (evangelical) und liturgisch (liturgical) trotzen will.*® Dabei
gehe ich davon aus, dass mit evangelical ungefihr das gemeint ist, was ich
als protestantische Option bezeichnet hatte, wahrend liturgical das sakra-
mentale katholische Prinzip abdeckt.

Die Autorin des genannten Buches, Melanie Ross, ist eine Grenzgin-
gerin zwischen zwei Welten: Sie ist evangelical und zugleich Assistenz-
professorin fiir liturgical studies an der Yale Divinity School in den USA.
Ihr Buch ist aufgrund der Irritation dariiber entstanden, dass die Vertrete-
rinnen und Vertreter der liturgical theology — sie zitiert bekannte Namen
wie David W. Fagerberg, Graham Hughes, Aidan Kavanagh, Gordon W.
Lathrop, Nathan D. Mitchell, James F. White — die evangelikale liturgi-
sche Tradition oft in einer pauschalen Weise verwerfen. Ross” Buch ist
zuallererst ein Pladoyer fiir ein vertieftes Verstdndnis des evangelikalen
liturgischen und liturgisch-theologischen Anliegens. Ob damit auch das
im Titel und in der Einfithrung erklirte Ziel — das «Trotzen» (defying) und
moglicherweise Uberwinden der Dichotomie zwischen dem Evangelika-
len und dem Liturgischen — erreicht wird, muss jedoch bezweifelt werden.
Denn da, wo Ross fiir eine Anndherung zwischen dem Evangelikalen und
dem Liturgischen plidiert, fasst sie das Liturgische so auf, wie es kein
Vertreter der «katholischen» Position tun wiirde oder akzeptieren konnte.

Ross weist zu Recht darauf hin, dass es (zum Beispiel theologisch und
gesellschaftlich) nicht hilfreich sei, stindig in Dichotomien zu denken; es
fiihre weiter, common ground zu entdecken.”® Nicht zuletzt durch eigene
Erfahrung in personlichen Begegnungen bin ich iiberzeugt, dass die wich-
tigste gemeinsame Grundlage zwischen evangelikal und sakramental
Denkenden in der Beziehung zur lebendigen Person Jesus Christus zu

% MELANIE C. Ross, Evangelical versus Liturgical? Defying a Dichotomy,
Grand Rapids (Eerdmans) 2014.
0 Vgl. a. a. O., 125-129.

79



Mattijs Ploeger

finden ist. Weiter verbindet uns die Uberzeugung, dass Liturgie niemals
bloss aus einem routineméssigen going through the motions bestehen
kann, sondern mit personlicher Erfahrung verbunden zu sein hat.

Dennoch folgt hier nicht die von mir erhoffte Relativierung meiner
These, sondern eine weitere Bestédtigung. Das Evangelikale steht hier fiir
das protestantische Prinzip, das davon ausgeht, dass alle Formen, selbst
wenn sie sakramental sind, letztendlich relativ und austauschbar sind, weil
es im christlichen Glauben allein um die Botschaft von Jesus Christus
geht.

7.2 Das Sakramentale als liturgische Option

Nach Ross stimmen die liturgischen Feiern von evangelikalen und liturgi-
schen Kirchgemeinden mehr miteinander iiberein als (auch in der Litur-
giewissenschaft) angenommen. Mit zwei Fallstudien will sie veranschau-
lichen, dass sich hinter evangelikalen Gottesdienstformen fast alle
trinitarischen, christozentrischen, ekklesiologischen, biblisch-theologi-
schen und liturgisch-theologischen Ausgangspunkte verbergen, die fiir
liturgische Kirchgemeinden und ihre liturgische Theologie massgeblich
sind.”!

Dabei fillt auf, dass sich Ross hauptséchlich auf das bezieht, was sie
Protestantism nennt. Ross zufolge sind sowohl das Evangelikale als auch
das Liturgische im Wesentlichen lediglich Varianten von Protestant litur-
gical traditions.”? Die fiir den vorliegenden Beitrag relevante Konsequenz
dieser Betrachtungsweise ist,”3 dass Ross vorschnell zum Schluss gelangt,
dass sich das Evangelikale und das Liturgische zwar in der dusserlichen
Form, nicht aber im wesentlichen Inhalt unterscheiden. Dazu muss sie
behaupten, das Sakramentale (die Sakramente und die Sakramentalitit)
sei lediglich eine liturgische Option und nicht ein Wesenzug des christli-
chen Glaubens. Ob Sakramente regelmissig gefeiert werden oder nicht, ist
fiir Ross lediglich eine Sache unterschiedlicher liturgical systems.’* Der
Ausdruck a sacramental church bedeutet nicht mehr als eine Kirchge-

T Vgl. a. a. 0., 32-55.104-124.

2 A.a. 0., 28; vgl. 18.29.49.53.

73 Eine andere Konsequenz ist, dass Ross liturgical fast ausnahmslos mit liberal
gleichsetzt. Vgl. z.B. A. a. O., 26.48-54.126. Das mag dem Kontext des US-amerika-
nischen Protestantism entsprechen, es gilt jedoch nicht allgemein fiir die Liturgische
Bewegung oder fiir alle Kirchen, die ein liturgisches Prinzip kennen.

" A.a. 0,102.122,

80



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

meinde, die sakramentale liturgische Formen begeht.”> Selbst Taufe und
Eucharistie werden durchaus als rituelle Formen oder als Aspekte von
church order eingestuft — und manchmal der Glaubenswirklichkeit (Glau-
be, Wiedergeburt, personliche Verbindung mit Christus, Wirkung des
Heiligen Geistes) gegeniibergestellt.”

Es ist deutlich, dass mit einer solchen Auffassung die Dichotomie zwi-
schen dem Evangelikalen und dem Liturgischen relativ einfach zu iiber-
winden ist. Leider wird dabei — in dhnlicher Weise, wie Ross den liturgi-
schen Theologen vorwirft, die evangelikale Tradition nicht ernst zu
nehmen — die liturgische Theologie verkannt. Die Theologie der Liturgi-
schen Bewegung ging (und geht) nicht von liturgischen Formen aus, die
man eventuell feiern oder unterlassen konnte. Sie entstammt der Wieder-
entdeckung einer biblisch-patristischen Auffassung des christlichen Glau-
bens, die nicht weniger als Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie, Sak-
ramentstheologie — und demzufolge auch Liturgie — umfasst.”” Das genuin
Liturgische, auch wenn es sich innerhalb des Protestantism befindet, ist
wesentlich nicht von einem «protestantischen» sondern «katholischen»
Geist durchtrinkt.”®

7.3 Der Heilige Geist als Sieger iiber liturgischen Formen

Statt der Dichotomie zu trotzen, bestitigt das Buch von Ross Menkes
These, dass die Wirkung des Heiligen Geistes im protestantischen Denk-
modell eine andere Funktion hat als im katholischen.” Bei Ross ist der
Heilige Geist konsequent derjenige, der den Glauben und den Kontakt mit
Christus realisiert, und zwar in unmittelbarer Weise. Fiir ein Handeln des
Geistes in und durch irdische, menschliche (liturgische) Formen — und

5 Vgl. a.a. O, 46.

6 Vgl. a. a. 0., 24-25.47.52-53.62.76-78.97-99.121.131.

77 Vgl. MATTUS PLOEGER, Het «onliturgische» karakter van de Liturgische Be-
weging, in: Nederlands Theologisch Tijdschrift 61 (2007) 109-122.

78 Die Begriindung eines nicht sakramentalen Christentums mit dem Johannes-
evangelium — vgl. Ross, Evangelical versus Liturgical? (wie Anm. 69), 91-101 — kommt
mir seltsam vor. Es wird noch seltsamer, wenn man bedenkt, dass im evangelikalen
Kontext gerne eine klare Botschaft aus der Schrift abgeleitet und Nichtevangelikalen
Untreue gegeniiber der Bibel vorgeworfen wird. Vgl. a. a. O., 48-54.73.122.132-134.
Wenn es jedoch um church order, Sakrament und Liturgie geht, ist die Schrift plotzlich
fiir viele Interpretationen offen. Vgl. a. a. O., 96.100.102.

7 Siehe oben, Abschnitt 4.3.

81



Mattijs Ploeger

damit fiir das sakramentale Prinzip — ist in diesem Buch kein Platz. Im
Gegenteil: Es ist stindig die Rede davon, dass der Geist den Menschen
sozusagen aus dem Ritual befreie.8?

7.4 Bewertung

Ross gelingt es, die Legitimitit der evangelikalen Liturgie und ihrer Theo-
logie gegen allzu pauschale Verwerfungen vonseiten der liturgischen
Theologie aufrechtzuerhalten. Aus evangelikaler Perspektive muss es un-
ertraglich sein, wenn alles, wofiir man steht, mit dem Ausdruck catholic
exceptions belegt wird. Das heisst: Evangelikalen und anderen nicht
katholischen Formen und Inhalten wird ein Existenzrecht zugesprochen,
nicht weil sie an und fiir sich gut sind, sondern weil sie dem Katholischen
als heilsame Korrekturen dienen kénnen.8! Es ist unertriglich, aber zu-
gleich unvermeidlich. Denn es geht hier nicht um freundlichen Umgang,
sondern darum, dass wir einander helfen, Klarheit in der Frage zu schaf-
fen, weshalb es Denk- und Lebensformen des Christlichen gibt, die nur
begrenzt miteinander zu vereinbaren sind. Das Evangelikale ist nur dann
mit dem Liturgischen zu vereinbaren, wenn sich das Liturgische seiner
sakramentalen Bedeutung entledigt und deshalb nur als Form und nicht
als Inhalt angesehen wird.

8. Schlussbemerkungen
8.1 Inkarnation

Die Grundlage der «katholischen» Auffassung von Sakramentalitdt und
damit von der untrennbaren Verbindung zwischen Inhalt und Form ist mit
der Inkarnation gegeben. Der ewige Sohn Gottes hat Fleisch und Blut
angenommen. Gott ist nicht nur scheinbar oder oberflichlich, sondern
wirklich und bis zum Tode in das irdische, leibliche, menschliche Dasein
eingetreten.

80 Vgl. Ross, Evangelical versus Liturgical? (wie Anm. 69), 62.68.98.102.104.
116£.119.

81 A. a. O, 80-83.124. Der Ausdruck catholic exceptions stammt von GORDON
W. LATHROP, Holy Things. A Liturgical Theology, Minneapolis (Fortress) 1993, 157—
158.221. Dazu bearbeitete Lathrop den Ausdruck critical exceptions von GEOFFREY
WAINWRIGHT, Doxology. The Praise of God in Worship, Doctrine and Life, London
(Epworth) 1980, 244.249,

82



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

Diese Glaubenswirklichkeit wird im «protestantischen» Modell nur
auf Jesus Christus bezogen. Die Inkarnation ist Voraussetzung fiir und
Einfiihrung in das Leben und Wirken des Erlosers, das sich hauptsichlich
am Kreuz (oder in Tod und Auferstehung) vollzieht. Die Botschaft dieser
Erlosung soll verkiindet werden.

Fiir das «katholische» Verstidndnis vom christlichen Glauben reicht die
Bedeutung der Inkarnation weiter. Gott ist Mensch geworden; Gott hat
sich in Jesus Christus den Menschen unmittelbar zugewandt; Christus hat
Gemeinschaft zwischen Gott und Menschen und zwischen Menschen un-
tereinander gestiftet; diese Gemeinschaft (die Kirche) ist sein Leib; in
Taufe und Eucharistie werden Menschen in Christus einverleibt und geho-
ren mit ihm zum «ganzen Christus» (totus Christus). Dabei bleibt Christus
immer das Haupt (und damit das Gegeniiber) des Leibes (der Kirche); dies
schliesst jedoch nicht aus, sondern ein, dass die Glieder des Leibes durch
die sakramentale Initiation (Katechese, Glaubensbekenntnis, Taufe, Fir-
mung, Kommunion) ontologisch mit dem Haupt des Leibes verbunden
sind. Nach «katholischem» Versténdnis ist also die Bedeutung der Inkar-
nation nach Christi Himmelfahrt nicht vollendet. Gott hat die «Kirche auf
seine Apostel gegriindet um sie zu einem bleibenden Zeichen seiner Pri-
senz in Christus zu stellen».32 In den Sakramenten und in der caritativen
Fiirsorge ist die erlésende, Gemeinschaft stiftende, heilende und nihrende
Prisenz Jesu Christi am leiblichsten zu spiiren.

Wie van der Leeuw erklart, ist «Schopfung» dank der Inkarnation (die
immer mit den anderen erlosenden Aspekten des Lebens und Wirkens
Jesu Christi zusammengedacht zu werden hat) kein negativer Begriff; ir-
dische, leibliche Formen haben das Potenzial, géttliche Prisenz zu vermit-
teln. Dabei bleibt «Gebrochenheit» eine theologisch wichtige Kategorie:
einerseits weil die Siinde auch in der verséhnten Gemeinschaft weiterwu-
chert, andererseits weil der Erloser selbst eine «gebrochene Form» ange-
nommen hat — er ist gekommen in der Gestalt des Dienenden und des
Leidenden.

Die Christuspridsenz soll deshalb in der Kirche nicht zum Triumpha-
lismus ausgenutzt werden. Mit diesem Vorbehalt wird jedoch die Chris-
tusprisenz nicht weniger, sondern mehr; sie wird eine Wirklichkeit, die—

82 So die Prifation an allen Apostelfesten im Kerkboek van de Oud-Katholieke
Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en Sticht) 1993, 246: «Gij [...] hebt uw kerk op uw
apostelen gegrondvest om haar te stellen tot een blijvend teken van uw Aanwezigheid
in Christus».

83



Mattijs Ploeger

nicht zuletzt sakramental-liturgisch — irdisch-leiblich — vermittelt wird.
Die sakramentalen «Formen», vor allem die Taufe und die Eucharistie,
sind nicht «nur dusserliche» Formen, die man beliebig (wie bei Ross ab-
hiingig vom liturgical system) vollziechen oder unterlassen kann. Sie be-
wirken, was sie bedeuten. Inhalt und Form sind untrennbar verbunden.

8.2 Pneumatologie

Die 6kumenische Theologie des 20. Jahrhunderts hat die Rolle des Heili-
gen Geistes, auch in der Liturgie und der Sakramentstheologie, wiederent-
deckt. Die neue Betonung der Epiklese im Westen ist davon der bekann-
teste liturgische Ausdruck. Was auf den ersten Blick eine 6kumenische
Errungenschaft zu sein scheint, konnte jedoch bei ndherer Betrachtung in
gewisser Weise eine Vertuschung bleibender Unterschiede sein. Wie Men-
ke erklirt, findet die Wirkung des Heiligen Geistes nach «katholischer»
Auffassung immer in inkarnatorischer, verleiblichter und ekklesialer Wei-
se statt, wihrend die «protestantische» Auffassung die Kommunikation
mit Christus, auch im Abendmabhl, eher individuell-inspiratorisch ver-
steht; in der protestantischen Lehre und Praxis bleibt ein gewisses Unbe-
hagen mit dem konkreten Brot und Wein stets spiirbar. Nach «katholi-
scher» Auffassung bezeugt die Epiklese den unlosbaren Zusammenhang
des Heiligen Geistes mit dem inkarnierten Jesus Christus. Das bedeutet
nicht, dass die Priasenz Christi in der Eucharistie lediglich spiritueller Art
ist — dies kdme einer Fehlinterpretation der («katholischen») Bedeutung
der Epiklese gleich.

Diese von Menke festgestellte und bei Ross bestitigte Unterscheidung
zwischen inkarnatorisch und inspiratorisch erldutert, warum die Handauf-
legung bei der Ordination nach katholischer Auffassung nicht (und nach
protestantischer Auffassung oft)® als Segen verstanden wird. Bei der Or-
dination wird um den Heiligen Geist gebetet, und es werden die Héinde
aufgelegt, um das Amt weiterzugeben. Die eigentliche Ordination ist nicht
Auftrag, Sendung und Segen (obwohl sie nicht von diesen Aspekten losge-
16st werden darf), sondern Weitergabe der sakramentalen Wirklichkeit der
Christuspridsenz. Die Ordination — wie die anderen Sakramente und die

8 So z. B. bei ULRICH H. J. KORTNER, Wohin steuert die Okumene? Vom Kon-
sens- zum Differenzmodell, Géttingen (Vandenhoeck) 2005, 191f. Kortners Buch ist
wie ein protestantischer Kontrapunkt zu Menke; vgl. MENKE, Sakramentalitit (wie
Anm. 23), 22.

84



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

ganze Sakramentalitét der Kirche — setzt die von Christus selbst stammen-
de, iiber die Apostel und ihre Nachfolger weitergegebene Wirklichkeit
fort, dass Christus présent ist.

8.3 «Esse» oder «bene esse»?

Klassische Aussagen der katholischen Sakramentstheologie, wie Christus
est qui baptizat, ex opere operato und der character indelebilis, sind dazu
da, die Zuverlissigkeit der Sakramentenspendung fiir die Kirchenmitglie-
der sicherzustellen.8* Diese Aussagen werden von der protestantischen
Theologie oft verworfen. Gleichwohl dienen sie der Objektivitédt. Diese
Objektivitit dient jedoch nicht der Selbstlegitimierung von Amtstréagern,
die schlecht predigen, unkonzentriert zelebrieren oder unchristlich leben,
sondern der Objektivitit im Sinne der Zuverlissigkeit von Christi Prisenz
zugunsten aller Kirchenmitglieder, auch wenn manche Amtstriger selbst
nicht wiirdig sind.

Ein wenig provozierend konnte deshalb gesagt werden, dass das Bi-
schofsamt in apostolischer Sukzession nicht notwendigerweise zum «bene
esse» der Kirche gehore, wohl aber zum «esse». Ublicherweise werden
diese dem anglikanischen okumenisch-theologischen Jargon entstam-
menden® Begriffe umgekehrt verwendet. Es wird dabei angenommen,
dass das Bischofsamt zum «bene esse» der Kirche beitrage, aber ob es
konstitutiv fiir das Kirche-Sein ist («esse»), steht zur Diskussion.8¢ Mit
meiner rhetorisch verstandenen Umkehrung soll angedeutet werden, dass
die apostolische Sukzession nach katholischer Auffassung zum Wesen der
Kirche gehort, aber nicht garantiert, dass die Kirche, die Amtstriger und
alle anderen Getauften alles gut machen. Um es mit dem ebenfalls zum
Okumenisch-theologischen Sprachgebrauch gehérenden Ausdruck «Ga-

8 Vgl. RINKEL, Dogmatische theologie (wie Anm. 20), III, 254f.268.275-277,
IV, 163.

85 Vgl. MARTIEN PARMENTIER, Porvoo and episkope — episcopacy, in: ders.
(Hg.), The Ecumenical Consistency of the Porvoo Document, Amersfoort (Oud-Ka-
tholiek Boekhuis) 1999, 611, hier 7f.

86 Es «bleibt die Frage der altkatholischen Theologie bestehen, wie das Bischof-
samt in seiner Zeichenhaftigkeit in den Spannungsbogen zwischen <esse> und <bene
esse> der Kirche einzuordnen ist». GUNTER ESSER, Anmerkungen zum altkatholisch-
lutherischen Dialog, in: Hans Gerny u. a. (Hg.), Die Wurzel aller Theologie: Sentire
cum Ecclesia, FS Urs von Arx, Bern (Stimpfli) 2003, 348-365, hier 364.

85



Mattijs Ploeger

rantie» zu sagen:®’ Die apostolische Sukzession ist eine Garantie, dass
Christus anwesend ist (vgl. «esse»), aber keine Garantie, dass Christus von
den Amtstrigern korrekt, vollstindig und iiberzeugend vermittelt wird
(vgl. «bene esse»).

8.4 Fazit

Aufgrund der Argumentationslinie dieses Beitrages wiirde ich die aposto-
lische Sukzession im «katholischen» Denken in folgender Weise einord-
nen. Erstens soll sie unter den — realen und wichtigen — Errungenschaften
der 6kumenischen Theologie relativiert werden: Die apostolische Sukzes-
sion soll in die apostolische Tradition eingebettet werden.?® Nichtsdesto-
trotz soll sie, zweitens, als real existierendes dkumenisches Problem aner-
kannt werden.?® Thre Bedeutung kann, drittens, nicht darin gesehen
werden, dass sie — und sie alleine — die Garantie dafiir ist, dass alles in der
Kirche nach Gottes Willen geschieht.??

Warum ist die apostolische Sukzession dennoch ein unverzichtbarer
Aspekt von Glaube und Kirche? Weil sie ein Aspekt, Ausdruck und Bei-
spiel dessen ist, dass christlicher Glaube nicht nur eine Botschaft ist, die
verkiindet werden soll, sondern eine verleiblichte Lebenswirklichkeit. Der
Heilige Geist setzt die Prisenz des menschgewordenen Gottes in irdi-
schen, leiblichen und personlichen Formen fort. Deshalb bleibt etwas an
sich so relativ Unwichtiges wie der Teilaspekt (die apostolische Sukzes-
sion) eines Teilaspektes (des ordinierten Amtes) der apostolischen Tradi-
tion immerhin ein Lackmustest fiir die «katholische» Interpretation des
christlichen Glaubens.

Wenn diese Einsichten stimmen, wird das 6kumenische Gesprich tiber
das Thema «apostolische Sukzession» nicht weiterkommen, so lange es
nur im Rahmen der Amtstheologie angesprochen wird. Vielversprechen-
der ist es, die darunterliegende Frage zu thematisieren, inwieweit sich die
Kirchen einander annihern konnen in der Frage von Inhalt und Form.
Eine Anndherung in der Frage der apostolischen Sukzession wird erst
dann moglich sein, wenn sich Kirchen versténdigen iiber ihre Theologie

87 ComMISSION ON FAITH AND ORDER, Baptism (wie Anm. 11), Nr. M 38; vgl.
VAN EUK, Teken van aanwezigheid (wie Anm. 9), 352-354.

88 Siehe oben, Abschnitt 2.1.

89 Siehe oben, Abschnitt 2.2.

9% Siehe oben, Abschnitt 2.1 und 8.3.

86



Verkiindete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit?

der Schopfung, Inkarnation und das Verhiltnis zwischen Geist und Ver-
leiblichung.

8.5 Verleiblichung

Letztendlich geht es bei der Frage der apostolischen Sukzession um die
Akzeptanz oder die Verwerfung des inkarnatorischen (nicht doketischen,
nicht spiritualisierten, nicht individualisierten) Charakters des christli-
chen Glaubens. Der Leib Christi ist nichts Abstraktes, er ist keine Idee,
keine Botschaft. Der Leib Christi besteht aus lebendigen Personen, die
eine Gemeinschaft bilden, ohne ihre Eigenheit zu verlieren. Nach «katho-
lischer» Auffassung bewirkt der Heilige Geist die Begegnung mit Jesus
Christus durch konkrete Personen (modgen sie oft fehlbar sein) — die ge-
tauften Gemeindemitglieder, die ordinierte Pfarrerin oder Bischofin. Und
der Heilige Geist bewirkt die Begegnung mit Christus durch die irdischen,
leiblichen Formen und Handlungen, in denen sich die Sakramentalitét von
Jesus Christus und seiner Kirche konkretisieren: die Ubergiessung mit
Wasser, die Brechung des Brotes, die Auflegung der Hénde.

Mattijs Ploeger (*1970 in Westervoort NL), Dr. theol., 1989—-1998 Studium
der Theologie in Leiden/NL, Utrecht/NL und Cambridge/VK, 2008 Promo-
tion an der Universitit Utrecht. 1998-2002 Pastoralassistent, Diakon, assis-
tierender Priester in Egmond, 1999 Priesterweihe, 2002-2007 Pfarrer in
Krommenie und Zaandam, 2007-2010 in Egmond, 2010-2014 in Haarlem,
2014-2019 ass. Priester in Egmond. Seit 2008 Dozent fiir Systematische
Theologie am Altkatholischen Seminar an der Universitdt Utrecht, seit 2009
ausserdem dessen Rektor, seit 2014 zudem Dozent fiir Liturgie. Vertretungen
fiir Systematische Theologie und Liturgie am Institut fiir Christkatholische
Theologie der Universitdt Bern (seit 2016 Adjunct Researcher) und am Alt-
Katholischen Seminar der Universitdt Bonn. Mitglied nationaler und inter-
nationaler altkatholischer und okumenischer Kommissionen und Redaktio-
nen.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

87



Mattijs Ploeger

Summary

Twentieth-century ecumenical theology has achieved considerable convergence
regarding the theology of the ordained ministry (e.g., episkope, apostolic tradi-
tion). Nevertheless, the affirmed or denied necessity of an (actual or intended)
unbroken apostolic succession remains a stumbling block between the churches.
This article explores the hypothesis that the problem of apostolic succession
cannot be solved if it is treated in a relatively isolated way, namely as part of the
theology of the ordained ministry. Rather, the divergence concerning the apos-
tolic succession is due to a deeper and more general theological “fundamental
difference” (Grunddifferenz) between two — phenomenological, not necessarily
denominational — ways of perceiving the Christian faith and church: a “Catholic”
and a “Protestant” one. Key issues are the relationship between content and
form, and the question of whether the role of the Holy Spirit is predominantly
“spiritualising” or “embodying”.

Schliisselworter — Key Words

Apostolische Sukzession — kirchliches Amt — Sakrament — Heiliger Geist —
Okumene

88



	Verkündete Botschaft oder verleiblichte Lebenswirklichkeit? : Die apostolische Sukzession als Hinweis auf eine ökumenische Grunddifferenz

