Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)
Heft: 2-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

PETER NEUNER, Der lange Schatten
des I. Vatikanums. Wie das Konzil
die Kirche noch heute blockiert,
Freiburg i. Br. 2019, 239 S., ISBN
078-3-451-38440-0, 38 €.

Es sei «Aufgabe dieses Buches darzu-
stellen, wo die Schatten dieses Konzils
[des I. Vatikanums] auch in der Theo-
logie und Kirche noch heute wirksam
sind» (Vorwort, 11). Denn «[b]eson-
dere Feierlichkeiten zeichnen das Jubi-
ldum des I. Vatikanischen Konzils von
1869/70 nicht aus» (9) und «[i]n der
Folge des 1. Vatikanums hat sich die
Kirche von der geistigen Welt abge-
koppelt» (ebd.). Dem ist zuzustimmen,
aber widersprechen méchte ich der Be-
hauptung, «[d]er offizielle Katholizis-
mus loste sich von den politischen Ent-
wicklungen der Neuzeit» (ebd.). Im
Gegenteil: In ihrer Politik und ihren
Mitteln gerierte sich «die Kirche» auf
dem religiosen Gebiet ebenso populis-
tisch und totalitdr wie die weltlichen
Politiker, die damit der Menschheit
u.a. zwei Weltkriege bescherten. In
einer «Nebenbemerkung» erklart der
Autor, dass, wenn er von «Kirche»
spreche, «jeweils die katholische Kir-
che gemeint» sei; er wolle «mit dieser
Terminologie keiner christlichen Ge-
meinschaft ihr Kirchesein abspre-
chen». Die nicht-romischen Katholi-
ken zidhlt er allerdings nicht zur
«katholischen Kirche».

Im ersten Abschnitt «Herausfor-
derungen des 19. Jahrhunderts» wer-
den mit groben Strichen einzelne Ent-
wicklungen dargestellt, die zu den
Papstdogmen von 1870 fiihrten. Die
Ablehnung der franzosischen Revolu-
tionsideale «Freiheit, Gleichheit, Brii-

IKZ 110 (2020) Seiten 281-286

derlichkeit» wird gleich zweimal er-
wihnt (16 und 23), wihrend Namen
wie z. B. J. M. Sailer, I. H. v. Wessen-
berg, J. Gorres, Kardinal K. A. v. Rei-
sach und A. Kolping fehlen. Auch die
«Wiederherstellung der [romisch-]ka-
tholischen Hierarchie» in England und
den Niederlanden sowie «Jansenis-
mus» und «Josefinismus» fallen unter
den Tisch, ebenso wie der Wiederauf-
stieg des Jesuitenordens, der zwar vom
Papst 1773 verboten worden war, aber
in nicht-katholischen Staaten iiberlebt
hatte. Nach der Erwihnung von Refor-
mation, Rationalismus und Historis-
mus heisst es liber «die Kirche»: «Nach
der Uberzeugung der Kirche konnte es
gegen eine von diesen Prinzipien ge-
prigte Philosophie und Gesellschafts-
ordnung und vor allem gegen die Ver-
suche, sie im katholischen Denken
heimisch zu machen, nur ein Gegen-
mittel geben: die Riickkehr zur vorre-
formatorischen Welt und zu ihrer Ord-
nung durch die Wiederherstellung von
Autoritit und Gehorsam» (21).

Im staatlichen Bereich bilden die
Umbriiche von der Franzosischen Re-
volution bis zu den beiden Weltkriegen
eine Entwicklung der Stindegesell-
schaft zur demokratischen Republik.
In der katholischen Kirche entwickelte
sich die mittelalterliche Stindegesell-
schaft (Kirchenvolk, vertreten durch
die weltlichen Herren, Priesterschaft,
vertreten durch Dekane und Domkapi-
tel, und Bischofe mit dem Papst als
Primus inter Pares) zur Alleinherr-
schaft des Papstes mit seiner Kurie.
Die Spaltung der Katholiken bzw. der
«Ultramontanen» wurde innerhalb
Deutschlands 1863 sichtbar auf der
Miinchener «Versammlung katholi-
scher Gelehrter». Der «letzte Verstidn-
digungsversuch» mit dem von F. H.
Reusch erfolgreich herausgegebenen

281



Bibliographie

«Theologischen Literaturblatt» schei-
terte nach 1870. Dabei ist festzuhalten,
dass bis zum I. Vatikanum die faktisch
tolerierte oberste Jurisdiktionsgewalt
und Lehrautoritit des Papstes nicht 6f-
fentlich bezweifelt wurde. Thre Dog-
matisierung wurde von einer fanati-
schen Gruppe um die von Neuner
genannten Bischofe Senestrey und
Manning gefordert.

Im zweiten Abschnitt «Das Erste
Vatikanische Konzil und die Etappen
seiner Durchsetzung» heisst es: «Die
Tatsache, dass sich der Protest gegen
die Unfehlbarkeitserklirung in der alt-
katholischen Bewegung sammelte, die
sich bald als die altkatholische Kirche
konstituierte, stellte die Bischofe vor
die Alternative, sich zu unterwerfen
oder die Kirchenspaltung in Kauf zu
nehmen» (38). Diese Behauptung stellt
die Tatsachen auf den Kopf. Es gab be-
reits seit 1865 eine «altkatholische Be-
wegung» von Laien, die der Amtsrich-
ter F.A. Beckimbadischen Schulkampf
proklamiert hatte und die sich ab 1869
angesichts der ultramontanen Heraus-
forderungen vor dem 1. Vatikanum neu
belebt und an I. v. Déllinger ange-
schlossen hatte. Hier hatte es auch be-
reits die ersten Exkommunikationen
liberaler Katholiken (z.B. Max Stro-
meyer, Oberbiirgermeister von Kons-
tanz, am 14. Feb. 1869) gegeben. Un-
abhiingig davon hatten sich deutsche
theologische Fakultiten unter Fiih-
rung von Miinchen, Tiibingen und
Bonn gegen die «romische» Theologie
der «Neuscholastiker» und die geplan-
ten Papstdogmen gewandt. Nach der
Proklamation dieser neuen Dogmen
durch Pius IX. hatte sich der Miinche-
ner Erzbischof Scherr, der schon vor
der letzten Abstimmung mit der oppo-
nierenden Minderheit Rom verlassen
hatte, sofort unterworfen. Erzbischof

282

Melchers von Koln war von vornher-
ein mit den neuen Dogmen einverstan-
den und verlangte Gehorsam statt
Uberzeugung. Bischof Hefele von Rot-
tenburg wurde durch romische Schi-
kanen zum Nachgeben gezwungen,
konnte aber die namentliche Exkom-
munikation der Tiibinger Professoren
verhindern. Deshalb gab es in Wiirt-
temberg anfangs auch keine altkatho-
lische Gemeinde und die «Kirchen-
spaltung» konnte zumindest vorliufig
vermieden werden.

Erzbischof Scherr sagte schon am
21. Juli 1870 der Miinchener theologi-
schen Fakultit «Roma locuta est, die
Folgen davon kennen die Herren
selbst. Wir konnen nichts anderes
thun, als uns darein ergeben» (J. Fried-
rich, Ignaz von Déllinger, III, 547).
Dabei war ihm der verschirfende Zu-
satz «ex sese, non autem ex consensu
ecclesiae» noch gar nicht bekannt — er
wurde ihm erst am nichsten Tag von
Dollinger mitgeteilt (ebd., 548); dieser
Zusatz ist nicht vom Konzil diskutiert
worden, sondern dem Dogma «erst in
letzter Minute eingefiigt worden, of-
fensichtlich auf nicht unproblema-
tische Weise». Neuner behauptet:
«Diese massive Verschirfung war der
Grund, dass die meisten deutschen Bi-
schofe unter Protest abgereist sind»
(61). Weiter stellt er fest: «Die letzt-
endlich kleine Gruppe, die bei ihrer
entschiedenen Ablehnung blieb, sam-
melte sich in der altkatholischen Be-
wegung, die durch ihre Etablierung als
eigene Kirche jeden Einfluss auf die
katholische Kirche verlor» (67). Hier
wird wieder «katholisch» mit «ro-
misch» gleichgesetzt und es ist wahr:
Die meisten romischen Katholiken
wollen vom Altkatholizismus «nichts
sehen, nichts sagen und nichts horen»
— aber immerhin gibt und gab es auch



Bibliographie

Kontakte, die z. B. mit der Tiibinger
theologischen Fakultit und auch in
Miinchen (Odilo Rottmanner OSB,
nach 1945 Pfarrer Demmel und Kardi-
nal Faulhaber) von Anfang an gepflegt
wurden und nicht wirkungslos blie-
ben, abgesehen davon, dass viele ehe-
mals romische Katholiken in altka-
tholischen Gemeinden eine religiose
Heimat fanden und finden, was natiir-
lich den Austausch mit den «Abtriinni-
gen» erschwert.

Problematisch ist die Argumenta-
tion, dass zwar der Papst «jene Unfehl-
barkeit besitzen» kann, «mit der der
gottliche Erloser... seine Kirche aus-
gestattet sehen wollte» (67), anderseits
sei «selbstverstidndlich... die Unfehl-
barkeit nicht delegierbar, auch nicht an
die Glaubenskongregation» (69). Of-
fenbar soll hier die Unfehlbarkeit zwar
von der Kirche auf den Papst delegier-
bar sein, aber nicht vom Papst an die
romische Glaubenskongregation.

Bei der Darstellung der «Kontro-
versen um die Konzilsbeschliisse und
deren Durchsetzung» wird mit «Ddl-
linger und der Altkatholizismus» be-
gonnen. Dabei bleiben die demokra-
tisch-synodalen Ansitze von F. A.
Beck und J. F. v. Schulte, die in die
Synodal- und Gemeindeordnungen
der alt-katholischen Bistiimer eingin-
gen, ausser Betracht. Uber Dollinger
heisst es, dass er der «Altkatholischen
Kirche gegeniiber... zuriickhaltend»
blieb und «keine Gottesdienste mehr
gefeiert» hat. Dass er nach der Exkom-
munikation schon in der wesentlich
von ihm mitbestimmten Pfingsterkli-
rung von 1871 das Recht der Gléubi-
gen auf die Gnadenmittel der Kirche
und das Recht der Geistlichen, sie zu
spenden, bejaht hatte, wird iibergan-
gen. Immerhin heisst es, dass «er sich
als Altkatholik» sah. Kritisiert wird:

«Déllinger und die altkatholische Be-
wegung haben die Texte des Konzils
von einer Extremposition her verstan-
den und sie als inakzeptabel und glau-
benszerstorend zuriickgewiesen.» Da-
zu ist zu sagen, dass z.B. der bereits
genannte Bischof Senestrey von der
romischen Kurie gezwungen wurde,
die bayerischen Alt-Katholiken nach
dem Tod Déllingers 1890 wegen der
angeblichen Leugnung des Marien-
dogmas von 1854 zu exkommunizie-
ren und nicht wegen der Papstdogmen.
— Die bayerische Regierung hiitte in-
folge des verweigerten Plazets den
Ausschluss der Alt-Katholiken aus der
«katholischen» Kirche sonst nicht
vollzogen. — Das zeigt, wie extrem
weit die Macht des Papstes geht. — Erst
nach diesem Ausschluss schlossen sich
librigens die bayerischen Altkatholik-
innen und Altkatholiken formell dem
«Katholischen Bistum der Alt-Katho-
liken» an, das nach eigenem Selbstver-
standnis ein Personalbistum innerhalb
der katholischen Kirche bildet.

Der nichste Abschnitt «Die Circu-
lardepesche und der Kulturkampf»
setzt nicht bei der von Déllinger inspi-
rierten Circulardepesche des bayeri-
schen Ministers Hohenlohe vom
9. April 1869 ein, sondern bei einer
Circulardepesche Bismarcks vom
14. Mai 1872. Der «Kanzelparagraph»,
den der bayerische Minister Lutz am
10. Dezember 1871 in die neue Reichs-
verfassung einfiigen liess —er wurde in
der Bundesrepublik erst 1953 aufgeho-
ben, und seine Zielsetzung richtet sich
heute gegen die radikalen Imame in
deutschen Moscheen —, wird nicht er-
wihnt. Dagegen wird die verharmlo-
sende Kollektiverkldrung der deut-
schen Bischéfe vom Januar 1875
ausfiihrlich zitiert, aber auch entwertet
mit der Bemerkung: «Es war oft nicht

283



Bibliographie

die Interpretation der deutschen Bi-
schofe, was die romische Politik nach
1870 bestimmte» (90).

Die extremen Folgen eines «ex sese
non autem ex consensu ecclesiae» re-
gierenden Papstes werden bei der Mo-
dernismuskrise geschildert. «Durch
seine engsten Berater in Panik ver-
setzt» traf Pius X. Massnahmen, die
«nur von der Schreckvision des Paps-
tes und seiner Berater her... zu verste-
hen» sind (97). «Der Kampf gegen den
Modernismus war die Umsetzung des
[. Vatikanums in die Praxis der Kirche
und ihrer Botschaft» (ebd., #dhnlich
102). «Seit Jahrhunderten hatte es nicht
mehr so viele Exkommunikationen
oder Indizierungen gegeben», und «Pi-
us X. lief sich davon iiberzeugen, von
der Macht Gebrauch zu machen, die
dem Papst im Vatikanischen Konzil
zugesprochen worden war» (101). Die
Konsequenz daraus war der 1917 ver-
offentlichte Codex iuris canonici.
«Promulgiert hat den Kodex der Papst
kraft seiner plena potestas iiber die ge-
samte Kirche» (102). «Im Pontifikat
Papst Pius X1I. wurde der im I. Vatika-
num vorgezeichnete Weg weiter ver-
folgt» mit dem Mariendogma und der
Enzyklika Humani generis von 1950.
«Die theologischen Positionen des Ers-
ten Vatikanums sind damit zu einem
Abschluss gekommen» (106). Diese
Positionen wurden auch von Paul VI.
in der Zodlibatsdiskussion (144-147)
und dann mit der Enzyklika Humanae
vitae (S. 147-153) in Anspruch genom-
men. «Entscheidend sind nicht die an-
gefiihrten Griinde, sondern die Autori-
tait des Lehramtes» (150, s.a. 179).
Leider hat dadurch mit dem Ansehen
der romisch-katholischen Kirche das
ganze Christentum gelitten. Nicht sehr
hoffnungsvoll klingt die Feststellung:
«Auch in den Codex von 1983 wurden

284

die Neuansitze, die das II. Vatikanum
gebracht hat, nur sehr begrenzt aufge-
nommen. Auch hier dominieren die
Festlegungen von 1870» (103, dhnlich
163).

Im dritten Abschnitt «Das II. Vati-
kanum im Schatten des Vatikanum I
und die konservative Wende» wird
versucht, die Festlegungen von 1870,
vor allem die personliche Unfehlbar-
keit des Papstes, zu prizisieren. Aus-
gangspunkt ist die Kirchenkonstitu-
tion mit dem Kapitel tiber die Kirche
als Volk Gottes, die lehrt: «Die Ge-
samtheit der Gldubigen, welche die
Salbung von den Heiligen Geist haben
(vgl. 1 Joh 2,20.27), kann im Glauben
nicht irren.» Somit sei «die Unfehlbar-
keit nicht ein personliches Prarogativ
des Papstes» (129). Schon eine Seite
weiter heisst es, «|d]iese(r) Unfehlbar-
keit, mit welcher der gottliche Erloser
seine Kirche» ausgestattet sehen woll-
te, «erfreut sich der Bischof von Rom,
das Haupt des Bischofskollegiums,
kraft seines Amtes» (130). So wird die
Unfehlbarkeit vom Volk Gottes iiber
das Bischofskollegium schliesslich auf
den Papst iibertragen bzw., wie bereits
erwihnt, an ihn delegiert.

Hier argumentiert Neuner mit dem
neuen Denkansatz des II. Vatikanums
iber die Grenzen des Gottesvolkes.
Das 1. Vatikanum hat «unter «<alle
Christen> alle romischen Katholiken
verstanden». Nichtkatholiken erschei-
nen «jedenfalls nicht als Glieder des
Leibes Christi», der Kirche (131, dhn-
lich 133). Gemiss der 6tfiziosen Inter-
pretation des Bischofs Grasser von
Brixen «bedeutet ex cathedra <univer-
salem ecclesiam repraesentans>«. Un-
fehlbare Glaubensaussagen des Paps-
tes miissen also den Glauben der
universalen  Kirche wiedergeben.
«Doch Dogmen haben ihre Geschich-



Bibliographie

te. Nun gebiihrt nach Aussage des
Zweiten Vatikanums auch Nichtkatho-
liken «der Ehrenname des Christen,
und mit Recht werden sie von den Soh-
nen der Katholischen Kirche als Brii-
der im Herrn anerkannt>»., Zum Volk
Gottes gehoren daher «auch Christen,
die nicht in voller kirchlicher Gemein-
schaft mit dem Papst stehen. Ergibt
sich dann nicht unausweichlich die
Konsequenz, dass der Papst nur dann
unfehlbar spricht, wenn er den Glau-
ben der Christenheit als Ganzer for-
muliert?» (132). Damit sei «eine Ent-
wicklung von unabsehbarer Tragweite
moglich geworden» (35) — aber wo
wird diese Moglichkeit geniitzt? Mit
dieser «relecture» (133) des 1. Vatika-
nums im Sinn des II. Vatikanums wire
ein grosser Fortschritt im Skumeni-
schen Gespriach moglich.

Aber ob damit ein Amt, «das der
universalen Einheit der Christenheit
dient und gerade in kritischen Situati-
onen, wenn der Glaube verfilscht zu
werden droht, die christliche Botschaft
zu formulieren vermag» (ebd., s.a.
214, 217f., 221f., 231), fiir Christen, die
«die Wahrheit frei macht» und bei de-
nen es «nicht so sein» sollte, wie in
weltlichen Herrschaften, attraktiv sein
konnte, muss doch bezweifelt werden.
Denn «eine Unterwerfung unter das
Papsttum in seiner derzeitigen Gestalt
ist in keinem der 6kumenischen Doku-
mente im Blick» (222). Hier sei auf den
so gern zitierten Dollinger verwiesen,
dessen letzter Gottesdienst nach der
Exkommunikation die Fusswaschung
am Griindonnerstag seiner romisch-
katholisch gewordenen Kapitelkolle-
gen war. Nach der «Offnung zur Oku-
mene» (133), der Erkldrung der
Religionsfreiheit (136) und der Pasto-
ralkonstitution (138) kann man nur
hoffen, dass das Resiimee «Das Konzil

war kein Ende, sondern der Anfang
eines offenen Prozesses» (141) sich be-
wahrheiten moge. Beziiglich des Alt-
katholizismus, des unmittelbaren Op-
fers des I. Vatikanums, ist man hier
iiber unverbindliche Freundlichkeiten
und Verhandlungen noch nicht hinaus-
gekommen.

Mit grosser Sympathie fiir die Per-
sonlichkeit von Papst Paul VI. wird die
Wende von der Aufbruchstimmung
des Konzils unter Johannes X XIII. zur
Annidherung an die Prinzipien des
I. Vatikanums geschildert. Einerseits
setzte der Papst beim Zolibat und bei
der Familienplanung seine personli-
chen Ansichten durch, andererseits
konnte er die reaktionidren Kritiker um
Erzbischof Lefebvre nicht befriedigen
(143f.) und schliesslich wurde es -
nach seinem Tod — «ein schwarzer Tag
fiir die Kirche, als Hans Kiing 1979 die
kirchliche Lehrbefugnis entzogen
wurde». Hier zeigt sich, «welch ge-
wichtige Rolle die Dogmen des 1. Vati-
kanums auch nach dem II. Vatikanum
noch spielen. Tatsédchlich hat die Aus-
einandersetzung um Kiing dazu ge-
fiihrt, dass die pipstliche Unfehlbar-
keit wieder mit einem Nachdruck
betont wurde, den man im Anschluss
an das II. Vatikanum eigentlich nicht
mehr fiir moglich gehalten hatte»
(161). Es sei «ja offensichtlich, dass die
Unfehlbarkeit in der Hierarchie der
Wahrheiten, von der das I1. Vatikanum
sprach, nicht den héchsten Rang ein-
nimmt» (ebd.). Aber ein unzeitgemis-
ses Dogma kann eben immer wieder
aus der Mottenkiste geholt werden!

Das wird besonders deutlich im
vierten Abschnitt «Eine erneute Riick-
besinnung auf das [. Vatikanum in den
Pontifikaten von Johannes Paul I1. und
Benedikt XVI1.» Zwar wird eingangs
betont: «... die Freiheit eines Christen-

285



Bibliographie

menschen haben auch Katholiken fiir
sich entdeckt und fordern sie ein»
(163), aber ist nicht zu fragen, welche
Katholiken, ausser den Alt-Katholi-
ken, diese Freiheit auch tatsiichlich le-
ben kénnen? Da gibt es den Kodex von
1983 und den Katechismus von 1992
(163-166, 228) und Personalentschei-
dungen, die «sich als verhdngnisvoll
erwiesen und Vertrauen in die Kirche
zerstort» haben (167) und die mich an
den Dieb im Schafstall erinnern. Wei-
ter erwihnt der Autor die Kontrover-
sen um die Geburtenregelung, die
«Theologie der Befreiung» und die
Einschrinkung der Lehrfreiheit der
Theologen: «Es gilt nicht primir zu
priifen, was gesagt wird, als vielmehr,
wer es sagt. Die Autoritit, nicht das
Argument biirgt fiir die Wahrheit»
(179). Das mahnt an die alt-katholische
Klage, dass 1870 «das Dogma die Ge-
schichte besiegt» (230) hat. Der Ab-
schnitt endet mit dem Hinweis auf den
«Akt der Barmherzigkeit» von 20009,
mit dem Benedikt XVI. die Exkom-
munikation iiber die von Erzbischof
Lefebvre geweihten Bischofe aufhob,
ein Akt, der den Geist dieser Zeit be-
zeichnet,

Der fiinfte und letzte Abschnitt
«Gegenwirtige Problemstellungen und
Kontroversen» beginnt mit dem Satz:
«Papst Franziskus brachte eine Wen-
de» (187). Neben seelsorgerlichen und
theologischen Kontroversen wird hier
auch der Missbrauchsskandal beleuch-
tet, dagegen bleibt der Limburger Bi-
schofsstreit um Bischof Tebartz-van
Elst unerwihnt. Der ganze Abschnitt
betrachtet vor allem das Unfehlbar-
keitsdogma, wihrend der Jurisdik-
tionsprimat unbeachtet bleibt. Im Ab-
schnittiiber «6kumenische Fortschritte
und ihre Grenzen» wird erwihnt, dass
mit den orthodoxen Kirchen Uberein-

286

stimmung erzielt wurde, dass «der
Uniatismus kein Modell fiir die Oku-
mene sei» (216), wihrend der Erz-
bischof von Canterbury die papstliche
Einrichtung einer «Personalprilatur»
fiir anglikanische Gegner der Frau-
enordination — wie Neuner anmerkt —
angeblich sogar begriisste. Es sei
«schwierig, diese Entscheidung des
Papstes mit der Aussage in Einklang
zu bringen, dass der Uniatismus kein
Weg der Okumene sei» (220 mit Anm.
60).

Der Autor stellt fest, «dass die in
der heutigen Theologie praktisch all-
gemein anerkannte Interpretation des
[. Vatikanums paradoxerweise nicht
die der damals siegreichen Konzilsma-
joritdt, sondern der damals unter-
driickten und unterlegenen Konzilsmi-
noritdt darstellt» (226). Die Frage
bleibt aber: Kann man den Sieg der
Majoritidt durch Interpretation unge-
schehen machen? «Faktisch sind auch
in den Jahrzehnten seit dem II. Vati-
kanum die Machtstrukturen, die das
I. Vatikanum formuliert hat, unverin-
dert geblieben» (228). «Angesichts
dieser Praxis hat sich in der theologi-
schen Diskussion die Uberzeugung
durchgesetzt, dass die Entscheidungen
des I. Vatikanums einer relecture und
einer re-reception bediirfen» (228f)).
Kann eine Entscheidung dadurch, dass
man sie «neu liest», neu gesehen, revi-
diert und dann «neu angenommen»
werden? Kann das der Weg aus der
Sackgasse von Unfehlbarkeit und Ju-
risdiktionsprimat sein, die Wende-
schleife, nach der die Wunden der
Trennung wieder geheilt werden kon-
nen? Kann dieser verdienstvolle Ver-
such eines Dogmatikers, die Geschich-
te zu korrigieren, von Erfolg gekront
werden?

Ewald Kefiler, Leimen



	Bibliographie

