
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 2-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Peter Neuner, Der lange Schatten
des I. Vatikanums. Wie das Konzil
die Kirche noch heute blockiert,
Freiburg i. Br. 2019, 239 S„ ISBN
978-3-451-38440-0, 38

Es sei «Aufgabe dieses Buches
darzustellen, wo die Schatten dieses Konzils
[des I. Vatikanums] auch in der Theologie

und Kirche noch heute wirksam
sind» (Vorwort, 11). Denn «[b]eson-
dere Feierlichkeiten zeichnen das
Jubiläum des I. Vatikanischen Konzils von
1869/70 nicht aus» (9) und «[i]n der

Folge des I. Vatikanums hat sich die
Kirche von der geistigen Welt
abgekoppelt» (ebd.). Dem ist zuzustimmen,
aber widersprechen möchte ich der
Behauptung, «[d]er offizielle Katholizismus

löste sich von den politischen
Entwicklungen der Neuzeit» (ebd.). Im
Gegenteil: In ihrer Politik und ihren
Mitteln gerierte sich «die Kirche» auf
dem religiösen Gebiet ebenso populistisch

und totalitär wie die weltlichen
Politiker, die damit der Menschheit
u.a. zwei Weltkriege bescherten. In
einer «Nebenbemerkung» erklärt der

Autor, dass, wenn er von «Kirche»
spreche, «jeweils die katholische Kirche

gemeint» sei; er wolle «mit dieser

Terminologie keiner christlichen
Gemeinschaft ihr Kirchesein absprechen».

Die nicht-römischen Katholiken

zählt er allerdings nicht zur
«katholischen Kirche».

Im ersten Abschnitt «Herausforderungen

des 19. Jahrhunderts» werden

mit groben Strichen einzelne
Entwicklungen dargestellt, die zu den

Papstdogmen von 1870 führten. Die
Ablehnung der französischen
Revolutionsideale «Freiheit, Gleichheit, Brü¬

derlichkeit» wird gleich zweimal
erwähnt (16 und 23), während Namen
wie z. B. J. M. Sailer, I. H. v. Wessen-

berg, J. Görres, Kardinal K. A. v.
Reisach und A. Kolping fehlen. Auch die
«Wiederherstellung der [römisch-]ka-
tholischen Hierarchie» in England und
den Niederlanden sowie «Jansenismus»

und «Josefinismus» fallen unter
den Tisch, ebenso wie der Wiederaufstieg

des Jesuitenordens, der zwar vom
Papst 1773 verboten worden war, aber
in nicht-katholischen Staaten überlebt
hatte. Nach der Erwähnung von
Reformation, Rationalismus und Historismus

heisst es über «die Kirche»: «Nach
der Überzeugung der Kirche konnte es

gegen eine von diesen Prinzipien
geprägte Philosophie und Gesellschaftsordnung

und vor allem gegen die
Versuche, sie im katholischen Denken
heimisch zu machen, nur ein Gegenmittel

geben: die Rückkehr zur vorre-
formatorischen Welt und zu ihrer
Ordnung durch die Wiederherstellung von
Autorität und Gehorsam» (21).

Im staatlichen Bereich bilden die
Umbrüche von der Französischen
Revolution bis zu den beiden Weltkriegen
eine Entwicklung der Ständegesellschaft

zur demokratischen Republik.
In der katholischen Kirche entwickelte
sich die mittelalterliche Ständegesellschaft

(Kirchenvolk, vertreten durch
die weltlichen Herren, Priesterschaft,
vertreten durch Dekane und Domkapitel,

und Bischöfe mit dem Papst als
Primus inter Pares) zur Alleinherrschaft

des Papstes mit seiner Kurie.
Die Spaltung der Katholiken bzw. der
«Ultramontanen» wurde innerhalb
Deutschlands 1863 sichtbar auf der
Münchener «Versammlung katholischer

Gelehrter». Der «letzte
Verständigungsversuch» mit dem von F. H.
Reusch erfolgreich herausgegebenen

IKZ 110 (2020) Seiten 281-286 281



Bibliographie

«Theologischen Literaturblatt» scheiterte

nach 1870. Dabei ist festzuhalten,
dass bis zum I. Vatikanum die faktisch
tolerierte oberste Jurisdiktionsgewalt
und Lehrautorität des Papstes nicht
öffentlich bezweifelt wurde. Ihre Dog-
matisierung wurde von einer fanatischen

Gruppe um die von Neuner

genannten Bischöfe Senestrey und

Manning gefordert.
Im zweiten Abschnitt «Das Erste

Vatikanische Konzil und die Etappen
seiner Durchsetzung» heisst es: «Die
Tatsache, dass sich der Protest gegen
die Unfehlbarkeitserklärung in der
altkatholischen Bewegung sammelte, die
sich bald als die altkatholische Kirche
konstituierte, stellte die Bischöfe vor
die Alternative, sich zu unterwerfen
oder die Kirchenspaltung in Kauf zu
nehmen» (38). Diese Behauptung stellt
die Tatsachen auf den Kopf. Es gab
bereits seit 1865 eine «altkatholische
Bewegung» von Laien, die der Amtsrichter

F. A. Beck im badischen Schulkampf
proklamiert hatte und die sich ab 1869

angesichts der ultramontanen
Herausforderungen vor dem I. Vatikanum neu
belebt und an I. v. Döllinger
angeschlossen hatte. Hier hatte es auch
bereits die ersten Exkommunikationen
liberaler Katholiken (z.B. Max Stro-

meyer, Oberbürgermeister von Konstanz,

am 14. Feb. 1869) gegeben.
Unabhängig davon hatten sich deutsche

theologische Fakultäten unter Führung

von München, Tübingen und
Bonn gegen die «römische» Theologie
der «Neuscholastiker» und die geplanten

Papstdogmen gewandt. Nach der
Proklamation dieser neuen Dogmen
durch Pius IX. hatte sich der Münchener

Erzbischof Scherr, der schon vor
der letzten Abstimmung mit der
opponierenden Minderheit Rom verlassen
hatte, sofort unterworfen. Erzbischof

Melchers von Köln war von vornherein

mit den neuen Dogmen einverstanden

und verlangte Gehorsam statt
Überzeugung. Bischof Hefele von
Rottenburg wurde durch römische
Schikanen zum Nachgeben gezwungen,
konnte aber die namentliche
Exkommunikation der Tübinger Professoren
verhindern. Deshalb gab es in
Württemberg anfangs auch keine altkatholische

Gemeinde und die «Kirchenspaltung»

konnte zumindest vorläufig
vermieden werden.

Erzbischof Scherr sagte schon am
21. Juli 1870 der Münchener theologischen

Fakultät «Roma locuta est, die

Folgen davon kennen die Herren
selbst. Wir können nichts anderes
thun, als uns darein ergeben» (J. Friedrich,

Ignaz von Döllinger, III, 547).
Dabei war ihm der verschärfende
Zusatz «ex sese, non autem ex consensu
ecclesiae» noch gar nicht bekannt - er
wurde ihm erst am nächsten Tag von
Döllinger mitgeteilt (ebd., 548); dieser
Zusatz ist nicht vom Konzil diskutiert
worden, sondern dem Dogma «erst in
letzter Minute eingefügt worden,
offensichtlich auf nicht unproblematische

Weise». Neuner behauptet:
«Diese massive Verschärfung war der
Grund, dass die meisten deutschen
Bischöfe unter Protest abgereist sind»
(61). Weiter stellt er fest: «Die
letztendlich kleine Gruppe, die bei ihrer
entschiedenen Ablehnung blieb,
sammelte sich in der altkatholischen
Bewegung, die durch ihre Etablierung als

eigene Kirche jeden Einfluss auf die
katholische Kirche verlor» (67). Hier
wird wieder «katholisch» mit
«römisch» gleichgesetzt und es ist wahr:
Die meisten römischen Katholiken
wollen vom Altkatholizismus «nichts
sehen, nichts sagen und nichts hören»

- aber immerhin gibt und gab es auch

282



Bibliographie

Kontakte, die z. B. mit der Tübinger
theologischen Fakultät und auch in
München (Odilo Rottmanner OSB,
nach 1945 Pfarrer Demmel und Kardinal

Faulhaber) von Anfang an gepflegt
wurden und nicht wirkungslos blieben,

abgesehen davon, dass viele
ehemals römische Katholiken in
altkatholischen Gemeinden eine religiöse
Heimat fanden und finden, was natürlich

den Austausch mit den «Abtrünnigen»

erschwert.
Problematisch ist die Argumentation,

dass zwar der Papst «jene Unfehlbarkeit

besitzen» kann, «mit der der
göttliche Erlöser... seine Kirche
ausgestattet sehen wollte» (67), anderseits
sei «selbstverständlich... die Unfehlbarkeit

nicht delegierbar, auch nicht an
die Glaubenskongregation» (69).
Offenbar soll hier die Unfehlbarkeit zwar
von der Kirche auf den Papst delegierbar

sein, aber nicht vom Papst an die
römische Glaubenskongregation.

Bei der Darstellung der «Kontroversen

um die Konzilsbeschlüsse und
deren Durchsetzung» wird mit «Döl-
linger und der Altkatholizismus»
begonnen. Dabei bleiben die
demokratisch-synodalen Ansätze von F. A.
Beck und J. F. v. Schulte, die in die

Synodal- und Gemeindeordnungen
der alt-katholischen Bistümer eingingen,

ausser Betracht. Über Döllinger
heisst es, dass er der «Altkatholischen
Kirche gegenüber... zurückhaltend»
blieb und «keine Gottesdienste mehr
gefeiert» hat. Dass er nach der
Exkommunikation schon in der wesentlich
von ihm mitbestimmten Pßngsterklä-
rung von 1871 das Recht der Gläubigen

auf die Gnadenmittel der Kirche
und das Recht der Geistlichen, sie zu
spenden, bejaht hatte, wird übergangen.

Immerhin heisst es, dass «er sich
als Altkatholik» sah. Kritisiert wird:

«Döllinger und die altkatholische
Bewegung haben die Texte des Konzils
von einer Extremposition her verstanden

und sie als inakzeptabel und
glaubenszerstörend zurückgewiesen.» Dazu

ist zu sagen, dass z.B. der bereits
genannte Bischof Senestrey von der
römischen Kurie gezwungen wurde,
die bayerischen Alt-Katholiken nach
dem Tod Döllingers 1890 wegen der
angeblichen Leugnung des Mariendogmas

von 1854 zu exkommunizieren
und nicht wegen der Papstdogmen.

- Die bayerische Regierung hätte
infolge des verweigerten Plazets den
Ausschluss der Alt-Katholiken aus der
«katholischen» Kirche sonst nicht
vollzogen. - Das zeigt, wie extrem
weit die Macht des Papstes geht. - Erst
nach diesem Ausschluss schlössen sich
übrigens die bayerischen Altkatholik-
innen und Altkatholiken formell dem
«Katholischen Bistum der Alt-Katholiken»

an, das nach eigenem Selbstverständnis

ein Personalbistum innerhalb
der katholischen Kirche bildet.

Der nächste Abschnitt «Die Circu-
lardepesche und der Kulturkampf»
setzt nicht bei der von Döllinger
inspirierten Circulardepesche des bayerischen

Ministers Hohenlohe vom
9. April 1869 ein, sondern bei einer
Circulardepesche Bismarcks vom
14. Mai 1872. Der «Kanzelparagraph»,
den der bayerische Minister Lutz am
10. Dezember 1871 in die neue
Reichsverfassung einfügen liess - er wurde in
der Bundesrepublik erst 1953 aufgehoben,

und seine Zielsetzung richtet sich
heute gegen die radikalen Imame in
deutschen Moscheen -, wird nicht
erwähnt. Dagegen wird die verharmlosende

Kollektiverklärung der
deutschen Bischöfe vom Januar 1875

ausführlich zitiert, aber auch entwertet
mit der Bemerkung: «Es war oft nicht

283



Bibliographie

die Interpretation der deutschen
Bischöfe, was die römische Politik nach
1870 bestimmte» (90).

Die extremen Folgen eines «ex sese

non autem ex consensu ecclesiae»
regierenden Papstes werden bei der
Modernismuskrise geschildert. «Durch
seine engsten Berater in Panik
versetzt» traf Pius X. Massnahmen, die

«nur von der Schreckvision des Papstes

und seiner Berater her... zu verstehen»

sind (97). «Der Kampf gegen den
Modernismus war die Umsetzung des

I. Vatikanums in die Praxis der Kirche
und ihrer Botschaft» (ebd., ähnlich
102). «Seit Jahrhunderten hatte es nicht
mehr so viele Exkommunikationen
oder Indizierungen gegeben», und «Pius

X. ließ sich davon überzeugen, von
der Macht Gebrauch zu machen, die
dem Papst im Vatikanischen Konzil
zugesprochen worden war» (101). Die
Konsequenz daraus war der 1917

veröffentlichte Codex iuris canonici.
«Promulgiert hat den Kodex der Papst
kraft seiner plena potestas über die
gesamte Kirche» (102). «Im Pontifikat
Papst Pius XII. wurde der im I. Vatika-
num vorgezeichnete Weg weiter
verfolgt» mit dem Mariendogma und der

Enzyklika Humani generis von 1950.

«Die theologischen Positionen des Ersten

Vatikanums sind damit zu einem
Abschluss gekommen» (106). Diese
Positionen wurden auch von Paul VI.
in der Zölibatsdiskussion (144-147)
und dann mit der Enzyklika Humanae
vitae (S. 147-153) in Anspruch genommen.

«Entscheidend sind nicht die
angeführten Gründe, sondern die Autorität

des Lehramtes» (150, s.a. 179).

Leider hat dadurch mit dem Ansehen
der römisch-katholischen Kirche das

ganze Christentum gelitten. Nicht sehr

hoffnungsvoll klingt die Feststellung:
«Auch in den Codex von 1983 wurden

die Neuansätze, die das II. Vatikanum
gebracht hat, nur sehr begrenzt
aufgenommen. Auch hier dominieren die
Festlegungen von 1870» (103, ähnlich
163).

Im dritten Abschnitt «Das II.
Vatikanum im Schatten des Vatikanum I
und die konservative Wende» wird
versucht, die Festlegungen von 1870,

vor allem die persönliche Unfehlbarkeit

des Papstes, zu präzisieren.
Ausgangspunkt ist die Kirchenkonstitution

mit dem Kapitel über die Kirche
als Volk Gottes, die lehrt: «Die
Gesamtheit der Gläubigen, welche die
Salbung von den Heiligen Geist haben

(vgl. 1 Joh 2,20.27), kann im Glauben
nicht irren.» Somit sei «die Unfehlbarkeit

nicht ein persönliches Prärogativ
des Papstes» (129). Schon eine Seite
weiter heisst es, «fd]iese(r) Unfehlbarkeit,

mit welcher der göttliche Erlöser
seine Kirche» ausgestattet sehen wollte,

«erfreut sich der Bischof von Rom,
das Haupt des Bischofskollegiums,
kraft seines Amtes» (130). So wird die
Unfehlbarkeit vom Volk Gottes über
das Bischofskollegium schliesslich auf
den Papst übertragen bzw., wie bereits
erwähnt, an ihn delegiert.

Hier argumentiert Neuner mit dem
neuen Denkansatz des II. Vatikanums
über die Grenzen des Gottesvolkes.
Das I. Vatikanum hat «unter <alle
Christen) alle römischen Katholiken
verstanden». Nichtkatholiken erscheinen

«jedenfalls nicht als Glieder des

Leibes Christi», der Kirche (131, ähnlich

133). Gemäss der offiziösen
Interpretation des Bischofs Grasser von
Brixen «bedeutet ex cathedra <univer-
salem ecclesiam repraesentans>«.
Unfehlbare Glaubensaussagen des Papstes

müssen also den Glauben der
universalen Kirche wiedergeben.
«Doch Dogmen haben ihre Geschich-

284



Bibliographie

te. Nun gebührt nach Aussage des

Zweiten Vatikanums auch Nichtkatho-
liken <der Ehrenname des Christen,
und mit Recht werden sie von den Söhnen

der Katholischen Kirche als Brüder

im Herrn anerkannt)». Zum Volk
Gottes gehören daher «auch Christen,
die nicht in voller kirchlicher Gemeinschaft

mit dem Papst stehen. Ergibt
sich dann nicht unausweichlich die

Konsequenz, dass der Papst nur dann
unfehlbar spricht, wenn er den Glauben

der Christenheit als Ganzer
formuliert?» (132). Damit sei «eine
Entwicklung von unabsehbarer Tragweite
möglich geworden» (35) - aber wo
wird diese Möglichkeit genützt? Mit
dieser «relecture» (133) des I. Vatikanums

im Sinn des II. Vatikanums wäre
ein grosser Fortschritt im ökumenischen

Gespräch möglich.
Aber ob damit ein Amt, «das der

universalen Einheit der Christenheit
dient und gerade in kritischen Situationen,

wenn der Glaube verfälscht zu
werden droht, die christliche Botschaft
zu formulieren vermag» (ebd., s.a.
214, 217f., 221 f., 231), für Christen, die
«die Wahrheit frei macht» und bei
denen es «nicht so sein» sollte, wie in
weltlichen Herrschaften, attraktiv sein

könnte, muss doch bezweifelt werden.
Denn «eine Unterwerfung unter das

Papsttum in seiner derzeitigen Gestalt
ist in keinem der ökumenischen Dokumente

im Blick» (222). Hier sei auf den

so gern zitierten Döllinger verwiesen,
dessen letzter Gottesdienst nach der
Exkommunikation die Fusswaschung
am Gründonnerstag seiner
römischkatholisch gewordenen Kapitelkollegen

war. Nach der «Öffnung zur
Ökumene» (133), der Erklärung der

Religionsfreiheit (136) und der
Pastoralkonstitution (138) kann man nur
hoffen, dass das Resümee «Das Konzil

war kein Ende, sondern der Anfang
eines offenen Prozesses» (141) sich
bewahrheiten möge. Bezüglich des

Altkatholizismus, des unmittelbaren Opfers

des I. Vatikanums, ist man hier
über unverbindliche Freundlichkeiten
und Verhandlungen noch nicht
hinausgekommen.

Mit grosser Sympathie für die
Persönlichkeit von Papst Paul VI. wird die
Wende von der Aufbruchstimmung
des Konzils unter Johannes XXIII. zur
Annäherung an die Prinzipien des
I. Vatikanums geschildert. Einerseits
setzte der Papst beim Zölibat und bei
der Familienplanung seine persönlichen

Ansichten durch, andererseits
konnte er die reaktionären Kritiker um
Erzbischof Lefebvre nicht befriedigen
(143f.) und schliesslich wurde es -
nach seinem Tod - «ein schwarzer Tag
für die Kirche, als Hans Küng 1979 die
kirchliche Lehrbefugnis entzogen
wurde». Hier zeigt sich, «welch
gewichtige Rolle die Dogmen des I.
Vatikanums auch nach dem II. Vatikanum
noch spielen. Tatsächlich hat die
Auseinandersetzung um Küng dazu
geführt, dass die päpstliche Unfehlbarkeit

wieder mit einem Nachdruck
betont wurde, den man im Anschluss
an das II. Vatikanum eigentlich nicht
mehr für möglich gehalten hatte»
(161). Es sei «ja offensichtlich, dass die
Unfehlbarkeit in der Hierarchie der
Wahrheiten, von der das II. Vatikanum
sprach, nicht den höchsten Rang
einnimmt» (ebd.). Aber ein unzeitgemäs-
ses Dogma kann eben immer wieder
aus der Mottenkiste geholt werden!

Das wird besonders deutlich im
vierten Abschnitt «Eine erneute
Rückbesinnung auf das I. Vatikanum in den
Pontifikaten von Johannes Paul II. und
Benedikt XVI.» Zwar wird eingangs
betont: «... die Freiheit eines Christen-

285



Bibliographie

menschen haben auch Katholiken für
sich entdeckt und fordern sie ein»
(163), aber ist nicht zu fragen, welche
Katholiken, ausser den Alt-Katholiken,

diese Freiheit auch tatsächlich
leben können? Da gibt es den Kodex von
1983 und den Katechismus von 1992

(163-166, 228) und Personalentscheidungen,

die «sich als verhängnisvoll
erwiesen und Vertrauen in die Kirche
zerstört» haben (167) und die mich an

den Dieb im Schafstall erinnern. Weiter

erwähnt der Autor die Kontroversen

um die Geburtenregelung, die

«Theologie der Befreiung» und die

Einschränkung der Lehrfreiheit der

Theologen: «Es gilt nicht primär zu

prüfen, was gesagt wird, als vielmehr,
wer es sagt. Die Autorität, nicht das

Argument bürgt für die Wahrheit»
(179). Das mahnt an die alt-katholische
Klage, dass 1870 «das Dogma die
Geschichte besiegt» (230) hat. Der
Abschnitt endet mit dem Hinweis auf den

«Akt der Barmherzigkeit» von 2009,
mit dem Benedikt XVI. die
Exkommunikation über die von Erzbischof
Lefebvre geweihten Bischöfe aufhob,
ein Akt, der den Geist dieser Zeit
bezeichnet.

Der fünfte und letzte Abschnitt
«Gegenwärtige Problemstellungen und
Kontroversen» beginnt mit dem Satz:

«Papst Franziskus brachte eine Wende»

(187). Neben seelsorgerlichen und

theologischen Kontroversen wird hier
auch der Missbrauchsskandal beleuchtet,

dagegen bleibt der Limburger
Bischofsstreit um Bischof Tebartz-van
Eist unerwähnt. Der ganze Abschnitt
betrachtet vor allem das
Unfehlbarkeitsdogma, während der
Jurisdiktionsprimat unbeachtet bleibt. Im
Abschnitt über «ökumenische Fortschritte
und ihre Grenzen» wird erwähnt, dass

mit den orthodoxen Kirchen Überein¬

stimmung erzielt wurde, dass «der
Uniatismus kein Modell für die
Ökumene sei» (216), während der
Erzbischof von Canterbury die päpstliche
Einrichtung einer «Personalprälatur»
für anglikanische Gegner der Frau-
enordination - wie Neuner anmerkt -
angeblich sogar begrüsste. Es sei

«schwierig, diese Entscheidung des

Papstes mit der Aussage in Einklang
zu bringen, dass der Uniatismus kein
Weg der Ökumene sei» (220 mit Anm.
60).

Der Autor stellt fest, «dass die in
der heutigen Theologie praktisch
allgemein anerkannte Interpretation des

I. Vatikanums paradoxerweise nicht
die der damals siegreichen Konzilsmajorität,

sondern der damals
unterdrückten und unterlegenen Konzilsminorität

darstellt» (226). Die Frage
bleibt aber: Kann man den Sieg der

Majorität durch Interpretation
ungeschehen machen? «Faktisch sind auch
in den Jahrzehnten seit dem II. Vati-
kanum die Machtstrukturen, die das

I. Vatikanum formuliert hat, unverändert

geblieben» (228). «Angesichts
dieser Praxis hat sich in der theologischen

Diskussion die Überzeugung
durchgesetzt, dass die Entscheidungen
des I. Vatikanums einer relecture und
einer re-reception bedürfen» (228f.).
Kann eine Entscheidung dadurch, dass

man sie «neu liest», neu gesehen,
revidiert und dann «neu angenommen»
werden? Kann das der Weg aus der
Sackgasse von Unfehlbarkeit und
Jurisdiktionsprimat sein, die
Wendeschleife, nach der die Wunden der

Trennung wieder geheilt werden
können? Kann dieser verdienstvolle
Versuch eines Dogmatikers, die Geschichte

zu korrigieren, von Erfolg gekrönt
werden?

Ewald Keßler, Leimen

286


	Bibliographie

