Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Kraus RoHMANN, Selbstwerdung in
Wiirde.  Philosophisch-theologi-
sches Nachdenken iiber das
Menschsein  heute, Darmstadt
(Wissenschaftliche  Buchgesell-
schaft) 2019, 154 S., ISBN 978-3-
534-40300-4, 28 €.

Das vorliegende Buch liest sich wie ei-
ne Geschichte und gleichzeitig wie
eine Problematisierung des heutigen
Bewusstseins des Selbst. Wie ist das
moderne Selbst in eine Krise geraten?
Was bedeutet diese Krise? Wie kann
man sich die Frage nach dem Lebens-
sinn neu stellen, und wie bestimmt
sich die Beziehung zu den Anderen in
der Sinnsuche? Solche Fragen, die die
Grundbestimmung des modernen
Menschen unter die Lupe nehmen,
werden aus einer reichen interdiszipli-
nidren Perspektive betrachtet. In dieser
Perspektive haben theologische und
philosophische Erwigungen Vorrang,
aber viele andere Bereiche des Wis-
sens und der Kultur kommen in der
Argumentation zur Sprache.

Die vier Kapitel der Monographie
sind vier argumentative Schritte, die
zum Mitdenken einladen. Das erste
Kapitel bietet eine klare Diagnose des
«Endes der Neuzeit», die in der «Ni-
vellierung des Menschen» miindet. Es
enthélt auch eine philosophische Ra-
diographie der menschlichen Struktur,
die von Angst (Kierkegaard) und Sor-
ge (Heidegger) geprigt ist. Im zweiten
Kapitel sind mehrere Facetten der Be-
freiung vom Gesetz, von Angsten und
Sorge dargestellt (bei Paulus, Meister
Eckhart, Luther, Mussner). Das Ver-

IKZ 110 (2020) Seiten 89-96

stindnis der Freiheit wird im An-
schluss in Bezug auf die Ideale der
Selbstbestimmung, der Selbstverwirk-
lichung und des «authentischen Le-
bens» analysiert. Das dritte Kapitel
diskutiert die Unantastbarkeit der
Menschenwiirde — zwischen ihrer
axiomatischen Stirke und ihrer erosi-
onsfidhigen Dimension. Nach der Be-
tonung der philosophischen Schwie-
rigkeiten, die absolute Wiirde des
Einzelnen zu begriinden (Aristoteles,
Kant), ist die theologische Verwurze-
lung der Personenwiirde in der «Got-
tesbildlichkeit» (Gen 1,26f.) erldutert.
Als Alternative zu dieser Begriindung
ist das ethisch-phdnomenologische
Denken von Levinas aufgenommen,
demgemaiss sich das Unbedingte und
Unvertretbare des Einzelnen in seiner
Verantwortung gegeniiber dem Ande-
ren befindet. Mit der Frage nach dem
Sinn des Lebens, der Welt und des Lei-
dens befasst sich das vierte Kapitel.
Somit ist die Problematik der Wiirde
mit der Vorstellung des Werdens als
«Selbsttranszendenz» verkniipft. Die-
se Uberschreitung des Selbst, die den
Sinn der menschlichen Existenz aus-
macht, ist mithilfe dreier theoretischer
Modelle (Taylor, Levinas, Frankl) und
einer biblischen Aussage (Lk 17,33)
verbildlicht.

Das Werk ist durch das interdiszip-
lindre Kaleidoskop fiir eine allgemei-
ne Leserschaft sehr bereichernd; fiir
Interessierte an theologischer Anthro-
pologie — durch ihre interkonfessionel-
le, biblische und historische Betrach-
tung des Wiirdebegriffs —ist es zudem
hochst inspirierend. Die Bearbeitung
der Spannung zwischen Selbstbestim-
mung und Selbstiiberschreitung bietet
fiir die Vielzahl der Krisen der moder-

89



Bibliographie

nen Menschen ein solides Denkmus-
ter, das zur Wiedererlangung des Le-
benssinns fiihren will. Dariiber hinaus
ist die Fragestellung der imago Dei —
hier in einer funktionalen Interpreta-
tion entfaltet — fiir die systematische
und Skumenische Theologie von dus-
serster Aktualitit. Manche ethischen
Fragen — zum Beispiel hinsichtlich des
Anfangs und des Endes irdischen Le-
bens — sind beriihrt, und trotzdem of-
fengelassen — als ob die Ausiibung der
menschlichen Freiheit in Liebe zu Gott
und zu den Mitmenschen noch darauf
wartet, klarer zum Ausdruck zu kom-
men. Aus systematisch-theologischer
Perspektive konnte in diesem anthro-
pologischen Entwurf der Bezug zur
Christologie, Protologie, Eschatologie
oder Ekklesiologie verstiarkt werden.
Auch das Verhiltnis zwischen Selbst-
iiberschreitung und Liebe konnte nicht
nur als dialogisches Beziehungsgefiige
und als Néchstenliebe bestimmt wer-
den, sondern auch mit der trinitari-
schen Liebe als Urbild und Quelle in
Verbindung kommen. Das Buch gibt
schliesslich wunderbar zu bedenken,
wie eng das «Werden» in der Liebe mit
dem «Sein» in Wiirde fiir das Leben
jedes einzelnen Menschen zusammen-
héangt.

Georgiana Huian, Bern

KOENRAAD OUWENS, Pierre-Jean-
Francois Percin de Montgaillard
en het ius liturgicum, Amersfoort
— Sliedrecht (Merweboek) 2019,
ISBN 9789057872020, 68S.,
14,50 €.

This volume in the Publicatieserie
Stichting Oud-Katholiek Seminarie,

90

comprises the written version of the
lecture given by Koenraad Ouwens at
the opening of the academic year 2018
of the Dutch Old Catholic Seminar. In
this small book, Ouwens not only pre-
sents the work of Pierre-Jean-Francois
Percin de Montgaillard but also pro-
vides a study into a very interesting
period which is too often passed over
in liturgical-historical research. The
main work discussed by Ouwens, Du
droit et du pouvoir des Evesques de
regler les offices Divins dans leurs Di-
oceses, suivant la Tradition de tous les
Siécles dépuis Jesus-Christ jusques a
present, dates from 1686. However,
Ouwens situates this work in the litur-
gical situation of France (and indeed
western Europe) from the 17 to the
19t century, which evolved from an
enormous liturgical diversity to unifi-
cation, the latter at the instigation of
Prosper Guéranger. This makes this
study much more than just a presenta-
tion of one particular volume from the
17t century. To structure his work,
Ouwens uses figures drawn from the
entire period, including Guéranger,
Charles de Montesquieu, and even dis-
cusses the more recent work of Eric
Hobsbawm on the invention of tradi-
tion. The volume lacks a good intro-
duction, and its research question is
not immediately articulated. However,
in the discussion of these figures and
their role in history, it gradually be-
comes clear that the author is focusing
on the interplay between liturgical re-
form, tradition, and authority. Through
this approach, Ouwens shows how
the situation in 17%-century France
can inform contemporary questions
about how to approach tradition and
(post)modernity. The author provides



Bibliographie

ample background information in the
footnotes, which sometimes tends to
slow down the reading, but also testi-
fies to the careful research that informs
the argument. It is a pity that the book
is published exclusively in Dutch: one
can only hope that this study can be-
come a chapter in a more substantial
book on this fascinating period in li-
turgical history.

Sam Goyvaerts, Tilburg NL

FrANZ XAVER BiscHOF (Hg.), Bonifaz
von Haneberg, Gelehrter — Abt —
Bischof, Freiburg i. Br. (Herder)
2019, ISBN 978-3-451-38277-2,
188 S., 28 €.

Das Buch mit sechs Vortrigen ver-
dankt sich der 6. Sommerakademie
im Miinchener Benediktinerkloster
St. Bonifaz vom 21.6.-26.7.2016, die
dem Gelehrten, zweiten Abt des Klos-
ters und Bischof von Speyer Daniel
Bonifaz von Haneberg anl. seines 200.
Geburtstags am 16. Juni 2016 gewid-
met war.

Nach einer kurzen Einfiihrung des
Herausgebers mit den wichtigsten Le-
bensstationen Hanebergs (7-10) schil-
dert Hans-Michael Koérner, Vorstand
des Archivs der Miinchner Ludwig-
Maximilians-Universitit, «Die Haupt-
und Residenzstadt Miinchen von der
Proklamation Bayerns zum Konig-
reich bis zum Vorabend der Reichs-
griindung» als «Hinfiihrung auf die
Thematik» (11-29). Am Ende seiner
«Hinfiihrung» stellt er die Frontlinien
heraus, die «die bayerische Geschichte
weit iiber 1871 hinaus bestimmen: die
Berlin freundlich gesinnten Liberalen
und die Protestanten auf der einen, die

antipreuBisch, patriotisch gestimmten
katholischen Konservativen auf der
anderen Seite.» (29). Doéllinger und
Haneberg, liberale Katholiken, die
eher grossdeutsch dachten und die
Ziele des preussischen Kulturkampfes
nicht guthiessen, lassen sich in dieses
zu grobe Schema kaum einordnen. Als
1874 die Generalversammlung der
katholischen Vereine (Vorginger der
Katholikentage) in Miinchen stattfin-
den sollte, waren die Katholiken in
Miinchen «nicht in der Lage ein Lo-
kalkomitee zu bilden». Als die Gene-
ralversammlung 1876 nachgeholt wur-
de, waren ihr im Gegensatz zu der
Versammlung von 1861 weder stadti-
sche noch staatliche Behorden gewo-
gen. «Bis in die Bevolkerung hinein
war der liberale Geist gedrungen», wie
J. May in seiner «Geschichte der Ge-
neralversammlungen [...]» (220 und
238) beklagt.

Eine interessante Beziehung be-
leuchtet Matthias Bir: «Bonifaz von
Haneberg, Clemens Brentano und die
Miinchner Romantik» (31-55). Viel-
leicht wird mit der Affinitidt zur Ro-
mantik die «Schwiche» Hanebergs
erklidrbar, die ihn um der kirchlichen
Einheit, um des Friedens willen nicht
an der kalten wissenschaftlichen
Wabhrheit festhalten liess. — Wenn Bir
schreibt, dass Dollinger 1826 bei der
Verlegung der Universitidt nach Miin-
chen unter den berufenen Theologen
«eine Ausnahme» bildete, weil er
«nicht von Sailer, sondern von hohen
Beamten protegiert» wurde (35), dann
istdaran zu erinnern, dass Dollinger in
Landshut, wo Michael Sailer die fiih-
rende Personlichkeit war, promoviert
wurde (s. J. Friedrich, Ignaz von Dél-
linger. Sein Leben auf Grund seines

91



Bibliographie

schriftlichen Nachlasses, 3 Bd.e, Miin-
chen [C. H. Beck] 1899-1901, hier I,
173). Auch konnte man ergénzen, dass
Akten Dollingers zum «Verein zur
Verbreitung von guten Biichern» (37f.)
im Archiv der Miinchener Theatiner-
kirche aufbewahrt wurden.

Nach den beiden mehr der Umwelt
Hanebergs gewidmeten Referaten
stellt Hermann-Josef Stipp, em. Pro-
fessor fiir Altes Testament in Miin-
chen, mit «Bonifaz von Haneberg als
Orientalist und Professor fiir alttesta-
mentliche Exegese an der Universitiit
Miinchen» (57—-84) den ersten der drei
Lebensbereiche Hanebergs dar. Er be-
kennt schon auf der ersten Seite, dass
er den Namen dieses seines siebten
Amtsvorgidngers «noch nie gehort»
habe, bestitigt aber, dass Haneberg
«tatsé@chlich zu seiner Zeit ein bedeu-
tender Exeget» war. Er schildert die
wissenschaftliche Laufbahn Hane-
bergs und die Denkverbote durch das
«romische Lehramt», das erst 1943
unter Pius XII. «die Legitimitit der
historisch-kritischen Methode aner-
kannte» (74). Dann illustriert er am
Beispiel von Gen 1,1-10 Hanebergs
Exegese, der im Vorwort zur posthu-
men, 1876 erschienenen vierten Aus-
gabe seiner «Geschichte der biblischen
Offenbarung» festhalten liess: «Uebri-
gens unterwerfe ich dieses Werk, wie
Alles, was ich geschrieben habe, dem
Urtheile des heiligen Stuhles.» (83).
Hanebergs Bonner Kollege Franz
Heinrich Reusch, der altkatholisch ge-
blieben war und ihm verbunden blieb,
erwiahnt im neunseitigen Literaturver-
zeichnis zu seinem ebenfalls 1876 in
vierter Auflage erschienenen Einlei-
tungswerk «Bibel und Natur» Hane-
berg nicht, er zitiert ihn nur einmal auf

52

S. 130, wohl auch ein Zeichen fiir die
Tragik dieses «bedeutenden Exege-
ten» und der damaligen deutschen ka-
tholischen Theologie allgemein.

Unter dem Titel «Bonifaz von Ha-
neberg — zweiter Abt und zweiter
Griinder der Benediktinerabtei S. Bo-
nifaz (1854-1872)» (85-114) schildert
Birgitta Klemenz Hanebergs zweiten
Lebensbereich. Mittels der Erzdhlung
vieler Fakten und Nebensichlichkei-
ten versucht sie der «unglaublich viel-
schichtigen Personlichkeit» des Abtes,
der angesichts seiner vielfiltigen Ver-
pflichtungen klagte: «Wir zersplittern
uns» (100 und 113), gerecht zu werden.
Sie zitiert am Ende als «Hinweis dar-
auf, was Haneberg so herausragend
gemacht hat und immer noch macht»
den altkatholischen Geistlichen Petrus
Hamp, der 1873 St. Bonifaz verliess:
«Als nach dem Weggange Hanebergs
das versohnliche, calmierende Ele-
ment ausgeschieden war und das fa-
natische, oder wie es sich nannte,
entschiedene Heerlager das Feld be-
hauptete, entschlo ich mich, unver-
meidliche Collisionen voraussehend,
zum Austritt.» (114).

Ein Teil der unbewiltigten Vergan-
genheit der katholischen Kirche riickt
mit dem Beitrag von Franz Xaver Bi-
schof «Bonifaz von Haneberg, Ignaz
von Dollinger und das Erste Vatikani-
sche Konzil» (115-146) ins Blickfeld.
Allerdings werden praktisch nur ro-
misch-katholische Quellen und Litera-
tur berticksichtigt, wie schon das Lite-
raturverzeichnis in Anm. 2 und 3 (116)
zeigt. In der biographischen Einleitung
heisst es, Dollinger sei «von 1826 bis
zu seiner Exkommunikation 1871, und
damit 45 Jahre lang Professor fiir Kir-
chengeschichte an der Universitit



Bibliographie

Miinchen» (116) gewesen. Dazu ist
hingegen festzuhalten, dass Déllinger
bis zu seinem Tod 1890 Mitglied der
Theologischen Fakultdt blieb. Seine
triumphale Wahl «nach Uberwindung
seines Widerstrebens zum Rector ma-
gnificus fiir 1871/72 und [...] damit
zugleich zu ihrem Reprisentanten und
Sprecher bei ihrem vierhundertjadhri-
gen Jubelfeste (1872)» (Friedrich, Dol-
linger, III, 627) wird iibergangen. Da-
gegen wird von Dollingers «Bruch mit
der Kirche» gesprochen (116, 134,
140), was seinem eigenen Selbstver-
stindnis und ebenso den ersten Para-
graphen der Synodal- und Gemeinde-
ordnung des deutschen altkatholischen
Bistums (Schulte, Altkatholizismus,
46f.; Kirchliche Ordnungen und Sat-
zungen, Bonn 2019, 6) widerspricht.
Nicht die Altkatholiken haben mit der
Kirche «gebrochen», sie wurden viel-
mehr mit sehr riiden Methoden aus der
romisch-katholischen Kirche ausge-
schieden. Als nach den Rekonzilia-
tionsversuchen Hanebergs von 1875
(141—144) Valentin Thalhofer 1876
versuchte, Dollinger und Johann
Friedrich aus der Fakultét zu dringen,
folgte die Strafe auf dem Fuss: D6llin-
ger, der als Senior der Fakultit nach
dem Herkommen eine Doktordisserta-
tion eigentlich als erster zu begutach-
ten hatte, nun aber erst nach den ro-
misch-katholischen Kollegen an die
Reihe kam, urteilte: «[Ulber die Zu-
lassung zum Ex[amen] rig[gorosum]
hat die Majoritét bereits entschieden;
also nur die Erinnerung: dem Verfas-
ser sei in dessen Interesse dringend zu
rathen, daf er seine Schrift ja nicht
drucken lasse. Das vollstindigste
Werk iiber seinen Gegenstand, die vita
S. Daminani von Laderchi, Romae, 3

Voll 1707 scheint er nicht gekannt zu
haben.» (Universitidtsarchiv Miinchen,
K. 1. 56, fol. 74). Als dann bei nichster
Gelegenheit auch noch das Glau-
bensbekenntnis, das die Promovenden
abzulegen hatten, um die neuen Papst-
dogmen erweitert werden sollte, pro-
testierten Dollinger und sein Nachfol-
ger auf dem kirchengeschichtlichen
Lehrstuhl Johann Friedrich. Regie-
rung und Fakultiit einigten sich auf den
Ausweg, dass nur geweihte Priester
promoviert werden durften, da diese
vor der Weihe ein Glaubensbekenntnis
abzulegen hatten (a. a. O., K. L. 61).
Zur Gelehrtenversammlung 1863
heisst es, dass sie «die einzige dieser
Art bleiben sollte» (126). Es fehlt ein
Hinweis auf das «simulacrum einer
Gelehrtenversammlung», das «zu-
gleich mit der in Wiirzburg stattfinden-
den Generalversammlung der katholi-
schen Vereine» inszeniert wurde und
ein «vom 20. Oktober [1865] datiertes
Dank- und Belobigungsschreiben des
Papstes» verursachte (Friedrich, Dol-
linger, III, 369f.), und auch die Griin-
dungsversammlung des Theologischen
Literaturblattes in Bonn, die 1865 auf
«privater» Basis die Gelehrtenver-
sammlung ersetzte, wird nicht er-
wihnt. Der ausfiihrliche Auszug aus
dem Brief des Mainzer Professors
Heinrich an Déllinger bei Friedrich (a.
a. 0., 288-294) vom 6. Dezember
(oder November) 1862 bleibt unbe-
riicksichtigt. Nur die aus dem Zusam-
menhang gerissene Befiirchtung ge-
gen dieses «Schutz- und Trutzbiindnis
der deutschen Theologen» (127) wird
zitiert. Nach Bischof fiihrte das papst-
liche Breve «Tuas libenter», mit dem
die Gelehrtenversammlung desavou-
iert wurde «erstmals eine neue Kate-

93



Bibliographie

gorie von Lehramt ein: das ordentliche
Lehramt», nach dem «katholische Ge-
lehrte zum strikten Gehorsam gegen-
iiber allen Ausserungen des Papstes
sowie den Entscheidungen des ordent-
lichen Lehramtes des Papstes, der Bi-
schofe und der romischen Kongrega-
tionen verpflichtet» (132) wurden. — Es
fehlte nur noch die verschirfende Kon-
zentration auf den Papst «ex sese, non
ex consensu ecclesiae», die Pius IX.
am 18. Juli 1870 verkiindete.

Am Ende der Beziehung zwischen
Haneberg und Dollinger steht der «Re-
konziliationsversuch» des Bischofs,
der mit Brief vom 6. Februar 1875 sei-
nen ehemaligen Lehrer aufforderte,
dass er «sich von den Altkatholiken
lossage» (144). Der Autor geht aus von
einer «ab Mitte 1875 zunehmend klar
zum Ausdruck gebrachten Distanzie-
rung Ddllingers vom Altkatholizis-
mus». Dollinger sei «kirchlich heimat-
los geworden», und er habe drei Jahre
vor seinem Tod dem Miinchner Nun-
tius Ruffo Scilla geschrieben: «Auch
ich will keiner schismatischen Gesell-
schaft angehoren. Ich bin isoliert.»
Dessen Nachfolger Antonio Agliardi
habe nach Dollingers Tod «sehr zu-
treffend nach Rom» geschrieben:
«Déllinger hat sich immer im kanoni-
schen Sinn katholisch (cattolico legit-
timamente), wenn auch zu Unrecht
exkommuniziert betrachtet. Eben des-
halb trat er keiner anderen Religions-
gemeinschaft bei» (ebd.. Dollinger
sprach nach 1870 von der «rémischen
Gemeinschaft» (Friedrich, Doéllinger,
111, 587, Brief vom 18. Juli 1874 an Pfr.
Widmann), zu der er nicht gerechnet
werden wollte. Allerdings ist zu be-
achten, dass alle bayerischen Altka-
tholiken bis 1890 nicht der Jurisdikti-

94

on von Bischof Reinkens unterstanden,
der in Bayern staatlich nicht anerkannt
war. Sie hatten sich im «Bayerischen
Landesverein fiir Unterstiitzung der
katholischen Reformbewegung» orga-
nisiert und gehdrten weiter der staat-
lich anerkannten katholischen Kirche
an. Sie alle waren kirchlich «zu Un-
recht exkommuniziert», «isoliert»,
wollten «keiner schismatischen Ge-
meinschaft angehoren» und traten
«keiner anderen Religionsgesellschaft
bei». Erst nach dem Tod Ddéllingers
wurden sie von den Bischofen mit
staatlicher Erlaubnis wirksam exkom-
muniziert, weil sie angeblich das Dog-
ma von 1854 iiber die «Unbefleckte
Empfingnis Marias» ablehnten. Die
neuen Papstdogmen waren nicht pla-
zetiert, und so musste ein anderes
Dogma fiir die Exkommunikation her-
angezogen werden. Erst danach wurde
in Bayern eine altkatholische «Privat-
kirchengesellschaft» gegriindet, die
die altkatholischen Reformen, wie die
Feier der Messe in deutscher Sprache
und die Aufhebung des Zdlibats-
zwangs, iibernahm und sich Bischof
Reinkens unterstellte.

Der letzte Beitrag des Bandes trigt
den Titel «Haneberg als Bischof von
Speyer (1872-1876)» (147-181). Der
Autor Hans Ammerich, Direktor des
Bistumsarchivs Speyer, meint: «Auf-
grund seiner wissenschaftlichen Bil-
dung und seiner konsequenten Haltung
war er [Haneberg] ein entschiedener
Gegner des Altkatholizismus in der
Pfalz.» (151). Die konsequente Hal-
tung gegen den Altkatholizismus, «das
Beispiel der riicksichtslosen Hingabe
an die romisch katholische Kirche»
(155), kann man dem Bischof nicht
absprechen, aber die «wissenschaftli-



Bibliographie

che Bildung» musste er dafiir zum
Opfer bringen. Ammerich behauptet,
auf dem ersten (Alt-)Katholikenkon-
gress 1871 hitten die Delegierten «sich
fast einstimmig fiir die Bildung eige-
ner Gemeinden» ausgesprochen (165).
Das ist falsch, denn auf dem Kongress
wurde «in Wiirdigung der von Ddl-
linger vorgebrachten Griinde die
Schulte’sche Resolution angenommen,
welche, von der Bildung eigener Ge-
meinden absehend, zunichst nur die
Einrichtung einer geordneten Seelsor-
ge» ins Auge fasste (Augsburger All-
gemeine Zeitung am 21. Oktober 1871,
S. 5188).

Hanebergs Fastenhirtenbrief 1875
«Der Abfall vom Glauben> richtete
sich gegen den Altkatholizismus.»
(164) Er wurde zeitgleich verdffent-
licht mit den Rekonziliationsversu-
chen bei Dollinger und Reusch. Der
Bischof warf den Altkatholiken vor,
«da giebt es keine Empfingnil vom
heiligen Geiste, keinen Versohnungs-
tod am Kreuze, keine Erbsiinde, keine
wahren Gnadenmittel in den Sakra-
menten, kein Geheimnis des Altares,
kein wahres unblutiges Opfer Christi
in der hl. Messe; vielleicht auch kein
Wunder der Auferstehung und keine
glorreiche Himmelfahrt.» Und weiter:
«Kann man da noch von einem Chris-
tenthum reden? Wenn man all das ver-
worfen hat, was die Apostel, was die
Kirchen des Abend- und Morgenlan-
des als Lehre und Uebung des Chris-
tenthums von jeher festgehalten haben,
warum sollte man es nicht eingeste-
hen, dass man vom Christenthum ab-
gefallen ist?» (166). Der Autor findet,
das sei «zwar deutlich, aber nicht pole-
misch» (166f.), wihrend Dollingers
Biograph schreibt, dass Haneberg

«durch Schmihungen auf die Altka-
tholiken [...] nur Ekel bei Déllinger
erreichen konnte.» (Friedrich, Déllin-
ger, III, 588). Angesichts der gegen-
wirtigen Missbrauchsvorwiirfe gegen
die rémisch-katholische Kirche ist es
fast schon grotesk, wenn Ammerich
schreibt: «Den Altkatholiken ging es
zunichst um die Ablehnung der Be-
schliisse des Ersten Vatikanums, vor
allem der Infallibilitit. Sehr bald wur-
den indes weitere Entscheidungen ge-
troffen, unter anderem 1878 die Ab-
schaffung des Zolibats. Damit war die
Trennung von der katholischen Kirche
endgiiltig besiegelt.» (166).

Die Sammlung von Vortrigen, die
unverdndert abgedruckt wurden, wird
am Ende durch ein Namensregister ge-
schlossen. Gut ausgewiihlte Abbildun-
gen erginzen die Darstellungen. Wie-
derholungen, vor allem in den
biographischen FEinleitungen, hitte
man vielleicht durch eine schonende
Bearbeitung vermeiden konnen. Fiir
einen Altkatholiken ist die Polemik
der damaligen Zeit, deren Fehlurteile
leider iibernommen werden, krinkend.
Nach dem Zweiten Vatikanum sollte
doch auch hier gelten: audiatur et alte-
ra pars.

Ewald Kefler, Leimen D

SERGEI] BULGAKOV, Aus meinem
Leben. Autobiographische Zeug-
nisse, hg. v. Barbara Hallensleben
und Regula M. Zwahlen, Miinster
(Aschendorff) 2017, ISBN 978-3-
402-12036-1, VI + 281 S., 42 €.

Der zweite Band von Sergeij Bulga-
kovs Werken auf Deutsch bietet eine
ausgezeichnete Einfiihrung in Leben,

95



Bibliographie

Werk und Denken eines der bedeu-
tendsten orthodoxen Theologen des
20. Jahrhunderts. Bekannt wurde er
als ein Spitzendenker der russischen
Religionsphilosophie oder als eine
Leitfigur der russischen Emigration in
Paris, aber auch wegen der dogma-
tischen Kontroverse um die «Sophio-
logie». Heutzutage weckt Bulgakov
mehr und mehr Interesse nicht nur in
der orthodoxen Theologie, sondern
auch bei Forscherinnen und Forschern
anderer Konfessionen.

Diese Sammlung von Erinnerun-
gen, Erzdhlungen, autobiographischen
Briefen  oder  Tagebuchausziigen
kommt diesem steigenden Interesse
entgegen. Sie ldsst einen einzigartigen
Lebensweg aufscheinen, der von der
Kindheit in einer frommen Priesterfa-
milie iiber den religidsen Nihilismus
und das marxistische Denken bis hin
zur Wiederentdeckung Gottes, zum
Priestertum und zum Unterricht der
Theologie reicht. Die Darstellung die-
ses Werdens hat als rhythmisch wie-
derkehrende Motive die Heimat, das
Leiden, den Tod, die Schonheit und
Barmherzigkeit Gottes und ist ver-
flochten mit Uberlegungen zu Ereig-
nissen der Welt- und Kirchengeschich-
te. Somit wird die Leserschaft in
Bulgakovs Familien- und Freundes-
kreis eingefiihrt, in seine Denkwerk-
statt und in die Bewegung seiner geis-
tigen Empfindsambkeit, dariiber hinaus
in eine ganze Epoche, die radikale
Umwilzungen durch die Russische
Revolution erlebt hat. Deswegen las-
sen sich diese Aufzeichnungen in ei-
nem Zug aus theologischem, histori-
schem und literarischem Blickwinkel
zugleich lesen.

Einerseits konnen Bulgakovs Mei-

96

nungen iiber die Struktur der Rus-
sischen Kirche, den Zaren Nikolaj II.
oder das russische «Intelligenzlehr-
tum» kritisch diskutiert werden -
nichtdestotrotz bleiben sie lebendige
Zeugnisse eines turbulenten Zeital-
ters. Andererseits werden Bulgakovs
mystische Erfahrungen, seine «Begeg-
nungen» mit der gottlichen Sophia,
von ihm sowohl als «<Hochzeitsmahl»
als auch als gelebte «Apokalypse» ver-
standen und dargestellt.

Abgeschlossen durch Krankheit
und dem Wunsch nach einem einfa-
chen Begribnis, war Bulgakovs Reise
in dieser Welt eine Reise des Herzens:
«Du hast mein Herz beriihrt, und es
erbebte unter Deinem Ruf» (57). An
solchen Stellen lassen sich dhnliche
Klidnge wie in Augustinus’ Bekennt-
nissen erkennen. Die Notizen erlauben
insgesamt auch, die inneren Beweg-
griinde fiir Bulgakovs gewagten und
riskanten Versuch zu erahnen, fiir sol-
che Erfahrungen einen dogmatischen
Ausdruck zu finden. Dass die autobio-
graphischen Zeugnisse durch ausfiihr-
liche Anmerkungen und Fotos zu-
ginglich gemacht werden, unterstiitzt
die Lektiire wesentlich.

Am Ende des Bandes sind weitere
Zuginge zu seinem Leben und Werk
hinzugefiigt: die Ansprache von Met-
ropolit Evlogij zum Gedenken an Va-
ter Sergeij, ein Kommentar zum Ge-
milde «Philosophen» von Michail V.
Nesterov, erhellende biographische
Abschnitte aus dem Artikel «Bulg-
akov» von Anna I. Rozni¢enko aus der
«Orthodoxen Enzyklopédie» (Moskau
2003) und ein tabellarischer Lebens-
lauf, erstellt aufgrund verschiedener
Quellen und Studien.

Georgiana Huian, Bern



	Bibliographie

