
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Klaus Rohmann, Selbstwerdung in
Würde. Philosophisch-theologisches

Nachdenken über das

Menschsein heute, Darmstadt
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft)

2019, 154 S„ ISBN 978-3-
534-40300-4, 28

Das vorliegende Buch liest sich wie eine

Geschichte und gleichzeitig wie
eine Problematisierung des heutigen
Bewusstseins des Selbst. Wie ist das

moderne Selbst in eine Krise geraten?
Was bedeutet diese Krise? Wie kann
man sich die Frage nach dem Lebenssinn

neu stellen, und wie bestimmt
sich die Beziehung zu den Anderen in
der Sinnsuche? Solche Fragen, die die

Grundbestimmung des modernen
Menschen unter die Lupe nehmen,
werden aus einer reichen interdisziplinären

Perspektive betrachtet. In dieser

Perspektive haben theologische und

philosophische Erwägungen Vorrang,
aber viele andere Bereiche des Wissens

und der Kultur kommen in der

Argumentation zur Sprache.
Die vier Kapitel der Monographie

sind vier argumentative Schritte, die

zum Mitdenken einladen. Das erste

Kapitel bietet eine klare Diagnose des

«Endes der Neuzeit», die in der

«Nivellierung des Menschen» mündet. Es

enthält auch eine philosophische
Radiographie der menschlichen Struktur,
die von Angst (Kierkegaard) und Sorge

(Heidegger) geprägt ist. Im zweiten
Kapitel sind mehrere Facetten der
Befreiung vom Gesetz, von Ängsten und

Sorge dargestellt (bei Paulus, Meister
Eckhart, Luther, Mussner). Das Ver¬

ständnis der Freiheit wird im
Anschluss in Bezug auf die Ideale der
Selbstbestimmung, der Selbstverwirklichung

und des «authentischen
Lebens» analysiert. Das dritte Kapitel
diskutiert die Unantastbarkeit der
Menschenwürde - zwischen ihrer
axiomatischen Stärke und ihrer
erosionsfähigen Dimension. Nach der
Betonung der philosophischen
Schwierigkeiten, die absolute Würde des

Einzelnen zu begründen (Aristoteles,
Kant), ist die theologische Verwurzelung

der Personenwürde in der
«Gottesbildlichkeit» (Gen l,26f.) erläutert.
Als Alternative zu dieser Begründung
ist das ethisch-phänomenologische
Denken von Levinas aufgenommen,
demgemäss sich das Unbedingte und
Unvertretbare des Einzelnen in seiner

Verantwortung gegenüber dem Anderen

befindet. Mit der Frage nach dem
Sinn des Lebens, der Welt und des
Leidens befasst sich das vierte Kapitel.
Somit ist die Problematik der Würde
mit der Vorstellung des Werdens als
«Selbsttranszendenz» verknüpft. Diese

Überschreitung des Selbst, die den

Sinn der menschlichen Existenz
ausmacht, ist mithilfe dreier theoretischer
Modelle (Taylor, Levinas, Frankl) und
einer biblischen Aussage (Lk 17,33)

verbildlicht.
Das Werk ist durch das interdisziplinäre

Kaleidoskop für eine allgemeine

Leserschaft sehr bereichernd; für
Interessierte an theologischer Anthropologie

- durch ihre interkonfessionelle,
biblische und historische Betrachtung

des Würdebegriffs - ist es zudem
höchst inspirierend. Die Bearbeitung
der Spannung zwischen Selbstbestimmung

und Selbstüberschreitung bietet
für die Vielzahl der Krisen der moder-

IKZ 110 (2020) Seiten 89-96 89



Bibliographie

nen Menschen ein solides Denkmuster,

das zur Wiedererlangung des
Lebenssinns führen will. Darüber hinaus
ist die Fragestellung der imago Dei -
hier in einer funktionalen Interpretation

entfaltet - für die systematische
und ökumenische Theologie von äus-

serster Aktualität. Manche ethischen

Fragen - zum Beispiel hinsichtlich des

Anfangs und des Endes irdischen
Lebens - sind berührt, und trotzdem
offengelassen - als ob die Ausübung der
menschlichen Freiheit in Liebe zu Gott
und zu den Mitmenschen noch darauf
wartet, klarer zum Ausdruck zu kommen.

Aus systematisch-theologischer
Perspektive könnte in diesem
anthropologischen Entwurf der Bezug zur
Christologie, Protologie, Eschatologie
oder Ekklesiologie verstärkt werden.
Auch das Verhältnis zwischen
Selbstüberschreitung und Liebe könnte nicht
nur als dialogisches Beziehungsgefüge
und als Nächstenliebe bestimmt werden,

sondern auch mit der trinitari-
schen Liebe als Urbild und Quelle in
Verbindung kommen. Das Buch gibt
schliesslich wunderbar zu bedenken,
wie eng das «Werden» in der Liebe mit
dem «Sein» in Würde für das Leben
jedes einzelnen Menschen zusammenhängt.

Georgiana Huian, Bern

Koenraad Ouwens, Pierre-Jean-

François Percin de Montgaillard
en het ius liturgicum, Amersfoort

- Sliedrecht (Merweboek) 2019,
ISBN 9789057872020, 68 S„
14,50

This volume in the Publicatieserie

Stichting Oud-Katholiek Seminarie,

comprises the written version of the
lecture given by Koenraad Ouwens at
the opening of the academic year 2018

of the Dutch Old Catholic Seminar. In
this small book, Ouwens not only
presents the work of Pierre-Jean-François
Percin de Montgaillard but also
provides a study into a very interesting
period which is too often passed over
in liturgical-historical research. The
main work discussed by Ouwens, Du
droit et du pouvoir des Evesques de

regier les offices Divins dans leurs
Diocèses, suivant la Tradition de tous les

Siècles dépuis Jesus-Christ jusques à

present, dates from 1686. However,
Ouwens situates this work in the liturgical

situation of France (and indeed
western Europe) from the 17th to the
19th century, which evolved from an
enormous liturgical diversity to
unification, the latter at the instigation of
Prosper Guéranger. This makes this
study much more than just a presentation

of one particular volume from the
17th century. To structure his work,
Ouwens uses figures drawn from the
entire period, including Guéranger,
Charles de Montesquieu, and even
discusses the more recent work of Eric
Hobsbawm on the invention of tradition.

The volume lacks a good
introduction, and its research question is
not immediately articulated. However,
in the discussion of these figures and
their role in history, it gradually
becomes clear that the author is focusing
on the interplay between liturgical
reform, tradition, and authority. Through
this approach, Ouwens shows how
the situation in 17th-century France
can inform contemporary questions
about how to approach tradition and

(postjmodernity. The author provides

90



Bibliographie

ample background information in the

footnotes, which sometimes tends to
slow down the reading, but also testifies

to the careful research that informs
the argument. It is a pity that the book
is published exclusively in Dutch: one

can only hope that this study can
become a chapter in a more substantial
book on this fascinating period in
liturgical history.

Sam Goyvaerts, Tilburg NL

Franz Xaver Bischof (Hg.), Bonifaz
von Haneberg, Gelehrter - Abt -
Bischof, Freiburg i. Br. (Herder)
2019, ISBN 978-3-451-38277-2,
188 S„ 28

Das Buch mit sechs Vorträgen
verdankt sich der 6. Sommerakademie
im Münchener Benediktinerkloster
St. Bonifaz vom 21.6.-26.7.2016, die
dem Gelehrten, zweiten Abt des Klosters

und Bischof von Speyer Daniel
Bonifaz von Haneberg anl. seines 200.

Geburtstags am 16. Juni 2016 gewidmet

war.
Nach einer kurzen Einführung des

Herausgebers mit den wichtigsten
Lebensstationen Hanebergs (7-10) schildert

Hans-Michael Körner, Vorstand
des Archivs der Münchner Ludwig-
Maximilians-Universität, «Die Haupt-
und Residenzstadt München von der
Proklamation Bayerns zum Königreich

bis zum Vorabend der
Reichsgründung» als «Hinführung auf die
Thematik» (11-29). Am Ende seiner

«Hinführung» stellt er die Frontlinien
heraus, die «die bayerische Geschichte
weit über 1871 hinaus bestimmen: die

Berlin freundlich gesinnten Liberalen
und die Protestanten auf der einen, die

antipreußisch, patriotisch gestimmten
katholischen Konservativen auf der
anderen Seite.» (29). Döllinger und
Haneberg, liberale Katholiken, die
eher grossdeutsch dachten und die
Ziele des preussischen Kulturkampfes
nicht guthiessen, lassen sich in dieses

zu grobe Schema kaum einordnen. Als
1874 die Generalversammlung der
katholischen Vereine (Vorgänger der
Katholikentage) in München stattfinden

sollte, waren die Katholiken in
München «nicht in der Lage ein
Lokalkomitee zu bilden». Als die
Generalversammlung 1876 nachgeholt wurde,

waren ihr im Gegensatz zu der
Versammlung von 1861 weder städtische

noch staatliche Behörden gewogen.

«Bis in die Bevölkerung hinein
war der liberale Geist gedrungen», wie
J. May in seiner «Geschichte der

Generalversammlungen [...]» (220 und
238) beklagt.

Eine interessante Beziehung
beleuchtet Matthias Bär: «Bonifaz von
Haneberg, Clemens Brentano und die
Münchner Romantik» (31-55).
Vielleicht wird mit der Affinität zur
Romantik die «Schwäche» Hanebergs
erklärbar, die ihn um der kirchlichen
Einheit, um des Friedens willen nicht
an der kalten wissenschaftlichen
Wahrheit festhalten liess. - Wenn Bär
schreibt, dass Döllinger 1826 bei der

Verlegung der Universität nach München

unter den berufenen Theologen
«eine Ausnahme» bildete, weil er
«nicht von Sailer, sondern von hohen
Beamten protegiert» wurde (35), dann
ist daran zu erinnern, dass Döllinger in
Landshut, wo Michael Sailer die
führende Persönlichkeit war, promoviert
wurde (s. J. Friedrich, Ignaz von
Döllinger. Sein Leben auf Grund seines

91



Bibliographie

schriftlichen Nachlasses, 3 Bd.e, München

[C. H. Beck] 1899-1901, hier I,
173). Auch könnte man ergänzen, dass

Akten Döllingers zum «Verein zur
Verbreitung von guten Büchern» (37f.)
im Archiv der Münchener Theatiner-
kirche aufbewahrt wurden.

Nach den beiden mehr der Umwelt
Hanebergs gewidmeten Referaten
stellt Hermann-Josef Stipp, em.
Professor für Altes Testament in München,

mit «Bonifaz von Haneberg als
Orientalist und Professor für alttesta-
mentliche Exegese an der Universität
München» (57-84) den ersten der drei
Lebensbereiche Hanebergs dar. Er
bekennt schon auf der ersten Seite, dass

er den Namen dieses seines siebten

Amtsvorgängers «noch nie gehört»
habe, bestätigt aber, dass Haneberg
«tatsächlich zu seiner Zeit ein bedeutender

Exeget» war. Er schildert die
wissenschaftliche Laufbahn Hanebergs

und die Denkverbote durch das

«römische Lehramt», das erst 1943

unter Pius XII. «die Legitimität der
historisch-kritischen Methode
anerkannte» (74). Dann illustriert er am
Beispiel von Gen 1,1-10 Hanebergs
Exegese, der im Vorwort zur posthu-
men, 1876 erschienenen vierten
Ausgabe seiner «Geschichte der biblischen

Offenbarung» festhalten Hess: «Uebri-

gens unterwerfe ich dieses Werk, wie
Alles, was ich geschrieben habe, dem

Urtheile des heiligen Stuhles.» (83).

Hanebergs Bonner Kollege Franz
Heinrich Reusch, der altkatholisch
geblieben war und ihm verbunden blieb,
erwähnt im neunseitigen Literaturverzeichnis

zu seinem ebenfalls 1876 in
vierter Auflage erschienenen
Einleitungswerk «Bibel und Natur» Haneberg

nicht, er zitiert ihn nur einmal auf

S. 130, wohl auch ein Zeichen für die

Tragik dieses «bedeutenden Exege-
ten» und der damaligen deutschen
katholischen Theologie allgemein.

Unter dem Titel «Bonifaz von
Haneberg - zweiter Abt und zweiter
Gründer der Benediktinerabtei S.

Bonifaz (1854-1872)» (85-114) schildert
Birgitta Kiemenz Hanebergs zweiten
Lebensbereich. Mittels der Erzählung
vieler Fakten und Nebensächlichkeiten

versucht sie der «unglaublich
vielschichtigen Persönlichkeit» des Abtes,
der angesichts seiner vielfältigen
Verpflichtungen klagte: «Wir zersplittern
uns» (100 und 113), gerecht zu werden.
Sie zitiert am Ende als «Hinweis darauf,

was Haneberg so herausragend
gemacht hat und immer noch macht»
den altkatholischen Geistlichen Petrus

Hamp, der 1873 St. Bonifaz verliess:
«Als nach dem Weggange Hanebergs
das versöhnliche, calmierende
Element ausgeschieden war und das

fanatische, oder wie es sich nannte,
entschiedene Heerlager das Feld
behauptete, entschloß ich mich,
unvermeidliche Collisionen voraussehend,

zum Austritt.» (114).
Ein Teil der unbewältigten Vergangenheit

der katholischen Kirche rückt
mit dem Beitrag von Franz Xaver
Bischof «Bonifaz von Haneberg, Ignaz
von Döllinger und das Erste Vatikanische

Konzil» (115-146) ins Blickfeld.
Allerdings werden praktisch nur
römisch-katholische Quellen und Literatur

berücksichtigt, wie schon das
Literaturverzeichnis in Anm. 2 und 3 (116)

zeigt. In der biographischen Einleitung
heisst es, Döllinger sei «von 1826 bis

zu seiner Exkommunikation 1871, und
damit 45 Jahre lang Professor für
Kirchengeschichte an der Universität

92



Bibliographie

München» (116) gewesen. Dazu ist
hingegen festzuhalten, dass Döllinger
bis zu seinem Tod 1890 Mitglied der

Theologischen Fakultät blieb. Seine

triumphale Wahl «nach Überwindung
seines Widerstrebens zum Rector ma-
gnificus für 1871/72 und [...] damit
zugleich zu ihrem Repräsentanten und

Sprecher bei ihrem vierhundertjährigen
Jubelfeste (1872)» (Friedrich,

Döllinger, III, 627) wird übergangen.
Dagegen wird von Döllingers «Bruch mit
der Kirche» gesprochen (116, 134,

140), was seinem eigenen Selbstverständnis

und ebenso den ersten
Paragraphen der Synodal- und Gemeindeordnung

des deutschen altkatholischen
Bistums (Schulte, Altkatholizismus,
46f.; Kirchliche Ordnungen und

Satzungen, Bonn 2019, 6) widerspricht.
Nicht die Altkatholiken haben mit der
Kirche «gebrochen», sie wurden
vielmehr mit sehr rüden Methoden aus der
römisch-katholischen Kirche
ausgeschieden. Als nach den Rekonzilia-
tionsversuchen Hanebergs von 1875

(141-144) Valentin Thalhofer 1876

versuchte, Döllinger und Johann
Friedrich aus der Fakultät zu drängen,
folgte die Strafe auf dem Fuss: Döllinger,

der als Senior der Fakultät nach
dem Herkommen eine Doktordissertation

eigentlich als erster zu begutachten

hatte, nun aber erst nach den
römisch-katholischen Kollegen an die
Reihe kam, urteilte: «[Üjber die
Zulassung zum Exjamen] rig[gorosum]
hat die Majorität bereits entschieden;
also nur die Erinnerung: dem Verfasser

sei in dessen Interesse dringend zu
rathen, daß er seine Schrift ja nicht
drucken lasse. Das vollständigste
Werk über seinen Gegenstand, die vita
S. Daminani von Laderchi, Romae, 3

Voll 1707 scheint er nicht gekannt zu
haben.» (Universitätsarchiv München,
K. I. 56, fol. 74). Als dann bei nächster
Gelegenheit auch noch das
Glaubensbekenntnis, das die Promovenden
abzulegen hatten, um die neuen
Papstdogmen erweitert werden sollte,
protestierten Döllinger und sein Nachfolger

auf dem kirchengeschichtlichen
Lehrstuhl Johann Friedrich. Regierung

und Fakultät einigten sich auf den

Ausweg, dass nur geweihte Priester
promoviert werden durften, da diese

vor der Weihe ein Glaubensbekenntnis
abzulegen hatten (a. a. O., K. I. 61).

Zur Gelehrtenversammlung 1863

heisst es, dass sie «die einzige dieser
Art bleiben sollte» (126). Es fehlt ein
Hinweis auf das «simulacrum einer
Gelehrtenversammlung», das

«zugleich mit der in Würzburg stattfindenden

Generalversammlung der katholischen

Vereine» inszeniert wurde und
ein «vom 20. Oktober [1865] datiertes
Dank- und Belobigungsschreiben des

Papstes» verursachte (Friedrich,
Döllinger, III, 369f.), und auch die
Gründungsversammlung des Theologischen
Literaturblattes in Bonn, die 1865 auf
«privater» Basis die Gelehrtenversammlung

ersetzte, wird nicht
erwähnt. Der ausführliche Auszug aus
dem Brief des Mainzer Professors
Heinrich an Döllinger bei Friedrich (a.

a. O., 288-294) vom 6. Dezember
(oder November) 1862 bleibt
unberücksichtigt. Nur die aus dem
Zusammenhang gerissene Befürchtung
gegen dieses «Schutz- und Trutzbündnis
der deutschen Theologen» (127) wird
zitiert. Nach Bischof führte das päpstliche

Breve «Tuas libenter», mit dem
die Gelehrtenversammlung desavouiert

wurde «erstmals eine neue Kate-

93



Bibliographie

gorie von Lehramt ein: das ordentliche
Lehramt», nach dem «katholische
Gelehrte zum strikten Gehorsam gegenüber

allen Äusserungen des Papstes
sowie den Entscheidungen des ordentlichen

Lehramtes des Papstes, der
Bischöfe und der römischen Kongregationen

verpflichtet» (132) wurden. - Es
fehlte nur noch die verschärfende
Konzentration auf den Papst «ex sese, non
ex consensu ecclesiae», die Pius IX.
am 18. Juli 1870 verkündete.

Am Ende der Beziehung zwischen

Haneberg und Döllinger steht der «Re-
konziliationsversuch» des Bischofs,
der mit Brief vom 6. Februar 1875

seinen ehemaligen Lehrer aufforderte,
dass er «sich von den Altkatholiken
lossage» (144). Der Autor geht aus von
einer «ab Mitte 1875 zunehmend klar
zum Ausdruck gebrachten Distanzierung

Döllingers vom Altkatholizismus».

Döllinger sei «kirchlich heimatlos

geworden», und er habe drei Jahre

vor seinem Tod dem Münchner Nuntius

Ruffo Scilla geschrieben: «Auch
ich will keiner schismatischen Gesellschaft

angehören. Ich bin isoliert.»
Dessen Nachfolger Antonio Agliardi
habe nach Döllingers Tod «sehr
zutreffend nach Rom» geschrieben:
«Döllinger hat sich immer im kanonischen

Sinn katholisch (cattolico legit-
timamente), wenn auch zu Unrecht
exkommuniziert betrachtet. Eben
deshalb trat er keiner anderen
Religionsgemeinschaft bei» (ebd.). Döllinger
sprach nach 1870 von der «römischen
Gemeinschaft» (Friedrich, Döllinger,
III, 587, Brief vom 18. Juli 1874 an Pfr.
Widmann), zu der er nicht gerechnet
werden wollte. Allerdings ist zu
beachten, dass alle bayerischen
Altkatholiken bis 1890 nicht der Jurisdikti¬

on von BischofReinkens unterstanden,
der in Bayern staatlich nicht anerkannt
war. Sie hatten sich im «Bayerischen
Landesverein für Unterstützung der
katholischen Reformbewegung»
organisiert und gehörten weiter der staatlich

anerkannten katholischen Kirche
an. Sie alle waren kirchlich «zu
Unrecht exkommuniziert», «isoliert»,
wollten «keiner schismatischen
Gemeinschaft angehören» und traten
«keiner anderen Religionsgesellschaft
bei». Erst nach dem Tod Döllingers
wurden sie von den Bischöfen mit
staatlicher Erlaubnis wirksam
exkommuniziert, weil sie angeblich das Dogma

von 1854 über die «Unbefleckte
Empfängnis Marias» ablehnten. Die
neuen Papstdogmen waren nicht pla-
zetiert, und so musste ein anderes

Dogma für die Exkommunikation
herangezogen werden. Erst danach wurde
in Bayern eine altkatholische «Privat-
kirchengesellschaft» gegründet, die
die altkatholischen Reformen, wie die
Feier der Messe in deutscher Sprache
und die Aufhebung des Zölibatszwangs,

übernahm und sich Bischof
Reinkens unterstellte.

Der letzte Beitrag des Bandes trägt
den Titel «Haneberg als Bischof von
Speyer (1872-1876)» (147-181). Der
Autor Hans Ammerich, Direktor des

Bistumsarchivs Speyer, meint:
«Aufgrund seiner wissenschaftlichen
Bildung und seiner konsequenten Haltung
war er [Haneberg] ein entschiedener
Gegner des Altkatholizismus in der
Pfalz.» (151). Die konsequente
Haltung gegen den Altkatholizismus, «das

Beispiel der rücksichtslosen Hingabe
an die römisch katholische Kirche»
(155), kann man dem Bischof nicht
absprechen, aber die «wissenschaftli-

94



Bibliographie

che Bildung» musste er dafür zum
Opfer bringen. Ammerich behauptet,
auf dem ersten (Alt-)Katholikenkon-
gress 1871 hätten die Delegierten «sich

fast einstimmig für die Bildung eigener

Gemeinden» ausgesprochen (165).
Das ist falsch, denn auf dem Kongress
wurde «in Würdigung der von Döl-

linger vorgebrachten Gründe die
Schulte'sche Resolution angenommen,
welche, von der Bildung eigener
Gemeinden absehend, zunächst nur die

Einrichtung einer geordneten Seelsorge»

ins Auge fasste (Augsburger
Allgemeine Zeitung am 21. Oktober 1871,

S. 5188).

Hanebergs Fastenhirtenbrief 1875

«<Der Abfall vom Glauben> richtete
sich gegen den Altkatholizismus.»
(164) Er wurde zeitgleich veröffentlicht

mit den Rekonziliationsversu-
chen bei Döllinger und Reusch. Der
Bischof warf den Altkatholiken vor,
«da giebt es keine Empfängniß vom
heiligen Geiste, keinen Versöhnungstod

am Kreuze, keine Erbsünde, keine
wahren Gnadenmittel in den
Sakramenten, kein Geheimnis des Altares,
kein wahres unblutiges Opfer Christi
in der hl. Messe; vielleicht auch kein
Wunder der Auferstehung und keine

glorreiche Himmelfahrt.» Und weiter:
«Kann man da noch von einem
Christenthum reden? Wenn man all das
verworfen hat, was die Apostel, was die

Kirchen des Abend- und Morgenlandes

als Lehre und Uebung des
Christenthums von jeher festgehalten haben,

warum sollte man es nicht eingestehen,

dass man vom Christenthum
abgefallen ist?» (166). Der Autor findet,
das sei «zwar deutlich, aber nicht
polemisch» (166f.), während Döllingers
Biograph schreibt, dass Haneberg

«durch Schmähungen auf die
Altkatholiken [...] nur Ekel bei Döllinger
erreichen konnte.» (Friedrich, Döllinger,

III, 588). Angesichts der
gegenwärtigen Missbrauchsvorwürfe gegen
die römisch-katholische Kirche ist es

fast schon grotesk, wenn Ammerich
schreibt: «Den Altkatholiken ging es

zunächst um die Ablehnung der
Beschlüsse des Ersten Vatikanums, vor
allem der Infallibilität. Sehr bald wurden

indes weitere Entscheidungen
getroffen, unter anderem 1878 die
Abschaffung des Zölibats. Damit war die
Trennung von der katholischen Kirche
endgültig besiegelt.» (166).

Die Sammlung von Vorträgen, die
unverändert abgedruckt wurden, wird
am Ende durch ein Namensregister
geschlossen. Gut ausgewählte Abbildungen

ergänzen die Darstellungen.
Wiederholungen, vor allem in den

biographischen Einleitungen, hätte

man vielleicht durch eine schonende

Bearbeitung vermeiden können. Für
einen Altkatholiken ist die Polemik
der damaligen Zeit, deren Fehlurteile
leider übernommen werden, kränkend.
Nach dem Zweiten Vatikanum sollte
doch auch hier gelten: audiatur et altera

pars.
Ewald Keßler, Leimen D

Sergeij Bulgakov, Aus meinem
Leben. Autobiographische Zeugnisse,

hg. v. Barbara Hallensleben
und Regula M. Zwahlen, Münster
(Aschendorff) 2017, ISBN 978-3-
402-12036-1, VI + 281 S„ 42

Der zweite Band von Sergeij Bulgakovs

Werken auf Deutsch bietet eine

ausgezeichnete Einführung in Leben,

95



Bibliographie

Werk und Denken eines der
bedeutendsten orthodoxen Theologen des

20. Jahrhunderts. Bekannt wurde er
als ein Spitzendenker der russischen

Religionsphilosophie oder als eine

Leitfigur der russischen Emigration in
Paris, aber auch wegen der dogmatischen

Kontroverse um die «Sophio-
logie». Heutzutage weckt Bulgakov
mehr und mehr Interesse nicht nur in
der orthodoxen Theologie, sondern
auch bei Forscherinnen und Forschern
anderer Konfessionen.

Diese Sammlung von Erinnerungen,

Erzählungen, autobiographischen
Briefen oder Tagebuchauszügen
kommt diesem steigenden Interesse

entgegen. Sie lässt einen einzigartigen
Lebensweg aufscheinen, der von der

Kindheit in einer frommen Priesterfamilie

Uber den religiösen Nihilismus
und das marxistische Denken bis hin
zur Wiederentdeckung Gottes, zum
Priestertum und zum Unterricht der

Theologie reicht. Die Darstellung dieses

Werdens hat als rhythmisch
wiederkehrende Motive die Heimat, das

Leiden, den Tod, die Schönheit und

Barmherzigkeit Gottes und ist
verflochten mit Überlegungen zu
Ereignissen der Welt- und Kirchengeschichte.

Somit wird die Leserschaft in
Bulgakovs Familien- und Freundeskreis

eingeführt, in seine Denkwerkstatt

und in die Bewegung seiner
geistigen Empfindsamkeit, darüber hinaus
in eine ganze Epoche, die radikale
Umwälzungen durch die Russische
Revolution erlebt hat. Deswegen lassen

sich diese Aufzeichnungen in
einem Zug aus theologischem, historischem

und literarischem Blickwinkel
zugleich lesen.

Einerseits können Bulgakovs Mei¬

nungen über die Struktur der
Russischen Kirche, den Zaren Nikolaj II.
oder das russische «Intelligenzlehr-
tum» kritisch diskutiert werden -
nichtdestotrotz bleiben sie lebendige
Zeugnisse eines turbulenten Zeitalters.

Andererseits werden Bulgakovs
mystische Erfahrungen, seine

«Begegnungen» mit der göttlichen Sophia,
von ihm sowohl als «Hochzeitsmahl»
als auch als gelebte «Apokalypse»
verstanden und dargestellt.

Abgeschlossen durch Krankheit
und dem Wunsch nach einem einfachen

Begräbnis, war Bulgakovs Reise
in dieser Welt eine Reise des Herzens:
«Du hast mein Herz berührt, und es

erbebte unter Deinem Ruf» (57). An
solchen Stellen lassen sich ähnliche
Klänge wie in Augustinus' Bekenntnissen

erkennen. Die Notizen erlauben

insgesamt auch, die inneren Beweggründe

für Bulgakovs gewagten und
riskanten Versuch zu erahnen, für solche

Erfahrungen einen dogmatischen
Ausdruck zu finden. Dass die
autobiographischen Zeugnisse durch ausführliche

Anmerkungen und Fotos
zugänglich gemacht werden, unterstützt
die Lektüre wesentlich.

Am Ende des Bandes sind weitere
Zugänge zu seinem Leben und Werk
hinzugefügt: die Ansprache von
Metropolit Evlogij zum Gedenken an Vater

Sergeij, ein Kommentar zum
Gemälde «Philosophen» von Michail V.

Nesterov, erhellende biographische
Abschnitte aus dem Artikel «Bulgakov»

von Anna I. Roznicenko aus der
«Orthodoxen Enzyklopädie» (Moskau
2003) und ein tabellarischer Lebenslauf,

erstellt aufgrund verschiedener
Quellen und Studien.

Georgiana Huian, Bern

96


	Bibliographie

