Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)
Heft: 2-4
Artikel: "Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!" oder: Seelsorge =

Liturgie : ein Florilegium aus Adolf Thirlings' Vorlesungsmanuskripten

aus protestantischer Perspektive und in kirchentheoretischer Absicht
Autor: Pluss, David
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder:
Seelsorge = Liturgie

Ein Florilegium aus Adolf Thiirlings’ Vorlesungsmanuskripten
aus protestantischer Perspektive und in kirchentheoretischer
Absicht!

David Pliiss

1. Einleitung

Welche Einsichten, Anregungen und Anfragen ergeben sich aus Adolf
Thiirlings’ liturgiewissenschaftlichen Uberlegungen fiir die Gottesdienst-
lehre und Kirchentheorie heute? Die folgenden Analysen und Erwigun-
gen erfolgen aus protestantischer Perspektive und in praktisch-theologi-
schem Interesse. Sie fokussieren dabei auf eine Vorlesung, die Thiirlings
mit «Allgemeine Theorie der Seelsorge = Liturgik» iiberschrieben hat.
Die Vorlesung hat einleitenden Charakter und umspannt einen weiten
Themenkomplex. Bereits an der Gliederung, aber auch an verwendeten
Begrifflichkeiten und an einzelnen Ausfithrungen lassen sich theologische
Weichenstellungen und Akzente ablesen. Die folgende Analyse beschrinkt
sich auf den ersten Teil der Vorlesung, der eher systematischen Charakter
hat, wohingegen der zweite, materiale Teil unberiicksichtigt bleibt.

I Vollstindiges Zitat: «Bessert die Kirche von innen heraus, macht aus der Pfaf-
fenkirche eine Volkskirche, aus der Pfaffenseelsorge eine Gemeindeseelsorge, dann
habt ihr die rechte innere Mission, ohne dass es weitere Organisierung braucht».
Adolf Thiirlings, Allgemeine Theorie der Seelsorge = Liturgik, Vorlesungsmanu-
skript Katholisch-Theologische Fakultidt der Universitit Bern, 118 Seiten im Origi-
nalmanuskript, 10. Thiirlings hielt die Vorlesung zwischen 1887 und 1913 mehrfach.
Transkription durch lic. phil. et theol. Hubert Huppertz, Everswinkel 2013, unverof-
fentlicht. Die Transkription befindet sich im Besitz von Angela Berlis, Institut fiir
Christkatholische Theologie, Universitdt Bern, und wurde mir fiir diesen Beitrag von
ihr zur Verfiigung gestellt.

234 IKZ 110 (2020) Seiten 234-248



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

2. Der Titel: «<Allgemeine Theorie der Seelsorge = Liturgik»

Bereits dieser Titel der Vorlesung hat es in sich, wobei er nicht nur den
Gegenstand des Folgenden bezeichnet. Dieser bleibt vielmehr zunichst
etwas schleierhaft, zumindest jemandem, der mit katholischer Theologie
wenig vertraut ist. Der Protestant erwartet eine Seelsorgevorlesung, eine
Poimenik, und stolpert dann in die Liturgik. Mit der Formel «Theorie der
Seelsorge = Liturgik» scheint Thiirlings zwar auf einen bestimmten Sach-
verhalt zu zielen, aber er formuliert vor allem eine These, deren Entfaltung
man in der Vorlesung erwartet.

Wie lautet die These? Wird sie greifbarer, wenn wir Seelsorge nicht als
Poimenik oder pastoral care verstehen wie in der protestantischen Theo-
logie seit dem 19. Jahrhundert iiblich, sondern als Inbegriff des pastoralen
Handelns, als cura animarum generalis?, und die «allgemeine Theorie der
Seelsorge» folglich als Pastoraltheologie? Wenn diese Ubersetzung zu-
trifft, besteht die Intention der Vorlesung darin, die Liturgik als Zentrum
und Inbegriff des pastoralen Handelns herauszustellen.

Nun wird auf romisch-katholischer Seite heute allgemein nicht von
Liturgik, sondern von Liturgiewissenschaft gesprochen, die vor allem his-
torisch ausgerichtet ist, aber auch systematisch und praktisch-theologische
Aspekte integriert.? Der Begriff Liturgik hingegen wird eher auf die prak-
tischen Vollziige der Liturgie bezogen und der Liturgie-Pastoral der Li-
turgiewissenschaft als nachgeordnet betrachtet.* In welcher Weise Thiir-
lings «Liturgik» versteht, gilt es im Folgenden zu kliren.

3. Die Gliederung

Thiirlings gliedert seine Vorlesung in insgesamt 44 Paragraphen, von de-
nen er die ersten 20 folgendermassen tiberschreibt:

§ 1. Stellung der seelsorgerlichen Theorie in der theologischen Wissenschaft;
§ 2. Literatur; § 3. Begriff der Seelsorge; § 4. Die absoluten Voraussetzungen
der Seelsorge; § 5. Die geschichtlichen Voraussetzungen der Seelsorge;
§ 6. Objekt der Seelsorge: Die «Menschenseele»; § 7. Subjekt der Seelsorge;

2 Vgl. JURGEN ZIEMER, Art. Seelsorge, I. Zum Begriff, in: RGG* 7, 2004, 1110f.

3 So etwa REINHARD MESSNER, Einfithrung in die Liturgiewissenschaft, Pader-
born (Schoningh) 2001; ALBERT GERHARDS/BENEDIKT KRANEMANN, Einfiihrung in
die Liturgiewissenschaft, Darmstadt (WBG) 2006 [= 22008].

+  Vgl. RUPERT BERGER, Pastoralliturgisches Handlexikon, Freiburg i. Br. (Her-
der) 52013, 262f.

283



David Pliiss

§ 8. Zweck der Seelsorge; § 9. Prinzip der Seelsorge; § 10. Aussere Mission;
§ 11. Innere Mission; § 12. Katechese; § 13. Die Bildung der Gemeinde; § 14.
Die Einigung der Gemeinde zur katholischen Kirche; § 15. Die Pflege des
kirchlichen Lebens; § 16. Die Aussonderung kirchlicher Amter; § 17. Der
Begriff der Liturgie; § 18. Zur Geschichte und Literatur der Liturgik; § 19.
Grundlage; § 20. Die Anfinge des christlichen Kirchenbaus

Bereits diese Gliederung ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich. Sie
bestitigt zunédchst die oben angestellte Vermutung, wonach Seelsorge von
Thiirlings in einem durchaus weiten Sinn verstanden wird. Die dussere
und die innere Mission werden dazugezihlt, aber auch die Religions- und

Gemeindepiadagogik. Die Verbindung der einzelnen Gemeinde mit dem

Leib Christi nach katholischem Verstiandnis wird diskutiert, aber auch die

Organisation und die Leitung der Kirche. Zudem fallen dem Protestanten

folgende Eigenheiten auf:

1. Die konkrete Entfaltung der Seelsorge beginnt Thiirlings mit der dus-
seren Mission. Welches Missionsverstindnis diesem Begriff hier auch
immer zugrunde liegt, deutlich wird: Kirche ist fiir ihn in erster Linie
«Kirche fiir andere»’, Kirche fiir die Welt. Der Kirche ist von ihrer
Sendung her ein starker Gesellschafts- und Gegenwartsbezug einge-
schrieben. Dieser folgt nicht der Entfaltung der inneren Angelegenhei-
ten wie Gottesdienst und Amterlehre, sondern er erscheint gleich zu
Beginn. Dies erinnert an eine pointierte und wirkmichtige Aussage
des deutschen protestantischen Theologen Dietrich Bonhoeffer (1906—
1945), wonach «die Kirche [...] nur Kirche [ist], wenn sie fiir andere da
ist. [...] Sie muf3 an den weltlichen Aufgaben des menschlichen Ge-
meinschaftslebens teilnehmen, nicht herrschend, sondern helfend und
dienend.»® Diese Priorisierung der dusseren Mission durch Thiirlings
ist bemerkenswert und fiir eine protestantische Ekklesiologie hochgra-
dig anschlussfihig.

2. Auffillig ist zudem, dass Thiirlings nicht damit beginnt, die Kirche als
Heilsanstalt mit geweihtem Ordo zu definieren und von dort aus zu
entfalten. Im Zentrum scheinen nicht das geweihte Amt und der Opfer-
dienst zu stehen, sondern die Verkiindigung. Oder etwas weiter gefasst:

5 Sodie von Dietrich Bonhoeffer im 20. Jahrhundert gepriigte Formel, die promi-
nent von Ernst Lange aufgegriffen und entfaltet wurde: ERNST LANGE, Kirche fiir die
Welt. Aufsitze zur Theorie kirchlichen Handelns, Miinchen (Kaiser) 1981, 19-62.

6 DIETRICH BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnun-
gen aus der Haft, in: DBW Bd. 8, Giitersloh (GVH) 1998, 560f.

236



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

die Kommunikation des Evangeliums — in der Mission, in der Kateche-
se und in der Gemeindebildung.” Der Nukleus der Kirche wire dem-
nach ein durchaus dynamischer, nimlich das Bemiihen, die Plausibili-
tdat und die Relevanz der christlichen Hoffnung immer wieder neu und
in verstdandlicher Weise zur Darstellung zu bringen und zu kommuni-
zieren.

3. Diese Kommunikation, so fillt weiter auf, ist offenkundig nicht auf das
Priesteramt fokussiert oder beschrinkt; zumindest werden die kirchli-
chen Amter erst in § 16 eingefiihrt. Wer eigentlich mit der Kommuni-
kation betraut ist, wird im Folgenden deutlich werden.

4. Einen ersten Hinweis liefert die Feststellung, dass Thiirlings nicht mit
der Kirche, sondern mit der Gemeinde vor Ort beginnt (§ 13) und von
dieser her nach dem Zusammenhang zur Kirche fragt — eine Gewich-
tung nota bene, die dem reformierten Theologen vertraut und plausibel
1St

5. Der Blick auf die Linge der einzelnen Paragraphen ldsst das Programm
der Vorlesung erahnen: Wihrend die §§ 1-16 kurzgehalten sind und
nur 21 Manuskriptseiten ausmachen, sind die weiteren Paragraphen zu
Themen des Gottesdienstes sehr viel ausfiihrlicher und umfassen fast
100 Seiten.® Zwei Lesarten legen sich nahe: Man kann die Vorlesung
als Liturgik mit ekklesiologischem Vorspann lesen oder als praktische
Ekklesiologie, die in der Liturgie ihr Zentrum hat. Um eine auf das
Priesteramt und seine zentralen Vollziige begrenzte Pastoraltheologie
scheint es sich indes nicht zu handeln.

4. Der tkumenisch konturierte Begriff der Seelsorge (§§ 1-3)

Die Einleitung (§ 1) und die verwendete Literatur (§ 2) bestitigen die oben
formulierte Vermutung: Es handelt sich um eine Einfithrungsvorlesung in
die Pastoraltheologie®, wobei Thiirlings diese systematisch-theologisch
begriindet.

7 Zu Begriff und Sache der Kommunikation des Evangeliums vgl. CHRISTIAN
GRETHLEIN, Praktische Theologie, Berlin (de Gruyter) 2012, 137-179.

8 Allerdings ist bei der Interpretation zu berticksichtigen, dass bei einigen Para-
graphen des ersten Teils nur Stichworte vorhanden sind, die entweder frei oder auf-
grund eines nicht vorliegenden Manuskriptes ausgefiihrt worden sein diirften.

9 In der protestantischen Theologie wird dieser Fachbereich «Praktische Theo-
logie» genannt.

237



David Pliiss

Die in § 2 aufgelistete Literatur weist dariiber hinaus auf den konfes-
sionsiibergreifenden, 6kumenischen Charakter des Unternehmens: Thiir-
lings fiihrt neben einigen romisch-katholischen Standardwerken auch die
pastoral- und praktisch-theologischen Klassiker protestantischer Prove-
nienz auf. Dieser 6kumenische Grundzug findet sich durchgiingig und
scheint mir darum bemerkenswert, weil sich die Themenfelder der Prak-
tischen Theologie im 20. Jahrhundert in durchaus getrennte Konfessions-
welten ausdifferenziert haben. Versuche, diese Trennung zu iiberwinden,
sind bis heute ausgesprochen selten.

Die Erwédgungen iiber den Begriff der Seelsorge werden in § 3 besti-
tigt, in dem Thiirlings definiert: «Seelsorge ist der Inbegriff der kirch-
lichen Veranstaltungen, welche zum Zweck haben, den Menschenseelen
das christliche Heil zuzuwenden und ihnen zu erhalten» (3), wobei Thiir-
lings Seelsorge unterschieden wissen will sowohl vom unmittelbaren
Handeln Gottes als auch von der «Selbstseelsorge» — wir wiirden heute
wohl von der «Spiritualitit des Einzelnen» sprechen.

Seelsorge ist demnach ein mediales Geschift, das sich unter keinen
Umstinden an die Stelle Gottes setzen kann und auch nicht das Heil wirk-
sam zu vermitteln vermag. «Seelsorge» setzt vielmehr bestimmte tradi-
tionsgeprigte und situationsaddquate Medien ein, eroffnet Moglichkeits-
rdume, in denen der Geist weht, wann und wie er will, ohne dass die
Seelsorge iiber sein Wirken verfiigen oder auf die innere Biihne des Ein-
zelnen zugreifen konnte. Seelsorge ist, um mit dem protestantischen Prak-
tologen und Okumeniker Ernst Lange (1927-1974) zu sprechen, Kommu-
nikation des Evangeliums in den verschiedenen Handlungsfeldern der
Kirche.!0

5. Das Subjekt der Seelsorge (§ 7)

Unmissverstindlich deutlich wird Thiirlings in § 7, in dem das Subjekt der
Seelsorge verhandelt wird. Das Subjekt der Seelsorge ist fiir ihn nicht ein
geweihter Amtstriger, sondern die Kirche: «Die Seelsorge ist kirchliche
Veranstaltung; sie ist Aufgabe der Kirche, ja sie ist der Kirche einzige
Aufgabe, einziger Zweck, und dieser Zweck ist zu seiner Verwirklichung
auf die Kirche allein angewiesen.» (8) Mit der Kirche ist selbstredend
nicht die Ortsgemeinde gemeint, sondern die Gemeinschaft der Glauben-

10 Vgl. ERNST LANGE, Versuch einer Bilanz, in: ders., Kirche fiir die Welt (wie
Anm. 5), 101-129.

238



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

den, deren vielfiltige Charismen durch den Geist verbunden und zum
Leib Christi gefiigt werden. «Die mannigfachen Gaben miissen aber zu-
sammensein, dann wird der eine Christus daraus.» (8)

Damit ist auch Gott im Spiel, der die Bedingung der Moglichkeit der
geistgewirkten Gemeinschaft der Glaubenden darstellt. Gott wird von
Thiirlings denn auch als das «eigentliche Subjekt aller Seelsorge» verstan-
den, der sich in der Gemeinschaft der Heiligen inkarniert. Abgewiesen
wird die Moglichkeit, dass sich einzelne zu Subjekten der Seelsorge auf-
spielen: irgendein Einzelner, der Papst oder der Pfarrer. Und zwar deshalb
nicht, weil der Einzelne nur ein Charisma unter vielen empfangen hat und
die Verantwortung der Seelsorge nicht zu tragen vermag. Um diese zu
verdeutlichen, bringt Thiirlings die in Eph 4 genannten Amter der Apostel
und der Propheten, der Evangelisten, der Hirten und der Lehrer ins Spiel.

Kritisch bis polemisch traktiert Thiirlings den «Machtapparat» Roms,
der die dunkle Hintergrundfolie darstellt, vor der sich die geistgewirkte
Gemeinschaft der Heiligen umso heller abhebt. Abgewiesen wird aber
auch die protestantische Reduktion der Seelsorge auf die Predigt: «[Dlie
Predigt soll die ganze Erbauung begriinden; die Verantwortung ist nicht
zu tragen; die Last ist zu gross, der Erfolg minimal.« (9) — Das sind klare
und kritische Worte! Thiirlings beurteilt die Méglichkeit und Wirksam-
keit der Predigt, in der sich im Protestantismus die Verkiindigung konzen-
triert (wenn auch nicht limitiert!), in durchaus plausibler Weise. Diese
Kritik ist keineswegs neu, sie erklingt seit Langem und allenthalben, auch
aus den eigenen Reihen. Und sie muss in einer Kirche, die sich auf das
lebendige Gotteswort, auf die viva vox evangelii, griindet und dieses oft
mit der Kanzelrede engfiihrt und auf diese reduziert, immer wieder aus-
gesprochen, gehort und reflektiert werden.

Thiirlings macht in seiner Vorlesung nachdriicklich deutlich, wie kom-
plex und vielgestaltig die Seelsorge als Kommunikation des Evangeliums
verfasst ist. Sie ldsst sich weder auf einen einzelnen Vollzug wie die Pre-
digt reduzieren noch in einem Amt oder in mehreren Amtern konzentrie-
ren: «Die Beamtungen» dienen «zur Organisierung eines stindig zu iiben-
den, die gesamte Titigkeit der betreffenden Organe observierenden 7eiles
der Seelsorge» (6). Thiirlings” Ausfiihrungen in diesem theologisch zent-
ralen Paragraphen gipfeln in der Feststellung: «Unsere ganze Darstellung
ruht auf der Lehre vom allgemeinen Priestertum in der christlichen Ge-
meinde. [...] Je mehr dies bestitigt wird, je mehr das <Amt> zuriicktreten
kann, desto besser ist es.» (10) Dies klingt zumindest in meinen Ohren
ganz und gar protestantisch oder aber im besten Sinne kumenisch.

239



David Pliiss

6. Freiheit und Bindung: der Zweck der Seelsorge (§ 8)

Im Spannungsfeld zwischen romisch-katholischer und protestantischer
Theologie formuliert der christkatholische Theologe Thiirlings sodann in
§ 8 den Zweck der Seelsorge. Diese zielt auf das «menschliche Heil als
Erfiillung des gottlichen Heilswillens» (12), die sich einerseits als «Frei-
heit aus Wahrheit» und andererseits als «Gebundenheit in der Liebe» rea-
lisiere, wobei die romische Kirche die Freiheit und die protestantische die
Gebundenheit vernachlissige. Die von ihm entworfene «altkatholische»
Ekklesiologie wire somit die evangeliumsgemisse Synthese und die 6ku-
menische Alternative zu den beiden anderen konfessionellen Spielformen.

7. Die innere Mission (§ 11)

Wer sich nicht nur mit der Grammatik des Glaubens in dogmatischen
Lehrgebéduden, sondern auch mit der religiosen Gegenwart befasst und
beides aufeinander zu beziehen versucht, wird Thiirlings bei der Bestim-
mung des Subjekts der Seelsorge als der Priesterschaft aller Glaubenden
folgen. Daraus ergibt sich aber dann die Frage, wie sich denn der geistge-
fligte und vielféltig begabte Leib Christi zum Tatbestand verhilt, dass in
unseren volkskirchlich geprigten Gemeinden eine solche communio
sanctorum cher eine eschatologische Hoffnung oder einen frommen
Wunsch darstellt und weit davon entfernt ist, die tatsachlichen Verhilt-
nisse auch nur annihernd zu erfassen und zu deuten. Unsere volkskirch-
lichen Gemeinden zeichnen sich bekanntlich dadurch aus, dass sich in
ihnen wenige beteiligen und die meisten fernbleiben. Es gibt zwar vielfil-
tige Formen der Zusammenarbeit und der Gruppenbildung, aber etwa
80% der Mitglieder meiden diese.!! Wir leben in weitgehend sdkularen
und religios individualisierten Zeiten, nicht nur am Rande oder ausserhalb
unserer Kirchen, sondern bis tief in diese hinein. Wir alle sind Kinder
unserer Zeit, auch dort, wo wir das Fihnlein des allgemeinen Priestertums
und der communio sanctorum hochhalten.

Es spricht fiir die hellwache Zeitgenossenschaft und auch fiir die blei-
bende Aktualitit Thiirlings’, dass er diese Spannung bereits in seiner Zeit,
am Ende des 19. Jahrhunderts, wahrnimmt und aufgreift. So schreibt er in
§ 11 iiber die innere Mission: «Die Notwendigkeit einer solchen hat die

1" Vgl. JORG STOLZ u. a., Religion und Spiritualitit in der Ich-Gesellschaft. Vier
Gestalten des Unglaubens, Ziirich (TVZ) 2014, 65-78.

240



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

traurige Ursache, dass viele Christen keine Christen sind, und dass sie
trotz Taufe und Katechese erst zu solchen wieder gemacht werden miis-
sen.» (16) Entsprechend erkennt er das Ziel der «inneren Mission» in der
«Stirkung der Gemeinde als solcher und ihre[r] Fihigmachung, die Leute
an Christum wieder heranzuziehen». (16)

Wiederum unterscheidet Thiirlings zwei konfessionelle Auspriagungen
der inneren Mission: Die romische Variante bestehe darin, den sogenann-
ten «Namenchristen» «durch furchterregende Predigten und dann durch
Verweisung an den Beichtstuhl» (16) die Holle heisszumachen. Die pro-
testantische Methode bestehe darin, innerhalb der Parochien ziel- und
bediirfnisbezogene Gruppen zu bilden. Seine Analyse trifft noch heute ins
Schwarze, blickt man etwa auf das in der anglikanischen Kirche entwi-
ckelte Revitalisierungsprogramm der Fresh Expressions of Church, das
als Remedium (Allerheilmittel!) gegeniiber der innerkirchlichen Sikula-
risierung gehandelt wird.!? Thiirlings meint dazu frank und frei: «Die
kirchlichen Vereine sind nicht minder gefihrlich [als die bischofliche Ju-
risdiktion, DP] und eine wahre Bedrohung fiir die Gemeinde, die eben der
Verein der Vereine sein sollte. Sogar die Vereine fiir Armenpflege beein-
trachtigen die Kirche.» (16) Und er folgert pointiert:

Bessert die Kirche von innen heraus, macht aus der Pfaffenkirche eine Volks-
kirche und aus der Pfaffenseelsorge eine Gemeindeseelsorge, dann habt ihr
die rechte innere Mission, ohne dass es weiterer Organisierungen braucht.

Die Botschaft ist deutlich. Thiirlings kritisiert hier gingige Strategien ei-
ner Revitalisierung der Kirchen. Doch welche Alternative bietet er? Nur
so viel kann bisher gesagt werden: Er ist kein Anhénger der inneren Mis-
sion und wire ebenso wohl kein Verfechter der Gemeindeaufbau- und
Fresh-Expression-Bewegung gewesen.

8. Organische Gemeindebildung (§ 13)

Erste Anhaltspunkte finden sich im anschliessenden § 13 iiber «die Bil-
dung der Gemeinde». Kirche sei zunichst und vor allem Gemeinde und
Gemeinschaft, gestiftet durch Christus. Weil dem so sei, konne es nicht
darum gehen, Gemeinden zu griinden, sondern das durch Christus gestif-

12 Vgl. SABRINA MULLER, Fresh Expressions of Church. Ekklesiologische Beob-
achtungen und Interpretationen einer neuen kirchlichen Bewegung, Ziirich (TVZ)
2016.

241



David Pliiss

tete Band zwischen den zwei oder drei, die sich in seinem Namen versam-
meln (Mt 18,20), nach aussen hin sichtbar werden zu lassen, oder, um mit
dem reformierten Theologen Friedrich Schleiermacher (1768—1834) zu
sprechen, es zur Darstellung zu bringen.”? So, wie die Gemeinschaft ge-
stiftet sei, organisch von innen heraus wachse und nicht hergestellt werden
konne, sei auch die Struktur oder Organisation der Kirche zunichst eine
innere, die a priori gegeben sei: «Nicht das einzelne Amt ist gegeben,
noch weniger der Name dafiir, sondern nur die Aufgaben und die mannig-
tachen Gnadengaben zu deren Erfiillung.» (18) Diese organische, an den
Charismen orientierte Amterlehre weist eine grosse Nihe zur reformier-
ten Amtstheologie Johannes Calvins oder zu der Heinrich Bullingers auf,
wie sie in Kp. XVIII der Zweiten Helvetischen Konfession zum Ausdruck
kommt.#

Zwischen theologischem Modell und volkskirchlicher Wirklichkeit
klafft indes seit dem 16. Jahrhundert bis in unsere Gegenwart ein Ab-
grund. Die evangelischen Volkskirchen sind heute, wie die Bochumer
Praktische Theologin Isolde Karle (*1963) es nennt, zu Pfarrer- und Ka-
sualienkirchen geworden.!> Diese Pfarrerzentrierung scheint sich im Zuge
der Sikularisierung und Digitalisierung noch zu steigern. Thiirlings dis-
kutiert diese Kluft nicht, die bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts be-
trachtlich war und vielfach beklagt wurde. Seiner Vorlesung haftet denn
auch ein stark dogmatischer Grundzug an. Er erstellt die Schalung und
giesst die theologischen Fundamente, aber kiimmert sich wenig um die
Beschaffenheit des Untergrunds, auf dem sie zu stehen kommen.

Dies fiillt vor allem auf, wenn man seine Vorlesung mit den Arbeiten
von Paul Drews (1858—-1912) vergleicht, auch er Praktischer Theologe und
Zeitgenosse Thiirlings’, der die genau entgegengesetzte Strategie gewihlt

13 Vgl. FRIEDRICH SCHLEIERMACHER, Die praktische Theologie nach den Grund-
sitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange, Simtliche Werke, Dreizehnter
Band, Berlin (G. Reimer) 1850, 71.75.

14 Vgl. HEINRICH BULLINGER, Das Zweite Helvetische Bekenntnis (1566), Zii-
rich (TVZ) 1998; Eva-MaRIA FABER, Gegenteilige Verbundenheit als Gabe und Auf-
gabe. Zum Kirchenverstindnis von Johannes Calvin, in: Martin Hirzel/Martin Sall-
mann (Hg.), 1509 — Johannes Calvin — 2009. Sein Wirken in Kirche und Gesellschaft,
Essays zum 500. Geburtstag, Ziirich (TVZ) 2008, 159-182, hier 175-177.

15 TsoLpE KARLE, Volkskirche ist Kasual- und Pastorenkirche?, in: Deutsches
Pfarrerblatt 12 (2004) 625-630.

242



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

hat. Die Praktische Theologie «lechzt nach Tatsachen», pointiert Drews.!¢
Die angehenden Pfarrer lebten im Elfenbeinturm oder jedenfalls in einer
eigenen Welt und hitten wenig Ahnung vom Leben der Menschen, die sie
in ihren Predigten und ihrer Seelsorge adressierten. Im Theologiestudium
solle darum nicht mehr Homiletik und Katechetik, sondern Religions-
soziologie und Religionspsychologie vermittelt werden. Die Pfarrer spornt
er an, in den Gemeinden «religiose Volkskunde» zu treiben und ihre Er-
kenntnisse den Kollegen im Amt zur Verfiigung zu stellen. «Praktische
Theologie als Kunst der Wahrnehmung», so hat der Basler Praktische
Theologe Albrecht Grozinger (¥1949) dieses Verstindnis von Praktischer
Theologie vor einigen Jahren auf den Begriff gebracht.”” Von einer sol-
chen Kunst der Wahrnehmung scheint Thiirlings in seiner Vorlesung weit
entfernt zu sein. [hm geht es nicht um eine methodisch kontrollierte Ge-
genwartsanalyse, sondern um eine praktische Ekklesiologie in einem 6ku-
menisch eindriicklich weit gesteckten Horizont.

9. Die Pflege des kirchlichen Lebens (§ 15)

Wenn wir weiterlesen, sind es nicht nur die Fundamente, die Thiirlings
legt. Sondern er bemiiht sich auch um den Hausbau und um das Leben, das
sich in diesem Haus entfalten soll. Drei Mittel stiinden der «Kirche (= Ge-
meinde)» zur Verfiigung:

1. Wort (Darreichung und Auslegung) und Sakrament
2. Gebet und Opfer (des Einzelnen — des Ganzen)
3. Leben (Beispiel) und Koinonie (Biblisches !) (§ 15)

Diese Liste der «Lebens-Mittel» der Kirche — moglicherweise spielt Thiir-
lings hier an die altprotestantische Lehre der media salutis an — wird bib-
lisch begriindet mit Apg 2,42, wonach die Jerusalemer Gemeinde «be-
harrte in der Lehre der Apostel und der Gemeinschaft, im Brotbrechen
und den Gebeten».

16 Vgl. PAuL DREWS, «Religiose Volkskunde», eine Aufgabe der Praktischen
Theologie (1901), in: Friedrich Wintzer (Hg.), Seelsorge. Texte zum gewandelten Ver-
standnis und zur Praxis der Seelsorge in der Neuzeit, Miinchen 1988, 54—-61; dazu:
CHRISTIAN GRETHLEIN, «Die Praktische Theologie lechzt nach Tatsachen...». Eine
praktisch-theologische Erinnerung an Paul Drews, in: Udo Schnelle (Hg.), Reforma-
tion und Neuzeit. 300 Jahre Theologie in Halle, Berlin (de Gruyter) 1994, 377-397.

17 Vgl. ALBRECHT GROZINGER, Praktische Theologie als Kunst der Wahrneh-
mung, Giitersloh (Giitersloher) 1995.

243



David Pliiss

Die Liste ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich:

1. Sie beginnt — wie in der protestantischen Theologie — mit Wort und
Sakrament, wobei das Wort nicht nur dargereicht (also gelesen), son-
dern auch ausgelegt werden soll. Der Protestant erinnert sich an
Art. VII der von Philipp Melanchthon (in vermittelnder Absicht) aus-
gearbeiteten Confessio Augustana, wonach die «Kirche [...] die Ver-
sammlung der Heiligen [ist], wo das Evangelium rein verkiindigt wird
und wo die Sakramente [dem Evangelium gemil] recht verwaltet
werden.» Zudem sei an Martin Luthers Vorrede zur Deutschen Messe
erinnert, in der er darauf insistiert, dass Bibeltexte nicht nur gelesen,
sondern auch ausgelegt werden sollen.”® Ob sich Thiirlings Priorisie-
rung von Wort und Sakrament auf diese oder andere Texte bezieht, ist
kaum zu beurteilen.

2. Inzweiter Linie werden «Gebet und Opfer (des Einzelnen und des Gan-
zen)» genannt, wobei mir bemerkenswert erscheint, dass der Einzelne
vor dem Ganzen zu stehen kommt. Die Bewegung geht bei Thiirlings
somit nicht nur von innen nach aussen, von der christologischen Mitte
zur geistgewirkten Gliederung der Kirche, sondern auch — nachaufkli-
rerisch-modern — vom Einzelnen zur Gemeinschaft. Und es ist wohl
keine neuprotestantische Fehldeutung, zu sagen, Thiirlings postuliere
nicht nur einen Zusammenhang, sondern auch einen Weg von der spiri-
tuellen Innerlichkeit zum gemeinschaftlichen Vollzug im Gottesdienst.

3. Unsicher erscheint mir, wie genau das Opfer zu deuten ist, wenn sich
dieses vom bereits genannten Sakrament unterscheiden soll und darum
nicht oder zumindest nicht nur das Messopfer meinen kann, und weil
auch hier die Reihenfolge vom «Einzelnen» zum «Ganzen» gilt. Nicht
abwegig scheint mir, an den Anfang von Rom 12 zu denken, wo Paulus
die Gemeinde auffordert: «Bringt euren Leib dar als lebendiges, heili-
ges, Gott wohlgefilliges Opfer — dies sei euer verniinftiger Gottes-
dienst» (Rom 12,1b). Opfer wire demnach als Lobopfer im Gebet und
als Selbsthingabe zu interpretieren.

4. Wenn wir nach dem Zusammenhang von erster und zweiter Dimen-
sion, von Wort und Gebet fragen, so dringt sich die fiir die protestan-
tische Gottesdiensttheologie giangig gewordene Figur des Dialogs auf,
die ihre klassische Formulierung in Luthers Torgauer Kirchweihpre-

8 MARTIN LUTHER, Deutsche Messe und Ordnungen des Gottesdienstes 1526,
Text nach: Luther Deutsch, Bd. 6: Kirche und Gemeinde, hg. v. Kurt Aland, Géttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht) 1997, 86-102.

244



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

digt von 1544 fand, wonach im Gottesdienst «nichts anderes [...] ge-
schehe, denn dal3 unser lieber Herr selbst mit uns rede durch sein hei-
liges Wort, und wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und
Lobgesang»!®. Wenn wir bedenken, dass mit Gottes heiligem Wort bei
Luther auch eine entscheidende Komponente des Sakraments mitge-
meint ist,2° dann folgen die beiden ersten Dimensionen oder Selbstvoll-
ziige von Kirche dem Schema von Wort und Antwort. Wohlverstan-
den: Es ist hier nicht vom Kanzelwort, vom Wort der Predigt die Rede,
sondern vom Wort Gottes, und zwar in unterschiedlicher Gestalt.

5. Als dritte Dimension von Kirche werden von Thiirlings «Leben (Bei-
spiel) und Koinonie (Biblisches !)» genannt. Es scheint mir keineswegs
abwegig, hier dasjenige Leben der Einzelnen wie der Kirche zu sehen,
das iiber den dialogisch bestimmten Gottesdienst hinausreicht und sich
in Diakonie und Gemeinschaft verwirklicht. Wenn wir uns die vier
klassischen Dimensionen von Kirche vor Augen fiihren, wire mit dem
ersten «Mittel» die Martyria angesprochen, mit dem zweiten die Lei-
tourgia und mit dem dritten und vierten die Diakonia und die Koino-
nia. Darauf weisen auch die von Thiirlings angefiihrten Belegstellen
aus Rom 15 und Phlm 6 hin, in denen von den Liebesgaben der Ge-
meinden in Macedonien und der Achaja fiir die Gemeinde in Jerusalem
die Rede ist und von der Bewihrung des Glaubens in der tétigen Liebe.

10. Liturgik

Im Vorlesungsmanuskript folgt nun ein etwas abrupter Wechsel von der
Ekklesiologie zur Liturgik. Nach einer Einleitung werden der liturgische
Ort, die liturgische Zeit und die liturgische Handlung erortert. Liturgie
wird von Thiirlings bestimmt als

Inbegriff aller Akte, die von der Gemeinde ausgehen und dem Zwecke der
Gemeinde dienen, d.h. der Seelsorge (der Vermittlung des Heiles). [...] Litur-
gie ist also das Gemeindewerk; Seelsorge dessen Zweck. Gewohnlich wird
das Wort Liturgie enger genommen und bloss vom 6ffentlichen Gottesdienst,
ja bloss von dessen stehenden Formen verstanden. (23)

19 MARTIN LUTHER, Kirchweihpredigt zur Einweihung der Schlosskirche Tor-
gau am 5.10.1544, Text nach: Luther Deutsch, Bd. 8: Predigten, hg. v. Kurt Aland,
Gottingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2002, 440-444, hier 440.

20 Vgl. MicHAEL MEYER-BLANCK, Liturgie und Liturgik. Der Evangelische Got-
tesdienst aus Quellentexten erklart, Giitersloh (GVH) 2001, 14.

245



David Pliiss

Damit 16st Thiirlings das Riitsel um den etwas kryptischen Vorlesungstitel
auf. Aus der Gleichung «Seelsorge = Liturgik» entsteht ein konsistenter
Zusammenhang. Liturgie ist fiir Thiirlings nichts anderes als der Vollzug
des Glaubens der Gemeinde in Bezug auf die Welt. Liturgie ist Kirche fiir
andere, die vom Wort Gottes ausgeht, diesem antwortet (durch Gebet und
«Opfer») und sich in beispielhaftem Leben (Diakonie) und Gemeinschaft
bewihrt (bzw. inkarniert).

Die Radikalitit dieser ekklesiologisch-liturgiewissenschaftlichen Sys-
tematik ist beeindruckend. Gewiss lassen sich in den liturgischen Reform-
bewegungen auf romisch-katholischer Seite vergleichbare Neuansitze
ausmachen — zu denken ist an das Mechelner Ereignis von 1909 und an die
Schriften Romano Guardinis und Odo Casels.?! Wirksam wurden diese
allerdings erst im Rahmen der Liturgie- und Kirchenreform des Zweiten
Vatikanischen Konzils.

11. Schlussthesen

I. Thiirlings” Bestimmung der Kirche als Kirche fiir andere und Kirche
fiir die Welt (qua gesellschaftliche Offentlichkeit) ist auch heute noch
oder heute erst recht von hoher Relevanz. Die Kirchen stehen in der
Gefahr, angesichts von Sdkularisierungs- und Schrumpfungsprozes-
sen ihr Engagement auf das sogenannte Kerngeschift zu reduzieren
und dieses den Mitgliedern als spirituelle Dienstleistung anzubieten.
Eine solche Engfiihrung und Innenorientierung ist mit Thiirlings als
ekklesiologisch unangemessen zu kritisieren.

2. Der Nukleus der Kirche ist nach Thiirlings nicht der Opferdienst der
geweihten Amtstriger wie im zeitgendssischen romischen Katholizis-
mus, sondern das Bemiihen, die Plausibilitit und die Relevanz der
christlichen Hoffnung immer wieder neu und in verstindlicher Weise
zur Darstellung zu bringen und sie zu kommunizieren. Diese Kommu-
nikation auf die Predigt zu beschrinken, wire allerdings unangemes-
sen und stellte eine weitere Engfiihrung dar.

3. Das Subjekt der Kommunikation des Evangeliums ist nach Thiirlings
nicht der Priester (oder die Pfarrerin), sondern der Geist Gottes, der

2l Damit sind ein Ereignis und Namen von Theologen angesprochen, die die Li-
turgische Bewegung und Erneuerung innerhalb der romisch-katholischen Kirche
massgeblich gepridgt haben. Vgl. dazu GERHARDS/KRANEMANN, Einfiihrung (wie
Anm. 3), 102-104.

246



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge = Liturgie

durch die vielfiltigen in einer Gemeinde versammelten Gaben wirkt. —
Dieser biblisch fundierte Grundsatz steht indes in grosser Spannung
sowohl zu den real existierenden Volkskirchen als auch zum Teilnah-
meverhalten der meisten Mitglieder. Eine Uberwindung dieser Span-
nung scheint zunehmend schwieriger.

4. Theologische Grundsitze werden dann verstindlich und relevant,
wenn sie dem rauen Wind der sikularisierten und religios zerkliifteten
Gegenwart ausgesetzt werden. Erst dann werden sie verstindlich und
relevant fiir den Einzelnen wie fiir die Kirche und die Gesellschaft.
Thiirlings’ systematisch-theologische Grundlegung hat zwar eine hohe
Binnenkonsistenz, sie stellt sich dem Plausibilitits- und Relevanztest
aber nur am Rande.

Der von Thiirlings entwickelte Begriff von Liturgie ist in der Lage, den

Offentlichkeitscharakter des Gottesdienstes in mehrfacher Hinsicht zu

entfalten: Liturgie ist kein Handlungsfeld neben anderen, sondern die Dar-

stellungs- und Kommunikationsform von Kirche schlechthin, die alle

Handlungsfelder umfasst und vom Glutkern des lebendigen Gotteswortes

tiber das Gebet des und der Einzelnen und der Gemeinde bis zum befreiten

und verantwortlichen Leben mit anderen und fiir andere reicht. Dariiber,
was geschieht, wenn sich die einzelnen an der Glut des Gotteswortes nicht
mehr entziinden, sondern nur noch behaglich wiirmen lassen und sowohl
das Gebet als auch die Bewihrung im Alltag an die Spezialistinnen und

Spezialisten fiir Liturgie und Diakonie delegieren, sagt Thiirlings nichts.

Das ist ihm nicht anzulasten, denn das war nicht sein Thema. Aber unser

Thema ist es zweifellos.

David Pliiss (* 1964 in Vordemwald CH), Prof. Dr. theol. habil., ist seit 2010
Professor fiir Homiletik, Liturgik und Kirchentheorie am Institut fiir Prakti-
sche Theologie der Theologischen Fakultiit der Universitit Bern. Das Studi-
um der Theologie erfolgte 1987-1993 auf dem zweiten Bildungsweg in Basel,
Berlin und Paris. 2001 wurde er mit einer Arbeit iiber das Messianische bei
Emmanuel Lévinas promoviert. 1999 bis 2004 war er Assistent fiir Prakti-
sche Theologie an der Theologischen Fakultdit Basel. 2005 erfolgte dort die
Habilitation mit einer Arbeit iiber Gottesdienst und Theater. 2005-2009 war
er Assistenzprofessor fiir Praktische Theologie und Studiendekan der Theo-
logischen Fakultdt der Universitdit Basel.

Adresse: Institut fiir Praktische Theologie, Theologische Fakultit, Linggass-
strasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: david.pluess@theol.unibe.ch

247



David Pliiss

Summary

What insights, inspirations and questions arise from Adolf Thiirlings’ liturgical
and ecclesiological theology for liturgy and ecclesiology today? This article of-
fers considerations and an analysis based on a close reading of Thiirlings’ lecture
“A general theory of pastoral care = Liturgy” («Allgemeine Theorie der Seelsorge
= Liturgik»). This was an introductory lecture and encompassed a wide range of
issues. Both the structure of the lecture and the terms and definitions used in it
reveal particular theological decisions and accents. The analysis offered in this
article draws on the first, more systematic, part of the lecture.

Schliisselworter — Keywords

Adolf Thiirlings — Liturgiewissenschaft — Ekklesiologie — allgemeines Priester-
tum — Volkskirche

248



	"Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!" oder: Seelsorge = Liturgie : ein Florilegium aus Adolf Thürlings' Vorlesungsmanuskripten aus protestantischer Perspektive und in kirchentheoretischer Absicht

