
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 2-4

Artikel: "Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!" oder: Seelsorge =
Liturgie : ein Florilegium aus Adolf Thürlings' Vorlesungsmanuskripten
aus protestantischer Perspektive und in kirchentheoretischer Absicht

Autor: Plüss, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder:
Seelsorge Liturgie

Ein Florilegium aus Adolf Thürlings' Vorlesungsmanuskripten
aus protestantischer Perspektive und in kirchentheoretischer
Absicht1

David Plüss

1. Einleitung

Welche Einsichten, Anregungen und Anfragen ergeben sich aus Adolf
Thürlings' liturgiewissenschaftlichen Überlegungen für die Gottesdienstlehre

und Kirchentheorie heute? Die folgenden Analysen und Erwägungen

erfolgen aus protestantischer Perspektive und in praktisch-theologischem

Interesse. Sie fokussieren dabei auf eine Vorlesung, die Thürlings
mit «Allgemeine Theorie der Seelsorge Liturgik» überschrieben hat.

Die Vorlesung hat einleitenden Charakter und umspannt einen weiten

Themenkomplex. Bereits an der Gliederung, aber auch an verwendeten

Begrifflichkeiten und an einzelnen Ausführungen lassen sich theologische
Weichenstellungen und Akzente ablesen. Die folgende Analyse beschränkt
sich auf den ersten Teil der Vorlesung, der eher systematischen Charakter
hat, wohingegen der zweite, materiale Teil unberücksichtigt bleibt.

1 Vollständiges Zitat: «Bessert die Kirche von innen heraus, macht aus der
Pfaffenkirche eine Volkskirche, aus der Pfaffenseelsorge eine Gemeindeseelsorge, dann
habt ihr die rechte innere Mission, ohne dass es weitere Organisierung braucht».
Adolf Thürlings. Allgemeine Theorie der Seelsorge Liturgik. Vorlesungsmanuskript

Katholisch-Theologische Fakultät der Universität Bern, 118 Seiten im
Originalmanuskript, 10. Thürlings hielt die Vorlesung zwischen 1887 und 1913 mehrfach.

Transkription durch lie. phil. et theol. Hubert Huppertz, Everswinkel 2013,
unveröffentlicht. Die Transkription befindet sich im Besitz von Angela Berlis, Institut für
Christkatholische Theologie, Universität Bern, und wurde mir für diesen Beitrag von
ihr zur Verfügung gestellt.

234 IKZ 110 (2020) Seiten 234-248



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

2. Der Titel: «Allgemeine Theorie der Seelsorge Liturgik»

Bereits dieser Titel der Vorlesung hat es in sich, wobei er nicht nur den

Gegenstand des Folgenden bezeichnet. Dieser bleibt vielmehr zunächst

etwas schleierhaft, zumindest jemandem, der mit katholischer Theologie
wenig vertraut ist. Der Protestant erwartet eine Seelsorgevorlesung, eine

Poimenik, und stolpert dann in die Liturgik. Mit der Formel «Theorie der

Seelsorge Liturgik» scheint Thürlings zwar auf einen bestimmten
Sachverhalt zu zielen, aber er formuliert vor allem eine These, deren Entfaltung
man in der Vorlesung erwartet.

Wie lautet die These? Wird sie greifbarer, wenn wir Seelsorge nicht als

Poimenik oder pastoral care verstehen wie in der protestantischen Theologie

seit dem 19. Jahrhundert üblich, sondern als Inbegriff des pastoralen
Handelns, als cura animarum generalis2, und die «allgemeine Theorie der

Seelsorge» folglich als Pastoraltheologie? Wenn diese Übersetzung
zutrifft, besteht die Intention der Vorlesung darin, die Liturgik als Zentrum
und Inbegriff des pastoralen Handelns herauszustellen.

Nun wird auf römisch-katholischer Seite heute allgemein nicht von
Liturgik, sondern von Liturgiewissenschaft gesprochen, die vor allem
historisch ausgerichtet ist, aber auch systematisch und praktisch-theologische
Aspekte integriert.3 Der Begriff Liturgik hingegen wird eher auf die
praktischen Vollzüge der Liturgie bezogen und der Liturgie-Pastoral der

Liturgiewissenschaft als nachgeordnet betrachtet.4 In welcher Weise Thürlings

«Liturgik» versteht, gilt es im Folgenden zu klären.

3. Die Gliederung

Thürlings gliedert seine Vorlesung in insgesamt 44 Paragraphen, von
denen er die ersten 20 folgendermassen überschreibt:

§ 1. Stellung der seelsorgerlichen Theorie in der theologischen Wissenschaft;
§ 2. Literatur; § 3. Begriff der Seelsorge; § 4. Die absoluten Voraussetzungen
der Seelsorge; § 5. Die geschichtlichen Voraussetzungen der Seelsorge;
§ 6. Objekt der Seelsorge: Die «Menschenseele»; § 7. Subjekt der Seelsorge;

2 Vgl. Jürgen Ziemer, Art. Seelsorge, I. Zum Begriff, in: RGG4 7, 2004, 11 lOf.
3 So etwa Reinhard Messner, Einführung in die Liturgiewissenschaft, Paderborn

(Schöningh) 2001; Albert Gerhards/Benedikt Kranemann, Einführung in
die Liturgiewissenschaft, Darmstadt (WBG) 2006 [= :2008].

4 Vgl. Rupert Berger, Pastoralliturgisches Handlexikon, Freiburg i. Br. (Herder)

52013 262f.

235



David Pliiss

§ 8. Zweck der Seelsorge; § 9. Prinzip der Seelsorge; § 10. Äussere Mission;
§ 11. Innere Mission; § 12. Katechese; § 13. Die Bildung der Gemeinde; § 14.

Die Einigung der Gemeinde zur katholischen Kirche; § 15. Die Pflege des

kirchlichen Lebens; § 16. Die Aussonderung kirchlicher Ämter; § 17. Der
Begriff der Liturgie; § 18. Zur Geschichte und Literatur der Liturgik; § 19.

Grundlage; § 20. Die Anfänge des christlichen Kirchenbaus

Bereits diese Gliederung ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich. Sie

bestätigt zunächst die oben angestellte Vermutung, wonach Seelsorge von
Thürlings in einem durchaus weiten Sinn verstanden wird. Die äussere

und die innere Mission werden dazugezählt, aber auch die Religions- und

Gemeindepädagogik. Die Verbindung der einzelnen Gemeinde mit dem
Leib Christi nach katholischem Verständnis wird diskutiert, aber auch die

Organisation und die Leitung der Kirche. Zudem fallen dem Protestanten

folgende Eigenheiten auf:
1. Die konkrete Entfaltung der Seelsorge beginnt Thürlings mit der

äusseren Mission. Welches Missionsverständnis diesem Begriff hier auch

immer zugrunde liegt, deutlich wird: Kirche ist für ihn in erster Linie
«Kirche für andere»5, Kirche für die Welt. Der Kirche ist von ihrer
Sendung her ein starker Gesellschafts- und Gegenwartsbezug
eingeschrieben. Dieser folgt nicht der Entfaltung der inneren Angelegenheiten

wie Gottesdienst und Ämterlehre, sondern er erscheint gleich zu

Beginn. Dies erinnert an eine pointierte und wirkmächtige Aussage
des deutschen protestantischen Theologen Dietrich Bonhoeffer 1906—

1945), wonach «die Kirche [...] nur Kirche [ist], wenn sie für andere da

ist. [...] Sie muß an den weltlichen Aufgaben des menschlichen
Gemeinschaftslebens teilnehmen, nicht herrschend, sondern helfend und
dienend.»6 Diese Priorisierung der äusseren Mission durch Thürlings
ist bemerkenswert und für eine protestantische Ekklesiologie hochgradig

anschlussfähig.
2. Auffällig ist zudem, dass Thürlings nicht damit beginnt, die Kirche als

Heilsanstalt mit geweihtem Ordo zu definieren und von dort aus zu
entfalten. Im Zentrum scheinen nicht das geweihte Amt und der Opferdienst

zu stehen, sondern die Verkündigung. Oder etwas weiter gefasst:

5 So die von Dietrich Bonhoeffer im 20. Jahrhundert geprägte Formel, die prominent

von Ernst Lange aufgegriffen und entfaltet wurde: Ernst Lange, Kirche für die
Welt. Aufsätze zur Theorie kirchlichen Handelns, München (Kaiser) 1981, 19-62.

6 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen

aus der Haft, in: DBW Bd. 8, Gütersloh (GVH) 1998, 560f.

236



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

die Kommunikation des Evangeliums - in der Mission, in der Katechese

und in der Gemeindebildung.7 Der Nukleus der Kirche wäre demnach

ein durchaus dynamischer, nämlich das Bemühen, die Plausibili-
tät und die Relevanz der christlichen Hoffnung immer wieder neu und

in verständlicher Weise zur Darstellung zu bringen und zu kommunizieren.

3. Diese Kommunikation, so fällt weiter auf, ist offenkundig nicht auf das

Priesteramt fokussiert oder beschränkt; zumindest werden die kirchlichen

Ämter erst in § 16 eingeführt. Wer eigentlich mit der Kommunikation

betraut ist, wird im Folgenden deutlich werden.
4. Einen ersten Hinweis liefert die Feststellung, dass Thürlings nicht mit

der Kirche, sondern mit der Gemeinde vor Ort beginnt (§ 13) und von
dieser her nach dem Zusammenhang zur Kirche fragt - eine Gewichtung

nota bene, die dem reformierten Theologen vertraut und plausibel
ist.

5. Der Blick auf die Länge der einzelnen Paragraphen lässt das Programm
der Vorlesung erahnen: Während die §§ 1-16 kurzgehalten sind und

nur 21 Manuskriptseiten ausmachen, sind die weiteren Paragraphen zu
Themen des Gottesdienstes sehr viel ausführlicher und umfassen fast

100 Seiten.8 Zwei Lesarten legen sich nahe: Man kann die Vorlesung
als Liturgik mit ekklesiologischem Vorspann lesen oder als praktische
Ekklesiologie, die in der Liturgie ihr Zentrum hat. Um eine auf das

Priesteramt und seine zentralen Vollzüge begrenzte Pastoraltheologie
scheint es sich indes nicht zu handeln.

4. Der ökumenisch konturierte Begriff der Seelsorge (§§ 1-3)

Die Einleitung (§ 1) und die verwendete Literatur (§ 2) bestätigen die oben

formulierte Vermutung: Es handelt sich um eine Einführungsvorlesung in
die Pastoraltheologie9, wobei Thürlings diese systematisch-theologisch
begründet.

7 Zu Begriff und Sache der Kommunikation des Evangeliums vgl. Christian
Grethlein, Praktische Theologie, Berlin (de Gruyter) 2012, 137-179.

8 Allerdings ist bei der Interpretation zu berücksichtigen, dass bei einigen
Paragraphen des ersten Teils nur Stichworte vorhanden sind, die entweder frei oder
aufgrund eines nicht vorliegenden Manuskriptes ausgeführt worden sein dürften.

9 In der protestantischen Theologie wird dieser Fachbereich «Praktische Theologie»

genannt.

237



David Pliiss

Die in § 2 aufgelistete Literatur weist darüber hinaus auf den konfes-

sionsübergreifenden, ökumenischen Charakter des Unternehmens: Thür-
lings führt neben einigen römisch-katholischen Standardwerken auch die

pastoral- und praktisch-theologischen Klassiker protestantischer Provenienz

auf. Dieser ökumenische Grundzug findet sich durchgängig und
scheint mir darum bemerkenswert, weil sich die Themenfelder der
Praktischen Theologie im 20. Jahrhundert in durchaus getrennte Konfessionswelten

ausdifferenziert haben. Versuche, diese Trennung zu überwinden,
sind bis heute ausgesprochen selten.

Die Erwägungen über den Begriff der Seelsorge werden in § 3 bestätigt,

in dem Thürlings definiert: «Seelsorge ist der Inbegriff der
kirchlichen Veranstaltungen, welche zum Zweck haben, den Menschenseelen
das christliche Heil zuzuwenden und ihnen zu erhalten» (3), wobei Thürlings

Seelsorge unterschieden wissen will sowohl vom unmittelbaren
Handeln Gottes als auch von der «Selbstseelsorge» - wir würden heute

wohl von der «Spiritualität des Einzelnen» sprechen.

Seelsorge ist demnach ein mediales Geschäft, das sich unter keinen
Umständen an die Stelle Gottes setzen kann und auch nicht das Heil wirksam

zu vermitteln vermag. «Seelsorge» setzt vielmehr bestimmte tradi-
tionsgeprägte und situationsadäquate Medien ein, eröffnet Möglichkeitsräume,

in denen der Geist weht, wann und wie er will, ohne dass die

Seelsorge über sein Wirken verfügen oder auf die innere Bühne des

Einzelnen zugreifen könnte. Seelsorge ist, um mit dem protestantischen Prak-

tologen und Ökumeniker Ernst Lange (1927-1974) zu sprechen, Kommunikation

des Evangeliums in den verschiedenen Handlungsfeldern der
Kirche.10

5. Das Subjekt der Seelsorge (§ 7)

Unmissverständlich deutlich wird Thürlings in § 7, in dem das Subjekt der

Seelsorge verhandelt wird. Das Subjekt der Seelsorge ist für ihn nicht ein

geweihter Amtsträger, sondern die Kirche: «Die Seelsorge ist kirchliche
Veranstaltung; sie ist Aufgabe der Kirche, ja sie ist der Kirche einzige
Aufgabe, einziger Zweck, und dieser Zweck ist zu seiner Verwirklichung
auf die Kirche allein angewiesen.» (8) Mit der Kirche ist selbstredend
nicht die Ortsgemeinde gemeint, sondern die Gemeinschaft der Glauben-

10 Vgl. Ernst Lange, Versuch einer Bilanz, in: ders., Kirche für die Welt (wie
Anm. 5), 101-129.

238



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

den, deren vielfältige Charismen durch den Geist verbunden und zum
Leib Christi gefügt werden. «Die mannigfachen Gaben müssen aber

Zusammensein, dann wird der eine Christus daraus.» (8)
Damit ist auch Gott im Spiel, der die Bedingung der Möglichkeit der

geistgewirkten Gemeinschaft der Glaubenden darstellt. Gott wird von
Thürlings denn auch als das «eigentliche Subjekt aller Seelsorge» verstanden,

der sich in der Gemeinschaft der Heiligen inkarniert. Abgewiesen
wird die Möglichkeit, dass sich einzelne zu Subjekten der Seelsorge
aufspielen: irgendein Einzelner, der Papst oder der Pfarrer. Und zwar deshalb

nicht, weil der Einzelne nur ein Charisma unter vielen empfangen hat und
die Verantwortung der Seelsorge nicht zu tragen vermag. Um diese zu
verdeutlichen, bringt Thürlings die in Eph 4 genannten Ämter der Apostel
und der Propheten, der Evangelisten, der Hirten und der Lehrer ins Spiel.

Kritisch bis polemisch traktiert Thürlings den «Machtapparat» Roms,
der die dunkle Hintergrundfolie darstellt, vor der sich die geistgewirkte
Gemeinschaft der Heiligen umso heller abhebt. Abgewiesen wird aber
auch die protestantische Reduktion der Seelsorge auf die Predigt: «[D]ie
Predigt soll die ganze Erbauung begründen; die Verantwortung ist nicht
zu tragen; die Last ist zu gross, der Erfolg minimal.« (9) - Das sind klare
und kritische Worte! Thürlings beurteilt die Möglichkeit und Wirksamkeit

der Predigt, in der sich im Protestantismus die Verkündigung konzentriert

(wenn auch nicht limitiert!), in durchaus plausibler Weise. Diese

Kritik ist keineswegs neu, sie erklingt seit Langem und allenthalben, auch

aus den eigenen Reihen. Und sie muss in einer Kirche, die sich auf das

lebendige Gotteswort, auf die viva vox evangelii, gründet und dieses oft
mit der Kanzelrede engführt und auf diese reduziert, immer wieder
ausgesprochen, gehört und reflektiert werden.

Thürlings macht in seiner Vorlesung nachdrücklich deutlich, wie komplex

und vielgestaltig die Seelsorge als Kommunikation des Evangeliums
verfasst ist. Sie lässt sich weder auf einen einzelnen Vollzug wie die Predigt

reduzieren noch in einem Amt oder in mehreren Ämtern konzentrieren:

«Die Beamtungen» dienen «zur Organisierung eines ständig zu übenden,

die gesamte Tätigkeit der betreffenden Organe observierenden Teiles

der Seelsorge» (6). Thürlings' Ausführungen in diesem theologisch
zentralen Paragraphen gipfeln in der Feststellung: «Unsere ganze Darstellung
ruht auf der Lehre vom allgemeinen Priestertum in der christlichen
Gemeinde. [...] Je mehr dies bestätigt wird, je mehr das <Amt> zurücktreten
kann, desto besser ist es.» (10) Dies klingt zumindest in meinen Ohren

ganz und gar protestantisch oder aber im besten Sinne ökumenisch.

239



David Plüss

6. Freiheit und Bindung: der Zweck der Seelsorge (§ 8)

Im Spannungsfeld zwischen römisch-katholischer und protestantischer
Theologie formuliert der christkatholische Theologe Thürlings sodann in
§ 8 den Zweck der Seelsorge. Diese zielt auf das «menschliche Heil als

Erfüllung des göttlichen Heilswillens» (12), die sich einerseits als «Freiheit

aus Wahrheit» und andererseits als «Gebundenheit in der Liebe»
realisiere, wobei die römische Kirche die Freiheit und die protestantische die
Gebundenheit vernachlässige. Die von ihm entworfene «altkatholische»

Ekklesiologie wäre somit die evangeliumsgemässe Synthese und die
ökumenische Alternative zu den beiden anderen konfessionellen Spielformen.

7. Die innere Mission (§11)

Wer sich nicht nur mit der Grammatik des Glaubens in dogmatischen
Lehrgebäuden, sondern auch mit der religiösen Gegenwart befasst und
beides aufeinander zu beziehen versucht, wird Thürlings bei der Bestimmung

des Subjekts der Seelsorge als der Priesterschaft aller Glaubenden

folgen. Daraus ergibt sich aber dann die Frage, wie sich denn der geistgefügte

und vielfältig begabte Leib Christi zum Tatbestand verhält, dass in
unseren volkskirchlich geprägten Gemeinden eine solche communio
sanctorum eher eine eschatologische Hoffnung oder einen frommen
Wunsch darstellt und weit davon entfernt ist, die tatsächlichen Verhältnisse

auch nur annähernd zu erfassen und zu deuten. Unsere volkskirchlichen

Gemeinden zeichnen sich bekanntlich dadurch aus, dass sich in
ihnen wenige beteiligen und die meisten fernbleiben. Es gibt zwar vielfältige

Formen der Zusammenarbeit und der Gruppenbildung, aber etwa
80% der Mitglieder meiden diese." Wir leben in weitgehend säkularen
und religiös individualisierten Zeiten, nicht nur am Rande oder ausserhalb

unserer Kirchen, sondern bis tief in diese hinein. Wir alle sind Kinder
unserer Zeit, auch dort, wo wir das Fähnlein des allgemeinen Priestertums
und der communio sanctorum hochhalten.

Es spricht für die hellwache Zeitgenossenschaft und auch für die
bleibende Aktualität Thürlings', dass er diese Spannung bereits in seiner Zeit,
am Ende des 19. Jahrhunderts, wahrnimmt und aufgreift. So schreibt er in
§ 11 über die innere Mission: «Die Notwendigkeit einer solchen hat die

11 Vgl. Jörg Stolz u. a., Religion und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft. Vier
Gestalten des Unglaubens, Zürich (TVZ) 2014, 65-78.

240



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

traurige Ursache, dass viele Christen keine Christen sind, und dass sie

trotz Taufe und Katechese erst zu solchen wieder gemacht werden
müssen.» (16) Entsprechend erkennt er das Ziel der «inneren Mission» in der

«Stärkung der Gemeinde als solcher und ihre[r] Fähigmachung, die Leute
an Christum wieder heranzuziehen». (16)

Wiederum unterscheidet Thürlings zwei konfessionelle Ausprägungen
der inneren Mission: Die römische Variante bestehe darin, den sogenannten

«Namenchristen» «durch furchterregende Predigten und dann durch

Verweisung an den Beichtstuhl» (16) die Hölle heisszumachen. Die
protestantische Methode bestehe darin, innerhalb der Parochien ziel- und

bedürfnisbezogene Gruppen zu bilden. Seine Analyse trifft noch heute ins
Schwarze, blickt man etwa auf das in der anglikanischen Kirche entwickelte

Revitalisierungsprogramm der Fresh Expressions of Church, das

als Remedium (Allerheilmittel!) gegenüber der innerkirchlichen
Säkularisierung gehandelt wird.12 Thürlings meint dazu frank und frei: «Die
kirchlichen Vereine sind nicht minder gefährlich [als die bischöfliche
Jurisdiktion, DPJ und eine wahre Bedrohung für die Gemeinde, die eben der
Verein der Vereine sein sollte. Sogar die Vereine für Armenpflege
beeinträchtigen die Kirche.» (16) Und er folgert pointiert:

Bessert die Kirche von innen heraus, macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche

und aus der Pfaffenseelsorge eine Gemeindeseelsorge, dann habt ihr
die rechte innere Mission, ohne dass es weiterer Organisierungen braucht.

Die Botschaft ist deutlich. Thürlings kritisiert hier gängige Strategien
einer Revitalisierung der Kirchen. Doch welche Alternative bietet er? Nur
so viel kann bisher gesagt werden: Er ist kein Anhänger der inneren Mission

und wäre ebenso wohl kein Verfechter der Gemeindeaufbau- und

Fresh-Expression-Bewegung gewesen.

8. Organische Gemeindebildung (§ 13)

Erste Anhaltspunkte linden sich im anschliessenden § 13 über «die
Bildung der Gemeinde». Kirche sei zunächst und vor allem Gemeinde und

Gemeinschaft, gestiftet durch Christus. Weil dem so sei, könne es nicht
darum gehen, Gemeinden zu gründen, sondern das durch Christus gestif-

12 Vgl. Sabrina Müller, Fresh Expressions of Church. Ekklesiologische
Beobachtungen und Interpretationen einer neuen kirchlichen Bewegung, Zürich (TVZ)
2016.

241



David Pliiss

tete Band zwischen den zwei oder drei, die sich in seinem Namen versammeln

(Mt 18,20), nach aussen hin sichtbar werden zu lassen, oder, um mit
dem reformierten Theologen Friedrich Schleiermacher (1768-1834) zu
sprechen, es zur Darstellung zu bringen.13 So, wie die Gemeinschaft
gestiftet sei, organisch von innen heraus wachse und nicht hergestellt werden

könne, sei auch die Struktur oder Organisation der Kirche zunächst eine

innere, die a priori gegeben sei: «Nicht das einzelne Amt ist gegeben,
noch weniger der Name dafür, sondern nur die Aufgaben und die mannigfachen

Gnadengaben zu deren Erfüllung.» (18) Diese organische, an den

Charismen orientierte Ämterlehre weist eine grosse Nähe zur reformierten

Amtstheologie Johannes Calvins oder zu der Heinrich Bullingers auf,
wie sie in Kp. XVIII der Zweiten Helvetischen Konfession zum Ausdruck
kommt.14

Zwischen theologischem Modell und volkskirchlicher Wirklichkeit
klafft indes seit dem 16. Jahrhundert bis in unsere Gegenwart ein
Abgrund. Die evangelischen Volkskirchen sind heute, wie die Bochumer
Praktische Theologin Isolde Karle (*1963) es nennt, zu Pfarrer- und Ka-
sualienkirchen geworden.15 Diese Pfarrerzentrierung scheint sich im Zuge
der Säkularisierung und Digitalisierung noch zu steigern. Thürlings
diskutiert diese Kluft nicht, die bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts
beträchtlich war und vielfach beklagt wurde. Seiner Vorlesung haftet denn
auch ein stark dogmatischer Grundzug an. Er erstellt die Schalung und

giesst die theologischen Fundamente, aber kümmert sich wenig um die
Beschaffenheit des Untergrunds, auf dem sie zu stehen kommen.

Dies fällt vor allem auf, wenn man seine Vorlesung mit den Arbeiten
von Paul Drews (1858-1912) vergleicht, auch er Praktischer Theologe und

Zeitgenosse Thürlings', der die genau entgegengesetzte Strategie gewählt

13 Vgl. Friedrich Schleiermacher, Die praktische Theologie nach den Grundsätzen

der evangelischen Kirche im Zusammenhange, Sämtliche Werke, Dreizehnter
Band, Berlin (G. Reimer) 1850, 71.75.

14 Vgl. Heinrich Bullinger, Das Zweite Helvetische Bekenntnis (1566),
Zürich (TVZ) 1998; Eva-Maria Faber, Gegenteilige Verbundenheit als Gabe und
Aufgabe. Zum Kirchenverständnis von Johannes Calvin, in: Martin Hirzel/Martin Sall-
mann (Hg.), 1509-Johannes Calvin -2009. Sein Wirken in Kirche und Gesellschaft,
Essays zum 500. Geburtstag, Zürich (TVZ) 2008, 159-182, hier 175-177.

15 Isolde Karle, Volkskirche ist Kasual- und Pastorenkirche?, in: Deutsches
Pfarrerblatt 12 (2004) 625-630.

242



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

hat. Die Praktische Theologie «lechzt nach Tatsachen», pointiert Drews.16

Die angehenden Pfarrer lebten im Elfenbeinturm oder jedenfalls in einer

eigenen Welt und hätten wenig Ahnung vom Leben der Menschen, die sie

in ihren Predigten und ihrer Seelsorge adressierten. Im Theologiestudium
solle darum nicht mehr Homiletik und Katechetik, sondern Religionssoziologie

und Religionspsychologie vermittelt werden. Die Pfarrer spornt
er an, in den Gemeinden «religiöse Volkskunde» zu treiben und ihre
Erkenntnisse den Kollegen im Amt zur Verfügung zu stellen. «Praktische

Theologie als Kunst der Wahrnehmung», so hat der Basler Praktische

Theologe Albrecht Grözinger (*1949) dieses Verständnis von Praktischer

Theologie vor einigen Jahren auf den Begriff gebracht.17 Von einer
solchen Kunst der Wahrnehmung scheint Thürlings in seiner Vorlesung weit
entfernt zu sein. Ihm geht es nicht um eine methodisch kontrollierte
Gegenwartsanalyse, sondern um eine praktische Ekklesiologie in einem
ökumenisch eindrücklich weit gesteckten Horizont.

9. Die Pflege des kirchlichen Lebens (§ 15)

Wenn wir weiterlesen, sind es nicht nur die Fundamente, die Thürlings
legt. Sondern er bemüht sich auch um den Hausbau und um das Leben, das

sich in diesem Haus entfalten soll. Drei Mittel stünden der «Kirche
Gemeinde)» zur Verfügung:

1. Wort (Darreichung und Auslegung) und Sakrament
2. Gebet und Opfer (des Einzelnen - des Ganzen)
3. Leben (Beispiel) und Koinonie (Biblisches (§ 15)

Diese Liste der «Lebens-Mittel» der Kirche - möglicherweise spielt Thürlings

hier an die altprotestantische Lehre der media salutis an - wird
biblisch begründet mit Apg 2,42, wonach die Jerusalemer Gemeinde
«beharrte in der Lehre der Apostel und der Gemeinschaft, im Brotbrechen
und den Gebeten».

16 Vgl. Paul Drews, «Religiöse Volkskunde», eine Aufgabe der Praktischen

Theologie (1901), in: Friedrich Wintzer (Hg.), Seelsorge. Texte zum gewandelten
Verständnis und zur Praxis der Seelsorge in der Neuzeit, München 1988, 54-61; dazu:

Christian Grethlein, «Die Praktische Theologie lechzt nach Tatsachen ...». Eine

praktisch-theologische Erinnerung an Paul Drews, in: Udo Schnelle (Hg.), Reformation

und Neuzeit. 300 Jahre Theologie in Halle, Berlin (de Gruyter) 1994, 377-397.
17 Vgl. Albrecht Grözinger. Praktische Theologie als Kunst der Wahrnehmung,

Gütersloh (Gütersloher) 1995.

243



David Plüss

Die Liste ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich:
1. Sie beginnt - wie in der protestantischen Theologie - mit Wort und

Sakrament, wobei das Wort nicht nur dargereicht (also gelesen),
sondern auch ausgelegt werden soll. Der Protestant erinnert sich an

Art. VII der von Philipp Melanchthon (in vermittelnder Absicht)
ausgearbeiteten Confessio Augustana, wonach die «Kirche [...] die

Versammlung der Heiligen [ist], wo das Evangelium rein verkündigt wird
und wo die Sakramente [dem Evangelium gemäß] recht verwaltet
werden.» Zudem sei an Martin Luthers Vorrede zur Deutschen Messe

erinnert, in der er darauf insistiert, dass Bibeltexte nicht nur gelesen,
sondern auch ausgelegt werden sollen.18 Ob sich Thürlings Priorisie-

rung von Wort und Sakrament auf diese oder andere Texte bezieht, ist
kaum zu beurteilen.

2. In zweiter Linie werden «Gebet und Opfer (des Einzelnen und des

Ganzen)» genannt, wobei mir bemerkenswert erscheint, dass der Einzelne

vor dem Ganzen zu stehen kommt. Die Bewegung geht bei Thürlings
somit nicht nur von innen nach aussen, von der christologischen Mitte
zur geistgewirkten Gliederung der Kirche, sondern auch -
nachaufklärerisch-modern - vom Einzelnen zur Gemeinschaft. Und es ist wohl
keine neuprotestantische Fehldeutung, zu sagen, Thürlings postuliere
nicht nur einen Zusammenhang, sondern auch einen Weg von der
spirituellen Innerlichkeit zum gemeinschaftlichen Vollzug im Gottesdienst.

3. Unsicher erscheint mir, wie genau das Opfer zu deuten ist, wenn sich

dieses vom bereits genannten Sakrament unterscheiden soll und darum
nicht oder zumindest nicht nur das Messopfer meinen kann, und weil
auch hier die Reihenfolge vom «Einzelnen» zum «Ganzen» gilt. Nicht
abwegig scheint mir, an den Anfang von Rom 12 zu denken, wo Paulus

die Gemeinde auffordert: «Bringt euren Leib dar als lebendiges, heiliges,

Gott wohlgefälliges Opfer - dies sei euer vernünftiger Gottesdienst»

(Rom 12,1b). Opfer wäre demnach als Lobopfer im Gebet und
als Selbsthingabe zu interpretieren.

4. Wenn wir nach dem Zusammenhang von erster und zweiter Dimension,

von Wort und Gebet fragen, so drängt sich die für die protestantische

Gottesdiensttheologie gängig gewordene Figur des Dialogs auf,
die ihre klassische Formulierung in Luthers Torgauer Kirchweihpre-

18 Martin Luther. Deutsche Messe und Ordnungen des Gottesdienstes 1526,

Text nach: Luther Deutsch, Bd. 6: Kirche und Gemeinde, hg. v. Kurt Aland, Göttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht) 1997, 86-102.

244



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

digt von 1544 fand, wonach im Gottesdienst «nichts anderes [...]
geschehe, denn daß unser lieber Herr selbst mit uns rede durch sein

heiliges Wort, und wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und

Lobgesang»19. Wenn wir bedenken, dass mit Gottes heiligem Wort bei

Luther auch eine entscheidende Komponente des Sakraments mitgemeint

ist,20 dann folgen die beiden ersten Dimensionen oder Selbstvollzüge

von Kirche dem Schema von Wort und Antwort. Wohlverstanden:

Es ist hier nicht vom Kanzelwort, vom Wort der Predigt die Rede,
sondern vom Wort Gottes, und zwar in unterschiedlicher Gestalt.

5. Als dritte Dimension von Kirche werden von Thürlings «Leben (Bei¬

spiel) und Koinonie (Biblisches !)» genannt. Es scheint mir keineswegs
abwegig, hier dasjenige Leben der Einzelnen wie der Kirche zu sehen,

das über den dialogisch bestimmten Gottesdienst hinausreicht und sich
in Diakonie und Gemeinschaft verwirklicht. Wenn wir uns die vier
klassischen Dimensionen von Kirche vor Augen führen, wäre mit dem

ersten «Mittel» die Martyria angesprochen, mit dem zweiten die Lei-
tourgia und mit dem dritten und vierten die Diakonia und die Koino-
nia. Darauf weisen auch die von Thürlings angeführten Belegstellen
aus Rom 15 und Phlm 6 hin, in denen von den Liebesgaben der
Gemeinden in Macédonien und der Achaja für die Gemeinde in Jerusalem
die Rede ist und von der Bewährung des Glaubens in der tätigen Liebe.

10. Liturgik

Im Vorlesungsmanuskript folgt nun ein etwas abrupter Wechsel von der

Ekklesiologie zur Liturgik. Nach einer Einleitung werden der liturgische
Ort, die liturgische Zeit und die liturgische Handlung erörtert. Liturgie
wird von Thürlings bestimmt als

Inbegriff aller Akte, die von der Gemeinde ausgehen und dem Zwecke der
Gemeinde dienen, d.h. der Seelsorge (der Vermittlung des Heiles). [...] Liturgie

ist also das Gemeindewerk; Seelsorge dessen Zweck. Gewöhnlich wird
das Wort Liturgie enger genommen und bloss vom öffentlichen Gottesdienst,
ja bloss von dessen stehenden Formen verstanden. (23)

19 Martin Luther, Kirchweihpredigt zur Einweihung der Schlosskirche Torgau

am 5.10.1544, Text nach: Luther Deutsch, Bd. 8: Predigten, hg. v. Kurt Aland,
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2002, 440-444, hier 440.

20 Vgl. Michael Meyer-Blanck, Liturgie und Liturgik. Der Evangelische
Gottesdienst aus Quellentexten erklärt, Gütersloh (GVH) 2001, 14.

245



David Pliiss

Damit löst Thürlings das Rätsel um den etwas kryptischen Vorlesungstitel
auf. Aus der Gleichung «Seelsorge Liturgik» entsteht ein konsistenter

Zusammenhang. Liturgie ist für Thürlings nichts anderes als der Vollzug
des Glaubens der Gemeinde in Bezug auf die Welt. Liturgie ist Kirche für
andere, die vom Wort Gottes ausgeht, diesem antwortet (durch Gebet und

«Opfer») und sich in beispielhaftem Leben (Diakonie) und Gemeinschaft
bewährt (bzw. inkarniert).

Die Radikalität dieser ekklesiologisch-liturgiewissenschaftlichen
Systematik ist beeindruckend. Gewiss lassen sich in den liturgischen
Reformbewegungen auf römisch-katholischer Seite vergleichbare Neuansätze
ausmachen - zu denken ist an das Mechelner Ereignis von 1909 und an die
Schriften Romano Guardinis und Odo Casels.21 Wirksam wurden diese

allerdings erst im Rahmen der Liturgie- und Kirchenreform des Zweiten
Vatikanischen Konzils.

11. Schlussthesen

1. Thürlings' Bestimmung der Kirche als Kirche für andere und Kirche
für die Welt (qua gesellschaftliche Öffentlichkeit) ist auch heute noch
oder heute erst recht von hoher Relevanz. Die Kirchen stehen in der

Gefahr, angesichts von Säkularisierungs- und Schrumpfungsprozessen

ihr Engagement auf das sogenannte Kerngeschäft zu reduzieren
und dieses den Mitgliedern als spirituelle Dienstleistung anzubieten.
Eine solche Engführung und Innenorientierung ist mit Thürlings als

ekklesiologisch unangemessen zu kritisieren.
2. Der Nukleus der Kirche ist nach Thürlings nicht der Opferdienst der

geweihten Amtsträger wie im zeitgenössischen römischen Katholizismus,

sondern das Bemühen, die Plausibilität und die Relevanz der
christlichen Hoffnung immer wieder neu und in verständlicher Weise

zur Darstellung zu bringen und sie zu kommunizieren. Diese Kommunikation

auf die Predigt zu beschränken, wäre allerdings unangemessen

und stellte eine weitere Engführung dar.
3. Das Subjekt der Kommunikation des Evangeliums ist nach Thürlings

nicht der Priester (oder die Pfarrerin), sondern der Geist Gottes, der

21 Damit sind ein Ereignis und Namen von Theologen angesprochen, die die
Liturgische Bewegung und Erneuerung innerhalb der römisch-katholischen Kirche
massgeblich geprägt haben. Vgl. dazu Gerhards/Kranemann, Einführung (wie
Anm. 3), 102-104.

246



«Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!» oder: Seelsorge Liturgie

durch die vielfältigen in einer Gemeinde versammelten Gaben wirkt. -
Dieser biblisch fundierte Grundsatz steht indes in grosser Spannung
sowohl zu den real existierenden Volkskirchen als auch zum
Teilnahmeverhalten der meisten Mitglieder. Eine Überwindung dieser Spannung

scheint zunehmend schwieriger.
4. Theologische Grundsätze werden dann verständlich und relevant,

wenn sie dem rauen Wind der säkularisierten und religiös zerklüfteten
Gegenwart ausgesetzt werden. Erst dann werden sie verständlich und
relevant für den Einzelnen wie für die Kirche und die Gesellschaft.
Thürl ings' systematisch-theologische Grundlegung hat zwar eine hohe

Binnenkonsistenz, sie stellt sich dem Plausibilitäts- und Relevanztest
aber nur am Rande.

Der von Thürlings entwickelte Begriff von Liturgie ist in der Lage, den
Öffentlichkeitscharakter des Gottesdienstes in mehrfacher Hinsicht zu
entfalten: Liturgie ist kein Handlungsfeld neben anderen, sondern die Dar-

stellungs- und Kommunikationsform von Kirche schlechthin, die alle

Handlungsfelder umfasst und vom Glutkern des lebendigen Gotteswortes
über das Gebet des und der Einzelnen und der Gemeinde bis zum befreiten
und verantwortlichen Leben mit anderen und für andere reicht. Darüber,
was geschieht, wenn sich die einzelnen an der Glut des Gotteswortes nicht
mehr entzünden, sondern nur noch behaglich wärmen lassen und sowohl
das Gebet als auch die Bewährung im Alltag an die Spezialistinnen und

Spezialisten für Liturgie und Diakonie delegieren, sagt Thürlings nichts.
Das ist ihm nicht anzulasten, denn das war nicht sein Thema. Aber unser
Thema ist es zweifellos.

David Pliiss (* 1964 in Vordemwald CH), Prof. Dr. theo!, habii, ist seit 2010
Professorfür Homiletik. Liturgik und Kirchentheorie am Institutfür Praktische

Theologie der Theologischen Fakultät der Universität Bern. Das Studium

der Theologie erfolgte 1987-1993 aufdem zweiten Bildungsweg in Basel,
Berlin und Paris. 2001 wurde er mit einer Arbeit über das Messianische bei
Emmanuel Lévinas promoviert. 1999 bis 2004 war er Assistent für Praktische

Theologie an der Theologischen Fakultät Basel. 2005 erfolgte dort die
Habilitation mit einer Arbeit über Gottesdienst und Theater. 2005-2009 war
er Assistenzprofessorfür Praktische Theologie und Studiendekan der
Theologischen Fakultät der Universität Basel.

Adresse: Institutfür Praktische Theologie, Theologische Fakultät, Länggass-
strasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: david.pluess@theol.unibe.ch

247



David PIiiss

Summary

What insights, inspirations and questions arise from Adolf Thiirlings' liturgical
and ecclesiological theology for liturgy and ecclesiology today? This article
offers considerations and an analysis based on a close reading of Thürlings' lecture
"A general theory of pastoral care Liturgy" («Allgemeine Theorie der Seelsorge

Liturgik»). This was an introductory lecture and encompassed a wide range of
issues. Both the structure of the lecture and the terms and definitions used in it
reveal particular theological decisions and accents. The analysis offered in this
article draws on the first, more systematic, part of the lecture.

Schlüsselwörter - Keywords

Adolf Thiirlings - Liturgiewissenschaft - Ekklesiologie - allgemeines Priester-
tum - Volkskirche

248


	"Macht aus der Pfaffenkirche eine Volkskirche!" oder: Seelsorge = Liturgie : ein Florilegium aus Adolf Thürlings' Vorlesungsmanuskripten aus protestantischer Perspektive und in kirchentheoretischer Absicht

