
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 2-4

Artikel: Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche : zu Adolf
Thürlings' Liturgikvorlesung aus römisch-katholischer Perspektive

Autor: Jeggle-Merz, Birgit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

Zu Adolf Thürlings' Liturgikvorlesung aus
römischkatholischer Perspektive

Birgit Jeggle-Merz

Im ersten Moment mag man sich fragen: Welchen Sinn ergibt es, ein
Vorlesungsmanuskript zu betrachten, das vor gut 120 Jahren an der Universität

Bern niedergeschrieben worden ist?1 Soll damit schlicht dem grossen
«Wegbereiter heutiger Gottesdiensterneuerung»2 in der altkatholischen
Kirche die ihm gebührende Ehre erwiesen werden? Oder soll etwa
hervorgehoben werden, dass die altkatholische Kirche mit ihren Reformen der

römisch-katholischen Kirche um einige Jahrzehnte voraus war?2 Beide

Aspekte wären schnell beantwortet: Adolf Thürlings gehört zweifellos zu
den grossen Theologen seiner Zeit, der massgeblich die Liturgie der
altkatholischen Kirche geprägt hat und bis heute prägt.4 Darüber hinaus haben

1 Adolf Thürlings, Allgemeine Theorie der Seelsorge Liturgik,
Vorlesungsmanuskript Katholisch-Theologische Fakultät der Universität Bern, 118 Seiten

im Originalmanuskript. Thürlings hielt die Vorlesung zwischen 1887 und 1913 mehrfach.

Transkription durch lie. phil. et theol. Hubert Huppertz, Everswinkel 2013, un-
veröff. Die Transkription befindet sich im Besitz von Angela Berlis, Institut für
Christkatholische Theologie, Universität Bern und wurde für diesen Beitrag von ihr
zur Verfügung gestellt.

2 Vgl. Sigisbert Kraft, Altes und Neues. Vom Liturgiegesang in den

deutschsprachigen altkatholischen Kirchen, in: IKZ 87 (1997) 265-276, hier 267. So auch

Angela Berlis, Adolf Thürlings (1844-1915). Kirchenreform durch die Erneuerung
des Gottesdienstes, in: dies. u.a. (Hg.), Aufbruch und Widerspruch. Schweizer
Theologinnen und Theologen im 20. und 21. Jahrhundert, Zürich (TVZ) 2019. 496-511,
hier 498, Anm. 2.

1 Vgl. die Einführung von Angela Berlis und Birgit Jeggle-Merz zu den

Liturgiewissenschaftlern der Schweiz, in: Berlis u.a. (Hg.), Aufbruch und Widerspruch

(wie Anm. 2), 492-494, hier 492: «Es war [Adolf Thürlings] ein grosses
Anliegen, dass die Gemeinde die Liturgie wirklich mitfeiern kann - ein Anliegen, das in

damaliger Zeit in den anderen Konfessionen erst langsam ins Bewusstsein treten
sollte».

4 Vgl. Sigisbert Kraft, Adolf Thürlings - ein Wegbereiter der Liturgiewissenschaft

und der Erneuerung des Gemeindegottesdienstes, in: IKZ 75 (1985) 193-236;
Berlis, Adolf Thürlings (wie Anm. 2). Vgl. auch Adolf Küry, Der Gottesdienst der
christkatholischen Kirche der Schweiz, in: IKZ 31 (1941) 137-148.

214 IKZ 110 (2020) Seiten 214-233



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

die Grundprinzipien des Liturgie- und Kirchenverständnisses, die Thür-
lings in seiner Vorlesung entfaltet, die römisch-katholische Kirche
tatsächlich erst im 20. Jahrhundert im Rahmen der «Erneuerung der Kirche
aus dem Geist der Liturgie»5 erreicht und sind durch die Liturgiekonstitution

«Sacrosanctum Concilium» des Zweiten Vatikanischen Konzils
(1962-1965) lehramtlich bestätigt worden.

Das Erste Vatikanische Konzil führte nicht nur zur Formierung
altkatholischer Kirchen (anders verlief der Prozess in den Niederlanden),
sondern war für diese Kirchen auch Anlass zu einem tiefgreifenden Aufbruch
zur Reform - gerade auch des liturgischen Lebens. Für die römisch-katholische

Kirche hingegen war dieses Konzil «offensichtlich kein entscheidendes

Datum»6 im Hinblick auf die Liturgie: Eine Reform der
Feiergestalt der Liturgie war nach 1870 kein Thema, so wie sich auch keine
Initiative fand für eine wissenschaftliche Beschäftigung mit liturgischen
Fragen. Erst im ausgehenden 19. Jahrhundert begann in der römisch-katholischen

Theologie eine theoretische und methodische Neubesinnung
über die Aufgaben und den Stellenwert derjenigen Disziplin der Theologie,

die sich mit der ihren Glauben feiernden Kirche auseinandersetzt, der

Liturgiewissenschaft.
Gleichwohl Helen die Ideen und auch die Neuorientierung der altkatholischen

Theologen nach 1870 nicht vom Himmel. Ihre Reflexionen waren
eingebunden in zeitgeschichtliche und kulturelle Kontexte sowie in ein

gesamtgesellschaftliches Klima, das dazu führte, dass die einen davon

überzeugt waren, dass nur die absolute Souveränität des Papstes die Frei-

5 Ildefons Herwegen, Abt des Klosters Maria Laach in der Eifel und wichtiger
Förderer der «Liturgischen Erneuerung», sprach nie von «Liturgischer Bewegung»,
sondern explizit von «Erneuerung der Kirche aus dem Geist der Liturgie», um zu
unterstreichen, dass es nicht um liturgische Formen allein ging, sondern um ein neues
Leben aus dem Glauben, um eine fundamental veränderte Sicht von Kirche, die sich
selbst versteht als die lebendige Gemeinschaft der Getauften. Vgl. Ildefons Herwegen,

Vorwort zur 4./5. Aufl., in: Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Mainz
(Matthias Grünewald) 1918, XVI: «[Liturgische Bewegung im Sinne des französischen

Mouvement bezeichnet nicht das, was wir wollen».
6 Benedikt Kranemann, Liturgiewissenschaft angesichts der «Zeitenwende».

Die Entwicklung der theologischen Disziplin zwischen den beiden Vatikanischen
Konzilien, in: Hubert Wolf (Hg.), Die katholisch-theologischen Disziplinen in
Deutschland 1870-1962. Ihre Geschichte, ihr Zeitbezug, Paderborn (Schöningh)
1999,351-375, hier 355f.; vgl. auch ders.. Grenzgängerin zwischen den theologischen
Disziplinen. Die Entwicklung der deutschsprachigen Liturgiewissenschaft im 19. und
20. Jahrhundert, in: TThZ 108 (1999) 253-272.

215



Birgit Jeggle-Merz,

heit der Kirche sichern könne, und die anderen, dass nur durch grundlegende

Umwälzungen des gegenwärtigen Verständnisses von Kirche eine

Zukunft der Kirche möglich sei.

Aus einer liturgiehistorischen sowie einer wissenschaftsgeschichtlichen

Perspektive ist die Lektüre der Thürlings'schen Liturgikvorlesung
aus dem 19. Jahrhundert für den heutigen Diskurs gewinnbringend. Im
Grunde steht der Theologe Adolf Thürlings in seiner Zeit vor den gleichen
Fragen wie die Theologie der Gegenwart: Wie kann man heute unter den

Bedingungen der Zeit Gottesdienst feiern, sodass die Menschen mit dem

Heil, dass sich in der Geschichte Gottes mit den Menschen ereignet hat, je
neu in Berührung kommen?

Im Folgenden soll den Grundlinien der Thürlings'schen Vorlesung
nachgegangen werden. Es geht um seinen Kirchenbegriff, sein
Liturgieverständnis und damit um sein ureigenstes theologisches Anliegen.

1. Auf dass die «Liturgie wieder Liturgie» werde: Kirchenreform
durch Liturgiereform

Es war nicht einfach der Protest gegen die Dogmatisierung des päpstlichen
Jurisdiktionsprimats und gegen die Festlegung der Unfehlbarkeit des

Papstes durch das Erste Vatikanische Konzil, der zur altkatholischen Kirche

geführt hat. Weit bedeutender war der Wille zu innerkirchlichen
Reformen, so Urs von Arx.7 In Bezug auf die Liturgie identifiziert er dabei

zwei vorrangige Postulate:
1. Um dem Geist der Liturgie besser entsprechen zu können, müsse die

Liturgie in der Sprache gefeiert werden, die die Gläubigen verstehen

können, denn sie sind Mitfeiernde, also Träger und Trägerinnen der

Liturgie.
2. Die Feier der Eucharistie müsse wieder als Gedächtnisfeier des Erlö¬

sungsgeschehens verstanden werden.

Von Anfang an betrafen die Reformbestrebungen der altkatholischen Kirche

also das Innerste des kirchlichen Lebens. Es sollte nicht einfach
nachjustiert werden, vielmehr ging es um die grundsätzliche Frage, was Litur-

7 Vgl. Urs von Arx, Altkatholische Liturgie im 19. und 20. Jahrhundert, in:

Jürgen Bärsch u.a. (Hg.), Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens. Rituelle

Entwicklungen, theologische Konzepte und kulturelle Kontexte, Bd. 2: Moderne
und Gegenwart, Münster (Aschendorff) 2018, 441-481, hier 444.

216



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

gie überhaupt ist und was sie für das Christsein bedeutet. Adolf Thürlings
fand für das Reformanliegen eine Formel, die er im Jahr 1885, also kurz
bevor er 1887 nach Bern berufen wurde, auf der neunten Synode der
Altkatholiken des Deutschen Reiches vortrug: «[D]ie Liturgie [soll] wieder

Liturgie werden», d.h.. sie solle zu ihrem Eigentlichen zurückkehren.
Oder mit anderen Worten: Die Liturgie müsse ein Gemeinschaftshandeln
des Priesters zusammen mit der ganzen Gemeinde sein. Anders als das

damalige Verständnis innerhalb der römisch-katholischen Kirche,
wonach ausschliesslich der geweihte Priester die Liturgie feiert und das Volk
dem Geschehen am Altar nur «beiwohnen» kann, solle die Liturgie

dem Volke im vollkommenen Umfange zurückgegeben werden [...] durch
langsames Heranziehen der Laien, daß sie die Liturgie wieder verstehen und
einen Einblick gewinnen. Wenn das Ziel nicht erstrebt wird, dann hat das, was
wir bisher geschaffen, keinen Sinn. Es hat keinen Sinn, wenn der Geistliche
ex abrupto eine Oration oder eine Präfation deutsch liest oder singt. Das hat

keine Bedeutung, sondern Bedeutung hat nur Das, wenn das Volk selbst, die
Gemeinde selbst den völligen Gang der Liturgie nicht nur verfolgen kann,
sondern mitarbeitet, mitbetet, und wenn also der Geistliche nicht für sich
allein dasteht, sondern Jedes, was er sagt, gleichsam vom Volke mitgesagt und

gefühlt wird und das Volk durch fortdauerndes Mitarbeiten, durch fortdauernde

Aufmerksamkeit auf das, was geschieht, sich selbst betheiligt an der
Liturgie.8

Das Anliegen Thürlings ist deutlich: Alle Glieder des Volkes Gottes sollen

so in die Liturgie eingeführt werden, dass sie zu Mitfeiernden und Mittragenden

des liturgischen Handelns werden. Es ist die Aufgabe des Geistlichen

und damit des Vorstehers der liturgischen Handlungen, die Gläubigen

zu einem Verstehen und zu einem Einfühlen in das Gefeierte zu
führen. Damit der Geistliche dazu in der Lage ist, muss er selbst von dem

erfüllt sein, was sich in der Liturgie ereignet. Eine liturgietheologische
Ausbildung und eine entsprechende Vorlesung zum Thema «Liturgik»
kann daher auch nur vom Ziel bestimmt sein, in den zukünftigen Geistlichen

und damit den zukünftigen Vorstehern den Sensus für das liturgische
Geschehen zu wecken.

8 Adolf Thürlings, in: Verhandlungen der neunten Synode der Altkatholiken
des Deutschen Reiches 1885, Bonn (P. Neusser) 1885, 33.

217



Birgit Jeggle^Merz

2. Liturgie und Seelsorge

2.1 Die «Liturgik» ist die «Allgemeine Theorie der Seelsorge»9

Die «Liturgik» versteht Thürlings als Teil der Seelsorgewissenschaft. Sein

liturgietheologischer Blick auf die Kirche, die Gottesdienst feiert, ist
zunächst nicht in sich selbstständig, sondern der Pastoral zugeordnet. Wenn

er die «Liturgik» gleich in der ersten Überschrift seines Vorlesungsmanuskripts

als die «[allgemeine Theorie der Seelsorge» bezeichnet, wird der

Stellenwert, den Thürlings der Liturgie im Rahmen der Seelsorge
zuschreibt, greifbar. Denn die «Seelsorge ist der Inbegriff der kirchlichen
Veranstaltungen, welche zum Zwecke haben, den Menschenseelen das

christliche Heil zuzuwenden und in ihnen zu erhalten».1" Alle Liturgie ist,

so wie die Seelsorge auch, auf das Seelenheil der Mitfeiernden ausgerichtet:

«Zweck der Seelsorge ist das menschliche Heil als Erfüllung des
göttlichen Heilswillens».11 Seelsorge ist aber nicht einfach ein Handeln einer
Person an vielen anderen - sprich: eines Geistlichen, der das Volk mit
heilsamem Tun versorgt -, sondern Seelsorge ist Vollzug von Kirche:
«Nach unserer Definition der Seelsorge ist das Subjekt die Kirche; die

Seelsorge ist kirchliche Veranstaltung; sie ist Aufgabe der Kirche, ja sie ist
der Kirche einzige Aufgabe, einziger Zweck, und dieser Zweck ist zu seiner

Verwirklichung auf die Kirche allein angewiesen».12 So führt letztlich
das Verständnis Thürlings' von der Kirche zu seinem Liturgiebegriff: Kirche

ist nicht einfach der Klerus, sondern Kirche sind alle Getauften. «Unsere

ganze Darstellung ruht auf der Lehre vom allgemeinen Priestertum
in der christlichen Gemeinde.»11 Wenn Kirche alle Getauften sind, sind

auch alle Gottesdienstfeiernden Träger und Trägerinnen des liturgischen
Handelns: «Das seelsorgerliche Subjekt, also die Kirche, hat sich demnach

zum Werkzeug Gottes zu machen, um den Menschen zuerst jene Freiheit
aus der Wahrheit, dann diese Gebundenheit in der Liebe zu vermitteln».14

Seelsorge ist somit kein praktischer (oder besser: praxeologischer)
Begriff, sondern ein systematischer. Die «Liturgik» ordnet sich hier ein:

9 Thürlings, Vorlesungsmanuskript (wie Anm. 1), 1.

1(1 A.a.O., 3.
11 A. a. O., 7 (Hervorhebung im Original).
12 A. a. O., 5 (Hervorhebung im Original).
13 A. a. O., 6 (Hervorhebung im Original).
14 A. a. O., 7 (Hervorhebung im Original).

218



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

Auch sie ist nicht einfach eine Anleitung zur rechten Feier des Gottes-
diensts, sondern im Grunde als allgemeine Theorie der Seelsorge Teil
(nicht Ausfluss!) der Ekklesiologie.

2.2 Wissenschaftsgeschichtliche Anmerkungen zum Ansatz. Thürlings'

2.2.1 Die Nachwirkungen der Aufklärung in der katholischen Liturgik
des 19. Jahrhunderts und die Neuerstarkung der Kirche nach der
Säkularisation

Die Prägung der katholischen Liturgik des 19. Jahrhundert durch die

Grundprinzipien der Aufklärung, d. h. «durch eine kritische Haltung
gegenüber dem Überlieferten und Offenheit für der Vernunft verpflichtete
Neuerungen und Reformen in unterschiedlichen Bereichen des öffentlichen

Lebens»15, darf nicht übersehen werden. Fragen der Kirchenstruktur,
des Amtsverständnisses und der Liturgie wurden in der Zeit der Aufklärung

von der frühchristlichen Gemeinde her beantwortet, die als Ideal
christlichen Lebens angesehen wurde. Diesem Vorbild entsprechend kam
auch die gemeinschaftlich vollzogene Liturgie in den Blick, die zugleich
belehren und aufbauen sollte. Als Ziel der Liturgie galt nicht nur die

Anbetung Gottes, sondern in gleichem Masse die Erhebung des Menschen.
Damit die Menschen durch die Liturgie belehrt und erbaut werden konnten,

mussten sie an ihr tätig teilnehmen. Partizipation gehörte somit zu den

vorrangigen Zielen der Liturgik der Aufklärungszeit. «Alle Neuerungen
und Reformen liefen auf dieses Ziel zu: Sollte die Liturgie den Menschen
belehren können, musste sie erbaulich sein. Solche Erbaulichkeit aber
entfaltete nur dann ihre Wirkung, wenn es Teilnahme am Gottesdienst gab».16

Eine Teilnahme an der Liturgie bedeutete aber noch lange keine echte

Partizipation, denn in einem klar hierarchisch geordneten Kirchenver-

15 Benedikt Kranemann, Katholische Liturgie der Aufklärungszeit, in: Barsch

u.a. (Hg.), Geschichte der Liturgie (wie Anm. 7), 51-82, hier 53. Vgl. weiterhin zu
diesem Zeitraum der Liturgiegeschichte: Franz Kohlschein (Hg.), Aufklärungskatholizismus

und Liturgie. Reformentwürfe für die Feier von Taufe, Firmung, Buße,

Trauung und Krankensalbung, St. Ottilien (EOS) 1989; ders., Liturgiereform und
deutscher Aufklärungskatholizismus, in: Martin Klöckener/Benedikt Kranemann
(Hg.), Liturgiereformen. Historische Studien zu einem bleibenden Grundzug des

christlichen Gottesdienstes, Teil I: Biblische Modelle und Liturgiereformen von der
Frühzeit bis zur Aufklärung. Münster (Aschendorff) 2002, 511-533.

16 Kranemann, Katholische Liturgie der Aufklärungszeit (wie Anm. 15), 56.

219



Birgit Jeggle-Merz

ständnis kommt nur dem Klerus liturgisches Handeln vor Gott zu. Die
Ideale der Aufklärung schlugen sich vielmehr in Gebet, Gesang und Predigt

nieder. Interessant ist, dass die Liturgik auch nach dem Ende der

Aufklärungszeit diesen Prinzipien verpflichtet blieb.
Die römisch-katholische Kirche an sich war stark von der Romantik

geprägt, denn diese stellte nach der Säkularisation von 1803 wieder
Religion, Tradition und geschichtlich Gewachsenes in den Mittelpunkt. Die
Verabsolutierung der Vernunft sollte überwunden und Innerlichkeit,
Gemüt sowie Vorrationales neu betont werden, um den Menschen von den

Beschränkungen der säkularisierten Gesellschaft zu befreien. Daher
begeisterte man sich für katholische Volksreligiosität, suchte religiöse
Erfahrung und schätzte den Zölibat.17 Aus dieser Haltung heraus erwuchsen
Restauration und Ultramontanismus mit ihrer starken Orientierung an

Rom, die nicht ohne Auswirkungen auf die Liturgie blieben. «Der Papst

galt als Garant der wahren christlichen Ordnung».18 Hatte sich die Kirche
nach der Säkularisation von 1803 gesellschaftlich als in die zweite Reihe

gestellt gesehen, entwickelte sich nun ein katholisches Milieu mit eigenen

Organisationsformen, eigener Presse und mit eigener politischer Vertretung.19

Gemäss der «Logik der Zeit»20 meinte man, dass nur die absolute
Souveränität des Papstes die Freiheit der Kirche sichern könne. Angesichts

der gewaltigen Umwälzungen versuchte die Kirche, Garant der
Stabilität und Orientierung zu sein. Dies wirkte sich gerade in der Zeit vor
und nach dem Ersten Vatikanischen Konzil sowie bis ins 20. Jahrhundert
besonders schwerwiegend auf die ganze Weltsicht aus. In nicht geringem

17 Vgl. Benedikt Kranemann, Katholische Liturgie von der Aufklärung bis

zur Jahrhundertwende, in: Barsch u.a. (Hg.), Geschichte der Liturgie (wie Anm. 7),
83-123, hier 85.

18 Ebd.
19 Vgl. a. a. O., 86. «Einseitige Erklärungsmuster für die intensivierte religiöse

Praxis greifen zu kurz. Kann man diesen Prozess einerseits als Disziplinierung und
durch Organisation seitens der Kirchenleitung interpretieren, so muss man andererseits

feststellen, dass im Zusammenhang der Veränderungen innerhalb der Gesellschaft

viele tradierte Orientierungsmuster verloren gegangen waren und die katholische

Liturgie und Frömmigkeit umso mehr als Halt und Identifikationsgröße
wahrgenommen wurden. Zugleich handelte es sich auch um Demonstration des Glaubens und
der katholischen Identität». A.a.O., 91.

20 Winfried Haunerland. Liturgische Bewegung in der katholischen Kirche
im 20. Jahrhundert, in: Bärsch u.a. (Hg.), Geschichte der Liturgie (wie Anm. 7),
165-205, hier 167.

220



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

Mass versuchte man sich von allen als gefährlich angesehenen neuen
Entwicklungen (Kommunismus, Demokratiebewegung) abzugrenzen.21

Die Altkatholiken gingen einen dezidiert anderen Weg. Es gelang
ihnen - und dies wird in der Liturgikvorlesung von Thürlings deutlich -, die

Impulse der Liturgik der Aufklärungszeit aufzugreifen und auszubauen.22

Dies glückte ihnen durch die Überwindung eines hierarchischen
Verständnisses von Kirche und ihrer Liturgie.

2.2.2 Liturgik und Liturgiewissenschaft

Thürlings subsumierte die theologische Reflexion des liturgischen
Geschehens unter dem Begriff «Liturgik» und folgte damit in seiner Begrifflichkeit

dem Stil damaliger Zeit. Der Begriff «Liturgiewissenschaft» ist
zum ersten Mal wohl erst im Jahr 1919 nachweisbar.23

Zu Tragen der Liturgie erschienen im deutschen Sprachgebiet im
19. Jahrhundert verschiedene Handbücher.24 Die frühen Handbücher, wie

21 «Mit lehramtlichen und disziplinaren Maßnahmen wurde alles abgelehnt, was
unter dem Begriff <Modernismus> subsumiert wurde: Subjektivismus und Liberalismus.

aber auch neue Vorstellungen von Dogmenentwicklung, die historisch-kritische
Methode in der Exegese, Reformüberlegungen zur Kirchenstruktur und Kritik an der
Neuscholastik». A. a. O., 167.

22 Besonders Angelus A. Häussling äusserte Bedenken, mit der Aufklärungszeit
auch das Prädikat «Reform» zu verbinden, da eher Restauration statt Veränderung im
Bestreben der Aufklärer stand. Vgl. Angelus A. Häussling, «Aufklärungsliturgie».
Perspektiven liturgiewissenschaftlicher Arbeit, in: Franz Kohlschein/Kurt Küppers
(Hg.), «Der große Sänger David - euer Muster». Studien zu den ersten diözesanen
Gesang- und Gebetbüchern der katholischen Aufklärung. Münster (Aschendorff)
1993, 366-382, hier 373. Benedikt Kranemann unterstreicht jedoch das Interesse der
Vertreter der Aufklärung an anthropologischen wie theologischen Fragen und das
Bemühen um Veränderungen sowie um Reformen des gottesdienstlichen Lebens.
Vgl. Benedikt Kranemann, Liturgiewissenschaft angesichts der «Zeitenwende»
(wie Anm. 6), 353.

23 Erster Nachweis für den Terminus «Liturgiewissenschaft» bei Anton Baumstark,

Ein liturgiewissenschaftliches Unternehmen deutscher Benediktinerabteien,
in: DLZ 40 (1919) 897-905.921-927.

24 Mit Franz Xaver Arnold lassen sich drei Richtungen bzw. Phasen der Behandlung

liturgischer Fragen in diesen Handbüchern unterscheiden Vgl. Franz Xaver
Arnold. Grundsätzliches und Geschichtliches zur Theologie der Seelsorge. Das

Prinzip des Gott-Menschlichen, Freiburg i. Br. (Herder) 1949.

221



Birgit Jeggle-Merz

das von Franz Xaver Schmid (1800—1871)25 oder das von Anton Adalbert
Hnogek (1799-1866)26, sind noch stark von der Aufklärung geprägt. Das

Interesse an anthropologischen Fragen verbindet sich hier mit einer neuen
«Tendenz zur objektiv-heilsgeschichtlichen Sicht der Liturgie»27. Unter

eindeutig heilsgeschichtlichem Aspekt sieht die zweite Gruppe von Fland-

büchern die Liturgie: Johannes Baptist Lüft (1801-1870)28 und Jakob

Fluck (1810—1864)29. Zur dritten Gruppe von Flandbüchern gehören die
Werke von Valentin Thalhofer (1825-1891)30 und (als Überarbeitung des

Flandbuchs von Thalhofer) von Ludwig Eisenhofer (1871—1941)31.

Für Thalhofer steht ausser Zweifel, dass «die Liturgik mit zur Wissenschaft

von der gesammten Hirtenthätigkeit Christi in seiner Kirche gehö-

25 Franz Xaver Schmid, Liturgik der christkatholischen Religion, 3 Bde., Passau

(Ambrosius Ambrosi) 1832-1833; ders., Grundriß der Liturgik der christkatholischen

Religion, Passau (Winkler) 1840-1842. Vgl. auch: Peter Wünsche. Franz
Xaver Schmid (1800-1871) als Verfasser des ersten katholischen Lehrbuchs der
«Liturgik» in deutscher Sprache, in: Franz Kohlschein/Peter Wünsche (Hg.),
Liturgiewissenschaft - Studien zur Wissenschaftsgeschichte, Münster (Aschendorff) 1993,

188-233.
2f> Anton Adalbert Hnogek, Christ-Katholische Liturgik zunächst zur

Ausübung für Pfarrer und Kapläne des Weltpriesterstandes in der abendländischen
Kirche, mit Berücksichtigung der in den österreichischen Staaten, der Provinz Böhmen
und der Leitmeritzer Diözese insbesondere über die katholische Liturgie stehenden

Verordnungen, 5 Bde., Prag (Selbstverlag) 1835-1842. Vgl. dazu: Franz
Kohlschein, Zur Geschichte der Liturgiewissenschaft im katholischen deutschsprachigen
Bereich, in: ders./Wünsche (Hg.), Liturgiewissenschaft (wie Anm. 25), 1-72, hier
32-34.

27 Kranemann, Liturgiewissenschaft angesichts der «Zeitenwende» (wie Anm.
6), 354.

28 Johann Baptist Lüft, Liturgik oder wissenschaftliche Darstellung des

katholischen Cultus, 2 Bde., Mainz (Kirchheim, Schott u. Thielmann) 1844-1847. Vgl.
dazu: Franz Kohlschein, Auf dem Weg zur Liturgik als Wissenschaft - Johann

Baptist Lüft (1801-1870) als Liturgiker, in: ders./Wünsche (Hg.), Liturgiewissenschaft

(wie Anm. 25), 234-290.
29 Jakob Fluck, Katholische Liturgik, 2 Bde., Regensburg (Manz) 1853-1855.
111 Valentin Thalhofer, Handbuch der katholischen Liturgik, 2 Bde., Freiburg

i. Br. (Herder) 1883-1893. Vgl. dazu: Theodor Maas-Ewerd, Lehrer vieler Priester.
Valentin Thalhofer (1825-1891) als Liturgiker in Eichstätt, in: EuA 68 (1992) 34-47.

11 Ludwig Eisenhofer, Handbuch der katholischen Liturgik, 2 Bde.. Freiburg
i. Br. (Herder) 1932-1933. Vgl. dazu: Theodor Maas-Ewerd, Schwerpunkt: Liturgie
in ihrer Geschichte. Zum 120. Geburtstag und zum 50. Todestag Ludwig Eisenhofers

(1871-1941). in: KIBI 71 (1991) 151-157, hier auch zur Eigenart und den Grenzen des

liturgiewissenschaftlichen Beitrags Eisenhofers 154f.

222



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

re, daß sie ein Theil der Pastoraltheologie und keineswegs eine selbständige

theologische Disciplin neben ihr sei».32 Weiter führt Thalhofer aus:

Wenn sie gleichwohl gesondert behandelt wird, so geschieht dieß lediglich
aus Zweckmäßigkeitsgründen, die verschiedener Natur sein können, z. B.
weil die einzelnen Zweigdisciplinen der sehr umfangreichen Pastoraltheologie

von verschiedenen Docenten vertreten werden, oder weil man die eine
oder andere dieser Zweigdisciplinen besonders eingehend behandeln will
u.s.w. Bei dieser gesonderten Behandlung darf man aber den Zusammenhang

der betreffenden Zweigdisciplinen mit der gesammten Pastoraltheologie
nie aus dem Auge verlieren.33

Das Handbuch Thalhofers lag Thürlings vor, wie die Literaturbelege
nachweisen.

Um die Wende zum 20. Jahrhundert entflammte eine breitgefächerte
Diskussion um Aufgabenstellung und Methodik der Wissenschaftsdisziplin,

die das liturgische Leben der Kirche reflektierte. Ist die Liturgiewissenschaft

zuvorderst eine historische und systematische Wissenschaft,34
die alle praktischen Fragen an die Pastoraltheologie auslagern könne? Diese

Diskussion schlägt sich in Thürlings' Liturgikvorlesung jedoch noch
nicht nieder. Erst allmählich wird sich herauskristallisieren, dass auch

pastoralliturgische Fragestellungen zur Disziplin gehören. Athanasius

Wintersig erklärt in den 1920er-Jahren, dass neben systematisch-theologischen

und liturgiehistorischen Aspekten «bei der allseitigen Behandlung
der Liturgie» auch folgende Fragekontexte zu beachten seien: «<Ist sie

|= die Liturgie| von praktischer Bedeutung für die Seelsorge, von welcher

Bedeutung?> Und <Wie kann ich die in der kultischen Richtigkeit der Li-

32 Thalhofer, Handbuch der katholischen Liturgik, Bd. 1 (wie Anm. 30), 22.
33 Ebd.
34 Im Grunde ging es um die Wissenschaftlichkeit der Disziplin, die sich mit der

Liturgie feiernden Kirche auseinandersetzt. Unbestritten waren der liturgiehistorische

und der systematische Zweig, alle pastoralen Fragen jedoch wurden als reiner
Ausfluss der Wissenschaft, als Anwendung also und damit als nicht wissenschaftlich
abgetan. Vgl. Romano Guardini, Über die systematische Methode in der
Liturgiewissenschaft, in: JLW 1 (1921) 97-108, hier 108: Die Liturgik «beschäftigt sich mit
der praktischen Frage, wie unter den verschiedenen Verhältnissen von Land und Stadt
ein rechtes liturgisches Gemeindeleben aufzubauen und zu erhalten sei. Diese Lehre
von der praktischen seelsorgerlichen Bedeutung der Liturgie und von der Kunst ihrer
sachgemäßen Pflege ist eine Anwendung der eigentlichen Liturgiewissenschaft, so
wie etwa die praktische Gesundheitslehre eine Anwendung der eigentlichen medizinischen

Wissenschaft ist».

223



Birgit Jeggle-Merz

turgie liegende Verpflichtung durch die Seelsorge erfüllen?)».35 Die
«Liturgie als seelsorgerliches Richtungsprinzip» anzusehen, wird in der
römisch-katholischen Theologie erst in der Liturgischen Bewegung des

20. Jahrhunderts wieder Thema.36

Thürlings' Liturgikvorlesung zeigt, dass er die Liturgik keineswegs als

Anwendungswissenschaft verstand, sondern die historische, die systematische

und die praktisch-theologische Dimension miteinander zu verbinden

wusste.

3. Von einer «Pfaffenkirche» zur «Volkskirche»

3.1 Kirche - Gemeinde - Amt: Zum Kirchenbegriff in der Liturgik Thür¬

lings'

Grundlage für das Verständnis von Liturgie und ihrer wissenschaftlichen

Behandlung bildet bei Adolf Thürlings das Verständnis von der Kirche als

Gemeinschaft der Getauften. Innerhalb der Gleichheit im gemeinsamen
Priestertum kommt dem Seelsorger die Aufgabe zu, die Seelen für Chris-

35 Athanasius Wintersig, Pastoralliturgik. Ein Versuch über Wesen, Weg,

Einteilung und Abgrenzung einer seelsorgswissenschaftlichen Behandlung der Liturgie,

in: JLW 4 (1924) 153-167, hier 157. Vgl. dazu: Birgit Jeggle-Merz, «Pastoralliturgik».

Eigenberechtigter Zweig oder Anwendungsdisziplin der Liturgiewissenschaft?

Relecture eines Grundsatzbeitrages von Athanasius Wintersig aus dem Jahre

1924, in: ALW 29 (1987) 352-370; dies., Erneuerung der Kirche aus dem Geist der

Liturgie. Der Pastoralliturgiker Athanasius Wintersig/Ludwig A. Winterswyl, Münster

(Aschendorff) 1998. - Athanasius Wintersig war zunächst Benediktiner der Abtei
Maria Laach, wo er zahlreiche liturgiewissenschaftliche Beiträge verfasste. Nach
seinem Austritt aus dem Kloster im Jahr 1933 erwog er, in die altkatholische Kirche
einzutreten und änderte seinen Namen in Ludwig A. Winterswyl. Über Bischof Adolf
Küry kam er in Kontakt mit der Christkatholischen Theologischen Fakultät der
Universität Bern, wo er sich Möglichkeiten zur Fortsetzung seiner liturgiewissenschaftlichen

Forschungen erhoffte. Die Pläne für eine mögliche Professur zerschlugen sich

jedoch bald. Vgl. a.a.O., 109-120.
36 Vgl. z.B. Rudolf Stapper, Was fordert die heutige Seelsorge vom

Gottesdienst?, in: Münsterisches Pfarrblatt 59 (1921) 7-12; Theodor Bogler, Grundsätzliches

und Selbsterlebtes zur Frage: Liturgie und Seelsorge, in: Karl Borgmann (Hg.),
Volksliturgie und Seelsorge. Ein Werkbuch zur Gestaltung des Gottesdienstes in der

Pfarrgemeinde, Kolmar [Alsatia] [1942], 57-71; Johannes Pascher, Seelsorge vom
Altare aus, in: Georg Söhngen (Hg.), Aus der Theologie der Zeit, Regensburg (Pustet)
1948, 217-229.

224



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

tus zu gewinnen.37 Damit dies gelingen kann, braucht es auf Seiten der

Gläubigen «die innere Kraft, das vollgültige, selbsteigene Durchdringen
mit dem christlichen Geiste».38 «Die Notwendigkeit einer [inneren Mission]

hat die traurige Ursache, dass viele Christen keine Christen sind, und
dass sie trotz Taufe und Katechese erst zu solchen wieder gemacht werden
müssen. L...] Das Princip der inneren Mission ist aber die Stärkung der
Gemeinde als solcher und ihre Fähigmachung, die Leute an Christum
wieder heranzuziehen».39 Wenn die Getauften wieder Kirche sind, folgt
daraus, dass «die Kirche von innen heraus» verändert wird, und dass «aus
der Pfaffenkirche eine Volkskirche, aus der Pfaffenseelsorge eine

Gemeindeseelsorge-» wird. «[W]eiterer [sie!] Organisierungen braucht» es

nicht.40

Thürlings diskutiert in einem eigenen Kapitel die «Bildung der
Gemeinde».41 Für ihn sind Kirche und Gemeinde identisch. Sie

ist eine Stiftung, existiert also ideal durch Christus, der in jedem Gläubigen
wohnt und darum alle Gläubigen aneinander bindet. [...] Sobald also irgendwo

2 oder 3 zusammen sind, erwächst diesen sofort die Aufgabe, die Idee der
Kirche sich real zu machen, also nicht eigentlich eine Gemeinde resp.
Gemeinschaft zu gründen, sondern vielmehr die innerlich schon gegebene
Gemeinschaft zum äußeren Ausdruck zu bringen. Das innere Band (Glaube und
Liebe) strebt immer danach, ein äußeres, sichtbares zu werden, damit es

fruchtbringend sei. [...] Die so gewordene «Gemeinde» ist aber keine homogene

Masse, sondern der eine Geist hat mannigfache Gaben gegeben, so dass

wie eine innere Gemeinschaft, so auch eine innere Organisation gewisserma-
ssen schon a priori gegeben ist. Nicht das einzelne Amt ist gegeben, noch

weniger der Name dafür, sondern nur die Aufgabe und die mannigfachen
Gnadengaben zu deren Erfüllung.42

Eine «Aussonderung kirchlicher Ämter» begründet sich einzig «in dem

Prinzip der Ordnung und in den Aufgaben der Kirche, nicht im Prinzip der
Mittlerschaft, da die Gemeinde als höchste Instanz und als Zusammenfassung

der Erlösten Freien der Mittlerschaft nicht bedarf».43

37 Vgl. Thürlings, Vorlesungsmanuskript (wie Anm. 1), 8.
38 A.a.O., 9 (Hervorhebung im Original).
39 A.a.O., 10 (Hervorhebung im Original).
40 Ebd.
41 A.a.O., 12 (Hervorhebung im Original).
42 Ebd.
43 A. a. O., 14 (Hervorhebung im Original).

225



Birgit Jeggle-Merz

3.2 Kirchen- und Amtsverständnis im 19. Jahrhundert

Im Hintergrund des Kirchenverständnisses Thürlings' stehen die

Entwicklungen in der römisch-katholischen Kirche. Es gehört zur
Zeitgeschichte des 19. Jahrhunderts, dass der im Ersten Vatikanischen Konzil
gefällte Entscheid zur uneingeschränkten Souveränität des Papstes
theologisch keineswegs unumstritten war. In nicht unerheblichem Masse führten

politische Entwicklungen zur dogmatisierten Unfehlbarkeit. Aber
letztlich ist dieser Entscheid Konsequenz eines hierarchischen Kirchenbildes,

das den Papst als Abbild Christi sah.44 «Die Betonung der päpstlichen
Unfehlbarkeit ging auf Kosten der episkopalen Kollegialität und entsprach
einer papalistischen Ekklesiologie. Es entwickelte sich eine ultramontane

Ekklesiologie, die auch für die Liturgie etwa in Form der Romanisierung
Konsequenzen hatte».4ti

Die Kirche selbst wurde als societas perfecta verstanden. Verbunden

war dieses Kirchenbild mit einer klaren Distinktion in Klerus und Laien
mit entsprechenden Vorstellungen des Lebens in der Kirche und der

Leitungsgewalt. Matthias Joseph Scheeben (1835-1888), einer der führenden

Dogmatiker seiner Zeit, in dessen Bestreben es lag, die Offenbarung als

organisches System übernatürlicher Wahrheiten zu entschlüsseln, spricht
von der Priesterschaft als einem «Adelstand in der Kirche», der über eine

«höhere Würde» verfüge und in «Besitz der übernatürlichen Gnadengüter
der Gesellschaft vor den übrigen Gliedern» sei.46 Der Papst wird darin als

Garant der Wahrheit47 und der Stabilität angesehen.

44 Vgl. Gyula Barczay, Ecclesia semper reformanda. Eine Untersuchung zum
Kirchenbegriff des 19. Jahrhunderts, Zürich (EVZ) 1961.

45 Kranemann, Katholische Liturgie von der Aufklärung bis zur Jahrhundertwende

(wie Anm. 17), 87. Vgl. Hermann Josef Pottmeyer, Unfehlbarkeit und
Souveränität. Die päpstliche Unfehlbarkeit im System der ultramontanen Ekklesiologie
des 19. Jahrhunderts, Mainz (Matthias Grünewald) 1975; ders.. Die jüngere Diskussion

über die Definition des päpstlichen Primats durch das I. Vaticanum, in: Cath(M)
61 (2007) 67-80.

46 Matthias Joseph Scheeben, Die Mysterien des Christenthums. Wesen,
Bedeutung und Zusammenhang derselben nach der in ihrem natürlichen Charakter
gegebenen Perspective, Freiburg i. Br. (Herder) 1865, 529. Vgl. dazu Florian Haider,
Die Würde des Christen. Die Bedeutung des Übernatürlichen für Dogmatik und Moral

bei Matthias Joseph Scheeben, St. Ottilien (EOS) 2017.
47 Papst Leo XIII. in der Enzyklika «Satis cognitum» (1896): «Jesus Christus

[hat] in der Kirche ein lebendiges, authentisches und ebenso immerwährendes Lehramt

eingesetzt, das er mit eigener Vollmacht bereicherte, durch Wunder bestätigte;

226



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

Hierzu nahm Thürlings (und die altkatholische Kirche) direkt und be-

wusst eine Gegenposition ein.

4. Liturgie als gemeinschaftliches Handeln aller Mitfeiernden

4.1 Liturgie geht von der Gemeinde aus: Zum Liturgiebegriff Thürlings'

Das Kirchenverständnis Thürlings' hat seine Entsprechung in seinem

Liturgieverständnis: «Liturgie ist also dem Inhalte nach der Inbegriff aller
Akte, die von der Gemeinde ausgehen und dem Zwecke der Gemeinde

dienen, d.h. der Seelsorge (der Vermittlung des Heiles). [...] Liturgie ist
also das Gemeinschaftswerk; Seelsorge dessen Zweck».48

Die konkrete Gestalt der Liturgie bedarf einer eigenen wissenschaftlichen

Reflexion, weil «hier als neues Moment die Form hinzutritt. [...] Die
bestehende Lorm ist bedingt durch die Prinzipien der Ordnung und Leier-

lichkeit, wodurch zugleich die künstlerische Ausgestaltung und die ästhetische

Wirkung vorausgesetzt sind. Die Liturgie wird zu einem Kunstwerk
oder zu einem künstlerisch gegliederten System von gemeinsamen
gemeindlichen Aktionen».49 Es bedarf «der mehr oder weniger festen Lorm,
weil die Gemeinde eine Einheit von Vielen ist, die doch alle aktiv werden

müssen, wie auch alle empfangen müssen. Das Kollektiv Subjekt und

Objekt bedingt die Ordnung der liturgischen Pormen; die Würde des

Gegenstandes bedingt die Feierlichkeit».50
In diesem Sinn bleibt die Gestalt der Liturgie aber nicht blosse Form,

sondern vermittelt «wirkliches Leben»51.

und er wollte und befahl nachdrücklich, daß dessen Lehrvorschriften ebenso
angenommen würden wie seien eigenen» (DH 3305).

48 Thürlings, Vorlesungsmanuskript (wie Anm. 1), 15 (Hervorhebung im
Original).

44 A.a.O., 16.

50 Ebd. (Hervorhebung im Original).
51 Ebd. - Vgl. die Zusammenfassung der programmatischen Aussage der

Liturgischen Bewegung durch Angelus A. Häussling: «Liturgie ist nicht ein überkommenes

Ritual, fromm zu üben und geübt, sie ist Leben und kann Leben vermitteln,
Leben von Menschen, geübt in einer Form, die den einzelnen in die Gemeinschaft der
Kirche einfügt und ihn dort zu sich selbst führt, gerade weil sie die objektiven
Wirklichkeiten Gottes öffnet, wider die Subjektivitäten der neuzeitlichen Umwelt». Einleitung:

Vom Sinn der Liturgie, in: ders. (Hg.), Vom Sinn der Liturgie. Gedächtnis unserer

Erlösung und Lobpreis Gottes, Düsseldorf (Patmos) 1991, 7-15, hier 7.

227



Birgit Jeggle-Merz

4.2 Rubrizismus als der vorherrschende Zugang zur Liturgie im
19. Jahrhundert

Mit der Romanisierung der Liturgie in der römisch-katholischen Kirche des

19. Jahrhunderts ging eine Fokussierung auf die Rubriken einher. Mehr und
mehr waren einzig der richtige Vollzug und der geordnete Ablauf der Liturgie

im Blick. Das theologische Verständnis des liturgischen Geschehens -
also der Gehalt des Gefeierten - stand dabei nicht im Mittelpunkt. Als
Liturgie galten folglich auch nur die in den durch Rom approbierten liturgischen
Büchern vorgeschriebenen Handlungen und Texte, die von dazu bestellten

Personen, also Ordinierten, vorgetragen wurden. Dabei spielte der
rubrikengetreue Vollzug der Liturgie die massgebliche Rolle, wodurch Einheit,
Katholizität und Apostolizität gesichert werden sollten. In der Folge wurde
die «Liturgie für die Gläubigen, aber nicht von ihnen gefeiert».52

Gleichwohl wurde aber nach der Aufklärung und noch vor der
Liturgischen Bewegung deutlich, dass die Gläubigen in die Liturgie eingeführt
werden müssen. Liturgische Bildung hatte zum Ziel, den Gläubigen durch
eine Erschliessung der liturgischen Texte und der Zeichenhandlungen der

Liturgie die Teilnahme am liturgischen Geschehen zu ermöglichen. «Die
Kleriker, die in Geschichte und Theologie sowie in die rubrikengerechte
Zelebration eingeführt und eingewiesen worden waren, sollten den Gläubigen

die Objektivität der Liturgie vermitteln und diesen mit ihrer subjektiven

Frömmigkeit einen Zugang zum Gottesdienst eröffnen».53

Thürlings dachte hier anders: Die Liturgie sei Handeln der Gemeinschaft

der Christgläubigen. Das mache das Wesen der Liturgie aus. Im
Zweiten Vatikanischen Konzil wird auch diese Position von der
römischkatholischen Kirche lehramtlich aufgegriffen:

Die Mutter Kirche wünscht sehr, alle Gläubigen möchten zu der vollen,
bewußten und tätigen Teilnahme an den liturgischen Feiern geführt werden, wie
sie das Wesen der Liturgie selbst verlangt und zu der das christliche Volk,
«das auserwählte Geschlecht, das königliche Priestertum, der heilige Stamm,
das Eigentumsvolk» (1 Petr 2,9; vgl. 2,4-5) kraft der Taufe berechtigt und

verpflichtet ist. Diese volle und tätige Teilnahme des ganzen Volkes ist bei der

Erneuerung und Förderung der heiligen Liturgie aufs stärkste zu beachten, ist
sie doch die erste und unentbehrliche Quelle, aus der die Christen wahrhaft
christlichen Geist schöpfen sollen. Darum ist sie in der ganzen seelsorgerli-

52 Kranemann, Katholische Liturgie von der Aufklärung bis zur Jahrhundertwende

(wie Anm. 17), 89 (Hervorhebung B. J.-M.).
53 A.a.O., 90.

228



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

chen Arbeit durch gebührende Unterweisung von den Seelsorgern gewissenhaft

anzustreben. Es besteht aber keine Hoffnung auf Verwirklichung dieser

Forderung, wenn nicht zuerst die Seelsorger von Geist und von der Kraft der

Liturgie tief durchdrungen sind und in ihr Lehrmeister werden. Darum ist es

dringend notwendig, daß für die liturgische Bildung des Klerus gründlich
gesorgt wird (SC 14).

5. Konkretionen: Sprachen der Liturgie

5.1 Darstellungsmittel der Liturgie: Wort- und Zeichensprache in der

Liturgik Thiirlings'

Zu den vorrangigen Prinzipien der altkatholischen Kirche gehörte, dass

die Liturgie für die Mitfeiernden verständlich sein muss. Wenn die Gläubigen

die Liturgie feiern können sollen, dann muss die Liturgie in der
jeweiligen Muttersprache der Feiernden gefeiert werden. Denn: «Raum und

Zeit sind zur Hervorhebung einer Handlung nötige Bedingungen; aber die
in ihnen sich vollziehende Handlung bedarf doch selbst noch eines der
Sache entsprechenden Mediums. Das in der Liturgie Darzustellende kann
aber nur zu seinem wahren und vollen Ausdruck kommen durch die Sprache,

a. die Wortsprache b. die Zeichensprache».54 Den liturgischen
Wortgestalten spricht Thürlings besondere Bedeutung zu, da das Wort am
deutlichsten den Geist des Geschehens zum Ausdruck bringe, denn

Zeichen und Sache fallen in ihm so zusammen, dass wir selbst den Gedanken

nur durch das Medium des Wortes zu fassen vermögen. [...] Das liturgische
Wort ist da vorhanden, wo der Amtierende als Vertreter der Kirche auftritt,
also nur deren Organ ist; z. B. bei der Spendung der Sakramente, beim Segen,
bei den Kollekten (und beim Gesang). Das Formelle des liturgischen Wortes:
weder schulmäßig noch künstlerisch, weder trivial noch individuell, sondern

kirchlich, möglichst biblisch; mit Bildern nicht überladen; nicht versmäßig,
aber mit rhetorischem Tonfall.55

5.2 Liturgiesprache: Muttersprache oder Latein?

Nicht erst im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts wird die Verwendung der

Muttersprache in der Liturgie zum Thema. In den (offiziellen) liturgischen
Büchern der Aufklärungszeit finden sich bereits muttersprachliche Texte

54 Thürlings, Vorlesungsmanuskript (wie Anm. 1), 38.
55 Ebd. (Hervorhebung im Original).

229



Birgit Jeggle^Merz

(sogar in einer grossen Auswahl). Dies entspricht ganz den Idealen der

Aufklärung, zu deren Neuerungen eine Neugewichtung der Heiligen
Schrift im Gottesdienst und die breite Verwendung der Muttersprache
gehörten. Nachdem die Aufklärung die muttersprachliche Liturgie gefördert

hatte, rückte mit dem Erstarken des Ultramontanismus jedoch das

Lateinische als kircheneinende Liturgiesprache in den Mittelpunkt. Im
Latein als Liturgiesprache sah man die Sprache der Apostel abgebildet.
«Durch die Mehrung der Muttersprache befürchtete man eine Gefährdung
der kirchlichen Einheit, der Orthodoxie und des sakralen Charakters der

Liturgie. All diese Gründe besaßen in der gesellschaftlichen Situation der
Kirche besonderes Gewicht, wollte man in der Weltkirche den rechten
Glauben gegen Anfeindungen von außen leben. Die eine Kirche sollte sich

auch in der einen Sprache ausdrücken».56 Um den Gläubigen aber das

Mitverfolgen der Liturgie zu ermöglichen, setzte man vor allem auf
Übersetzungen für das Mitlesen der Gebete.57 Erst mit der Liturgischen Bewegung

im 20. Jahrhundert kam es zu einem Mentalitätswechsel in der
römisch-katholischen Kirche. Auf dem Katholikentag in Mecheln sprach
Dom Lambert Beauduin: «Il faut démocratiser la liturgie»58 und löste da-

56 Kranemann, Katholische Liturgie von der Aufklärung bis zur Jahrhundertwende

(wie Anm. 17), 96.
57 Das Meßbuch der hl. Kirche «Missale Romanum» lateinisch und deutsch mit

liturgischen Erklärungen. Für die Laien bearbeitet v. P. Anselm Schott aus der Beu-

roner Benedictiner-Congregation. Freiburg i. Br. (Herder) 1884. Vgl. dazu Angelus
A. Häussling, Einhundert Jahre «Schott». Anselm Schott und sein Messbuch, in:
EuA 59 (1983) 342-350; Theodor Maas-Ewerd, Vom Missale Romanum /.um
«Schott». P. Anselm Schott OSB und seine Bearbeitung des Meßbuchs für Laien, in:
Klerusblatt 64 (1984) 158-160. Zu Umfang und Einordnung der Messbuchübersetzungen

vgl. Angelus A. Häussling, Das Missale deutsch. Materialien zur
Rezeptionsgeschichte der lateinischen Meßliturgie im deutschen Sprachgebiet bis zum Zweiten

Vatikanischen Konzil, Teil 1: Bibliographie der Übersetzungen in Handschriften
und Drucken, Münster (Aschendorff) 1984.

58 Vgl. Balthasar Fischer, Das «Mechelner Ereignis» vom 23. September
1909. Ein Beitrag zur Geschichte der Liturgischen Bewegung, in: LJ 9 (1959) 203-
219; Raymond Loonbeek/Jacques Mortiau, Un pionnier Dom Lambert Beauduin
(1873-1960). Liturgie et unité des chrétiens, Louvain-la-Neuve (Éd. de Chevetogne)
2001; Jacques Mortiau/Raymond Loonbeek, Don Lambert Beauduin visionnaire
et précurseur (1875-1960). Un moine au cœur libre, Paris (Cerf) 2005; François
Wernet, Dom Lambert Beauduin et sa vision de la «pastorale liturgique», in: La
Maison Dieu 260 (2009) 17-35.

230



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

mit einen Paradigmenwechsel aus, den Romano Guardini in dem berühmten

Wort «Die Kirche erwacht in den Seelen»59 einfing. Aber all das sollte
sich zeitversetzt zur altkatholischen Kirche erst zu Beginn des 20.
Jahrhunderts ereignen.60

6. Fazit

Die Aufmerksamkeit, die die Liturgie in der altkatholischen Kirche im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts erhielt und in der römisch-katholischen

Kirche mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts erhalten sollte,
verdankte sich verschiedenen Anstössen, Motiven und einem gesamtgesellschaftlichen

Klima, die Reformen unumgänglich erscheinen Hessen. Die
Liturgische Bewegung - so lässt sich für das 20. Jahrhundert in der
römisch-katholischen Kirche festhalten - ist keine festumschriebene Grösse,

sondern «ein Prozess, der sich auf unterschiedlichen Ebenen und an

einer Vielzahl von Orten ereignete und von verschiedenen Personen und
Gemeinschaften vorangetrieben wurde. Sie ist eine Reaktion auf die

Säkularisierung der Gesellschaft und die zunehmende Industrialisierung,
insofern sie die Einzelnen in ihrer Kirchlichkeit stärken und so zu
religiöskirchlichen Akteuren nicht nur in der Liturgie, sondern auch in der Gesell-

59 Romano Guardini, Vom Sinn der Kirche. Fünf Vorträge [1922], in: ders..
Vom Sinn der Kirche - Die Kirche des Herrn (Romano Guardini Werke), Mainz
(Matthias Grünewald) 1990, 7-99, hier 19.31. Vgl. dazu: Norbert Weigl, «Die Kirche

erwacht in den Seelen.» Romano Guardini und die liturgische Erneuerung, in:
WiWei 72 (2009) 88-112; Matthias Lutz-Bachmann, «Kirche in der Seele der

Gläubigen». Romano Guardinis Kirchenverständnis und der Begriff der Kirche in der

zeitgenössischen Theologie, in: ThPh 62 (1987) 22-42. Zum Liturgieverständnis
Guardinis vgl. Gunda Brüske, Romano Guardini. Die religiöse Erfahrung und die
Liturgie, in: Ambrosius Leidinger (Hg.), Drei große Gottesgelehrte: Romano Guardini,
Karl Rahner, Ildefons Herwegen, Maria Laach (Selbstverlag) 1999, 5-23.

60 Vgl. Burkhard Neunheuser, Odo Casels Beitrag zur theologischen Fundierung

der liturgischen Bewegung, in: Martin Klöckener/Benedikt Kranemann (Hg.),
Liturgiereformen. Historische Studien zu einem bleibenden Grundzug des christlichen
Gottesdienstes, Teil II: Liturgiereformen seit der Mitte des 19. Jahrhunderts bis zur
Gegenwart, Münster (Aschendorff) 2002, 649-664.

231



Birgit Jeggle-Merz

schaft befähigen will».61 Etwas Vergleichbares ist für den Reformprozess
in der altkatholischen Kirche festzustellen. In der Liturgikvorlesung Thür-
lings wird deutlich, wie zentral das liturgische Leben für das Kirchenverständnis

ist. Liturgie- und Kirchenverständnis verhalten sich zueinander
wie zwei Seiten ein und derselben Medaille.

Birgit Jeggle-Merz (*1960 Münster D), Prof. Dr. theol., 1978-1984 Studium
der Theologie in Bonn und Freiburg D (1984 Diplom in Theologie, 1985

Diplom in Caritaswissenschaften und Christlicher Sozialarbeit), 1984-1986
Zusatzstudium in Psychologie, 1995 Promotion an der PTH in Benediktbeuern

bei Prof. DDr. Angelus A. Häussling, 2001-2006 Akademische Rätin am
Arbeitsbereich Dogmatik und Liturgiewissenschaft an der Universität Freiburg

D, seit 2006 Doppelprofessur für Liturgiewissenschaft an der
Theologischen Hochschule Chur und an der Universität Luzern. Mitglied
verschiedener Theologischer Gesellschaften sowie zahlreicher liturgischer
Kommissionen und Kuratorien im deutschen Sprachgebiet, 2010-2018
Zentralpräsidentin des Schweizerischen Katholischen Bibelwerks, 2007-2021
Studiendekanin an der Theologischen Hochschule Chur und seit 2020
Prodekanin an der Theologischen Fakultät der Universität Luzern.

Adresse: Theologische Hochschule Chur, Alte Schanfiggerstr. 7,

CH-7000 Chur
E-Mail: birgit.jeggle@thchur.ch

61 Haunerland, Liturgische Bewegung in der katholischen Kirche im 20.
Jahrhundert (wie Anm. 20), 195. Vgl. auch Martin Klöckener, Die Dynamik von
Liturgischer Bewegung und Liturgiereform. Theologisch-spirituelle Gemeinsamkeiten
und Differenzen, in: ders./Benedikt Kranemann (Hg.) unter Mitarbeit von Andrea
Krogmann, Gottesdienst in Zeitgenossenschaft. Positionsbestimmungen 40 Jahre
nach der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils, Freiburg i. Ue.

(Academic Press) 2006, 21-48.

232



Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche

Summary

The First Vatican Council not only led to the formation of Old Catholic Churches
in German speaking countries (other than in the Netherlands), but also brought
about profound reforms, especially in that church's liturgical life. In contrast, the
Roman Catholic Church did not initiate any liturgical reforms immediately after
1870. Similar changes in the Roman Catholic church were introduced in response
to the Liturgical Movement in the twentieth century. This article explores the

reasons for liturgical change amongst Old Catholics. It considers the lecture
manuscripts of Adolf Thiirlings which offer insights into understandings of church
and liturgy in the Old Catholic Church in the period immediately after the First
Vatican Council. It assesses Old Catholic liturgical developments and their
relationship to key theological areas, such as the relationship between reform of the
church and reform of the liturgy, connections between liturgy and pastoral care,
nineteenth-century theologies of ministry, and the understanding of liturgy.
These are contrasted with the liturgical understanding of the Roman Catholic
Church at the time, and the contemporary historical and cultural contexts of these

developments are discussed.

Schlüsselwörter - Keywords

Liturgieverständnis - Liturgiereform - Liturgiewissenschaft - Partizipation
- Liturgiegeschichte

233


	Liturgie als Gemeinschaftshandeln der ganzen Kirche : zu Adolf Thürlings' Liturgikvorlesung aus römisch-katholischer Perspektive

