Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 2-4

Artikel: "Veel en verdienstelijk werk" : Der Einfluss von Adolf Thirlings auf die
Liturgiereform in der Altkatholischen Kirche der Niederlande

Autor: Velde, Wietse B. van der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Veel en verdienstelijk werk»!. Der Einfluss von Adolf
Thiirlings auf die Liturgiereform in der Altkatholischen
Kirche der Niederlande

Wietse B. van der Velde

In den Jahren 1909 und 1910 erschienen nacheinander das Vesper- und das
Messbuch der Altkatholischen Kirche der Niederlande in der Mutterspra-
che. In der Regel wird angenommen, dass es sich dabei einfach um Uber-
setzungen aus den entsprechenden romischen liturgischen Biichern in la-
teinischer Sprache handelt. Dabei wird nicht bemerkt, dass manche neue
Texte aus anderen liturgischen Quellen iibernommen wurden. In diesem
Beitrag wird dargelegt, dass neben neogallikanischen Liturgien auch die
liturgische Arbeit Adolf Thiirlings’ einen bedeutenden Einfluss auf die
Liturgiereform in der niederldndischen altkatholischen Kirche hatte.

1. Aspekte der Feier der Liturgie in der Altbischoflichen Klerisei
vor 1909

Als 1909 in der Altkatholischen Kirche der Niederlande die Liturgie in der
Volkssprache eingefiihrt wurde, legten die Bischéfe in einem Hirtenbrief
dar, dass die Texte «im Wesentlichen unveriindert geblieben seien».? Es
seien nur wenige Anderungen in der Messordnung gestattet worden. Die
Bischofe begriindeten die Anderungen ausfiihrlich; die beiden markantes-
ten waren, dass das Filiogue im Glaubensbekenntnis gestrichen und der
Papst im Hochgebet nicht mehr genannt wurde.

Die Behauptung der Bischofe, dass nur sehr wenig veréndert worden
sei, mag angesichts der erheblichen Widerstdnde gegen liturgische Erneu-
erungen als kirchenpolitisch klug erscheinen, den Tatsachen entsprach sie
jedoch nicht. Zwar blieben Inhalt und Form des Messbuchs von 1910 mit
der tridentinischen Tradition verkniipft, inhaltlich wurden jedoch zahlrei-
che neue Gebete eingefiihrt und das Lektionar an vielen Stellen verbes-

I De Oud-Katholiek 28 (1912) 184.
2 Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave van mis- en vesper-

liturgie, in: De Oud-Katholiek 25 (1909) 49-53, hier 50.

IKZ 110 (2020) Seiten 195-213 195



Wietse B. van der Velde

sert.? Dies erwihnten die Bischofe jedoch nicht. Thre Behauptung wurde
spiter regelmissig wiederholt. In altkatholischen Ubersichtswerken wird
oft festgehalten, dass die niederléndische Kirche 1909/1910 als letzte der
westeuropéischen altkatholischen Kirchen die lateinischen Liturgiebiicher
durch Liturgiebiicher in der Volkssprache ersetzt habe und diese Biicher
lediglich eine Ubersetzung der nachtridentinischen Liturgiebiicher gewe-
sen seien.

Die neuen niederlindischen Gebete ersetzten lateinische Gebete an
Sonn- und Feiertagen, die im Missale Romanum von 1570 sehr allgemein
gehalten waren; eine wortliche niederlindische Ubersetzung wurde von
den Bearbeitern des Messbuchs von 1910 als unbefriedigend erfahren.
Manche Gebete im neuen Sanctorale hingegen waren neu, oder in iiber-
nommenen traditionellen Gebeten wurde die Aufzihlung von Verdiensten
der Heiligen stark reduziert. Viele der neuen Gebete entstammten den
neugallikanischen Missalen von Paris und Troyes* aus der ersten Hilfte
des 18. Jahrhunderts, manche aber auch aus der Erneuerung der Liturgie
in der deutschen und der schweizerischen altkatholischen Kirche. In die-
sem Zusammenhang ist insbesondere das Liturgische Gebetbuch Adolf
Thiirlings’ zu erwihnen.’ Als es im Jahr 1885 in Deutschland erschien,
hegten in der Altkatholischen Kirche der Niederlande nur wenige den
Wunsch, ebenfalls ein solches Gebetbuch einzufiihren. «Die Romisch-
Katholische Kirche der Altbischoflichen Klerisei», wie die Altkatholische
Kirche der Niederlande bis zum Ende des 19. Jahrhunderts genannt wur-
de, verwendete in ihren Liturgien an Sonn- und Feiertagen die liturgischen
Texte, die in der romisch-katholischen Kirche durch das Konzil von Trient
eingefiihrt worden waren. Diese Texte waren in lateinischer Sprache. Im
Unterschied zu den ultramontan orientierten romisch-katholischen Glédu-
bigen gab es in der Klerisei bereits seit Mitte des 17. Jahrhunderts eine

3 Bei den Anderungen im Lektionar handelte es sich in der Regel um Ergéinzun-
gen: Mehrere Verse wurden hinzugefiigt, die es den Horern ermoglichen sollten, den
Kontext besser zu verstehen. Manche Ergidnzungen werden heute als moralisierend
empfunden.

4 Das Missale Parisiense von 1738 war das einflussreichste dieser Messbiicher.
Nicolas Petitpied (1665-1747), der wichtigste Mitarbeiter am Missale Trecensis von
1736, hatte nicht nur mehrere Jahre im Seminar in Amersfoort gelebt, sondern war um
das Jahr 1731 auch Assistent des Pfarrers der St. Gertrudgemeinde in Utrecht gewe-
sen.

5 Liturgisches Gebetbuch. Nebst einem Liederbuch als Anhang, Mannheim (To-
bias Loffler) 1885.

196



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

grosse Zahl liturgischer Biicher fiir Gemeindemitglieder. Darin waren al-
le Texte des Messbuches — auch das Hochgebet — in der Volkssprache.
Diese Tradition wurde nach dem Schisma Rom — Utrecht im Jahr 1723
verstirkt fortgesetzt.® Messe und Vesper wurden in lateinischer Sprache
gefeiert, wihrend mindestens seit der Mitte des 18. Jahrhunderts Taufe,
Firmung, Trauung und Krankendlung in der niederldndischen Sprache ge-
feiert wurden, und zwar aufgrund des Textes des Rituale Romanum 1614.7

Der Priester las die Texte der Messe so langsam, dass die Gemeinde-
mitglieder sie mitlesen konnten. Dem anglikanischen Hymnologen John
Mason Neale (1818—-1866), der 1854 «the so-called Jansenist Church of
Holland» besuchte, fiel auf, dass die Priester das Hochgebet fiir alle horbar
beteten.® Die Liturgie war demnach eine Angelegenheit der ganzen Ge-
meinde: Sie sollte in der Lage sein mitzubeten. Es gab damals auch Ge-
sangbiicher, die neben lateinischen Gesidngen auch Gesédnge in niederlédn-
discher Sprache enthielten. Letztere wurden oft vor oder nach der Messe,
an bestimmten Tagen sogar anstelle von Graduale und Offertorium vom
Chor, aber auch von der Gemeinde gesungen. Das war in kleinen Gemein-
den schlicht eine Frage der Notwendigkeit, da der Kirchenchor oft nicht in
der Lage war, die schwierigen Melodien des Graduales zu singen.

Seit dem 17. Jahrhundert hatten niederldndische katholischen Theo-
logen und Kirchenfiihrer intensiven Kontakt zu «jansenistisch» beein-
flussten Theologen in Frankreich und zu den Kreisen um das Kloster Port-
Royal. Diese Kontakte wurden seit den 1720er-Jahren verstirkt, als viele
franzosische Geistliche und Theologen aufgrund ihrer Weigerung, die
papstliche Bulle «Unigenitus» anzuerkennen, in die Niederlande flohen.
Die franzosischen Theologen waren in der Regel Befiirworter der neugal-

6 Zum Beispiel: Het Roomsch Misboek, met bemerkingen over d’Epistelen en
d’Evangelien. Diese Ausgabe in fiinf (!) Teilen wurde zwischen 1744 und 1753 heraus-
gegeben; Het Roomsch Misboek, volgens het Besluit van 't H. Concilie van Trente
usw., Antwerpen (Johannes Jakobus Moretus) [= falsche Druckadresse, wahrschein-
lich ’s-Gravenhage (Eustachius de Haen)] 1767. Die letzte Ausgabe eines Messbuchs
in dieser Tradition war: Het Roomsche Misboek voor zondagen, geboden feestdagen
en voor de overledenen, Utrecht (J. G. Andriessen & Zoon) 1870.

7 De Bediening der zeven HH. Sacramenten, volgens het gebruik der H. Room-
sche Katholyke Kerk, Utrecht (Le Febvre) 1742; ’s-Gravenhage (Eustachius de Haen)
21767.

8  MARY SACKVILLE LawsoN (Hg.), Letters of JoHN MAsoN NEALE D.D. Selec-
ted and Edited by His Daughter, London (Longmans, Green, and Co.) 1910, 228. Vgl.
auch DErs., The History of the so-called Jansenist Church of Holland, Oxford (John
Henry and James Parker) 1858.

197



Wietse B. van der Velde

likanischen liturgischen Biicher, die Ende des 18. Jahrhunderts in den
meisten franzosischen Diozesen eingefiihrt worden waren. Diese liturgi-
sche Bewegung gewann auch Einfluss in der Klerisei. 1744 wurde in der
niederlidndischen Kirchenprovinz ein neues Brevier eingefiihrt,” das die
Geistlichen zum privaten Rezitieren und die Studenten am Seminar in
Amersfoort benutzten.!” In der Seminarkapelle wurde das Brevier auch
fiir gesungene Vespern benutzt. Das Proprium de tempore und das Prop-
rium de Sanctis dieses Utrechter Breviers waren Nachdrucke des Brevia-
rium Parisiense von 1738. Lediglich die Texte der didzesanen Eigenfeste
waren eigens fiir dieses Brevier verfasst und in das Proprium de Sanctis
eingefiigt worden. Durch dieses Brevier kannten die Bearbeiter des Mess-
buchs von 1910 die Tagesgebete aus dem Pariser Ritus, die sie bei vielen
Heiligenfesten aus dem neuen Buch iibernahmen.

Ein eigenes neues Missale hatte die niederlidndische Kirche jedoch
nicht. Es kann davon ausgegangen werden, dass in einigen Gemeinden
zusitzlich Prifationen aus franzosischen neugallikanischen Messbiichern
und neue Priifationen wie die zum Willibrordusfest verwendet wurden.!!
In den Pfarrkirchen wurde an Sonn- und Feiertagen das romisch-katholi-
sche Vesperale mit zusitzlichen Hymnen fiir das Willibrordusfest aus dem
Brevier von 1744 benutzt. Diese neue Hymnen wurden bis zum Ende des

9 Breviarium Ecclesiasticum ad usum Metropolitanae Ecclesiae Ultrajectensis
et Cathedralis Harlemensis accomodatum, o. O. [ohne Verlagsangabe] 1744.

10 Im Seminar in Amersfoort wurden Prim, Terz, Sext und Vesper von den Stu-
denten gemeinsam in der Kapelle, Non mit Martyrologium und Komplet gemeinsam
in der Bibliothek gebetet. Matutin und Laudes werden nicht erwiihnt; sie waren wahr-
scheinlich Bestandteil der privaten Andacht. Nur in der Karwoche wurden Matutin
und Laudes als Teil der Trauermette gesungen. An Sonn- und Festtagen wurden Terz,
Messe und Vesper gesungen. S. dazu WIETSE VAN DER VELDE, Sint Joris op 't Zand.
Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland en haar parochie te Amers-
foort, Amersfoort (Bekking) 2009, 212-214.

" Im Privatarchiv des Autors befinden sich: Praefationes cum cantu: eine Hand-
schrift mit Prifationen mit Noten, iibernommen aus dem Missale Parisiense 1738,
Missale Autissiodorensis (Auxerre), Missale Meldense (Meaux) und mit neuen Prifa-
tionen fiir die Feste von Augustinus und Willibrordus; hinzugefiigt wurden verschie-
dene einzelne Blitter mit dhnlichen Prifationen. In der Neuausgabe des Messbuchs
fiir die Klerisei — Het Roomsche Misboek voor zondagen, geboden feestdagen en voor
de overledenen, Amsterdam (Scholten en Gortmans) 1829 — wurde auch die Prifation
fiir die Verstorbenen aus dem Missale Parisiense 1738 iibernommen.

198



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

18. Jahrhundert auch in romisch-katholischen!? Gemeinden gesungen, die
nicht zur Klerisei gehorten.!?

In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurde in der Klerisei auf li-
turgischem Gebiet nichts verindert. 1867 wurde bei einer Zusammen-
kunft des Utrechter Metropolitankapitels die Frage nach der Volkssprache
fiir die Vesperpsalmen und Gesinge diskutiert. Es wurde eine Umfrage
unter den Geistlichen beider Bistiimer durchgefiihrt, ob man nicht besser
die Vesperpsalmen und Hymnen in der Muttersprache singen sollte — dhn-
lich wie sie etwa der Konstanzer Bistumsverweser Ignaz Heinrich von
Wessenberg (1774—1860) eingefiihrt hatte. Bei den Respondenten gab es
Befiirworter, Gegner und Unentschiedene. Es wurde jedenfalls deutlich,
dass in vielen Gemeinden in beiden Bistiimern die Sonntagsvespern selte-
ner besucht wurden. Manche befiirchteten, dass die Einfiihrung der Volks-
sprache in der Liturgie die Kluft mit Rom vergrossern wiirde. Die Geist-
lichkeit des Bistums Haarlem wollte «einzig und allein» etwas mehr
«Landessprache» in den Vespern zulassen.'* Am Ende wurden keine offi-
ziellen Schritte beziiglich der Erneuerung der Liturgie unternommen.

In mehreren altkatholischen Gemeinden waren damals jedoch bereits
liturgische Gesidnge in niederlindischer Sprache eingefiihrt worden. Der
reformierte Pfarrer und Dichter Roelof Bennink Janssonius (1817-1872),
der mit mehreren altkatholischen Geistlichen befreundet war, hatte die
Hymnen des Breviers und die Sequenzen der Messe unter Beibehaltung
der gregorianischen Melodien in die niederlindische Sprache iibersetzt.

12 Die Bezeichnung «romisch-katholisch» allein reicht hier nicht aus, da sich ja
auch die Klerisei als «romisch-katholisch» bezeichnete. Deshalb wird der Begriff
«romisch-katholisch» hier ergénzt (anderswo mit «ultramontan orientiert»).

13 Altkatholiken und rémische Katholiken bezogen ihre Antiphonaria — wohl
wegen der hohen Kosten der Musiknotation — von den gleichen Druckern. Diese Pra-
xis wurde erst mit dem zunehmenden Ultramontanismus ab dem friihen 19. Jahrhun-
dert beendet. S. dazu: WIETSE VAN DER VELDE, «O vos qui Batavos»; de getijden van
de H. Willibrord in de Oud-Katholieke Kerk, in: Anton te Klooster u. a. (Hg.), Willi-
brord door de eeuwen. Botsende culturen en wisselende perspectieven op de apostel
van de Lage Landen, Berne (Berne Media) 2018, 47-60.183-189.

14 Archiefbewaarplaats Amersfoort, Notulen van het Metropolitaan Kapittel van
Utrecht aanvangende in 1862, d.d. 9/10.10.1866; Het Utrechts Archief inv. 86, OKN
Aartsbisschoppen van Utrecht, Bisschoppen van Deventer, Nr. 412; Noordhollands
Archief, Oud-Katholieke Kerk van Nederland: bisdom Haarlem, inv. 43-75. Abge-
druckt in: CAspARUS JOHANNES RINKEL, Kroniek van gebeurtenissen betreffende de
oud-katholieken in Nederland (1845-1894). Ingeleid en geannoteerd door Dick
Schoon, Nijmegen (Valkhot Pers) 2006, 100.

199



Wietse B. van der Velde

Diese wurden Teil eines neuen inoffiziellen Gesangbuchs, das in verschie-
denen Gemeinden seit 1862 benutzt wurde.”> In diesem Jahr erschien als
Ergidnzung zu diesem Gesangbuch auch die Ausgabe eines Buches mit
weiteren, aus dem Lateinischen iibersetzten Liedern.!® 1864 und 1879 er-
schienen Gesangbiicher mit niederldndischen, strophischen Liedern.!”
Erst 1897 wurde das erste offizielle Gesangbuch in niederlidndischer Spra-
che veroffentlicht.'®* Man erwartete, dass es zusammen mit der neuen nie-
derldndischen Liturgie benutzt werden wiirde!® — und hoffte damals auf
deren baldige Fertigstellung.

Wie konservativ und in gewisser Weise puritanisch die Liturgieauffas-
sung der Niederlinder war, lidsst sich einem Bericht entnehmen, in dem
zum ersten Mal der Name von Adolf Thiirlings erwédhnt wird. Pfarrer
Casparus Johannes Rinkel (1826-1906), ab 1873 Bischof von Haarlem,
war am 22. September 1872 beim Hauptgottesdienst in Sankt Pantaleon in
Koéln zugegen. Thiirlings war damals Zelebrant, es wurden eine Messe
von Beethoven?? und ein nicht niher bezeichnetes Ave Verum gesungen.

15 Katholiek Gezangboek. Naar het Latijn. Amsterdam (H. ten Oever) 1862. Die
Hymnen und Sequenzen aus diesem Buch wurden spiter aufgenommen in das Ves-
perbuch von 1909 (wie Anm. 32) und in das folgende Buch, das als Ersatz fiir das
Graduale herausgegeben wurde: Misgezangen behoorende bij 't Misboek ten dienste
van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Zaandam (A. Moleman) 1911.

16 Katholiek Gezangboek. Naar het Latijn, Groningen (P. van Zweeden), 1862.

17 Godsdienstige Gezangen voor Katholieken Culemborg (A. J. Blom) 1864;
Godsdienstig Gezangboek voor Oud-Katholieken, Rotterdam (M. Wijt & Zonen)
1879.

18 Katholiek Gezangboek voor kerkelijk en huiselijk gebruik. Uitgegeven met
goedkeuring van de geestelijke Overheid, Utrecht (Voor rekening van Het Kerkelijk
Boekenfonds) 1897. Dieses Gesangbuch war mehr oder weniger eine um zusitzliche
Gesinge erweiterte Zusammenfiigung der Gesangbiicher von 1862 (Groningen) und
von 1879.

19 In dieser Epoche wurde in der Altkatholischen Kirche der Niederlande das
Adjektiv «holldndisch» in der Regel da verwendet, wo wir heute «niederlindisch»
sagen wiirden. Dies galt insbesondere fiir die «holldndische» Liturgie. Damit war die
Liturgie in der Volkssprache gemeint, tatséchlich jedoch handelte es sich dabei um die
Muttersprache der sozial htheren Schicht im Westen des Landes.

20 Dass es hier eine Messe von Beethoven war, wurde von Rinkel ausdriicklich
erwihnt. Ich danke Mathias Kissel, wiss. Ass. am Institut fiir Christkatholische Theo-
logie in Bern, fiir seinen Hinweis, dass es sich um Beethovens Messe in C-Dur op. 86
handle, deren Auffiihrung ca. 45 Minuten betrigt. Diese Linge war damals kein
Problem. Der Zelebrant wartete z. B. beim Credo nicht, sondern fuhr einfach fort mit
dem Offertorium. Wihrend der Zelebrant den Kanon leise betete, sang der Chor das
Sanctus usw.

200



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

Die anwesende niederldndische Delegation empfand den Gottesdienst als
«nicht sehr erbaulich». Gemeint war damit vermutlich, dass man Mess-
feiern ohne aktive Gemeindebeteiligung nicht fiir eine vollwertige Ge-
meindeliturgie hielt. Als tags zuvor zum ersten Mal in der Kélner Rat-
hauskapelle eine altkatholische Messfeier stattgefunden hatte, sang die
Gemeinde zur grossen Freude der niederlindischen Teilnehmer «sehr er-
bauliche» Lieder in deutscher Sprache. Nach dem Geschmack der Nieder-
linder hitte allerdings die Stille wihrend Hochgebet und Kommunion
linger dauern konnen.?!

In seiner handgeschriebenen Chronik hielt Casparus Johannes Rinkel
1879 auch die Veroffentlichung der «Liturgische[n] Andachten zum Ge-
brauche fiir Altkatholische Gemeinden» fiir Weihnachten und Neujahrs-
abend von Adolf Thiirlings fest.?2

2. Der lange Weg zu einem neuen Messbuch

Im Jahr 1885 erschien erstmals das Kirchenblatt De Qud-Katholiek. Es
war das Sprachrohr mehrerer junger Geistlicher, die sich ein Jahr zuvor im
Priesterverein «Cor unum et anima una», kurz «Cor unum» zusammenge-
schlossen hatten. Einige von ihnen waren bereits in den Jahren um das
Erste Vatikanische Konzil aktiv gewesen. Sie hatten versucht, in den Nie-
derlanden ihren Protest 6ffentlich zu machen, und standen der altkatholi-
schen Bewegung in Deutschland und der Schweiz sympathisch gegeniiber.
Die Ablehnung rascher Modernisierungen in beiden Kirchen durch die
Altkatholische Kirche der Niederlande hatte diese jedoch in eine selbst-
auferlegte Isolation gebracht; es ging bei diesen Neuerungen u. a. um Sy-
noden mit Laienvertretung, was nach traditionell-niederlindischer Auf-
fassung eine Unterbewertung des Bischofsamtes bedeutete, um die
Aufhebung des Pflichtzélibats fiir die Geistlichen, um Kontakte mit den
von den niederlindischen Altkatholiken als «protestantisch» wahrgenom-

21 RINKEL, Kroniek (wie Anm. 14), 178f. Rinkel erwihnte in seiner Chronik Thiir-
lings, der damals noch Pfarrer von Kempten war, mehrmals positiv: seine Rolle bei
Altkatholikenkongressen; einen Anschlag im Jahr 1873 auf Thiirlings durch einen ro-
misch-katholischen Fanatiker im Beichtstuhl, vgl. a. a. O., 231. 1874 zelebrierte Thiir-
lings bei einem Pastoralbesuch von Bischof Reinkens in Kempten die Heilig-Geist-
Messe, vgl. a. a. O., 258; im gleichen Jahr verstarb der Vater von Thiirlings, der fiir
Erzbischof Loos von Utrecht beim Kolner Altkatholikenkongress im Jahre 1872 gedol-
metscht hatte, vgl. a. a. O., 268. Mehrere Erwiihnungen haben etwas mit Liturgie zu tun.

22 RINKEL, Kroniek (wie Anm. 14), 340.

201



Wietse B. van der Velde

menen Anglikanern. Seit Anfang der 1880er-Jahre wurde die erneute An-
ndherung gesucht. Ein junger Priester, Timotheus van Santen (I1851—
1909)23, rief dazu auf, die niederlindische Kirche solle idhnliche
Neuerungen wie die der altkatholischen Kirchen einfiihren und dabei
trotzdem «romisch-katholisch» bleiben (die niederléindische Kirche nann-
te sich damals immer noch offiziell: Romisch-Katholische Kirche der Alt-
bischoflichen Klerisei).

Im Januar 1887 erschien in De Oud-Katholiek eine Rezension des Li-
turgischen Gebetbuches von Thiirlings, das den Lesern sehr empfohlen
wurde. Der Rezensent betonte, dieses Buch sei eine «offizielle» Ausgabe
und vollstiandig auf die Praxis ausgerichtet, Missale, Vesperale und Ge-
sangbuch («teilweise iiberaus herrlich»?#) in einem. Die Ubersetzung aus
dem Lateinischen wurde gelobt: Sie sei «edel und begeisternd».?> Wo die
Ubersetzung etwas freier war, wurde dies gutgeheissen, weil das Latein
hidufig so komplex sei und sich um der Verstidndlichkeit willen eine Um-
schreibung als notwendig erweise. Am meisten lobte der Rezensent die
Ubersetzung der Psalmen und Hymnen: Sie verloren auf Deutsch nicht
ihre Wiirde und Ausdruckskraft, wenn sie auf die altehrwiirdigen grego-
rianischen Melodien gesungen wiirden; ihre Schonheit werde durch ihre
Verstdndlichkeit sogar vertieft. Der nicht namentlich genannte Rezensent
im Oud-Katholiek plidierte dafiir, dass die deutsche Bearbeitung durch
Thiirlings «von fidhigen Minnern» als Leitfaden dafiir genommen werde,
um ein gleichartiges, niitzliches, «und sagen wir es ehrlich, fiir unsere
hollindische Kirche dringend nétiges [Gebetbuch] zustande zu bringen».2¢

Bereits am 15. Februar 1887 tagte «Cor unum» in Culemborg. Ausser
iiber die Herausgabe katechetischer Schriften wurde auch iiber ein neues
Vesperbuch diskutiert. Den Mitgliedern wurde empfohlen, Kenntnis zu

23 Van Santen war von 1875 bis 1880 Pfarrer der Theresiengemeinde auf Nord-
strand. Diese Gemeinde gehorte von 1682 bis 1920 zum Erzbistum Utrecht. Von
«altersher» wurden dort im Gottesdienst «Deutsche Singmessen» benutzt: J. HEYLI-
GERS, Gedachten over Liturgie in overweging gegeven aan de R.K. Geestelijken en
Leeken van de Oud-Bisschoppelijke Cleresie, Utrecht (Richard J. Hooijkaas) 1889, 33.
Der musikalisch begabte Laie Heyligers (1834-1909) befiirwortete Vespern in der
Volkssprache. Beispiele fand er in deutschen Didzesangesangbiichern. Er hiilt fest,
dass die Liturgiker der Altkatholiken, Thiirlings und Bauer, diesen Weg befolgten,
vgl. a. a. O., 31. Von 1862 bis zu seinem Tod war Heyligers massgeblich beteiligt am
Zustandekommen von Gesangbiichern und des Vesperbuchs von 1909.

24 Im Niederlindischen steht hier «overheerlijk». De Oud-Katholiek 3 (1887) 6.

25 Ebd.

26 Ebd.

202



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

nehmen vom — wie es genannt wurde — «Liturgischen Gesangbuch» von
Thiirlings.?” In spiteren Jahren wurde Thiirlings’ liturgische Arbeit von
vielen Seiten gelobt.?® Zu seinen Lebzeiten fiihrte die Anerkennung fiir
sein Werk jedoch nicht dazu, dass es in der deutschen Kirche allgemein
eingefiihrt wurde. Urs Kiiry zufolge lag dies daran, «weil das vorausge-
setzte liturgische Verstindnis bei Klerus und Volk noch fehlte.»* Auch in
der deutschen Kirche gab es damals eine konservative Stromung, die wei-
terhin das romische Messbuch von 1570 — vermutlich mit nur geringfiigi-
gen Abweichungen — benutzte.’” In der theologisch und liturgisch konser-
vativen niederldandischen Kirche stiessen Sprache und Inhalt dieses Buches
dagegen bei verschiedenen Geistlichen auf Anerkennung, und es wurde zu
einer der Quellen der neuen liturgischen Biicher.

27 Archiefbewaarplaats Amersfoort, Verslag van het verhandelde op de Vergade-
ring van «Cor unum et Anima una» te Culemborg den 15 Februari 1887.

28 Urs Kiiry schreibt, dass Thiirlings hier «seine ganze Religiositit, seine kiinst-
lerische Seele und seine groBen liturgischen Kenntnisse hineinarbeitete.» Urs KURY,
Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, Stuttgart
(Evangelisches Verlagswerk) 21978, 509. Auch der Religionshistoriker Friedrich Hei-
ler (1892-1967) war voll des Lobes: «Ich habe viele christliche Gottesdienstformen
gesehen, aber keine schlichtere und schénere, keine wiirdigere und erbaulichere Got-
tesdienstfeier wie in der Altkatholischen Kirche; denn da fand ich evangelischen und
katholischen Gottesdienst zugleich: heiliges Wort und heilige Handlung, Gebet und
Opfer in vollster Harmonie verbunden. In dieser Synthese von evangelischem und
katholischem Gottesdienst liegt fiir mich das Ideal.» FRIEDRICH HEILER, Das Wesen
des Katholizismus, Miinchen (Reinhardt) 1920, 109, zitiert nach RUDOLF KEUSSEN,
Lehre, Verfassung und Kultus der Altkatholischen Kirche, in: Ekklesia III, Die Alt-
katholische Kirche, Gotha (Leopold Klotz) 1935, 51. SiGISBERT KRAFT, Der deutsche
Gemeindegesang in der alt-katholischen Kirche. Kirchenlied — Messgesang, Karls-
ruhe (Eigenverlag) 1976, 55: «Adolf Thiirlings ist ein doppeltes Unrecht widerfahren.
AuBerhalb der alt-katholischen Kirche ist der Name des bedeutenden Musikwissen-
schaftlers nahezu vergessen, und auch in seiner Kirche verblaf3t sein Bild zusehends.»
Fiir eine Wiirdigung von Thiirlings’ Denken und Werk vgl. a. a. O. 55-73.

29 KURy, Die Altkatholische Kirche (wie Anm. 28), 509. Ausserdem: «Es [= das
Liturgische Gebetbuch] wurde spiter durch vereinfachende Fassungen ersetzt.» A. a.
0., 74.

30 KRAFT, Der deutsche Gemeindesang (wie Anm. 28), 83 (9. Synode 1885). 1906
gab es in der altkatholischen Gemeinde MeBkirch Wettersegen, Prozessionen an
Christi Himmelfahrt und Fronleichnam und einen sakramentalen Segen am Schluss
des Festgottesdienstes (vgl. a. a. O., 89) — diese letztgenannte Praxis wurde in der
niederlidndischen Kirche im Vorwort zum neuen Gesangbuch von 1942 nachdriicklich
verboten.

203



Wietse B. van der Velde

In den folgenden Jahren setzten sich «Cor unum» und die Redaktion
des Oud-Katholiek unermiidlich fiir die Feier der Liturgie in der Mutter-
sprache ein. 1894 beriefen die Bischofe eine Kommission ein. Sie sollte
untersuchen, ob und in welcher Weise die Einfiihrung der Volkssprache in
den Gottesdienst und insbesondere in der Messfeier moglich sei. In ihrem
Bericht stellte die Kommission fest, dass eine solche Einfiihrung wiin-
schenswert sei.’! Am 1. Oktober 1895 nahm die Geistlichenkonferenz den
Bericht fast einstimmig an. Im Bericht werden als Quellen erwihnt: das
Vollstindige Gebetbuch von Reusch (1877), das Schweizerische Gebet-
buch in der vierten Auflage von 1894, die Liturgie von Loyson fiir die
«Gallikanische» Kirche*? und das Liturgische Gebetbuch von Thiirlings.
Der daraufhin ausgearbeitete Vorschlag fiir ein Liturgisches Buch erwies
sich am Ende allerdings dann doch nur als eine Ubersetzung des Ordo
Missae mit kleinen Abweichungen.3?

Am 2. Juli 1899 wurde in Rotterdam als Experiment die erste «holldn-
dische Messe» mit Nicolaiis B. P. Spit (1853—-1929), seit 1894 Bischof von
Deventer, gefeiert.’*

1902 geschah mit dem Erscheinen eines erneuerten Rituales® die ers-
te wirkliche liturgische Erneuerung der Liturgie. Die Texte bei der Spen-

31 Rapport der commissie in zake de moedertaal, o. O. 1895.

32 Pere Hyacinthe Loyson (1827-1912) hatte 1878 in Paris eine altkatholische
Gemeinde, die Eglise Catholique Gallicane, gegriindet. Von 1878 bis 1893 war er
Pfarrer dieser Gemeinde. Fiir sie verfasste er die Liturgie de I'Eglise Catholique Gal-
licane suivie d’un abrégé du Catéchisme et d’'un Programme de la Réforme Catho-
lique, Paris (Verlag unbekannt) 1891. 1893 wurde die Pariser Gemeinde dem Erzbis-
tum Utrecht unterstellt.

33 Im selben Jahr protestierten verschiedene Laien mit Leserbriefen in der Zeit-
schrift De Oud-Katholiek und in Broschiiren leidenschaftlich gegen die Erneuerung
der Liturgie und die Einfiihrung der Volkssprache. Die Redaktion, die aus Geistlichen
bestand, die diese Erneuerung befiirworteten, weigerte sich nach einigen Monaten,
Leserbriefe von Gegnern weiterhin zu verdffentlichen.

34 Gebeden der heilige Mis en Bediening van het Sacrament des Vormsels op den
zesden Zondag na Pinkster, 2 Juli 1899, in de kerk der gemeente van de Heilige Petrus
en Paulus te Rotterdam, Rotterdam (Richard Reisberman, Firma H. T. Hendriksen)
1899. Am Schluss der Messfeier erteilte der Bischof den pontifikalen Segen. Nach
einer Ansprache des Bischofs wurde dann zusitzlich der Segen mit dem heiligen
Sakrament erteilt. Den letztgenannten Segen wollte die Kommission 1895 abschaf-
fen, da er nicht iiberall gebriuchlich war. Vgl. Rapport der commissie inzake de
moedertaal (wie Anm. 31), 15.

35 De bediening der heilige sacramenten. Met bisschoppelijke goedkeuring. Rot-
terdam (Richard Reisberman. Fa. H. T. Hendriksen) 1902,

204



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

dung der Sakramente waren — wie bereits erwidhnt — in der Klerisei bereits
Mitte des 18. Jahrhunderts in niederldndischer Sprache. Im Vergleich zum
Rituale Romanum von 1614 entstammte eine grosse Zahl dem deutschen
altkatholischen Rituale von 1876, das der damalige Generalvikar Franz
Heinrich Reusch (1825-1900) bearbeitet hatte. Die Christkatholische Kir-
che der Schweiz hatte dieses Rituale 1877 — grosstenteils bearbeitet von
Bischof Eduard Herzog (1841-1924) — iibernommen. 3¢

In den Folgejahren kam es jedoch wieder zu einer Verlangsamung der
Schrittart, da der Erzbischof von Utrecht, Gerardus Gul (1847-1920), all-
zu viele und radikale Anderungen befiirchtete. Dies fiihrte zu Irritationen
bei Geistlichen und verschiedenen Laien. Erst mit der Wahl eines neuen
Bischofs von Haarlem im Jahr 1906 kam es endlich zum Durchbruch: Der
neue Bischof, Jacobus Johannes van Thiel (1843—-1912), war ein Befiirwor-
ter der Erneuerung der Liturgie. Er und Bischof Spit waren in der dreikop-
figen altkatholischen Bischofskonferenz der niederldndischen Kirchen-
provinz in der Mehrheit, die Herausgabe neuer liturgischer Biicher war
damit moglich. 1907 wurde vorgeschlagen, den Namen des Papstes aus
dem Hochgebet zu streichen — aus altkatholischer Sicht war der Papst seit
den Dogmen von 1854 und 1870 ein Irrlehrer. Erzbischof Gul gab unter
Protest nach, auch wenn er bei seiner Meinung blieb, dass dies entgegen
der Tradition sei, nach der die Worte «una cum famulo tuo Papa nostro N»
auch nach 1723, 1853 (der Errichtung einer neuen romisch-katholischen
Hierarchie in den Niederlanden), und sogar nach 1854 und 1870 beibehal-
ten worden waren. Indem sie den Namen des Papstes im Hochgebet nann-
te, hatte die Klerisei ihren Standpunkt zum Ausdruck gebracht, dass «man
in der Glaubens- und Sittenlehre mit dem Ersten unter den Bischofen iiber-

36 Vgl. Katholisches Rituale, herausgegeben nach den Beschliissen der Synoden
der Altkatholiken des Deutschen Reiches, Bonn (P. Neusser) 1875. Die wichtigsten
Anderungen im niederlindischen Rituale finden sich in der Taufliturgie. Die drei
traditionellen Exorzismen wurden gestrichen und durch einen Text aus dem deutschen
Rituale ersetzt; auch die Begleitworte beim Effata-Ritus wurden — in verkiirzter
Form — dem deutschen Rituale entnommen, ebenso die Einfiihrung des «Kinderevan-
geliums» (Mk 10,13-16), das Reusch aus der kolnischen Eigenliturgie {ibernommen
hatte. Bei der Krankensalbung wurde wie bei Reusch und im Koélner Rituale das
Gebet «Domine Deus qui per apostolum tuum Jacobum», nicht wie bisher nach den
Salbungen, sondern davor gebetet. Damit wurde die Moglichkeit geschaffen, ledig-
lich die Stirn — mit dem gleichen neuen Begleittext — zu salben. Die Agenda S. Colo-
niensis (das Rituale) wurde 1900 als letztes der liturgischen Biicher der Kélner Eigen-
liturgie endgiiltig abgeschafft.

205



Wietse B. van der Velde

einstimmte und kirchliche Gemeinschaft mit ihm unterhielt».>” Gul be-
flirchtete, dass die altkatholischen Gldubigen den Ausschluss des Papstes
aus der Gemeinschaft der katholischen Kirche nicht einfach anzunehmen
bereit wiren.?®

Im Friihjahr 1907 erschien die Neuausgabe eines Gebetbuchs fiir hius-
lichen und kirchlichen Gebrauch. *° Darin wurde bereits die geplante Mess-
ordnung in niederlindischer Sprache — ohne die Erwidhnung des Papstes im
Hochgebet — abgedruckt. 1909 erschienen zum Abschluss dieses Prozesses
zunichst das Vesperboek*? und ein Jahr spiter das Misboek®!.

3. Der Einfluss Thiirlings’ auf die Texte des niederlindischen
Mess- und Vesperbuches

Das neue Messbuch von 1910 enthielt die Texte fiir das Proprium de tem-
pore, das Proprium und Commune Sanctorum und fiir besondere Anlisse.
Das Proprium Sanctorum war im Vergleich zum Missale Romanum stark

37 Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave van mis- en vesper-
liturgie, in: De Oud-Katholiek 25 (1909) 49-53, hier 50. Dass der Papst diese Meinung
nicht teilte, war nach herrschender Meinung in der Klerisei die Schuld der Jesuiten
und der Kurie, die verhinderten, dass der Papst richtig tiber den Standpunkte der
Klerisei informiert war.

3 Protokoll der Bischofskonferenzen, Het Utrechts Archief, OKN Aarts-
bisschoppen van Utrecht en bisschoppen van Deventer, Inv. 86, Nr. 505. Am 15. Au-
gust 1909 erteilte Erzbischof Gul das Imprimatur fiir The Old Catholic Missal and
Ritual prepared for use of English-speaking Congregations of Old-Catholics, in com-
munion with the ancient Catholic Archiepiscopal See of Utrecht, London (Cope and
Fenwick) 1909. Dieses sehr konservative Messbuch von Arnold Harris Matthew fiir
die nur kurze Zeit bestehende Altkatholische Kirche in England enthielt in den Com-
municantes nicht den Namen des Papstes; stattdessen wurde gebetet «Thy servant N.,
our Patriarch». A. a. O., 7. Mit diesem Patriarchen war vermutlich Gerardus Gul ge-
meint.

% Handboekje van gebeden voor huiselijk en kerkelijk gebruik. Met bisschoppe-
lijke goedkeuring, Nieuwe Uitgave, Rotterdam (Firma H.T. Hendriksen, R. Reisber-
man Jr.) 1907.

40 Vesperboek voor de Zondagen, Feestdagen en voornaamste Heiligendagen,
Met bisschoppelijke goedkeuring, Amsterdam (De boek- en kunstdrukkerij v/h
Roeloffzen, Hiibner & van Santen) 1909.

41 Misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Uitgegeven
volgens Bisschoppelijk Besluit van 6 Januari 1909, Amsterdam (De boek- en kunst-
drukkerij v/h Roeloffzen, Hiibner & van Santen) 1910.

206



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

reduziert und enthielt mehrheitlich Texte iiber Heilige des Neuen Testa-
ments, der Alten Kirche und der niederlindischen Kirche.

In das Messbuch von 1910 fanden verschiedene Gebete Adolf Thiir-
lings’ Eingang. Im Ordo Missae beschrinkte sich sein Einfluss auf die
Nennung der Heiligen: Die Namen der rémischen Heiligen in den Gebeten
Communicantes und Nobis quoque im Hochgebet wurden gestrichen,
doch anders als bei Thiirlings teilweise durch nationale Heilige ersetzt. In
den Communicantes wurden wie bei Thiirlings die «meritis», die Ver-
dienste der Heiligen, gestrichen, die Bitte um ihre Fiirbitte aber beibehal-
12

Thiirlings hatte beim Stufengebet das Gebet «Oramus te» mit der Er-
withnung der «merita sanctorum» gestrichen. Das Messbuch von 1910 war
hier weniger radikal. Das Gebet wurde wie folgt geiindert: Gott wurde in
Gemeinschaft mit seinen Heiligen um die Vergebung der Siinden gebeten;
die Verdienste der Heiligen wurden nicht erortert. Loyson hatte in seiner
Liturgie die Anderungen von Thiirlings iibrigens auch iibernommen.

In der Messe zur Einsegnung einer Ehe wurde im Introitus Deus Isra-
el conjungat vos in Nachfolge von Thiirlings eine Anderung vorgenom-
men. In diesem Text aus dem Lobgesang von Tobias 7,15; 8,19 wird mit
den Worten «qui misertus est duobus unicis» (er, der Mitleid hatte mit den
beiden, die beide einziges Kind waren) auf die Geschichte von Tobias und
Sara verwiesen. Diese Worte wurden gestrichen, da sie in einer Liturgie in
der Volkssprache fiir Verwirrung sorgen konnten, als seien die Brautleute
ebenfalls einzige Kinder ihrer Eltern.

Viele und wichtige Anleihen wurden im Temporale gemacht, bei-
spielsweise in der Weihnachtszeit.

Am Fest des HI. Stephanus wurde in der Uberschrift vor der Nennung
dieses Festes wie bei Thiirlings «Tweede Kerstdag» (2. Weihnachtstag)
geschrieben. Auf diese Weise wurde der Tatsache Rechnung getragen,
dass dieser Festtag nicht als Heiligenfest, sondern als Weihnachtstag ge-
feiert wurde. In das Vesperbuch von 1909 wurde etwas vollstindig Neues
aufgenommen: Thiirlings sah «Am letzten Tage des Jahres» einen «Abend-
dienst» vor. Dieser beginnt mit der Antiphon «Media vita in morte sumus»
und Psalm 90 und enthilt weitere Anleihen aus Vesper und Komplet. Die-
ses Formular wurde mit wenigen Anderungen in das Vesperbuch iiber-
nommen. Hinzugefiigt wurden die beiden Ps 39 und 103 sowie der Segen

42 Thiirlings fiigte vor dem Gebet der Heiligen auch «deren Wort, Beispiel» ein.
Das Messbuch von 1910 tat dies nicht.

207



Wietse B. van der Velde

mit dem Allerheiligsten*’, der auch am Schluss der Sonn- und Feier-
tagsvespern beibehalten wurde. Hatte Thiirlings mit «Iesu redemptor om-
nium» als Hymnus noch die Weihnachtszeit gewiirdigt, so stand in der
niederldndische Liturgie an dieser Stelle ein Gesang unbekannter Her-
kunft iiber die Sterblichkeit. Bis zum Ende des 20. Jahrhunderts erfreute
sich dieses «Lof op Oudejaarsavond» (Abendlob zu Sylvester) grosser Be-
liebtheit — es war ein typisches Produkt des 19. Jahrhunderts.
Traditionell ist der 1. Januar das Fest der Beschneidung des Herrn.
Thiirlings nannte dies nun «Am ersten Tage des neuen Jahres». Das Mess-
buch 1910 kombinierte dies und gab an: «’s Heeren Besnijdenis en Octaaf
van Kerstmis. Nieuwjaar» (Beschneidung des Herrn und Oktav von Weih-
nachten. Neujahr). Diese Namenserweiterung war vergleichbar mit der des
2. Weihnachtstages (s. 0.): Die Tradition vom Herrenfest wurde mit dem
tatsdchlichen Empfinden der Gldubigen verbunden, diesen Tag als Neu-
jahrstag zu feiern. Das Kirchengebet — wie Thiirlings das Tagesgebet
nennt — «O Herr der Zeit und Ewigkeit» wurde {ibernommen. Im heutigen
Messbuch von 1993 steht dieses Gebet textlich leicht verdndert als Dank-
gebet —d. h. als Schlussgebet — nach der Kommunion.** Wie bei Thiirlings
wurde darin auch ein Formular fiir den nur selten vorkommenden Sonntag
nach Neujahr aufgenommen.® Thiirlings” Vorschlag fiir das Evangelium
— die Riickkehr aus Agypten (Mt 2,19-23) — wurde iibernommen. Das
neue Tagesgebet am 2. Sonntag nach Epiphanie — mit Reminiszenzen an
das Tagesevangelium iiber die Hochzeit in Kana — wurde von Thiirlings
entlehnt. Dies ist auch der Fall bei den Tagesgebeten des 1. und 4. Fasten-
sonntags. Im ersten Gebet wurden die 40 Tage der Busse nun «gnadenrei-
che Tage» genannt, und es gab keine «bonis operibus», keine eigenen Ver-
dienste der Gldubigen, sondern ein Riihmen «im Kreuze» des Herrn. In
Thiirlings’ neuem Tagesgebet zum 4. Fastensonntag finden sich Reminis-
zenzen an Lk 7,36-50, die Salbung Jesu durch eine Siinderin. Als alterna-
tive Evangeliumslesung konnte an diesem Sonntag laut Liturgischem Ge-
betbuch Lk 7 gelesen werden. Das Messbuch von 1910 iibernahm dies
nicht, sondern behielt das traditionelle Evangelium — Joh 6,1-15 - bei.

43 Der Segen mit dem Allerheiligsten Sakrament wurde in der Klerisei meistens
mit dem Ciborium und nur an Hochfesten mit einer Monstranz erteilt.

44 Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en Sticht)
1993. An diesem Tag, wie auch am 26. Dezember, sind hier die Namen «Nieuwjaar»
und «Tweede Kerstdag» wieder gestrichen worden.

4 Liturgisches Gebetbuch (wie Anm. 5), 32; Messbuch von 1910 (wie Anm. 41),
46f.

208



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

Inhaltlich war das neue Gebet auch ohne das neue Evangelium besser als
das Gebet im romischen Messbuch.*¢ Das Gebetbuch und das Messbuch
von 1910 haben in der Passionszeit, anders als das Missale Romanum,
anstelle der Prifation de Cruce einen neuen Text; beide Texte — der von
Thiirlings und der im Messbuch von 1910 — dhneln einander jedoch nicht.
Die Prifation im Messbuch von 1910 ist vollig neu; wahrscheinlich hat die
Liturgische Kommission sie selbst verfasst. Der Text ist eine Zusammen-
stellung von Bibelversen iiber die Bedeutung des Kreuzestodes Christi.4’

Die wichtigste Anleihe an Thiirlings im Messbuch von 1910 geschieht
am Karfreitag. Die traditionellen Fiirbitten sind eine Ubersetzung der
starken Uberarbeitung und der Auslassungen Thiirlings’. Was mit der
kirchlichen und politischen Wirklichkeit des spéten 19. Jahrhunderts nicht
mehr iibereinstimmte, liess er weg oder veridnderte es. So strich er zum
Beispiel die Bitte, dass Gott die Fiirsten und Machthaber der Kirche un-
terwerfen moge. Das Gebet fiir den «beatissimus Papa» entfiel selbstver-
standlich ebenfalls. Auch gab es weder den Stand der Jungfrauen noch den
der Witwen. Den «christianissimus Imperator noster» und das Gebet fiir
die «perfidis Judaeis» gab es bei Thiirlings und im Messbuch von 1910
auch nicht mehr. Die Katechumenen, die sich auf die Taufe vorbereiteten,
wurden bei Thiirlings «unsere Jugend, die wir erziehen und vorbereiten».
Im Messbuch von 1910 war unsere Jugend usw. geindert in «die jugendli-
chen Mitglieder der Kirche». Auf diese Weise wurde im Messbuch von
1910 deutlich, dass bereits die getauften Kinder Mitglieder der Kirche
sind, was in Thiirlings’ Formulierung nicht explizit ausgedriickt wird. In
der Bearbeitung des Gebets fiir die «Héretiker und Schismatiker» hatte
Thiirlings diese Kategorien weggelassen und bat stattdessen fiir die Er-
leuchtung der ganzen Menschheit. Das Messbuch von 1910 hatte dieses

46 Liturgisches Gebetbuch (wie Anm. 5), 65: «Gott, der du die Unschuld liebst,
und auch dem Siinder, der reuig zu dir kommt, sie wiederschenkest: lenke zu dir die
Herzen deiner Diener, daf} sie, von deines Geistes Glut erwidrmt, in ihrem Glauben
unerschiitterlich, und tugendreich in ihrem wandel werden.»

Missale Romanum 1570: Concede, quaesumus, omnipotens Deus: ut, qui ex
merito nostrae actionis affligimur, tuae gratiae consolatione respiremus.

47 Die Bibelstellen sind: Phil 2,8b, Tit 2,13 und Gal 6,14a. Thiirlings hat in seiner
Prifation vom Leiden unseres Herrn im Liturgischen Gebetbuch 1885 (wie Anm. 5)
einen liturgisch merkwiirdigen Abschnitt im Stil des 19. Jahrhunderts: «lhm [= Jesus
Christus] weihen wir trauernd und dankend die Herzen.» Das wurde im Gebetbuch
der Christkatholischen Kirche der Schweiz von 1889 —in einer der Prifationen fiir die
Fasten- und Passionszeit — bereits geiindert: «lhm weihen wir mit demiitighem Dank
unsere Herzen.»

209



Wietse B. van der Velde

Gebet iibernommen, aber vor der ganzen Menschheit wurden die Hireti-
ker und Schismatiker genannt und «Juden und Heiden» hinzugefiigt. In
der erweiterten Neuausgabe des Messbuchs von 1910 im Jahr 1960 wur-
den diese vier Gruppen gestrichen und zusammen benannt als «alle, die
die Wahrheit noch nicht kennen».*® Den traditionellen Gebetsschluss
«Durch Jesum Christum usw.» hatte Thiirlings in eine Doxologie*’ verin-
dert, die ins Messbuch von 1910 nicht iibernommen wurde. Der heute
benutzte Text der Fiirbitten am Karfreitag «Das Gebet der Gldubigen»
enthilt noch viele Formulierungen Thiirlings’.>

In den Texten fiir die Osternacht wurde im Exultet der Zusatz von
Thiirlings «O wunderbare Erlésungsgnade» iibernommen. In die nieder-
lindische Sprache wurde der Text teilweise noch poetischer iibersetzt als
ins Deutsche. Die «Bienen als Urheber des Lichts der Osterkerze» wurden
hier ersetzt durch Thiirlings” Formulierung, dass das Licht «immer neu
geniihrt aus unerschopflichem Borne wird». Diese Anderungen im Exultet
sind bis heute im Text zu finden. Fiir die Wassersegnung («Weihe des
Taufbrunnens») wurde das traditionelle Segensgebet beibehalten und als
kiirzere Alternative der neue, reiche Text aus dem Schweizer Gebet-
buch?! —das auch heute noch als Alternative benutzt wird — aufgenommen.

Der Usus, dass damals in der Osternacht nicht getauft wurde, hatte
Thiirlings dazu veranlasst, Anderungen im Tagesgebet vorzunehmen. Er
strich die Formulierung «Neugetaufte» und ersetzte sie durch «die Fami-
lie der von Gott Erlosten». Auch dies wurde im Messbuch von 1910 tiber-
nommen. In der Osterzeit wurde am Weissen Sonntag das wenig aussage-
kriftige Opfergebet durch Thiirlings’ osterlichen Text ersetzt. Auch an
vier Sonntagen nach Pfingsten wurden einige sehr allgemein gehaltene
Gebete durch Texte von Thiirlings ersetzt.>? Das Tagesgebet «Am letzten

4 Misboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, o. O. [ohne Verlagsan-
gabe] 51962, 135.

49 Thiirlings liess hier beten: «Jesum Christum, deinen Sohn, unsern Herrn. Thm
sei mit dir und dem heiligen Geiste Preis und Ehre von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.»
Liturgisches Gebetbuch (wie Anm. 5), 84.

30 Zum Beispiel in den Gebeten fiir die Katechumenen und fiir die Regierung.
Vgl. Kerkboek 1993 (wie Anm. 44), 94.96.

51 Gebetbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern (Wyf) 1889,
288-291.

52 7. Sonntag nach Pfingsten: Tagesgebet; 17. Sonntag nach Pfingsten: Dankgebet
(= Schlussgebet) in der Bearbeitung von Thiirlings; 18. Sonntag nach Pfingsten: Ta-
gesgebet; am letzten Sonntag nach Pfingsten: Tagesgebet.

210



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

Sonntag nach Pfingsten» im romischen Missale war inhaltlich so allge-
mein gehalten, dass es an jedem beliebigen Tag hitte gebetet werden kon-
nen. Im Text von Thiirlings war dieses Gebet auf den Sonntag zugeschnit-
ten; Gott wird gebeten: «LLaB} uns, so lang es Zeit ist, mit deiner Gnade
himmlischer Giiter erwerben, da3 wir bestehn am Tage des Gerichts»; auf
diese Weise wurde das Thema des Tages im Gebet aufgegriffen.

4. Wiirdigung von Thiirlings in den Jahren 1912 und 1915

1912 wurde Thiirlings in De Oud-Katholiek in einem Kurzbericht anliss-
lich seines Amtsjubildums als Professor der Systematischen Theologie
und der Liturgik gefeiert. «Sein Name als Autor, auch und vor allem auf
musikalischem Gebiet, ist wohlbekannt. Fiir den musikalischen Teil der
christkatholischen Liturgie hat Thiirlings grosse und verdienstvolle Arbeit
verrichtet.»? Ausfiihrlich berichtete De Oud-Katholiek tiber Thiirlings’
Tod und Beerdigung im Februar 1915. Im Nachruf wurde er «musikalisch
begabt» genannt, seine Mitarbeit an der musikalischen Gestalt «der got-
tesdienstlichen Feier in der Muttersprache» hervorgehoben.5* Sein feiner
Geist und scharfer Blick wurden geriihmt. Er sei ein Wissenschaftler ge-
wesen, zugleich aber sei die Wissenschaft nicht alles fiir ihn gewesen. Die
Predigt von Bischof Eduard Herzog bei der Beerdigung wurde vollstindig
abgedruckt. Auch darin wurden seine musikalischen Arbeiten und das
Liturgische Gebetbuch als «Meisterstiick» hervorgehoben, in dem Thiir-
lings das «Sinnvolle und Schoéne der lateinischen Liturgie ins Deutsche»
tibersetzt habe.>?

Im Hinblick auf die Texte, die das Vesperbuch von 1909 und das Mess-
buch von 1910 von Thiirlings iibernommen haben, kann festgehalten wer-
den, dass der Einfluss Thiirlings’ vor allem dort zu erkennen ist, wo die
niederlindische Liturgische Kommission unter Beibehaltung der eigenen
liturgischen Tradition Uberholtes sinnvoll und dichterisch ersetzen wollte.
Auch dort, wo man aus pastoralen Griinden etwas Neues brauchte — wie
etwa in der Abendandacht am 31. Dezember — wurde auf Thiirlings und
sein Gebetbuch zuriickgegriffen. Dass man dabei eine gute und dauerhaf-

33 De Oud-Katholiek 28 (1912) 184. Als Thiirlings 1909 ein Ehrendoktorat an der
Universitit Bern verliehen wurde, wurde dies ebenfalls erwihnt, vgl. De Oud-Katho-
liek 25 (1909) 9.

54 De Oud-Katholiek 31 (1915) 43.

55 De Oud-Katholiek 31 (1915) 48-50.

211



Wietse B. van der Velde

te Auswahl getroffen hat, wird nicht zuletzt daraus ersichtlich, dass auch
im Messbuch von 1993 noch etliche Reminiszenzen an die Arbeit Thiir-
lings’ zu finden sind.’¢

Wietse B. van der Velde (* 1953 Groningen NL), 1976—1984 Studium der
Theologie in Kampen und Utrecht. Nach der Priesterweihe 1984—2019 Pfar-
rer in Amersfoort, Groningen, Rotterdam, Den Haag, Delft und Hilversum.
Nach seiner Emeritierung im Jahr 2019 Pfarrverweser von Groningen und
Rektor von Friesland. Seit 2013 Dekan des Metropolitankapitels von Utrecht.
1993-2019 Dozent fiir Kirchengeschichte am Altkatholischen Seminar der
Universitiit Utrecht. Seit 1984 Mitglied der Bischiflichen Kommission fiir die
Liturgie.

Adresse: Jan. R. Stuutstraat F 8, NL-9663 SE Nieuwe Pekela, Niederlande
E-Mailadresse: wvdv@okkn.nl

Summary

The Dutch Church was the last of the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht to introduce the vernacular in the liturgy of the Mass and vespers. 1909
saw the publication of the vesper book and 1910 that of the missal. It is often as-
serted that these liturgical books were translations of the Roman Catholic Triden-
tine liturgies which had previously been used, with only minor changes. However,
in reality many prayers in the missal were replaced by others taken from diverse
liturgical sources and changes were also made in the lectionary. Many of these
new prayers derived from Neo-Gallican missals, in particular the Missals of Par-
is 1738 and Troyes 1736. The new liturgies of the German and Swiss Old Catholic
Churches were also consulted. The Liturgical Prayer Book published by Adolf
Thiirlings in 1885 was particularly influential.

The first part of this article describes the liturgical tradition of the Dutch Old
Catholic Church, including the influence of the French Neo-Gallican liturgies (for
instance, the Utrecht Breviary of 1744 is an adaptation of the Parish Breviary of
1736), together with the tradition of providing the laity with liturgical books with
accurate translations of all liturgical texts. The second part considers the route
which led to the introduction of the new liturgical books, including the work of
Adolf Thiirlings. In the third part Thiirlings’s influence on the contents of the new

36 Ein paar Beispiele: Das Tagesgebet am Neujahrstag ist leicht liberarbeitet jetzt
das Gebet nach der Kommunion; das Tagesgebet an Epiphanie 2 ist das sprachlich
iiberarbeitete Gebet von Thiirlings, die Fiirbitten an Karfreitag sind mancherorts die
von Thiirlings; die von ihm {ibernommenen Anderungen im Exultet wurden beibehal-
ten. Vgl. Kerkboek 1993 (wie Anm. 44).

212



Der Einfluss von Adolf Thiirlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

liturgies book is shown, and especially on several collects of the day, the service
for New Year’s Eve, the Solemn Prayers for Good Friday and the selection of texts
for the Easter Vigil.

Schliisselwirter — Keywords

Adolf Thiirlings — Altkatholische Kirche der Niederlande — Liturgie in der Volks-
sprache — Messbuch von 1910

213



	"Veel en verdienstelijk werk" : Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in der Altkatholischen Kirche der Niederlande

