
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 2-4

Artikel: "Veel en verdienstelijk werk" : Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die
Liturgiereform in der Altkatholischen Kirche der Niederlande

Autor: Velde, Wietse B. van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Veel en verdienstelijk werk»1. Der Einfluss von Adolf
Thürlings auf die Liturgiereform in der Altkatholischen
Kirche der Niederlande

Wietse B. van der Velde

In den Jahren 1909 und 1910 erschienen nacheinander das Vesper-und das

Messbuch der Altkatholischen Kirche der Niederlande in der Muttersprache.

In der Regel wird angenommen, dass es sich dabei einfach um
Übersetzungen aus den entsprechenden römischen liturgischen Büchern in
lateinischer Sprache handelt. Dabei wird nicht bemerkt, dass manche neue
Texte aus anderen liturgischen Quellen übernommen wurden. In diesem

Beitrag wird dargelegt, dass neben neogallikanischen Liturgien auch die

liturgische Arbeit Adolf Thürlings' einen bedeutenden Einfluss auf die

Liturgiereform in der niederländischen altkatholischen Kirche hatte.

1. Aspekte der Feier der Liturgie in der Altbischöflichen Klerisei
vor 1909

Als 1909 in der Altkatholischen Kirche der Niederlande die Liturgie in der

Volkssprache eingeführt wurde, legten die Bischöfe in einem Hirtenbrief
dar, dass die Texte «im Wesentlichen unverändert geblieben seien».2 Es

seien nur wenige Änderungen in der Messordnung gestattet worden. Die
Bischöfe begründeten die Änderungen ausführlich; die beiden markantesten

waren, dass das Filioque im Glaubensbekenntnis gestrichen und der

Papst im Hochgebet nicht mehr genannt wurde.
Die Behauptung der Bischöfe, dass nur sehr wenig verändert worden

sei, mag angesichts der erheblichen Widerstände gegen liturgische
Erneuerungen als kirchenpolitisch klug erscheinen, den Tatsachen entsprach sie

jedoch nicht. Zwar blieben Inhalt und Form des Messbuchs von 1910 mit
der tridentinischen Tradition verknüpft, inhaltlich wurden jedoch zahlreiche

neue Gebete eingeführt und das Lektionar an vielen Stellen verbes-

1 De Oud-Katholiek 28 (1912) 184.
2 Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave van mis- en vesper-

liturgie, in: De Oud-Katholiek 25 (1909) 49-53, hier 50.

IKZ 110(2020) Seilen 195-213 195



Wietse B. van der Velde

sert.3 Dies erwähnten die Bischöfe jedoch nicht. Ihre Behauptung wurde

später regelmässig wiederholt. In altkatholischen Übersichtswerken wird
oft festgehalten, dass die niederländische Kirche 1909/1910 als letzte der

westeuropäischen altkatholischen Kirchen die lateinischen Liturgiebücher
durch Liturgiebücher in der Volkssprache ersetzt habe und diese Bücher

lediglich eine Übersetzung der nachtridentinischen Liturgiebücher gewesen

seien.

Die neuen niederländischen Gebete ersetzten lateinische Gebete an

Sonn- und Feiertagen, die im Missale Romanum von 1570 sehr allgemein
gehalten waren; eine wörtliche niederländische Übersetzung wurde von
den Bearbeitern des Messbuchs von 1910 als unbefriedigend erfahren.
Manche Gebete im neuen Sanctorale hingegen waren neu, oder in
übernommenen traditionellen Gebeten wurde die Aufzählung von Verdiensten
der Heiligen stark reduziert. Viele der neuen Gebete entstammten den

neugallikanischen Missalen von Paris und Troyes4 aus der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts, manche aber auch aus der Erneuerung der Liturgie
in der deutschen und der schweizerischen altkatholischen Kirche. In
diesem Zusammenhang ist insbesondere das Liturgische Gebetbuch Adolf
Thürlings' zu erwähnen.5 Als es im Jahr 1885 in Deutschland erschien,

hegten in der Altkatholischen Kirche der Niederlande nur wenige den

Wunsch, ebenfalls ein solches Gebetbuch einzuführen. «Die Römisch-
Katholische Kirche der Altbischöflichen Klerisei», wie die Altkatholische
Kirche der Niederlande bis zum Ende des 19. Jahrhunderts genannt wurde,

verwendete in ihren Liturgien an Sonn- und Feiertagen die liturgischen
Texte, die in der römisch-katholischen Kirche durch das Konzil von Trient

eingeführt worden waren. Diese Texte waren in lateinischer Sprache. Im
Unterschied zu den ultramontan orientierten römisch-katholischen Gläubigen

gab es in der Klerisei bereits seit Mitte des 17. Jahrhunderts eine

1 Bei den Änderungen im Lektionar handelte es sich in der Regel um Ergänzungen:

Mehrere Verse wurden hinzugefügt, die es den Hörern ermöglichen sollten, den

Kontext besser zu verstehen. Manche Ergänzungen werden heute als moralisierend
empfunden.

4 Das Missale Parisiense von 1738 war das einflussreichste dieser Messbücher.
Nicolas Petitpied (1665-1747), der wichtigste Mitarbeiter am Missale Trecensis von
1736, hatte nicht nur mehrere Jahre im Seminar in Amersfoort gelebt, sondern war um
das Jahr 1731 auch Assistent des Pfarrers der St. Gertrudgemeinde in Utrecht gewesen.

5 Liturgisches Gebetbuch. Nebst einem Liederbuch als Anhang, Mannheim (Tobias

Löffler) 1885.

196



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

grosse Zahl liturgischer Bücher für Gemeindemitglieder. Darin waren alle

Texte des Messbuches - auch das Hochgebet - in der Volkssprache.
Diese Tradition wurde nach dem Schisma Rom - Utrecht im Jahr 1723

verstärkt fortgesetzt.6 Messe und Vesper wurden in lateinischer Sprache

gefeiert, während mindestens seit der Mitte des 18. Jahrhunderts Taufe,

Firmung, Trauung und Krankenölung in der niederländischen Sprache
gefeiert wurden, und zwar aufgrund des Textes des Rituale Romanum 1614.7

Der Priester las die Texte der Messe so langsam, dass die Gemeindemitglieder

sie mitlesen konnten. Dem anglikanischen Hymnologen John

Mason Neale (1818-1866), der 1854 «the so-called Jansenist Church of
Holland» besuchte, fiel auf, dass die Priester das Hochgebet für alle hörbar
beteten.8 Die Liturgie war demnach eine Angelegenheit der ganzen
Gemeinde: Sie sollte in der Lage sein mitzubeten. Es gab damals auch

Gesangbücher, die neben lateinischen Gesängen auch Gesänge in niederländischer

Sprache enthielten. Letztere wurden oft vor oder nach der Messe,

an bestimmten Tagen sogar anstelle von Graduale und Offertorium vom
Chor, aber auch von der Gemeinde gesungen. Das war in kleinen Gemeinden

schlicht eine Frage der Notwendigkeit, da der Kirchenchor oft nicht in
der Lage war, die schwierigen Melodien des Graduales zu singen.

Seit dem 17. Jahrhundert hatten niederländische katholischen Theologen

und Kirchenführer intensiven Kontakt zu «jansenistisch» beein-
flussten Theologen in Frankreich und zu den Kreisen um das Kloster Port-

Royal. Diese Kontakte wurden seit den 1720er-Jahren verstärkt, als viele
französische Geistliche und Theologen aufgrund ihrer Weigerung, die

päpstliche Bulle «Unigenitus» anzuerkennen, in die Niederlande flohen.
Die französischen Theologen waren in der Regel Befürworter der neugal-

6 Zum Beispiel: Het Roomsch Misboek, met bemerkingen over d'Epistelen en

d'Evangelien. Diese Ausgabe in fünf Teilen wurde zwischen 1744 und 1753

herausgegeben; Het Roomsch Misboek, volgens het Besluit van 't H. Concilie van Trente

usw., Antwerpen (Johannes Jakobus Moretus) [= falsche Druckadresse, wahrscheinlich

's-Gravenhage (Eustachius de Haen)] 1767. Die letzte Ausgabe eines Messbuchs
in dieser Tradition war: Het Roomsche Misboek voor zondagen, geboden feestdagen
en voor de overledenen, Utrecht (J. G. Andriessen & Zoon) 1870.

7 De Bediening der zeven HH. Sacramenten, volgens het gebruik der H. Roomsche

Katholyke Kerk, Utrecht (Le Febvre) 1742; 's-Gravenhage (Eustachius de Haen)
-1767.

8 Mary Sackville Lawson (Hg.J, Letters of John Mason Neale D.D. Selected

and Edited by His Daughter, London (Longmans, Green, and Co.) 1910, 228. Vgl.
auch DERS., The History of the so-called Jansenist Church of Holland, Oxford (John

Henry and James Parker) 1858.

197



Wietse B. van der Velde

likanischen liturgischen Bücher, die Ende des 18. Jahrhunderts in den

meisten französischen Diözesen eingeführt worden waren. Diese liturgische

Bewegung gewann auch Einfluss in der Klerisei. 1744 wurde in der
niederländischen Kirchenprovinz ein neues Brevier eingeführt,9 das die
Geistlichen zum privaten Rezitieren und die Studenten am Seminar in
Amersfoort benutzten.10 In der Seminarkapelle wurde das Brevier auch

für gesungene Vespern benutzt. Das Proprium de tempore und das Proprium

de Sanctis dieses Utrechter Breviers waren Nachdrucke des Brevia-
rium Parisiense von 1738. Lediglich die Texte der diözesanen Eigenfeste
waren eigens für dieses Brevier verfasst und in das Proprium de Sanctis

eingefügt worden. Durch dieses Brevier kannten die Bearbeiter des Messbuchs

von 1910 die Tagesgebete aus dem Pariser Ritus, die sie bei vielen

Heiligenfesten aus dem neuen Buch übernahmen.
Ein eigenes neues Missale hatte die niederländische Kirche jedoch

nicht. Es kann davon ausgegangen werden, dass in einigen Gemeinden
zusätzlich Präfationen aus französischen neugallikanischen Messbüchern
und neue Präfationen wie die zum Willibrordusfest verwendet wurden."
In den Pfarrkirchen wurde an Sonn- und Feiertagen das römisch-katholische

Vesperale mit zusätzlichen Hymnen für das Willibrordusfest aus dem

Brevier von 1744 benutzt. Diese neue Hymnen wurden bis zum Ende des

9 Breviarium Ecclesiasticum ad usum Metropolitanae Ecclesiae Ultrajectensis
et Cathedral is Harlemensis accomodatum, o. O. [ohne Verlagsangabel 1744.

10 Im Seminar in Amersfoort wurden Prim, Terz, Sext und Vesper von den
Studenten gemeinsam in der Kapelle, Non mit Martyrologium und Komplet gemeinsam
in der Bibliothek gebetet. Matutin und Laudes werden nicht erwähnt; sie waren
wahrscheinlich Bestandteil der privaten Andacht. Nur in der Karwoche wurden Matutin
und Laudes als Teil der Trauermette gesungen. An Sonn- und Festtagen wurden Terz,
Messe und Vesper gesungen. S. dazu Wietse van der Velde, Sint Joris op 't Zand.
Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland en haar parochie te Amersfoort,

Amersfoort (Bekking) 2009, 212-214.
11 Im Privatarchiv des Autors befinden sich: Praefationes cum cantu: eine

Handschrift mit Präfationen mit Noten, übernommen aus dem Missale Parisiense 1738,

Missale Autissiodorensis (Auxerre), Missale Meldense (Meaux) und mit neuen
Präfationen für die Feste von Augustinus und Willibrordus; hinzugefügt wurden verschiedene

einzelne Blätter mit ähnlichen Präfationen. In der Neuausgabe des Messbuchs

für die Klerisei - Het Roomsche Misboek voor zondagen, geboden feestdagen en voor
de overledenen, Amsterdam (Schölten en Gortmans) 1829 - wurde auch die Präfation
für die Verstorbenen aus dem Missale Parisiense 1738 übernommen.

198



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

18. Jahrhundert auch in römisch-katholischen12 Gemeinden gesungen, die
nicht zur Klerisei gehörten.13

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde in der Klerisei auf
liturgischem Gebiet nichts verändert. 1867 wurde bei einer Zusammenkunft

des Utrechter Metropolitankapitels die Frage nach der Volkssprache
für die Vesperpsalmen und Gesänge diskutiert. Es wurde eine Umfrage
unter den Geistlichen beider Bistümer durchgeführt, ob man nicht besser

die Vesperpsalmen und Hymnen in der Muttersprache singen sollte - ähnlich

wie sie etwa der Konstanzer Bistumsverweser Ignaz Heinrich von
Wessenberg (1774-1860) eingeführt hatte. Bei den Respondenten gab es

Befürworter, Gegner und Unentschiedene. Es wurde jedenfalls deutlich,
dass in vielen Gemeinden in beiden Bistümern die Sonntagsvespern seltener

besucht wurden. Manche befürchteten, dass die Einführung der
Volkssprache in der Liturgie die Kluft mit Rom vergrössern würde. Die
Geistlichkeit des Bistums Haarlem wollte «einzig und allein» etwas mehr
«Landessprache» in den Vespern zulassen.14 Am Ende wurden keine
offiziellen Schritte bezüglich der Erneuerung der Liturgie unternommen.

In mehreren altkatholischen Gemeinden waren damals jedoch bereits

liturgische Gesänge in niederländischer Sprache eingeführt worden. Der
reformierte Pfarrer und Dichter Roelof Bennink Janssonius (1817-1872),
der mit mehreren altkatholischen Geistlichen befreundet war, hatte die

Hymnen des Breviers und die Sequenzen der Messe unter Beibehaltung
der gregorianischen Melodien in die niederländische Sprache übersetzt.

12 Die Bezeichnung «römisch-katholisch» allein reicht hier nicht aus, da sich ja
auch die Klerisei als «römisch-katholisch» bezeichnete. Deshalb wird der Begriff
«römisch-katholisch» hier ergänzt (anderswo mit «ultramontan orientiert»),

13 Altkatholiken und römische Katholiken bezogen ihre Antiphonaria - wohl

wegen der hohen Kosten der Musiknotation - von den gleichen Druckern. Diese Praxis

wurde erst mit dem zunehmenden Ultramontanismus ab dem frühen 19. Jahrhundert

beendet. S. dazu: Wietse van der Velde, «O vos qui Batavos»; de getijden van
de H. Willibrord in de Oud-Katholieke Kerk, in: Anton te Klooster u. a. (Hg.), Willibrord

door de eeuwen. Botsende culturen en wisselende perspectieven op de apostel
van de Lage Landen, Berne (Berne Media) 2018, 47-60.183-189.

14 Archiefbewaarplaats Amersfoort, Notulen van het Metropolitaan Kapittel van
Utrecht aanvangende in 1862, d.d. 9/10.10.1866; Het Utrechts Archief inv. 86, OKN
Aartsbisschoppen van Utrecht, Bisschoppen van Deventer, Nr. 412; Noordhollands
Archief, Oud-Katholieke Kerk van Nederland: bisdom Haarlem, inv. 43-75.
Abgedruckt in: Casparus Johannes Rinkel, Kroniek van gebeurtenissen betreffende de

oud-katholieken in Nederland (1845-1894). Ingeleid en geannoteerd door Dick
Schoon, Nijmegen (Valkhof Pers) 2006, 100.

199



Wietse B. van der Velde

Diese wurden Teil eines neuen inoffiziellen Gesangbuchs, das in verschiedenen

Gemeinden seit 1862 benutzt wurde.15 In diesem Jahr erschien als

Ergänzung zu diesem Gesangbuch auch die Ausgabe eines Buches mit
weiteren, aus dem Lateinischen übersetzten Liedern.16 1864 und 1879

erschienen Gesangbücher mit niederländischen, strophischen Liedern.17

Erst 1897 wurde das erste offizielle Gesangbuch in niederländischer Sprache

veröffentlicht.18 Man erwartete, dass es zusammen mit der neuen
niederländischen Liturgie benutzt werden würde19 - und hoffte damals auf
deren baldige Fertigstellung.

Wie konservativ und in gewisser Weise puritanisch die Liturgieauffassung

der Niederländer war, lässt sich einem Bericht entnehmen, in dem

zum ersten Mal der Name von Adolf Thiirlings erwähnt wird. Pfarrer

Casparus Johannes Rinkel (1826-1906), ab 1873 Bischof von Haarlem,

war am 22. September 1872 beim Hauptgottesdienst in Sankt Pantaleon in
Köln zugegen. Thürlings war damals Zelebrant, es wurden eine Messe

von Beethoven20 und ein nicht näher bezeichnetes Ave Verum gesungen.

15 Katholiek Gezangboek. Naarhet Latijn. Amsterdam (H. ten Oever) 1862. Die

Hymnen und Sequenzen aus diesem Buch wurden später aufgenommen in das

Vesperbuch von 1909 (wie Anm. 32) und in das folgende Buch, das als Ersatz für das

Graduale herausgegeben wurde: Misgezangen behoorende bij 't Misboek ten dienste

van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Zaandam (A. Moleman) 1911.
16 Katholiek Gezangboek. Naar het Latijn, Groningen (P. van Zweeden), 1862.
17 Godsdienstige Gezangen voor Katholieken Culemborg (A. J. Blom) 1864;

Godsdienstig Gezangboek voor Oud-Katholieken, Rotterdam (M. Wijt & Zonen)
1879.

18 Katholiek Gezangboek voor kerkelijk en huiselijk gebruik. Uitgegeven met

goedkeuring van de geestelijke Overheid, Utrecht (Voor rekening van Het Kerkelijk
Boekenfondsl 1897. Dieses Gesangbuch war mehr oder weniger eine um zusätzliche
Gesänge erweiterte Zusammenfügung der Gesangbücher von 1862 (Groningen) und

von 1879.
19 In dieser Epoche wurde in der Altkatholischen Kirche der Niederlande das

Adjektiv «holländisch» in der Regel da verwendet, wo wir heute «niederländisch»

sagen würden. Dies galt insbesondere für die «holländische» Liturgie. Damit war die

Liturgie in der Volkssprache gemeint, tatsächlich jedoch handelte es sich dabei um die

Muttersprache der sozial höheren Schicht im Westen des Landes.
20 Dass es hier eine Messe von Beethoven war, wurde von Rinkel ausdrücklich

erwähnt. Ich danke Mathias Kissel, wiss. Ass. am Institut für Christkatholische Theologie

in Bern, für seinen Hinweis, dass es sich um Beethovens Messe in C-Dur op. 86

handle, deren Aufführung ca. 45 Minuten beträgt. Diese Länge war damals kein
Problem. Der Zelebrant wartete z. B. beim Credo nicht, sondern fuhr einfach fort mit
dem Offertorium. Während der Zelebrant den Kanon leise betete, sang der Chor das

Sanctus usw.

200



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

Die anwesende niederländische Delegation empfand den Gottesdienst als

«nicht sehr erbaulich». Gemeint war damit vermutlich, dass man Messfeiern

ohne aktive Gemeindebeteiligung nicht für eine vollwertige
Gemeindeliturgie hielt. Als tags zuvor zum ersten Mal in der Kölner
Rathauskapelle eine altkatholische Messfeier stattgefunden hatte, sang die
Gemeinde zur grossen Freude der niederländischen Teilnehmer «sehr
erbauliche» Lieder in deutscher Sprache. Nach dem Geschmack der Niederländer

hätte allerdings die Stille während Hochgebet und Kommunion
länger dauern können.21

In seiner handgeschriebenen Chronik hielt Casparus Johannes Rinkel
1879 auch die Veröffentlichung der «Liturgischefn] Andachten zum
Gebrauche für Altkatholische Gemeinden» für Weihnachten und Neujahrsabend

von Adolf Thürlings fest.22

2. Der lange Weg zu einem neuen Messbuch

Im Jahr 1885 erschien erstmals das Kirchenblatt De Oud-Katholiek. Es

war das Sprachrohr mehrerer junger Geistlicher, die sich ein Jahr zuvor im
Priesterverein «Cor unum et anima una», kurz «Cor unum» zusammengeschlossen

hatten. Einige von ihnen waren bereits in den Jahren um das

Erste Vatikanische Konzil aktiv gewesen. Sie hatten versucht, in den
Niederlanden ihren Protest öffentlich zu machen, und standen der altkatholischen

Bewegung in Deutschland und der Schweiz sympathisch gegenüber.
Die Ablehnung rascher Modernisierungen in beiden Kirchen durch die
Altkatholische Kirche der Niederlande hatte diese jedoch in eine
selbstauferlegte Isolation gebracht; es ging bei diesen Neuerungen u. a. um
Synoden mit Laienvertretung, was nach traditionell-niederländischer
Auffassung eine Unterbewertung des Bischofsamtes bedeutete, um die

Aufhebung des Pflichtzölibats für die Geistlichen, um Kontakte mit den

von den niederländischen Altkatholiken als «protestantisch» wahrgenom-

21 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 14), 178f. Rinkel erwähnte in seiner Chronik Thürlings,

der damals noch Pfarrer von Kempten war, mehrmals positiv: seine Rolle bei

Altkatholikenkongressen; einen Anschlag im Jahr 1873 auf Thürlings durch einen
römisch-katholischen Fanatiker im Beichtstuhl, vgl. a. a. O., 231. 1874 zelebrierte Thürlings

bei einem Pastoralbesuch von Bischof Reinkens in Kempten die Heilig-Geist-
Messe, vgl. a. a. O., 258; im gleichen Jahr verstarb der Vater von Thürlings, der für
Erzbischof Loos von Utrecht beim Kölner Altkatholikenkongress im Jahre 1872

gedolmetscht hatte, vgl. a. a. O., 268. Mehrere Erwähnungen haben etwas mit Liturgie zu tun.
22 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 14), 340.

201



Wietse B. van der Velde

menen Anglikanern. Seit Anfang der 1880er-Jahre wurde die erneute

Annäherung gesucht. Ein junger Priester, Timotheus van Santen (1851—

1909)23, rief dazu auf, die niederländische Kirche solle ähnliche

Neuerungen wie die der altkatholischen Kirchen einführen und dabei

trotzdem «römisch-katholisch» bleiben (die niederländische Kirche nannte

sich damals immer noch offiziell: Römisch-Katholische Kirche der
Altbischöflichen Klerisei).

Im Januar 1887 erschien in De Oud-Katholiek eine Rezension des

Liturgischen Gebetbuches von Thürlings, das den Lesern sehr empfohlen
wurde. Der Rezensent betonte, dieses Buch sei eine «offizielle» Ausgabe
und vollständig auf die Praxis ausgerichtet, Missale, Vesperale und
Gesangbuch («teilweise überaus herrlich»24) in einem. Die Übersetzung aus

dem Lateinischen wurde gelobt: Sie sei «edel und begeisternd».25 Wo die

Übersetzung etwas freier war, wurde dies gutgeheissen, weil das Latein

häufig so komplex sei und sich um der Verständlichkeit willen eine

Umschreibung als notwendig erweise. Am meisten lobte der Rezensent die

Übersetzung der Psalmen und Hymnen: Sie verlören auf Deutsch nicht
ihre Würde und Ausdruckskraft, wenn sie auf die altehrwürdigen
gregorianischen Melodien gesungen würden; ihre Schönheit werde durch ihre
Verständlichkeit sogar vertieft. Der nicht namentlich genannte Rezensent

im Oud-Katholiek plädierte dafür, dass die deutsche Bearbeitung durch

Thürlings «von fähigen Männern» als Leitfaden dafür genommen werde,

um ein gleichartiges, nützliches, «und sagen wir es ehrlich, für unsere
holländische Kirche dringend nötiges [Gebetbuch] zustande zu bringen».26

Bereits am 15. Lebruar 1887 tagte «Cor unum» in Culemborg. Ausser
über die Herausgabe katechetischer Schriften wurde auch über ein neues

Vesperbuch diskutiert. Den Mitgliedern wurde empfohlen, Kenntnis zu

2:1 Van Santen war von 1875 bis 1880 Pfarrer der Theresiengemeinde auf
Nordstrand. Diese Gemeinde gehörte von 1682 bis 1920 zum Erzbistum Utrecht. Von
«altersher» wurden dort im Gottesdienst «Deutsche Singmessen» benutzt: J. Heyli-
gers, Gedachten over Liturgie in overweging gegeven aan de R.K. Geestelijken en

Leeken van de Oud-Bisschoppelijke Cleresie, Utrecht (Richard J. Hooijkaas) 1889,33.

Der musikalisch begabte Laie Heyligers (1834-1909) befürwortete Vespern in der

Volkssprache. Beispiele fand er in deutschen Diözesangesangbüchern. Er hält fest,

dass die Liturgiker der Altkatholiken, Thürlings und Bauer, diesen Weg befolgten,
vgl. a. a. O., 31. Von 1862 bis zu seinem Tod war Heyligers massgeblich beteiligt am
Zustandekommen von Gesangbüchern und des Vesperbuchs von 1909.

24 Im Niederländischen steht hier «overheerlijk». De Oud-Katholiek 3 (1887) 6.
25 Ebd.
26 Ebd.

202



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

nehmen vom — wie es genannt wurde - «Liturgischen Gesangbuch» von
Thürlings.27 In späteren Jahren wurde Thürlings" liturgische Arbeit von
vielen Seiten gelobt.2S Zu seinen Lebzeiten führte die Anerkennung für
sein Werk jedoch nicht dazu, dass es in der deutschen Kirche allgemein
eingeführt wurde. Urs Küry zufolge lag dies daran, «weil das vorausgesetzte

liturgische Verständnis bei Klerus und Volk noch fehlte.»29 Auch in
der deutschen Kirche gab es damals eine konservative Strömung, die
weiterhin das römische Messbuch von 1570 - vermutlich mit nur geringfügigen

Abweichungen - benutzte.30 In der theologisch und liturgisch konservativen

niederländischen Kirche stiessen Sprache und Inhalt dieses Buches

dagegen bei verschiedenen Geistlichen auf Anerkennung, und es wurde zu
einer der Quellen der neuen liturgischen Bücher.

27 Archiefbewaarplaats Amersfoort. Verslag van het verhandelde op de Vergade-
ring van «Cor unum et Anima una» te Culemborg den 15 Februari 1887.

28 Urs Küry schreibt, dass Thürlings hier «seine ganze Religiosität, seine
künstlerische Seele und seine großen liturgischen Kenntnisse hineinarbeitete.» Urs Küry,
Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, Stuttgart
(Evangelisches Verlagswerk) 21978, 509. Auch der Religionshistoriker Friedrich Heiler

(1892-1967) war voll des Lobes: «Ich habe viele christliche Gottesdienstformen
gesehen, aber keine schlichtere und schönere, keine würdigere und erbaulichere
Gottesdienstfeier wie in der Altkatholischen Kirche; denn da fand ich evangelischen und
katholischen Gottesdienst zugleich: heiliges Wort und heilige Handlung, Gebet und

Opfer in vollster Harmonie verbunden. In dieser Synthese von evangelischem und
katholischem Gottesdienst liegt für mich das Ideal.» Friedrich Heiler, Das Wesen
des Katholizismus, München (Reinhardt) 1920, 109, zitiert nach Rudolf Kf.ussen,
Lehre, Verfassung und Kultus der Altkatholischen Kirche, in: Ekklesia III, Die
Altkatholische Kirche, Gotha (Leopold Klotz) 1935, 51. Sigisbert Kraft, Der deutsche

Gemeindegesang in der alt-katholischen Kirche. Kirchenlied - Messgesang, Karlsruhe

(Eigenverlag) 1976, 55: «Adolf Thürlings ist ein doppeltes Unrecht widerfahren.
Außerhalb der alt-katholischen Kirche ist der Name des bedeutenden Musikwissenschaftlers

nahezu vergessen, und auch in seiner Kirche verblaßt sein Bild zusehends.»
Für eine Würdigung von Thürlings' Denken und Werk vgl. a. a. O. 55-73.

29 Küry, Die Altkatholische Kirche (wie Anm. 28), 509. Ausserdem: «Es [= das

Liturgische Gebetbuch] wurde später durch vereinfachende Fassungen ersetzt.» A. a.

O., 74.
20 Kraft, Der deutsche Gemeindesang (wie Anm. 28), 83 (9. Synode 1885). 1906

gab es in der altkatholischen Gemeinde Meßkirch Wettersegen, Prozessionen an

Christi Himmelfahrt und Fronleichnam und einen sakramentalen Segen am Schluss
des Festgottesdienstes (vgl. a. a. O., 89) - diese letztgenannte Praxis wurde in der
niederländischen Kirche im Vorwort zum neuen Gesangbuch von 1942 nachdrücklich
verboten.

203



Wietse B. van der Velde

In den folgenden Jahren setzten sich «Cor unum» und die Redaktion
des Oud-Katholiek unermüdlich für die Feier der Liturgie in der
Muttersprache ein. 1894 beriefen die Bischöfe eine Kommission ein. Sie sollte
untersuchen, ob und in welcher Weise die Einführung der Volkssprache in
den Gottesdienst und insbesondere in der Messfeier möglich sei. In ihrem
Bericht stellte die Kommission fest, dass eine solche Einführung
wünschenswert sei.31 Am 1. Oktober 1895 nahm die Geistlichenkonferenz den
Bericht fast einstimmig an. Im Bericht werden als Quellen erwähnt: das

Vollständige Gebetbuch von Reusch (1877), das Schweizerische Gebetbuch

in der vierten Auflage von 1894, die Liturgie von Loyson für die
«Gallikanische» Kirche32 und das Liturgische Gebetbuch von Thürlings.
Der daraufhin ausgearbeitete Vorschlag für ein Liturgisches Buch erwies
sich am Ende allerdings dann doch nur als eine Übersetzung des Ordo
Missae mit kleinen Abweichungen.33

Am 2. Juli 1899 wurde in Rotterdam als Experiment die erste «holländische

Messe» mit Nicolaüs B. R Spit (1853-1929), seit 1894 Bischof von
Deventer, gefeiert.34

1902 geschah mit dem Erscheinen eines erneuerten Rituales35 die erste

wirkliche liturgische Erneuerung der Liturgie. Die Texte bei der Spen-

11 Rapport der commissie in zake de moedertaal, o. O. 1895.
32 Père Hyacinthe Loyson (1827-1912) hatte 1878 in Paris eine altkatholische

Gemeinde, die Église Catholique Gallicane, gegründet. Von 1878 his 1893 war er
Pfarrer dieser Gemeinde. Für sie verfasste er die Liturgie de l'Église Catholique
Gallicane suivie d'un abrégé du Catéchisme et d'un Programme de la Réforme Catholique,

Paris (Verlag unbekannt) 1891. 1893 wurde die Pariser Gemeinde dem Erzbistum

Utrecht unterstellt.
33 Im selben Jahr protestierten verschiedene Laien mit Leserbriefen in der

Zeitschrift De Oud-Katholiek und in Broschüren leidenschaftlich gegen die Erneuerung
der Liturgie und die Einführung der Volkssprache. Die Redaktion, die aus Geistlichen
bestand, die diese Erneuerung befürworteten, weigerte sich nach einigen Monaten,
Leserbriefe von Gegnern weiterhin zu veröffentlichen.

34 Gebeden der heilige Mis en Bediening van het Sacrament des Vormsels op den
zesden Zondag na Pinkster, 2 Juli 1899, in de kerk der gemeente van de Heilige Petrus

en Paulus te Rotterdam, Rotterdam (Richard Reisberman, Firma H. T. Hendriksen)
1899. Am Schluss der Messfeier erteilte der Bischof den pontifikalen Segen. Nach
einer Ansprache des Bischofs wurde dann zusätzlich der Segen mit dem heiligen
Sakrament erteilt. Den letztgenannten Segen wollte die Kommission 1895 abschaffen,

da er nicht überall gebräuchlich war. Vgl. Rapport der commissie inzake de

moedertaal (wie Anm. 31), 15.
35 De bediening der heilige sacramenten. Met bisschoppelijke goedkeuring.

Rotterdam (Richard Reisberman. Fa. H. T. Hendriksen) 1902.

204



DerEinfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

dung der Sakramente waren - wie bereits erwähnt - in der Klerisei bereits

Mitte des 18. Jahrhunderts in niederländischer Sprache. Im Vergleich zum
Rituale Romanum von 1614 entstammte eine grosse Zahl dem deutschen
altkatholischen Rituale von 1876, das der damalige Generalvikar Franz
Heinrich Reusch (1825-1900) bearbeitet hatte. Die Christkatholische Kirche

der Schweiz hatte dieses Rituale 1877 - grösstenteils bearbeitet von
Bischof Eduard Herzog (1841-1924) - übernommen.36

In den Folgejahren kam es jedoch wieder zu einer Verlangsamung der

Schrittart, da der Erzbischof von Utrecht, Gerardus Gul (1847-1920), allzu

viele und radikale Änderungen befürchtete. Dies führte zu Irritationen
bei Geistlichen und verschiedenen Laien. Erst mit der Wahl eines neuen
Bischofs von Haarlem im Jahr 1906 kam es endlich zum Durchbruch: Der
neue Bischof, Jacobus Johannes van Thiel (1843-1912), war ein Befürworter

der Erneuerung der Liturgie. Er und Bischof Spit waren in der dreiköpfigen

altkatholischen Bischofskonferenz der niederländischen Kirchenprovinz

in der Mehrheit, die Herausgabe neuer liturgischer Bücher war
damit möglich. 1907 wurde vorgeschlagen, den Namen des Papstes aus
dem Hochgebet zu streichen - aus altkatholischer Sicht war der Papst seit
den Dogmen von 1854 und 1870 ein Irrlehrer. Erzbischof Gul gab unter
Protest nach, auch wenn er bei seiner Meinung blieb, dass dies entgegen
der Tradition sei, nach der die Worte «una cum famulo tuo Papa nostro N»
auch nach 1723, 1853 (der Errichtung einer neuen römisch-katholischen
Hierarchie in den Niederlanden), und sogar nach 1854 und 1870 beibehalten

worden waren. Indem sie den Namen des Papstes im Hochgebet nannte,

hatte die Klerisei ihren Standpunkt zum Ausdruck gebracht, dass «man
in der Glaubens- und Sittenlehre mit dem Ersten unter den Bischöfen über-

36 Vgl. Katholisches Rituale, herausgegeben nach den Beschlüssen der Synoden
der Altkatholiken des Deutschen Reiches, Bonn (P. Neusser) 1875. Die wichtigsten
Änderungen im niederländischen Rituale finden sich in der Taufliturgie. Die drei
traditionellen Exorzismen wurden gestrichen und durch einen Text aus dem deutschen
Rituale ersetzt; auch die Begleitworte beim Effata-Ritus wurden - in verkürzter
Form - dem deutschen Rituale entnommen, ebenso die Einführung des «Kinderevangeliums»

(Mk 10,13-16), das Reusch aus der kölnischen Eigenliturgie übernommen
hatte. Bei der Krankensalbung wurde wie bei Reusch und im Kölner Rituale das

Gebet «Domine Deus qui per apostolum tuum Jacobum». nicht wie bisher nach den

Salbungen, sondern davor gebetet. Damit wurde die Möglichkeit geschaffen, lediglich

die Stirn - mit dem gleichen neuen Begleittext - zu salben. Die Agenda S. Colo-
niensis (das Rituale) wurde 1900 als letztes der liturgischen Bücher der Kölner
Eigenliturgie endgültig abgeschafft.

205



Wietse B. van der Velde

einstimmte und kirchliche Gemeinschaft mit ihm unterhielt».37 Gul
befürchtete, dass die altkatholischen Gläubigen den Ausschluss des Papstes

aus der Gemeinschaft der katholischen Kirche nicht einfach anzunehmen
bereit wären.38

Im Frühjahr 1907 erschien die Neuausgabe eines Gebetbuchs für
häuslichen und kirchlichen Gebrauch.39 Darin wurde bereits die geplante
Messordnung in niederländischer Sprache - ohne die Erwähnung des Papstes im
Hochgebet - abgedruckt. 1909 erschienen zum Abschluss dieses Prozesses

zunächst das Vesperboek40 und ein Jahr später das Misboek41.

3. Der Einfluss Thürlings' auf die Texte des niederländischen
Mess- und Vesperbuches

Das neue Messbuch von 1910 enthielt die Texte für das Proprium de

tempore, das Proprium und Commune Sanctorum und für besondere Anlässe.
Das Proprium Sanctorum war im Vergleich zum Missale Romanum stark

37 Herderlijk schrijven naar aanleiding eener nieuwe uitgave van mis- en vesper-
liturgie, in: De Oud-Katholiek 25 (1909) 49-53, hier 50. Dass der Papst diese Meinung
nicht teilte, war nach herrschender Meinung in der Klerisei die Schuld der Jesuiten

und der Kurie, die verhinderten, dass der Papst richtig über den Standpunkte der
Klerisei informiert war.

38 Protokoll der Bischofskonferenzen, Het Utrechts Archief, OKN Aarts-
bisschoppen van Utrecht en bisschoppen van Deventer, Inv. 86, Nr. 505. Am 15.

August 1909 erteilte Erzbischof Gul das Imprimatur für The Old Catholic Missal and

Ritual prepared for use of English-speaking Congregations of Old-Catholics, in
communion with the ancient Catholic Archiépiscopal See of Utrecht, London (Cope and

Fenwick) 1909. Dieses sehr konservative Messbuch von Arnold Harris Matthew für
die nur kurze Zeit bestehende Altkatholische Kirche in England enthielt in den
Communicantes nicht den Namen des Papstes; stattdessen wurde gebetet «Thy servant N.,

our Patriarch». A. a. O., 7. Mit diesem Patriarchen war vermutlich Gerardus Gul
gemeint.

313 Handboekje van gebeden voor huiselijk en kerkelijk gebruik. Met bisschoppe-
lijke goedkeuring, Nieuwe Uitgave, Rotterdam (Firma H.T. Hendriksen, R. Reisber-

man Jr.) 1907.
40 Vesperboek voor de Zondagen, Feestdagen en voornaamste Heiligendagen,

Met bisschoppelijke goedkeuring, Amsterdam (De boek- en kunstdrukkerij v/h
Roeloffzen, Hübner & van Santen) 1909.

41 Misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Uitgegeven
volgens Bisschoppelijk Besluit van 6 Januari 1909, Amsterdam (De boek- en
kunstdrukkerij v/h Roeloffzen, Hübner & van Santen) 1910.

206



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

reduziert und enthielt mehrheitlieh Texte über Heilige des Neuen
Testaments, der Alten Kirche und der niederländischen Kirche.

In das Messbuch von 1910 fanden verschiedene Gebete Adolf Thürlings'

Eingang. Im Ordo Missae beschränkte sich sein Einfluss auf die

Nennung der Heiligen: Die Namen der römischen Heiligen in den Gebeten
Communicantes und Nobis quoque im Hochgebet wurden gestrichen,
doch anders als bei Thürlings teilweise durch nationale Heilige ersetzt. In
den Communicantes wurden wie bei Thürlings die «meritis», die
Verdienste der Heiligen, gestrichen, die Bitte um ihre Fürbitte aber beibehalten.42

Thürlings hatte beim Stufengebet das Gebet «Oramus te» mit der

Erwähnung der «mérita sanctorum» gestrichen. Das Messbuch von 1910 war
hier weniger radikal. Das Gebet wurde wie folgt geändert: Gott wurde in
Gemeinschaft mit seinen Heiligen um die Vergebung der Sünden gebeten;
die Verdienste der Heiligen wurden nicht erörtert. Loyson hatte in seiner

Liturgie die Änderungen von Thürlings übrigens auch übernommen.
In der Messe zur Einsegnung einer Ehe wurde im Introitus Deus Israel

conjungat vos in Nachfolge von Thürlings eine Änderung vorgenommen.

In diesem Text aus dem Lobgesang von Tobias 7,15; 8,19 wird mit
den Worten «qui misertus est duobus unicis» (er, der Mitleid hatte mit den

beiden, die beide einziges Kind waren) auf die Geschichte von Tobias und
Sara verwiesen. Diese Worte wurden gestrichen, da sie in einer Liturgie in
der Volkssprache für Verwirrung sorgen könnten, als seien die Brautleute
ebenfalls einzige Kinder ihrer Eltern.

Viele und wichtige Anleihen wurden im Temporale gemacht,
beispielsweise in der Weihnachtszeit.

Am Fest des Hl. Stephanus wurde in der Überschrift vor der Nennung
dieses Festes wie bei Thürlings «Tweede Kerstdag» (2. Weihnachtstag)
geschrieben. Auf diese Weise wurde der Tatsache Rechnung getragen,
dass dieser Festtag nicht als Heiligenfest, sondern als Weihnachtstag
gefeiert wurde. In das Vesperbuch von 1909 wurde etwas vollständig Neues

aufgenommen: Thürlings sah «Am letzten Tage des Jahres» einen «Abenddienst»

vor. Dieser beginnt mit der Antiphon «Media vita in morte sumus»
und Psalm 90 und enthält weitere Anleihen aus Vesper und Komplet. Dieses

Formular wurde mit wenigen Änderungen in das Vesperbuch
übernommen. Hinzugefügt wurden die beiden Ps 39 und 103 sowie der Segen

42 Thürlings fügte vor dem Gebet der Heiligen auch «deren Wort. Beispiel» ein.
Das Messbuch von 1910 tat dies nicht.

207



Wietse B. van der Velde

mit dem Allerheiligsten43, der auch am Schluss der Sonn- und

Feiertagsvespern beibehalten wurde. Flatte Thürlings mit «Iesu redemptor
omnium» als Flymnus noch die Weihnachtszeit gewürdigt, so stand in der
niederländische Liturgie an dieser Stelle ein Gesang unbekannter
Herkunft über die Sterblichkeit. Bis zum Ende des 20. Jahrhunderts erfreute
sich dieses «Lof op Oudejaarsavond» (Abendlob zu Sylvester) grosser
Beliebtheit - es war ein typisches Produkt des 19. Jahrhunderts.

Traditionell ist der I. Januar das Fest der Beschneidung des Herrn.

Thürlings nannte dies nun «Am ersten Tage des neuen Jahres». Das Messbuch

1910 kombinierte dies und gab an: «'s Heeren Besnijdenis en Octaaf
van Kerstmis. Nieuwjaar» (Beschneidung des Herrn und Oktav von
Weihnachten. Neujahr). Diese Namenserweiterung war vergleichbar mit der des

2. Weihnachtstages (s. o.): Die Tradition vom Herrenfest wurde mit dem
tatsächlichen Empfinden der Gläubigen verbunden, diesen Tag als

Neujahrstag zu feiern. Das Kirchengebet - wie Thürlings das Tagesgebet
nennt - «O Herr der Zeit und Ewigkeit» wurde übernommen. Im heutigen
Messbuch von 1993 steht dieses Gebet textlich leicht verändert als Dankgebet

- d. h. als Schlussgebet - nach der Kommunion.44 Wie bei Thürlings
wurde darin auch ein Formular für den nur selten vorkommenden Sonntag
nach Neujahr aufgenommen.45 Thürlings' Vorschlag für das Evangelium

- die Rückkehr aus Ägypten (Mt 2,19-23) - wurde übernommen. Das

neue Tagesgebet am 2. Sonntag nach Epiphanie - mit Reminiszenzen an
das Tagesevangelium über die Hochzeit in Kana - wurde von Thürlings
entlehnt. Dies ist auch der Fall bei den Tagesgebeten des 1. und 4.

Fastensonntags. Im ersten Gebet wurden die 40 Tage der Busse nun «gnadenreiche

Tage» genannt, und es gab keine «bonis operibus», keine eigenen
Verdienste der Gläubigen, sondern ein Rühmen «im Kreuze» des Herrn. In
Thürlings' neuem Tagesgebet zum 4. Fastensonntag finden sich Reminiszenzen

an Lk 7,36-50, die Salbung Jesu durch eine Sünderin. Als alternative

Evangeliumslesung konnte an diesem Sonntag laut Liturgischem
Gebetbuch Lk 7 gelesen werden. Das Messbuch von 1910 übernahm dies

nicht, sondern behielt das traditionelle Evangelium - Joh 6,1-15 - bei.

43 Der Segen mit dem Allerheiligsten Sakrament wurde in der Klerisei meistens
mit dem Ciborium und nur an Hochfesten mit einer Monstranz erteilt.

44 Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en Sticht)
1993. An diesem Tag, wie auch am 26. Dezember, sind hier die Namen «Nieuwjaar»
und «Tweede Kerstdag» wieder gestrichen worden.

45 Liturgisches Gebetbuch (wie Anm. 5), 32; Messbuch von 1910 (wie Anm. 41),
46f.

208



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

Inhaltlich war das neue Gebet auch ohne das neue Evangelium besser als
das Gebet im römischen Messbuch.46 Das Gebetbuch und das Messbuch

von 1910 haben in der Passionszeit, anders als das Missale Romanum,
anstelle der Präfation de Cruce einen neuen Text; beide Texte - der von
Thürlings und der im Messbuch von 1910- ähneln einander jedoch nicht.
Die Präfation im Messbuch von 1910 ist völlig neu; wahrscheinlich hat die

Liturgische Kommission sie selbst verfasst. Der Text ist eine Zusammenstellung

von Bibelversen über die Bedeutung des Kreuzestodes Christi.47
Die wichtigste Anleihe an Thürlings im Messbuch von 1910 geschieht

am Karfreitag. Die traditionellen Fürbitten sind eine Übersetzung der
starken Überarbeitung und der Auslassungen Thürlings'. Was mit der
kirchlichen und politischen Wirklichkeit des späten 19. Jahrhunderts nicht
mehr übereinstimmte, liess er weg oder veränderte es. So strich er zum
Beispiel die Bitte, dass Gott die Fürsten und Machthaber der Kirche
unterwerfen möge. Das Gebet für den «beatissimus Papa» entfiel selbstverständlich

ebenfalls. Auch gab es weder den Stand der Jungfrauen noch den

der Witwen. Den «christianissimus Imperator noster» und das Gebet für
die «perfidis Judaeis» gab es bei Thürlings und im Messbuch von 1910

auch nicht mehr. Die Katechumenen, die sich auf die Taufe vorbereiteten,
wurden bei Thürlings «unsere Jugend, die wir erziehen und vorbereiten».
Im Messbuch von 1910 war unsere Jugend usw. geändert in «die jugendlichen

Mitglieder der Kirche». Auf diese Weise wurde im Messbuch von
1910 deutlich, dass bereits die getauften Kinder Mitglieder der Kirche
sind, was in Thürlings' Formulierung nicht explizit ausgedrückt wird. In
der Bearbeitung des Gebets für die «Häretiker und Schismatiker» hatte

Thürlings diese Kategorien weggelassen und bat stattdessen für die

Erleuchtung der ganzen Menschheit. Das Messbuch von 1910 hatte dieses

46 Liturgisches Gebetbuch (wie Anm. 5), 65: «Gott, der du die Unschuld liebst,
und auch dem Sünder, der reuig zu dir kommt, sie wiederschenkest: lenke zu dir die
Herzen deiner Diener, daß sie, von deines Geistes Glut erwärmt, in ihrem Glauben
unerschütterlich, und tugendreich in ihrem wandel werden.»

Missale Romanum 1570: Concede, quaesumus, omnipotens Deus: ut, qui ex
merito nostrae actionis affligimur, tuae gratiae consolatione respiremus.

47 Die Bibelstellen sind: Phil 2,8b, Tit 2,13 und Gal 6,14a. Thürlings hat in seiner
Präfation vom Leiden unseres Herrn im Liturgischen Gebetbuch 1885 (wie Anm. 5)
einen liturgisch merkwürdigen Abschnitt im Stil des 19. Jahrhunderts: «Ihm [= Jesus

Christus] weihen wir trauernd und dankend die Herzen.» Das wurde im Gebetbuch
der Christkatholischen Kirche der Schweiz von 1889 - in einer der Präfationen für die
Fasten- und Passionszeit - bereits geändert: «Ihm weihen wir mit demütighem Dank
unsere Herzen.»

209



Wietse B. van der Velde

Gebet übernommen, aber vor der ganzen Menschheit wurden die Häretiker

und Schismatiker genannt und «Juden und Heiden» hinzugefügt. In
der erweiterten Neuausgabe des Messbuchs von 1910 im Jahr 1960 wurden

diese vier Gruppen gestrichen und zusammen benannt als «alle, die
die Wahrheit noch nicht kennen».48 Den traditionellen Gebetsschluss

«Durch Jesum Christum usw.» hatte Thürlings in eine Doxologie49 verändert,

die ins Messbuch von 1910 nicht übernommen wurde. Der heute
benutzte Text der Fürbitten am Karfreitag «Das Gebet der Gläubigen»
enthält noch viele Formulierungen Thürlings'.50

In den Texten für die Osternacht wurde im Exultet der Zusatz von
Thürlings «O wunderbare Erlösungsgnade» übernommen. In die
niederländische Sprache wurde der Text teilweise noch poetischer übersetzt als

ins Deutsche. Die «Bienen als Urheber des Lichts der Osterkerze» wurden
hier ersetzt durch Thürlings' Formulierung, dass das Licht «immer neu
genährt aus unerschöpflichem Borne wird». Diese Änderungen im Exultet
sind bis heute im Text zu finden. Für die Wassersegnung («Weihe des

Taufbrunnens») wurde das traditionelle Segensgebet beibehalten und als

kürzere Alternative der neue, reiche Text aus dem Schweizer Gebetbuch51

- das auch heute noch als Alternative benutzt wird - aufgenommen.
Der Usus, dass damals in der Osternacht nicht getauft wurde, hatte

Thürlings dazu veranlasst, Änderungen im Tagesgebet vorzunehmen. Er
strich die Formulierung «Neugetaufte» und ersetzte sie durch «die Familie

der von Gott Erlösten». Auch dies wurde im Messbuch von 1910

übernommen. In der Osterzeit wurde am Weissen Sonntag das wenig aussagekräftige

Opfergebet durch Thürlings' österlichen Text ersetzt. Auch an
vier Sonntagen nach Pfingsten wurden einige sehr allgemein gehaltene
Gebete durch Texte von Thürlings ersetzt.52 Das Tagesgebet «Am letzten

48 Misboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, o. O. [ohne Verlagsangabe]

51962, 135.
49 Thürlings Hess hier beten: «Jesum Christum, deinen Sohn, unsern Herrn. Ihm

sei mit dir und dem heiligen Geiste Preis und Ehre von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.»
Liturgisches Gebetbuch (wie Anm. 5), 84.

50 Zum Beispiel in den Gebeten für die Katechumenen und für die Regierung.
Vgl. Kerkboek 1993 (wie Anm. 44), 94.96.

51 Gebetbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern (Wyß) 1889,
288-291.

52 7. Sonntag nach Pfingsten: Tagesgebet; 17. Sonntag nach Pfingsten: Dankgebet
Schlussgebet) in der Bearbeitung von Thürlings; 18. Sonntag nach Pfingsten:

Tagesgebet; am letzten Sonntag nach Pfingsten: Tagesgebet.

210



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

Sonntag nach Pfingsten» im römischen Missale war inhaltlich so allgemein

gehalten, dass es an jedem beliebigen Tag hätte gebetet werden können.

Im Text von Thürlings war dieses Gebet auf den Sonntag zugeschnitten;

Gott wird gebeten: «Laß uns, so lang es Zeit ist, mit deiner Gnade
himmlischer Güter erwerben, daß wir bestehn am Tage des Gerichts»; auf
diese Weise wurde das Thema des Tages im Gebet aufgegriffen.

4. Würdigung von Thürlings in den Jahren 1912 und 1915

1912 wurde Thürlings in De Oud-Katholiek in einem Kurzbericht anlässlich

seines Amtsjubiläums als Professor der Systematischen Theologie
und der Liturgik gefeiert. «Sein Name als Autor, auch und vor allem auf
musikalischem Gebiet, ist wohlbekannt. Für den musikalischen Teil der
christkatholischen Liturgie hat Thürlings grosse und verdienstvolle Arbeit
verrichtet.»53 Ausführlich berichtete De Oud-Katholiek über Thürlings'
Tod und Beerdigung im Februar 1915. Im Nachruf wurde er «musikalisch
begabt» genannt, seine Mitarbeit an der musikalischen Gestalt «der
gottesdienstlichen Feier in der Muttersprache» hervorgehoben.54 Sein feiner
Geist und scharfer Blick wurden gerühmt. Er sei ein Wissenschaftler
gewesen, zugleich aber sei die Wissenschaft nicht alles für ihn gewesen. Die
Predigt von Bischof Eduard Herzog bei der Beerdigung wurde vollständig
abgedruckt. Auch darin wurden seine musikalischen Arbeiten und das

Liturgische Gebetbuch als «Meisterstück» hervorgehoben, in dem Thürlings

das «Sinnvolle und Schöne der lateinischen Liturgie ins Deutsche»
übersetzt habe.55

Im Hinblick auf die Texte, die das Vesperbuch von 1909 und das Messbuch

von 1910 von Thürlings übernommen haben, kann festgehalten werden,

dass der Einfluss Thürlings' vor allem dort zu erkennen ist, wo die
niederländische Liturgische Kommission unter Beibehaltung der eigenen
liturgischen Tradition Überholtes sinnvoll und dichterisch ersetzen wollte.
Auch dort, wo man aus pastoralen Gründen etwas Neues brauchte - wie
etwa in der Abendandacht am 31. Dezember - wurde auf Thürlings und
sein Gebetbuch zurückgegriffen. Dass man dabei eine gute und dauerhaf-

53 De Oud-Katholiek 28 (1912) 184. Als Thürlings 1909 ein Ehrendoktorat an der
Universität Bern verliehen wurde, wurde dies ebenfalls erwähnt, vgl. De Oud-Katholiek

25 (1909) 9.
54 De Oud-Katholiek 31 (1915) 43.
55 De Oud-Katholiek 31 (1915)48-50.

211



Wietse B. van der Velde

te Auswahl getroffen hat, wird nicht zuletzt daraus ersichtlich, dass auch

im Messbuch von 1993 noch etliche Reminiszenzen an die Arbeit Thürlings'

zu finden sind.56

Wietse B. van der Velde (* 1953 Groningen NL), 1976-1984 Studium der
Theologie in Kämpen und Utrecht. Nach der Priesterweihe 1984-2019 Pfarrer

in Amersfoort, Groningen, Rotterdam, Den Haag, Delft und Hilversum.
Nach seiner Emeritierung im Jahr 2019 Pfarrverweser von Groningen und
Rektor von Friesland. Seit 2013 Dekan des Metropolitankapitels von Utrecht.
1993-2019 Dozent für Kirchengeschichte am Altkatholischen Seminar der
Universität Utrecht. Seit 1984 Mitglied der Bischöflichen Kommission für die

Liturgie.

Adresse: Jan. R. Stuutstraat F 8, NL-9663 SE Nieuwe Pekela, Niederlande
E-Mailadresse: wvdv@okkn.nl

Summary

The Dutch Church was the last of the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht to introduce the vernacular in the liturgy of the Mass and vespers. 1909

saw the publication of the vesper book and 1910 that of the missal. It is often
asserted that these liturgical books were translations of the Roman Catholic Triden-
tine liturgies which had previously been used, with only minor changes. However,
in reality many prayers in the missal were replaced by others taken from diverse

liturgical sources and changes were also made in the lectionary. Many of these

new prayers derived from Neo-Gallican missals, in particular the Missals of Paris

1738 and Troyes 1736. The new liturgies of the German and Swiss Old Catholic
Churches were also consulted. The Liturgical Prayer Book published by Adolf
Thiirlings in 1885 was particularly influential.
The first part of this article describes the liturgical tradition of the Dutch Old
Catholic Church, including the influence of the French Neo-Gallican liturgies (for
instance, the Utrecht Breviary of 1744 is an adaptation of the Parish Breviary of
1736), together with the tradition of providing the laity with liturgical books with
accurate translations of all liturgical texts. The second part considers the route
which led to the introduction of the new liturgical books, including the work of
Adolf Thiirlings. In the third part Thiirlings's influence on the contents of the new

56 Ein paar Beispiele: Das Tagesgebet am Neujahrstag ist leicht überarbeitet jetzt
das Gebet nach der Kommunion; das Tagesgebet an Epiphanie 2 ist das sprachlich
überarbeitete Gebet von Thürlings, die Fürbitten an Karfreitag sind mancherorts die

von Thürlings; die von ihm übernommenen Änderungen im Exultet wurden beibehalten.

Vgl. Kerkboek 1993 (wie Anm. 44).

212



Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in den Niederlanden

liturgies book is shown, and especially on several collects of the day, the service
for New Year's Eve, the Solemn Prayers for Good Friday and the selection of texts
for the Easter Vigil.

Schlüsselwörter - Keywords

Adolf Thürlings - Altkatholische Kirche der Niederlande - Liturgie in der
Volkssprache - Messbuch von 1910

213


	"Veel en verdienstelijk werk" : Der Einfluss von Adolf Thürlings auf die Liturgiereform in der Altkatholischen Kirche der Niederlande

