
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Artikel: Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun? : Zum öffentlich-
theologischen Potenzial altkatholischer Theologie

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?
Zum öffentlich-theologischen Potenzial altkatholischer
Theologie

Peter-Ben Smit

1. Einführung8

Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun? Diese Frage ist der Dreh- und

Angelpunkt dieses Beitrags. Ich werde sie in vier Schritten behandeln und
damit von der Art und Weise einen Eindruck vermitteln, worauf es aus

meiner Sicht ankommt, um, ausgehend vom Kern altkatholischer systematischer

Theologie,1 eine Art politische bzw. öffentliche Theologie zu
entwickeln.2 Der Ansatz, den ich hier wähle, baut auf verschiedenen Stimmen

aus der Ökumene auf und weiss sich der Alten Kirche verpflichtet,
wobei er im altkatholischen theologischen Diskurs einen bescheidenen

neuen Impuls setzen möchte. Zu diesem Zweck möchte der Ansatz auch

* Diesen Beitrag widme ich dem Andenken an Pfr. Dr. Remco Robinson (Apel-
doorn, 12.8.1979 - Middelburg, 10.3.2019). Er geht auf meine Antrittsvorlesung an
der Universität Bern als ao. Professor für Systematische Theologie und Ökumene am
14.3.2019 zurück. Stud, theol. Emanuel Graf hat freundlicherweise das Korrekturlesen

bis zur Einreichung meines Beitrags auf sich genommen.
1 Zur sog. altkatholischen «mainstream»-Theologie vgl. Urs von Arx, Ein

«Petrusamt» in der Communio der Kirchen. Erwägungen aus altkatholischer Perspektive,
in: IKZ 93 (2003) 1-42, hier 7; s. auch Matths Ploeger, Celebrating Church.
Ecumenical Contributions to a Liturgical Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Litur-
giewetenshap) - Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008, 224.230: «It is a comparatively
progressive and ecumenically minded position,) characterized by a <marked closeness

to Anglican and Orthodox ecclesiology.) It is a contemporary, hermeneutical, systematic

theology.» (a. a. O., 224) - Zur Einführung s. Peter-Ben Smit, Old Catholic
Theology. An Introduction, Leiden (Brill) 2019.

2 S. für diese theologische Disziplin z.B. Sebastian Kim/Katie Day (Hg.),
A Companion to Public Theology, Leiden (Brill) 2017; Dirkie Smit, Notions of the
Public and Doing Theology, in: Journal of Public Theology 1 (2007) 431-451. Vgl. für
einen weiteren altkatholischen Versuch, der allerdings nicht primär von der Gotteslehre,

sondern von der Ekklesiologie ausgeht: Peter-Ben Smit/Jan Jorrit Hasselaar,

This is My Body: A «Green» Ecclesiology? Old Catholic Mainstream Theology

and the «Green Theology» of the Ecumenical Patriarchate in Dialogue, in: IKZ
107 (2017) 157-181.

60 IKZ 110 (2020) Seiten 60-88



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

gut katholisch sein.3 Mit diesem Ansatz bin ich sicher nicht der Erste,4
aber ich möchte ihn trotzdem wählen, um einen Aspekt des politischen
Potenzials christ- bzw. altkatholischer Theologie darzulegen (über die
klassischen «liberalen» und «ethischen» Anliegen dieser Tradition hinaus,
so berechtigt diese auch seien).

In einem ersten Schritt werde ich auf das Verständnis der Dreifaltigkeit
eingehen, wie es sich im ökumenischen Diskurs entwickelt hat, vor allem
in der Arbeit der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung sowie
in ökumenischen Dialogen, die sich der Arbeit dieser Kommission
verpflichtet wissen; die Arbeit dieser Gremien ist für den altkatholischen
theologischen Diskurs von besonderer Bedeutung.5 Ebenso wenig wie in

3 S. z. B. Peter-Ben Smit, Charism and Challenge - Old Catholic Ecumenism
and the Appeal to the Early Church, in: Review of Ecumenical Studies 11 (2019)
58-75, sowie Adrian Suter, «Ce qui a été cru partout, toujours et par tous» - la
catholicité selon la théologie catholique-chrétienne, in: François-Xavier Amherdt u.a.
(Hg.), Vers une catholicité œcuménique? Actes du colloque «Ensemble et divers. Vers
une catholicité œcuménique?» à l'Institut œcuménique de Bossey, les 6 et 7 septembre

2010, Freiburg i.Ue. (Universitätsverlag) 2013, 61-70.
4 Vgl. z.B. den Überblick und die Kritik dazu bei Kathryn Tanner, Trinity,

in: Peter Scott/William T. Cavanaugh (Hg.), The Blackwell Companion to Political
Theology, Oxford (Blackwell) 2004, 319-332, sowie Frederick Christian
Bauerschmidt, The Trinity and Politics, in: Gilles Emery/Matthew Levering (Hg.), The
Oxford Handbook of the Trinity, Oxford (Oxford University Press) 2011, 531-543,
und die dort zitierte Literatur, auf die ich im Folgenden nur beschränkt eingehen kann.
Vgl. weiter auch als Beispiel für einen orthodoxen Ansatz und Überblick: Darko
Djogo, Trinity, Society and «Political Theology», in: International Journal of Orthodox

Theology 3 (2012) 89-112.
5 S. z.B. zwei massgebliche Dokumente der Kommission für Glaube und

Kirchenverfassung und die altkatholische Stellungnahmen dazu: Taufe, Eucharistie und

Amt, Genf (WCC) 1982; Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision,
Genf (WCC) 2013; und: Christ(alt-)katholische Stellungnahme zu den sogenannten
«Lima-Texten», in: IKZ 78 (1988) 197-212; Ausserordentliche Sitzung der Internationalen

Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) in Utrecht, 14. bis 18. September
2014, in: IKZ 105 (2015) 72-76; vgl. auch Smit, Old Catholic Theology (wie Anm. 1).

Darin habe ich ausgearbeitet, wie stark altkatholische Theologie dem Anliegen von
«Glauben und Kirchenverfassung» verpflichtet ist. Seit deren frühesten Anfängen
haben altkatholische Theologen (in jüngerer Zeit auch Theologinnen) einen Beitrag
zu dieser Bewegung geleistet, auch mittels der IKZ. Vgl. dazu Angela Berlis,
«Disrupted ecclesial internationality». The Old Catholic «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» during the First World War, in: KZG 31 (2018) 146-168 - Berlis vertritt seit
2009 die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union in der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung.

61



Peter-Ben Smit

den Bereichen der politischen Theologie oder der trinitarischen Theologie
kann ich hier die Breite der Diskussion einbeziehen, hoffe aber, wenigstens

repräsentativ vorzugehen, indem ich mich auf grundlegende Dokumente

aus der Arbeit dieser Kommission sowie auf damit verwandte und

weitgehend kompatible bilaterale Dialogtexte beziehe. In einem zweiten
Schritt gehe ich näher ein auf das Verständnis der Dreifaltigkeit in der alt-
bzw. christkatholischen theologischen Tradition. Auf die Beziehung von
Trinität, Kirche und theologischer Anthropologie werde ich in einem dritten

Schritt zu sprechen kommen. Anschliessend wird in einem vierten
Schritt ein konkretes politisches Fallbeispiel aus der jüngeren niederländischen

Geschichte behandelt, das dem zeitgenössischen, leider reichlich
vorhandenen Fundus des politischen Populismus entstammt.6 Das
Beispiel, ein Essay des Politikers Thierry Baudet, habe ich gewählt, weil es

sich nicht nur explizit mit dem Christentum auseinandersetzt, sondern

sogar in seiner Kritik der modernen und liberalen Gesellschaft gerade dort
anzusetzen scheint, wo auch trinitarisch inspirierte politisch-theologische
Ansätze es tun: beim Thema «Freiheit» und bei der Anthropologie. Dieser
Umstand lädt zu einem Vergleich ein, der sowohl Aspekte einer trinitarisch

inspirierten Anthropologie als auch Baudets Ansatz sowie die
Kompatibilität eines trinitarischen mit dem (konservativen) Ansatz Baudets zu
erhellen vermag. Die Berechtigung einer politischen «Verwendung» der
Trinität rührt in nuce daher, dass jede Ordnung einer Gemeinschaft
politisch ist, also auch die Ordnung Gottes, was einen Vergleich mit anderen

politischen Ordnungen ermöglicht (dabei ist die «Gemeinschaft Gottes»
normativ für die «Gemeinschaft der Kirche»), Als Übung in «öffentlicher
Theologie» schliesst dieser Beitrag somit bei Dirkie Smits erster Form von
öffentlicher Theologie an: Theologie «[is] related to the public sphere in
the sense of a normative vision underlying contemporary democratic life
in democratic societies».7

6 Diese Bewertung von populistischen Entwicklungen in der zeitgenössischen
Politik lässt sich auch theologisch begründen, während gerade aufgrund von
theologischen Einsichten Alternativen möglich sind, vgl. z.B. Angus Ritchie, Inclusive
Populism. Creating Citizens in the Global Age, Notre Dame (Notre Dame University)
2019.

7 Smit, Notions (wie Anm. 2), 443.

62



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

2. Ein ökumenisches Verständnis der Dreifaltigkeit

Wer sich auf die Suche nach einem ökumenischen Verständnis der
Dreifaltigkeit macht und einen Blick in neuere Dokumente der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung wirft, wird in erster Linie zwar
Aussagen über die Trinität finden, aber keine ausgearbeitete «ökumenische

Theologie des dreieinigen Gottes». Gleichzeitig wird aber auch deutlich,
dass eine trinitarisch ausgerichtete Theologie für die Arbeit der Kommission

grundlegend ist,8 ganz in Einklang mit dem trinitarischen Grundsatz
des Ökumenischen Rates.9 Ein gutes Beispiel dafür ist Die Kirche - auf
dem Weg zu einer gemeinsamen Vision von 2013.10 Da heisst es zum
Beispiel: «Der allmächtige Gott, der die Kirche ins Leben ruft und sie mit sich
selbst durch sein Wort und den Heiligen Geist vereint, ist der dreieinige
Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist» (par. 14); zudem enthält das Dokument

viele Verweise auf das Wirken der Personen der Dreifaltigkeit in der

Kirche, die so etwas wie das <Gerüst> der ökumenischen Ekklesiologie
bilden. Par. 23 des Dokuments etwa hebt dies in folgender Weise hervor:

Die Kirche ist im Wesentlichen eine Gemeinschaft in dem dreieinigen Gott
und gleichzeitig eine Gemeinschaft, deren Glieder gemeinsam am Leben und
an der Sendung Gottes teilhaben (vgl. 2.Petr 1,4), der als Dreieinigkeit die

8 Ein explizites Beispiel dafür ist auch das Studiendokument: Gemeinsam den
einen Glauben bekennen. Eine ökumenische Auslegung des apostolischen Glaubens,
wie er im Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel (381) bekannt wird, Frankfurt

a. M. (Lembeck) - Paderborn (Bonifatius) 1991, das eine ökumenische Erklärung
des Glaubensbekenntnisses von Nizäa und Konstantinopel ist. Für einen Überblick
relevanter Dokumente s. auch: Ploeger, Celebrating Church (wie Anm. 1), 389-456;
ausserdem David Fergusson, Ecumenism and the Doctrine of the Trinity Today, in:
Emery/Levering (Hg.), Handbook (wie Anm. 4), 547-558, und Matthias Haudel,
The Relation Between The Trinity and Ecclesiology as an Ecumenical Challenge and
Its Consequences for the Understanding of Mission, in: IRM 90 (2001) 401-408.

9 Vgl. Constitution and Rules of the World Council of Churches (as amended by
the Central Committee of the WCC in Geneva, Switzerland, 2018), I. «The World
Council of Churches is a fellowship of churches which confess the Lord Jesus Christ
as God and Saviour according to the Scriptures and therefore seek to fulfil together
their common calling to the glory of the one God, Father, Son and Holy Spirit.»
Online: https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/central-committee/geneva-
2018/constitution-and-rules-of-the-world-council-of-churches; (zuletzt besucht am
6.10.2019). Zu Hintergrund und Geschichte s. die folgende Skizze, Willem Adolf
Visser 't Hooft, The Basis: Its History and Significance, in: ER 37 (1985) 170-174.

10 Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision (wie Anm. 5).

63



Peter-Ben Smit

Quelle und der Mittelpunkt aller Gemeinschaft ist. Somit ist die Kirche
sowohl eine göttliche als auch eine menschliche Realität.

Kurz darauf nennt der Text die Kirche das «Spiegelbild der Gemeinschaft
des dreieinigen Gottes» (25). Solche Aussagen stellen keine vollständige
Lehre der Dreifaltigkeit dar, implizieren aber schon ein bestimmtes
Verständnis der Trinität. Dieses Verständnis, oder wenigstens eines, das mit
den in den Texten von Glauben und Kirchenverfassung entfalteten Gedanken

übereinstimmt, ist z.B. in den Texten des Orthodox-Anglikanischen
Dialogs zu finden. Dieser Dialog war in den letzten Jahren sehr produktiv
und arbeitet sehr explizit auf der Grundlage einer trinitarischen Theologie.

So heisst es in dem Dokument The Church of the Triune God (2006):

All our theology of the Church presupposes the eternal priority of this mystery
of communion in the life of God. If God were not eternally a communion

of love, the koinonia of believers would not be what it is, a real participation
in the divine life, a theosis. As the Church has come to understand and articulate

this truth, it has seen that the communion of the divine Persons must be a

relationship in which each Person has identity and life in and through the
others. The Father, the sole source of divine life and being, gives birth
eternally to the Son, who has all that he has from the Father. The Spirit, eternally
proceeding from the Father, receives from him the fullness of the same divine
life. The divine Persons are not manifestations of a prior divine essence, but
irreducible hypostatic realities, existing in their relation to each other.11

Der Gedankengang eines solchen Ansatzes ist ausserordentlich kompatibel

mit der Betonung der Dreifaltigkeit als Gemeinschaft, wie sie in den

Dokumenten der multilateralen Ökumene, etwa in Die Kirche - auf dem

Weg zu einer gemeinsamen Vision, sichtbar wird. In beiden Fällen bildet
das Verständnis der Trinität als Gemeinschaft, koinonia, die Grundlage

11 International Commission for Anglican-Orthodox Theological
Dialogue, The Church of the Triune God. The Cyprus Statement agreed by the International

Commission for Anglican - Orthodox Theological Dialogue, London (Anglican

Communion Office) 2006, 1.4. Der Text fährt fort, indem er sich von anderen
Verständnissen der Trinität abgrenzt: «Neither a psychological nor a social analogy
can express this divine life. The former tends to reduce the three Persons to aspects
of one substance, while the latter does not adequately express their consubstantiality,
the simultaneity of oneness and threeness. When we understand this, we see how
crucial is the distinction between person, in its full sense, and individual: the person
exists not in possession of its own nature in opposition to others, but in giving itself
wholly into the life of others. Thus the person is not a part of some whole, but the place
where the wholeness of nature is real and concrete.» (a. a. O., 1.4).

64



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

für die Entwicklung eines bestimmten Kirchenverständnisses. Dabei
verhalten sich die Begriffe «Person» und «Gemeinschaft» in einer solchen

Theologie auf eine besondere Art zueinander. Ein Kernsatz aus dem letzten

Zitat ist daher: «[T]he communion of the divine Persons must be a

relationship in which each Person has identity and life in and through the
others»12 - die Gemeinschaft und die Personen existieren nur in und durch
die interpersonalen Beziehungen; ohne Gemeinschaft gibt es keine Personen,

und ohne Personen, die in einer existenziellen Beziehung zueinander
stehen, existiert keine Gemeinschaft.13 In dieser Art von Theologie existiert

eine Person nicht zuerst «an sich», sondern immer nur in Beziehungen;

zugleich ist eine Person mehr als nur ein Teil eines grösseren Ganzen

- eine Person ist der Ort, wo das Ganze, die Gemeinschaft, existiert,
eben weil eine Person in Gemeinschaft existiert. In einem weitreichenden
Sinne gilt dies auch für die vom dreifaltigen Gott gewollte Daseinsweise
der Menschheit in der Schöpfung, da die Menschheit ja nach dem Abbild
Gottes erschaffen worden ist:14

It is the will of the Blessed Trinity that each human being is created for, and
called into, a personal way of existence in communion with God, the whole
human community and all creation. That is why each human being is a person
who not only shares with all others a common human nature, but also participates

with them in the whole of creation.15

12 A.a.O., 1.4.
13 Hier ist der Einfluss einer «sozialen» Lehre der Trinität deutlich spürbar; im

Kontext des anglikanisch-orthodoxen Dialogs ist dabei besonders die Theologie John
Zizioulas' (Ko-Vorsitzender der Kommission von 1989 bis 2009) von Bedeutung, vgl.
seine Hauptwerke: John Zizioulas, Being as Communion. Studies in Personhood
and the Church, Crestwood (SVSP) 1997; ders., Eucharist, Bishop, Church. The Unity

of the Church in the Divine Eucharist and the Bishop During the First Three
Centuries, Brookline (Holy Cross) 2001, und ders., Communion & Otherness. Further
Studies in Personhood and the Church, London (T & T Clark) 2007. - Andere wichtige

Autorinnen und Autoren können hier aus Platzgründen nicht eigens besprochen
werden, s. für einen Überblick über die Diskussion etwa Gosbert van den Brink,
Social Trinitarianism. A Discussion of Some Recent Theological Criticisms, in: IJST
16 (2014) 331-350, und Lincoln Harvey, Introduction, in: ders. (Hg.), Essays on the

Trinity, Eugene (Cascade Books) 2018, 1-13, sowie Tanner, Trinity (wie Anm. 4),
und Bauerschmidt, Trinity (wie Anm. 4).

14 Der Verweis auf Gen l,26f. findet sich auch im Dialogtext.
15 International Commission for Anglican-Orthodox Theological

Dialogue, Church (wie Anm. 11), 1.5.

65



Peter-Ben Smit

Die hier erwähnte Natur ist dabei keine Eigenschaft, die der Menschheit

per se zu eigen ist, sondern diese «Natur» begegnet nur in den so existierenden

Personen: «the person is not a part of some whole, but the place
where the wholeness of nature is real and concrete.»16 - Wer nach dem

Bedeutungshorizont von Sünde und Erlösung in einem solchen Ansatz

fragt, bekommt als Antwort, dass sie die Verneinung einer solchen personalen

Existenz in Gemeinschaft und deren Wiederherstellung zum
Ausdruck bringen.17 Genauer gesagt: Erlösung ist die Befreiung aus einer
«statischen», auf sich selbst ausgerichteten Existenz, hin zu einer «ek-statischen

Existenz», in der ein Mensch zum Menschen werden kann, indem er in
eine freie, im Idealfall gegenseitige Beziehung zu anderen Menschen
tritt.18 Freiheit ist somit konstitutiv für dieses anthropologische Modell.
Nur freie Beziehungen können wirklich als Beziehungen verstanden werden.

Zu Form und Charakter dieser Beziehung findet sich in diesem Dialog
weiteres Beachtenswertes, das im Folgenden von Bedeutung sein wird:
Die Art und Weise, wie die Personen der Dreifaltigkeit zueinander in
Beziehung stehen, kann als gegenseitige «Selbstgabe» verstanden werden;
damit verbunden ist der Begriff der kenosis, «Selbstentäusserung», deren

Ergebnis die perichoresis, die tänzerische Gemeinschaft, ist, mit der sich

Georgiana Huian in diesem Heft auseinandersetzt. Dabei stellt die Dreizahl

der Personen sicher, dass es nicht zu einer exklusiven, sondern zu
einer inklusiven Art von Gemeinschaft kommt. The Church of the Triune
God verbindet diesen Aspekt besonders mit der Rolle des Heiligen Geistes
als dritter Person:

16 A. a. O., 1.4. Für Gott gelte: «[T]he one nature of God exists, not in the abstract,
but only in the three Persons». Analog gilt das auch für die Menschheit.

17 Zur Sünde heisst es im anglikanisch-orthodoxen Dokument entsprechend:
«Humankind, however, rejected the call to personal life in communion, and instead
fell into a narrow way of selfish existence leading to death rather than eternal life»
(a. a. O., 1.5). Zur Erlösung heisst es: «[I]n obedience to the Father's will, Christ the

eternal Son, by his self-giving death and resurrection and in the power of the Holy
Spirit, reveals and opens to us the communion of the life of the Holy Trinity» (a. a. O.,
1.6).

18 Vgl. Zizioulas, Communion (wie Anm. 13), 214: «[F]or the identification of
hypostasis not with ousia but with personhood means that the ontological question is

not answered by pointing to the self-existent, to a being as it is determined by its own
boundaries, but to a being which in its ekstasis breaks through these boundaries in a

movement of communion.»

66



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Yet these terms speak of identities that eternally constitute each other in their
mutual relationships. Affirming the independent reality of the Spirit implies
that the perfect mutual love of Father and Son, the completeness of giving and

receiving in God, is not all that should be said about the divine life. There is

no exclusivity or mutual self-absorption in the relation of Father and Son,
because there exists also the relation between the Father and the Spirit, and
the Son and the Spirit. Thus God's life is a dynamic, eternal and unending
movement of self-giving. (II.5)

Diese Grundzüge werden an verschiedenen Orten im anglikanisch-orthodoxen

Dokument weiter ausgearbeitet.19 Die bisherige Darstellung scheint
mir ausreichend, um die Konturen einer in der ökumenischen Theologie
breit vertretenen Trinitätslehre anzudeuten.

3. Kompatibilität mit der christkatholischen theologischen
Tradition

Vor dem Hintergrund dieser trinitarisch-theologischen Auffassungen im
ökumenischen Gespräch kann die Frage gestellt werden, wie diese

Perspektive sich zur christkatholischen bzw. altkatholischen theologischen
Sicht der Dreifaltigkeit verhält. Letztendlich zielt dieser Beitrag auf die

Weiterentwicklung des trinitarisch-theologischen Paradigmas, weil
altkatholische Theologie wesentlich ökumenische Theologie ist.20

19 Zudem begegnet der gleiche Ansatz erneut (in vertiefter Form) im Dokument
zur Anthropologie des gleichen Dialogs aus dem Jahr 2015: International
Commission for Anglican-Orthodox Theological Dialogue, In the Image and
Likeness of God. A Hope-Filled Anthropology, London (Anglican Communion
Office) 2015.

20 Dabei lässt sich darüber streiten, ob die ökumenische Theologie wirklich
etwas anderes ist, denn von ihrer Programmatik her will altkatholische Theologie
nichts anderes sein als eine ökumenische Theologie. D. h.: eine Theologie, die es als

ihr Anliegen versteht, die «Ökumene», also eine Gemeinschaft aller Kirchen, zu
fördern, indem sie sich besinnt auf die Quellen und die Quelle aller Theologien, und
damit zu einer Theologie beiträgt, die es den Kirchen ermöglicht, ihre Aufgabe in der
«Ökumene», im Sinne der globalen Gesellschaft, zu verwirklichen, ein Zeichen der
Menschenliebe Gottes zu sein. In diesem Sinne sind die Perspektiven Vercammens
und von Arx' komplementär, s. Joris Vercammen, Bauen an der «neuen Katholizi-
tät». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union, in: IKZ 98 (2008) 73-96, und
Urs von Arx, Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union: Wie weiter in die Zukunft?, in: IKZ 98 (2008) 5-49.

67



Peter-Ben Smit

Ich möchte dazu anschliessen bei einem Vorgänger von Georgiana
Huian und mir auf der systematischen Professur,21 Herwig Aldenhoven,
der wohl zu den Theologen und Theologinnen aus der altkatholischen
Tradition gehört, die in den letzten Jahrzehnten am grundlegendsten über
die Dreifaltigkeit nachgedacht haben.22 Aldenhovens Beitrag zum
Verständnis der Trinität aus altkatholischer Perspektive schliesst gut an das

über die ökumenische Tradition Gesagte an;23 zudem ist das, was er dazu

schreibt, repräsentativ für die altkatholische Tradition.24 In seinem Aufsatz

«Trinitarische Analogien und Ortskirchentheologie» schreibt
Aldenhoven:25

Der Gedanke, dass sich in der Einheit und Verschiedenheit der Ortskirchen
die Einheit und Verschiedenheit der trinitarischen Personen selbst abbildet,
hat in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts auch in offizielle Dokumente westlicher

Kirchen, vor allem in ökumenischem Zusammenhang, Eingang gefunden.

Ursprünglich lag er aber der ostkirchlichen Theologie am Herzen. So

21 Aldenhoven lehrte neben Systematischer Theologie auch Liturgiewissenschaft.

S. Urs von Arx, Herwig Aldenhoven - Altkatholische Impulse für das

Verständnis von Gott und Kirche, in: Angela Berlis u.a. (Hg.), Aufbruch und
Widerspruch. Schweizer Theologinnen und Theologen im 20. und 21. Jahrhundert, Zürich
(TVZ) 2019, 506-513.

22 Dabei will ich die einschlägigen Beiträge von Martien Parmentier und Andreas

Krebs sicher nicht geringschätzen. Vgl. etwa Martien Parmentier, Greek Patristic

Foundations for a Theological Anthropology of Women in their Distinctiveness as

Human Beings, in: AThR 84 (2002) 555-583, bzw. dessen dt. Übersetzung: ders.,
Griechische patristische Elemente zu einer theologischen Anthropologie der Frau als
Mensch und als Frau in ihrer Differenz zum Mann, in: Urs von Arx/Anastasios Kallis
(Hg.), Bild Christi und Geschlecht, Bern (Stämpfli) 1996 IKZ 88 [1998] 67-348),
132-174; Andreas Krebs, Erlösung zur Freiheit. Die «doppelte Freiheit» Gottes und
des Menschen in der Theologie Kurt Stalders, Münster (LIT) 2011.

23 Dieser Beitrag Aldenhovens hat seinen Ursprung in einem Vortrag, den Aldenhoven

in den Niederlanden hielt, als er dort den Blaise-Pascal-Preis des niederländischen

altkatholischen Seminars erhielt (2001). Der Preis wird für herausragende
Leistungen im Bereich der altkatholischen Theologie verliehen.

24 Vgl. die Darstellung altkatholischer trinitarischer Theologie, etwa in: Adrian
Suter, Altkatholische Kirchen, in: Johannes Oeldemann (Hg.), Konfessionskunde,
Leipzig - Paderborn (Evangelische Verlagsanstalt - Bonifatius) 2016, 247-274; ders.
u.a., Christkatholizismus in Geschichte und Gegenwart, Zürich (TVZ) 2021 (im
Erscheinen); Matths Ploeger, De geloofsleer van de Oud-Katholieke Kerk van Neder-
land, in: Peter-Ben Smit (Hg.), De Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Een inlei-
ding, Zoetermeer (Boekencentrum) 2018, 35-61; vgl. auch Smit, Theology (Anm. 1).

25 Herwig Aldenhoven, Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiolo-
gie, in: IKZ 92 (2002) 65-75.

68



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

kann es nicht überraschen, ihn auch in den gemeinsamen orthodox-altkatholischen

Dialogtexten zu finden. Im ekklesiologischen Kapitel III/2 über «Die
Einheit der Kirche und die Ortskirchen» heisst es: «Die eine Kirche auf Erden
existiert in den vielen Ortskirchen Das Leben der Ortskirchen ist
seinem Wesen nach ein und dasselbe: <Ein Leib und ein Geist.. .> (Eph 4, 4-6).
Es ist nicht eine Vielzahl, sondern der eine Leib Christi, ungeteilt und ganz an

jedem Ort. In dieser Einheit des Lebens der Ortskirchen bildet sich die Einheit

der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab.»26

Aldenhoven bezieht sich damit auf die ökumenische theologische Tradition

des Altkatholizismus.27 Was er sagt, stimmt mit dem überein, was wir
auch in den oben zitierten ökumenischen Texten angetroffen haben. Diese
Gedanken entwickelt er weiter, indem er sich ausführlich mit dem Personbegriff

auseinandersetzt:

Hier ist es wohl gut, daraufhinzuweisen, dass «Person» in der Trinitätslehre -
aber auch in einer theologischen Anthropologie - nicht mit «Individuum»
gleichgesetzt werden darf. Der Unterschied ist der, dass beim Begriff
«Individuum» zunächst von den Beziehungen abgesehen werden kann, dass
«Individuum» als in sich geschlossenes Individuum verstanden werden kann, während

der Begriff «Person» von vornherein «Person in Beziehung» meint. Die
Beziehung zu anderen Personen ist also konstitutiv für den Personbegriff. Für
den Begriff «Individuum» dagegen ist die Beziehung zu anderen Individuen
nicht konstitutiv. Natürlich werden alle sagen, dass ein Individuum in Beziehung

zu anderen Individuen steht. Aber der Begriff «Individuum» enthält
zunächst die zwischenpersönlichen Beziehungen nicht, sondern sie werden
im Denken erst in einem weiteren Schritt thematisiert. Der Begriff «Person»

hingegen bedeutet von vornherein Person in Beziehung zu anderen Personen.28

In einem nächsten Schritt verdeutlicht Aldenhoven dies folgendermas-
sen - nachdem er noch daraufhingewiesen hat, dass gerade auch jüdische
Denker wie Buber und Rosenzweig wieder für einen relationalen Person-

26 A.a.O., 65.
27 Vgl. für eine Skizze dieses ökumenischen Anliegens: von Arx, Auftrag (wie

Anm. 20). Insbesondere orthodoxe und anglikanische Gesprächspartner waren (und
sind) aufgrund dieses Anliegens von besonderer Bedeutung. Für eine Besprechung
dieses Anliegens anhand konkreter Dialogtexte s. Urs von Arx, Kirchliche Gemeinschaft

auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie: illustriert am Dialog
mit der Orthodoxen Kirche, der Römisch-katholischen Kirche und der Kirche von
Schweden, in: IKZ 105 (2015) 259-287.

28 Aldenhoven, Analogien (wie Anm. 25), 66.

69



Peter-Ben Sinit

begriff sensibel gemacht haben -,29 indem er die Existenz von zwei
Verständnissen von «Person» darstellt:

[Es gibt] im nichttheologischen Denken zwei Personbegriffe, den relationalen
und den nichtrelationalen. Der zweite setzt Person und Individuum gleich.
Theologisch ist der nichtrelationale Personbegriff unbrauchbar, und zwar
nicht nur in der Trinitätstheologie, sondern auch in der Anthropologie. In der

Trinitätstheologie würde die Anwendung des nichtrelationalen Personbegriffes

ja bedeuten, dass Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist, drei
Individuen wären. Das wäre ein Dreigötterglaube und die Leugnung des

biblischen Glaubens an den einen Gott. «Drei Personen in der Trinität» bedeutet

dagegen: Es sind drei, die in personaler Beziehung zu einander stehen, die
sich in dieser Beziehung gegenseitig voll und ganz durchdringen und ganz
eins sind miteinander.30

Aldenhoven macht dabei noch auf einen weiteren wichtigen Umstand
aufmerksam: Während die drei göttlichen Personen ganz Person sind und
nicht Individuen, gibt es bei Menschen, auch in der Kirche, immer eine

Spannung zwischen dem Sein als Person und Individuum; diese Spannung
ist auch spürbar im konkreten menschlichen Handeln und Existieren:

Das [sc. die trinitarischen Personen] sind in keinem Sinn Individuen. Wir
Menschen sind Personen, aber wir sind auch Individuen. Die trinitarischen
Personen hingegen sind in keiner Weise Individuen, sie sind nur Personen, das

heisst ganz eins miteinander in gegenseitiger Beziehung, Durchdringung und
Gemeinschaft.31

Damit ist - vor allem in diesem Kontext - wohl ausreichend dargestellt,
dass die ökumenischen und die altkatholischen Diskurse kompatibel, ja in
dieser Hinsicht sogar weitgehend deckungsgleich sind. Für einen Theologen

einer zahlenmässigen Minderheitskirche ist dies immer eine Quelle
der Zuversicht: Theologisch sind Altkatholiken offensichtlich anschlussfähig

bei den grossen Traditionen.

29 A. a. O., 67: «Es ist dann vor allem jüdischen Denkern der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts zu danken, dass der relationale, beziehungsbestimmte Personbegriff
wieder mächtig ins Bewusstsein gerufen wurde. Ich denke etwa an Franz Rosenzweig
und Martin Buber, von dem eine Schrift ja den charakteristischen Titel trägt <Ich und
Du>.»

30 Ebd.
31 Ebd.

70



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

4. Trinität, Kirche und Anthropologie

Das bisher skizzierte Verständnis der Dreifaltigkeit hat direkte Folgen für
die Art und Weise, wie sich eine Theologie weiter entfaltet: Es führt zu
einer sogenannten Koinonia- oder Communio-Theologie, in der die trini-
tarische «Gemeinschaft», als die Gott sich geoffenbart hat, den Ausgangspunkt

aller weiteren Überlegungen bildet. Das gilt daher auch für die

Anthropologie und die Ekklesiologie, das theologische Verständnis vom
Menschen und von der Kirche. Dieser Ansatz wurde für altkatholische
Theologie prägend,32 ähnlich auch für manche ökumenische und ökumenisch

orientierte Ansätze.
Wie erwähnt, bedeutet authentische menschliche Existenz im Rahmen

einer Koinonia-Theologie eine «personale» Existenz, in Analogie zur
Existenz der Personen der Dreifaltigkeit. Das heisst: Ein Mensch existiert
dann auf authentische Art und Weise, wenn er in eine solche Beziehung zu
anderen Menschen tritt, die eine Person als Person konstituiert. Diese Art
von Beziehungen ist in der Dreifaltigkeit gegeben und durch die
Selbstoffenbarung Gottes zugänglich geworden. Diese Existenz schliesst eine
ähnlich «personale» Beziehung zu Gott ein, oder besser gesagt: Sie ist
darin begründet, und zwar vom Anfang der Schöpfung an. Schöpfung
wird in diesem theologischen Paradigma als eine weitere Äusserung der

göttlichen Selbstgabe gesehen, die darauf ausgerichtet ist, von der Seite
der Schöpfung und damit auch und gerade seitens des Menschen eine sich
selbst schenkende Antwort zu bekommen. Dass der Mensch bzw. die
Menschheit es unterlassen hat - wohl aus Freiheit! -, diese Antwort zu
geben und damit auch das eigene Personsein verloren hat, ist der Inbegriff
von Sünde. Erlösung besteht darin, dass Gott sich weiterhin schenkt,
durch den Sohn und im Geist. Ihren Höhepunkt erreicht diese sich selbst
schenkende Liebe in der Menschwerdung der zweiten Person der Dreifaltigkeit,

im Wort, das Mensch in Christus wird, der folglich diese «Proexistenz»

bis zum Äussersten lebt und darin den kenotischen und opfernden
Aspekt dieser ekstatischen Existenz verkörpert. In einem weiteren Dokument

des anglikanisch-orthodoxen Dialogs wird dies folgendermassen
ausgedrückt:

As the perfect image of God revealing the divine, Christ exemplifies the endless

and unfathomable self-emptying of God: «Let the same mind be in you

32 Vgl. dazu z.B. Ploeger, Celebrating Church (wie Anm. 1), und Smit, Theology

(wie Anm. 1).

71



Peter-Ben Smit

that was in Christ Jesus, who, though he was in the form of God, did not regard
equality with God as something to be exploited, but emptied himself and
became obedient to the point of death, even death on a cross. Therefore God
also highly exalted him» (Phil 2.5-9). This self-emptying, which is also the
fullness (pleroma) of divine love, is set before us as the ideal that we also
should follow. Hence our capacity for interrelationship often involves «self-

emptying» (kenosis) and self-sacrifice, even the willingness to undergo
martyrdom.33

Diese Sichtweise ist auch in Dokumenten der multilateralen Ökumene

anzutreffen, etwa im Dokument der Kommission für Glauben und

Kirchenverfassung über theologische Anthropologie.34 Auf die hier beschriebene,

radikale Art und Weise ist in Christus, die sich selbst schenkende

Liebe Gottes, personal und persönlich erkennbar. Zugleich ist in ihm,
gerade in seinem Dasein für andere, seiner Proexistenz bzw. seinem «Ethos
der Alterität»,35 auch die danksagende, eucharistische menschliche
Antwort, welche die andere Seite der Beziehung ist. Es kommt nicht von
ungefähr, dass die anglikanische Theologin Catherine Pickstock diesbezüglich

von der «Liturgie» des Lebens Jesu spricht.36 In der Nachfolge

33 International Commission for Anglican-Orthodox Theological
Dialogue, In the Image (wie Anm. 19), 8.

34 Christian Perspectives on Theological Anthropology: A Faith and Order Study
Document, Genf (WCC) 2005, 81: «Jesus is revealed as the one who gives himself
away (Phil. 2:5-11). This self-giving manifests his relationship with the Father and the

Holy Spirit - the one who sent him and the one whom he sends (John 14:24; 16:7.8).
So it dawned upon the early Church that, in the light of Jesus, God must be worshipped
and apprehended by faith as Triune, as three <persons> in one <nature>, where, by the

power and mystery of eternal love, Father, Son and Spirit live in perfect mutuality and

unity. So it becomes clear to those who reflect on the face of Jesus that true person-
hood cannot be understood individualistically, but only as we look at human persons
in relationship. Affirmation: The presence of the image of God in each human person
and in the whole of humanity affirms the essentially relational character of human
nature and emphasises human dignity, potentiality and creativity, as well as human
creatureliness, finitude and vulnerability.»

35 Im Sinne eines auf den/die andere/n ausgerichtete Existenz. S. die grundlegenden

Ausführungen zu einem asketischen «ethos of otherness» in Zizioulas, Being as

Communion (wie Anm. 18), 81-83.
36 Catherine Pickstock, Ritual. An introduction, in: International Journal of

Philosophy and Theology 79 (2018) 217-221, hier 219: «[...] the New Testament that
is seamlessly the record of the acts of God Incarnate, and of the perfect worship on
earth of God by God. The action of the Church is as much to be the political extension
of Christ's primary liturgical performance, as it is the ritual commemoration of his
deeds.»

72



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Christi, die als interpersonale, gemeinschaftliche Praxis zu verstehen ist,
d. h. in der Integration in die Seinsweise Christi, eröffnet sich diese eucha-
ristische Existenz für alle Menschen. Daraus ergibt sich auch so etwas wie
«die Kirche»,37 die letztendlich nichts anderes ist als jene danksagende
Gemeinschaft, die in ihrem Leben, das heisst in ihrem danksagenden Feiern,

ihrem danksagenden Handeln und ihrem danksagenden Bezeugen,
jene «personale» Beziehung zu Gott und Menschen gestaltet.38 Indem die
Kirche diese Beziehung sakramental verkörpert, macht sie zugänglich,
was in Christus menschliche Gestalt angenommen hat.

Im Leben der Kirche als danksagende Gemeinschaft ergeben sich aus
diesem Verständnis der Beziehung zwischen Gott, Menschheit und Kirche
verschiedene Konsequenzen.39 Ich bleibe dabei auf der «sozialen» Ebene,

37 Letztendlich ist die Kirche die erlöste Menschheit (bzw. Schöpfung), nicht
eine religiöse Sekte. Vgl. etwa auch Franz Segbers, A Eucharistie Vision for a World
of Hunger, in: Marsha L. Dutton (Hg.), Globalization and Catholicity. Ecumenical
Conversations on God's Abundance and the People's Need (Beiheft zu IKZ 100), Bern
(Stämpfli) 2010, 208-222.

38 Vgl. auch die Formulierungen in der ekklesiologischen Präambel der Internationalen

Bischofskonferenz der (altkatholischen) Kirchen der Utrechter Union, Urs
von Arx/Maja Weyermann (Hg.), Statut der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, Bern (Stämpfli) 2001,
3.3: «Jede Ortskirche ist Leib Christi, in dem die im Namen des dreieinigen Gottes
Getauften und Gefirmten und in der Eucharistie immer wieder Geeinten durch die
verschiedenen Gaben des Heiligen Geistes zu einem vielfältigen, gemeinschaftlichen
Lebensvollzug in martyria, leitourgia und diakonia berufen, ermächtigt und geheiligt
werden. Sie ist in Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen das Volk desjenigen
Gottes, der Israel als ein Zeichen des Heils erwählt und den Abraham verheissenen
Segen in der Kraft des Evangeliums allen Völkern erschlossen hat. Sie ist als Zeichen
der in Jesus Christus anbrechenden Erneuerung der Schöpfung auf einem Weg zur
Vollendung, den all ihre Glieder in Umkehr und Hoffnung zu gehen haben.»

39 Vgl. Perspectives (wie Anm. 34), 82: «In the light of its trinitarian perspective
the Church has found special significance in the account of human creation in Genesis.

In Genesis 1:26 God says that human beings are to be made not with reference

only to themselves, not according to their kind (like other creatures), but <in our
image, in our likeness>. Human beings are not like their own kind, but are to be like
God. Here it is clear that being made in God's image is foundational for all human
beings, male and female (Gen. 1:26-27). Approaching the text with a trinitarian
understanding, it is also clear that this image, in which all humanity is created, is first
and foremost relational. As we draw together the text of Genesis 1 and the figure of
Christ Jesus, we perceive that we truly image God only in communion with Christ and

with one another. In communion with Christ we are drawn by the Holy Spirit into
relationship with the Father, becoming capable of working together (synergia) with

73



Peter-Ben Smit

d. h.: auf der Ebene der zwischenmenschlichen Beziehungen. Zur Beziehung

zwischen der Menschheit und der weiteren Schöpfung Hesse sich
aber Analoges sagen.40 Zentrale Begriffe sind dabei Synodalität und Kon-
ziliarität. Darauf kommt das Dokument Die Kirche - aufdem Weg zu
einer gemeinsamen Vision in einer grundlegenden Art und Weise zu
sprechen:41

Das Wort «Synode» stammt von den griechischen Begriffen «syn» (mit) und
«odos» (Weg) ab und steht daher für «einen Weg gemeinsam zurücklegen».
Sowohl Synodalität als auch Konziliarität bedeuten, dass in der Gemeinschaft

der Kirche «jedes Glied des Leibes Christi kraft der Taufe seinen Ort
und eine eigene Verantwortung [...] hat». Die gesamte Kirche ist auf allen
Ebenen des kirchlichen Lebens - lokal, regional und universal - synodal/
konziliar unter der Leitung des Heiligen Geistes. In der Eigenschaft der
Synodalität bzw. Konziliarität spiegelt sich das Geheimnis des trinitarischen Le¬

the Triune God for the fulfilment of God's loving design for the whole creation. This
insight into the essentially relational character of true human identity before God has

become a major key to addressing contemporary challenges to humanity in the light
of Christian faith. As the current Faith and Order study on Ethnic Identity, National
Identity and the Search for the Unity of the Church puts it, <human beings are made

in, by and for a community, a human characteristic which finds its expression in many
forms and under many names>. (ETHNAT study document, FO/2004, 27, Faverges
Report, §12.)». - ETHNAT bezieht sich auf das Studienprojekt «Ethnic Identity,
National Identity, and the Unity of the Church» der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung (1997-2004); Faverges Report verweist auf den Bericht «Becoming a

Christian: The Ecumenical Implications of Our Common Baptism» des gleichen
Gremiums.

40 Vgl. z. B. a. a. O., 90: «One of the ways in which we see that humans are created
in the image of God is the way in which we have been entrusted with the privilege of
sharing with God the responsibility of taking care of the whole creation. God created
us to be in loving relationship not only with one another, but also with the entire creation.

God's own love and care sustain everything that exists, clothing the grass of the
field (Luke 12:28) and being aware even of the fall of a sparrow (Mt. 10:29). And it is
God's intent that the whole creation, everything in heaven and earth, should share in
the ultimate liberation and unity which will be set forth in Christ, through whom all
things came into being (Eph. 1:10; John 1:3). Meanwhile, we are called to relationship
of loving care with the wider creation, acknowledging and taking responsibility for
our place within the dynamic interconnected and interdependent whole of creation.
The fact that God created all things good means that this co-responsibility, however
exacting it may be, will always occasion delight and celebration.»

41 Vorher bespricht das Dokument (par. 45-51; 52) das (dreifache) apostolische
(ordinierte) Amt (besonders hinsichtlich episkope), das für die Strukturierung von
Synodalität notwendig ist; diese Dimension kann hier nicht ausführlicher besprochen
werden.

74



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

bens Gottes wider, und die Strukturen der Kirche verleihen dieser Eigenschaft

Ausdruck, um das Leben der Gemeinschaft als Gemeinschaft zu
verwirklichen. In der eucharistischen Gemeinschaft auf Ortsebene erfährt
man diese Eigenschaft in der tiefgehenden Einheit in Liebe und Wahrheit, die
zwischen den Gliedern und den ihnen vorstehenden Amtsträgern besteht. In
entscheidenden Situationen sind bislang immer Synoden zusammengekommen,

um bei Fragen der Glaubenslehre oder bei moralischen Gefahren oder
Irrglauben im Vertrauen auf die Führung des Heiligen Geistes, den Jesus nach
seiner Rückkehr zum Vater zu senden verheißen hat (vgl. Joh 16,7 und 12-14),
den apostolischen Glauben zu erkennen. An ökumenischen Synoden nahmen
leitende Repräsentanten aus der gesamten Kirche teil; ihre Beschlüsse wurden

von allen angenommen als Bestätigung des wichtigen Dienstes, den sie

bei der Förderung und Erhaltung der Gemeinschaft innerhalb der gesamten
Kirche geleistet haben[...]. (par. 53)

Die «personale» Art und Weise, sich zueinander zu verhalten, führt somit

zu einer bestimmten Art und Weise der Entscheidungsfindung: eine

Entscheidungsfindung in Gemeinschaft, ausgehend von jenem Paradigma von
Gemeinschaft, so wie es in der rituellen Inszenierung der kirchlichen
Danksagung, der Eucharistie, «ausgeführt» (performed) wird. Mitglieder
von Kirchen und Kirchen untereinander sind dazu berufen, in Gemeinschaft

miteinander zu leben, und in dieser Gemeinschaft «die Wahrheit
des Evangeliums immer neu zu erkennen».42

Mit diesen Bemerkungen ist auch die Grundlage gefunden, um etwas
über das bereits erwähnte Fallbeispiel zu sagen: ein Essay des Politikers
Baudet, in dem er sich mit der Gestalt der (abendländischen) Gesellschaft
beschäftigt. Dieses Thema hat, ähnlich wie auch die Dreifaltigkeit, mit der

Ordnung von Gemeinschaft zu tun. Damit ist entweder der Essay Baudets,
der sich explizit auf Religion bezieht, zu einem theologischen Traktat
geworden, oder die Dreifaltigkeit ist, als eine Gotteslehre, die in einer
bestimmten Art von irdischer Gemeinschaft zu ihrem Ziel kommt, zu einer
politischen Lehre geworden. Oder es gilt beides. Dabei bewege ich mich
auf einer relativ allgemeinen Ebene und werde hauptsächlich Konzeptua-
lisierungen von Gemeinschaft und Individuum sowie von Freiheit und

Gruppenzugehörigkeit näher in Augenschein nehmen. Dabei versuche

42 Vgl. Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz, in: Synodalrat
der Christkatholischen Kirche der Schweiz (Hg.), Verfassung und weitere wichtige
Reglemente der Christkatholischen Kirche der Schweiz, o. O. 2009, par. 4. Dieses
Ideal ist auch im Statut der Internationalen Bischofskonferenz der Utrechter Union
wiederzufinden.

75



Peter-Ben Smit

ich, die Gefahrenzonen zu vermeiden, die Tanner für politisch-theologische

Ansätze, die sich auf die Trinität berufen, benannt hat.43

5. Soumission - Religion und Gesellschaft: Thierry Baudets
Houellebecq-Interpretation

Am 20. Mai 2019 veröffentlichte der niederländische Politiker Thierry
Baudet, ein promovierter Jurist, einen Aufsatz über den französischen
Schriftsteller Michel Houellebecq in der Zeitschrift American Äffairs.44

In «Houellebecq's Unfinished Critique of Liberal Modernity»45 beschäftigt

Baudet sich mit dem Œuvre Houellebecqs, insbesondere mit Sérotoni-

ne (2019) und Soumission (2015). Baudets Arbeit geht über eine blosse

Analyse hinaus, er formuliert auch mögliche Schlussfolgerungen aufgrund
der Einsichten und Auffassungen, die seiner Meinung nach aus den Romanen

Houellebecqs hervorgehen.46 Ein zentrales Thema ist dabei die Spannung

zwischen Individuum bzw. individueller Person und Gemeinschaft
und deren respektiven Interessen:

43 Vgl. Tanner, Trinity (wie Anm. 4).
44 Thierry (Henri Philippe) Baudet (*28. Januar 1983, Heemstede NL) ist ein

niederländischer Historiker, Jurist, Autor und Gründer der Partei «Forum für
Demokratie». Er studierte Geschichte (BA 2006) und Rechtswissenschaften an der Universität

von Amsterdam (MA 2006), anschliessend promovierte er an der Universität
Leiden (2012) mit der von Paul Cliteur und Roger Scruton betreuten Arbeit Aanval op
de natiestaat. 2015 war er Mitgründer des Thinktanks «Forum voor Démocratie», der
2016 zu einer politischen Partei umgewandelt wurde. Nach den Parlamentswahlen

von 2017 wurde Baudet FvD-Fraktionsvorsitzender in der Zweiten Kammer der
Generalstaaten. Er gilt als ein erfolgreicher und kontroverser Politiker mit einer grossen
Nähe zum «alt-right». Seine Partei wurde bei den Wahlen für die Provinzialstaaten
(und damit für die indirekt gewählte Erste Kammer der Generalstaaten) 2019 die

insgesamt grösste Partei.
45 Thierry Baudet, Houellebecq's Unfinished Critique of Liberal Modernity,

in: American Affairs 3 (2019) 213-224 (https://americanaffairsjournal.org/
2019/05/houellebecqs-unfinished-critique-of-liberal-modernity/ [zuletzt besucht am
6.10.2019]).

46 Zur Frage, wie überzeugend Baudets Houellebecq-Interpretation ist, vgl. die
kritischen Bemerkungen des Houellebecq-Übersetzers Martin de Haan im Interview
mit Ariejan Korteweg, Wat Baudet niet ziet is dat bij Houellebecq juist de vrouwenfi-

guren vaak sterk zijn, in: De Volkskrant (21. Mai 2019). Diese Frage ist nicht Gegenstand

von diesem Beitrag.

76



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

At some point in the course of their lives, all of Houellebecq's characters are
forced to acknowledge that their romantic ideals have become untenable in
the modern age, since individualism has made profound, long-term relationships

impossible. This simple idea forms the fundamental conviction of
Houellebecq's work. It echoes, in certain ways, Marxist Verelendungstheorie:
as technological innovations have made jobs boring and interchangeable, and

as free trade has destroyed traditional farm life and honest labor, we now pass
through life as atomized wage slaves in the service of incomprehensible,
unfathomable government organizations and overwhelmingly powerful
multinational corporations. Erratic consumer preferences, capricious fashions, and

an unpredictable herd instinct dictate the opinions (or the whims and fancies)
of most of us who no longer have a family, a home, a church, and a nation to
reinforce our sense of identity. Unable to chart a course for ourselves, we are

floating around in an empty sea. Rudderless. All control of life—and of who
we are—is lost.47

Die Konsequenz aus einer solchen Entwicklung ist für Baudet klar: «[T]he
project of our civilization has come to an end.»48 Die Lösung für eine

desintegrierende Zivilisation (oder auch: Gesellschaft) scheint Religion,
genauer gesagt das Christentum zu sein.49 Wenigstens sei Religion der

Grund, auf dem andere, nicht christliche und ausländische Gruppen in der

(europäischen) Gesellschaft viel stärker stehen als «einheimische» Gruppen,

so wird er später in seinem Essay ausführen.
Ein zentraler Vergleichspunkt von Baudets Ansatz mit dem oben

dargelegten Zusammenhang von Trinität und Anthropologie ist die Ablehnung

von bestimmten anthropologischen Modellen. Denn Baudet sieht die
Krise, die Houellebecq in seinen Romanen zeichnet, auch als eine
anthropologische Krise:

Now this fundamental point which Houellebecq makes time and again
deserves further reflection, because it challenges the very fundamentals of both
the contemporary «Left» and the «Right.» It challenges modern anthropology
as such. Both the social-democratic and the liberal wing of the modern political

spectrum (respectively advocating the welfare state and the free market)
wish to maximize individual autonomy. Liberalism and socialism differ when
it comes to the most effective way to achieve that objective, but they do not
differ in the objective itself. They are both liberation movements; they both
want the complete emancipation of the individual.50

48 Ebd.
50 Baudet, Critique (wie Anm. 45).

77



Peter-Ben Smit

Mit Houellebecq (bzw. mit Houellebecq, wie er ihn versteht) meint Baudet,

dass die Betonung von individuellen Freiheiten die Wurzel aller
Probleme sei sowie auch der Kern des Missverständnisses, das die moderne
westliche Kultur im Griff hat. Denn obwohl Emanzipation und Freiheit
Glück versprechen, ist das Gegenteil der Fall:

It is this fundamental assumption of the modern age—that individual autonomy

(be it through free markets or welfarism) leads to happiness—which
Michel Houellebecq challenges.51

Baudets weitere Ausführungen der Deutung Flouellebecqs kommen,
wenigstens scheinbar, in die Nähe der Ablehnung der von der «trinitarischen
Anthropologie» ebenfalls abgelehnten «Anthropologie des Individuums»:

In Houellebecq's view, the very philosophical concept of «the individual self»
is wrong. For without the ability to define ourselves in an unbreakable
connection with our surroundings, there is nothing for us to derive meaning from
and we end up depressed. Thus, the freest people who have ever lived have
also come to live the least meaningful lives. The more we «liberate» ourselves
from our social ties, the more we become the slaves of our own distorted self-
image.52

Etwas später betont er erneut, dass die Freiheit, nach der wir verlangen,
uns eigentlich unfrei und unglücklich mache, während gerade das, wovon
wir uns befreien möchten, nämlich traditionelle gesellschaftliche Strukturen,

uns frei und glücklich mache.53 Ähnliches liesse sich über eine ekkle-

51 Ebd. Davor führt er dies auch anhand ausgewählter Beispiele aus: «And both
base their vision of society on the (unfounded but supposedly <self-evident>) principle
that every individual enjoys certain unalienable rights,> which by definition eclipse
all other claims, and to which all other ties, loyalties, and connections must ultimately

be subordinated. Over time, all such institutions that the individual requires to
fully actualize a meaningful existence - such as a family and a connection to generations

past and future, a nation, a tradition, perhaps a church - will weaken and
eventually disappear. Today, even new life (in the womb) may be extinguished to avoid

disturbing the individual's freedom. In the Netherlands (where I live), suicide is
facilitated to ensure that here, too, no constraints—such as the duty to care for your
parents—are placed on the individual.»

52 Ebd.
53 Ebd.: «So the paradox is this: the freedom we desire eventually makes us un-

free and unhappy, while the constraints that we reject eventually make us happy and
free. We are profoundly incapable of defining ourselves as individuals (although we
think we can). We constantly overestimate our own abilities to create a world on our
own.»

78



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

siale Existenz sagen: Gerade die Eingliederung in eine Gemeinschaft
macht eine Person glücklich und frei.

Die Lösung, die Houellebecq nach Baudets Interpretation vorschlägt,
ohne allerdings allzu konkret zu werden, ist die Wiederentdeckung von
«a territorial, social, and historical connection with others around us, a

connection which transcends individual choice, momentary whims, and

instrumental interests». Dies impliziert für Baudet einen starken Nationalstaat

sowie eine skeptische Haltung gegenüber Freihandel und Immigration,

während die Gesellschaft «deliberalisiert» werden müsse, vor allem
im Hinblick auf Sexualität und Spiritualität.54 Hier ist vor allem interessant,

was er zum zweiten Thema zu sagen hat.55

Bezüglich Spiritualität bzw. Religion (die Begriffe sind in Baudets

Essay deckungsgleich) stellt Baudet heraus, dass Menschen sich immer
aufgrund eines «metaphysischen Zieles» verstehen (was «übernatürlich» hier

genau heisst, wird nicht ausgeführt):

Then, religion: Houellebecq argues that we will always conceive of ourselves
in terms of a metaphysical purpose. Those who believe that the heavens above

us are devoid of a divine presence will invariably meet their existential needs

in other ways: first with the superficial pleasure of a libertine lifestyle, and, in
due course, with barely secularized heresies—such as naïve humanitarianism
and one-worldism. This desperate moralism opens the doors to massive numbers

of immigrants, undermines real political communities, and makes
distinctive national and civilizational aspirations impossible.56

54 Ebd.: «Although Houellebecq, a poet more than a philosopher, shies away
from laying out a detailed political manifesto, he tells us on every page that we need

to rediscover a territorial, social, and historical connection with others around us, a

connection which transcends individual choice, momentary whims, and instrumental
interests. This naturally implies a powerful nation-state that protects the social fabric,
along with a high degree of skepticism towards immigration and free trade. But this
in itself is not enough. To recreate embeddedness in society, the individual himself
has to be embedded again. He has to be deliberalized. Indeed, apart from implying
the indispensability of a strong national state, Houellebecq indicates that two much

more fundamental challenges must be overcome: our sexual and spiritual liberation.»
55 Allerdings wäre es durchaus interessant, Baudet (und Houellebecq) nach ihrer

Deutung frühchristlicher emanzipatorischer Traditionen, wie sie z.B. in den Thekla-
Akten erhalten sind, zu befragen. Vgl. dazu z.B. Peter-Ben Smit, St. Thecla.
Remembering Paul and Being Remembered Through Paul, in: VigChr 68 (2014) 551—

563.
56 Baudet, Critique (wie Anm. 45). Weshalb er welche Auffassung als Häresie

bezeichnet, führt er nicht aus.

79



Peter-Ben Smit

Belege bzw. Illustrationen für diese Gesellschaftsanalyse findet Baudet im
Schicksal mancher emanzipierter Frauen, die er folgendermassen
beschreibt (und für die er - m. E. zu Recht - massiv kritisiert wurde):

If you allow yourself a brief moment to view the world from Houellebecq's
perspective, his philosophy is validated all around us. Consider the emancipation

of women and the feminist ideology that underpins it (a favorite topic
in Houellebecq's work). The «liberated» status of women is usually celebrated
as one of the great triumphs of late-liberal society. Today women, from an

early age, are encouraged to pursue a career and be financially independent.
They are expected to reject the traditional role of supporting a husband and
strive instead for an «equal» relationship in which «gender roles» are
interchangeable.

But how has this really been working out for them? What happens when they
hit thirty? If they continue to work full hours, building a family becomes
extremely difficult, if not impossible. This is why women in the Western world
increasingly tend to have fewer children—if they even have them at all. Work
and children then often limit the time available for the maintenance of a
committed relationship, and rare are the lovers that both work full hours, rear
children, and invest sufficiently in each other for the marriage to remain
healthy over time. An inevitable result of all this is the demographic decline
of Europe. Another outcome is constant conflict, constant competition—and
in the end, fighting, divorce, and social isolation—and a new generation of
boys and girls growing up in such disfigured settings.57

Nach diesem Intermezzo, das gleichermassen illustrativ ist für die Auffassungen

Baudets, wie es historisch und auch sonst problematisch ist, kommt
er erneut auf die Geschichtsphilosophie zu sprechen. Er skizziert, wie
nach Houellebecq die Kulturgeschichte bestimmt wird von «metaphysical
mutations»; das Christentum habe eine solche Wandlung herbeigeführt,
die 68er-Bewegung (bzw. die Liberalisierung der westlichen Gesellschaft)
ebenfalls. Die folgende Frage liegt nahe: Das «liberale Projekt» wird
aufgrund seiner defizitären Anthropologie zugrunde gehen, doch was wird
danach kommen?58 Es scheint zwei Möglichkeiten zu geben. Die erste

Option bedeutet eine Rückkehr zu den traditionellen Werten Europas;

57 Ebd.
58 Ebd.: «But, having said all this, is there any hope in Houellebecq's oeuvre? If,

as in his view, the modern world is based on a fundamentally flawed anthropology -
and has, as a consequence, produced a completely dysfunctional society - then it
cannot continue to exist for very long. Individualism has reached its final stage and

cannot develop any further. It has started to consume itself.»

80



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Houellebecq skizziert diese Möglichkeit: «In most of his books, Houel-
lebecq refers to some form of identitarian movement, of nationalists and

populists, or, as in Sérotonine, a popular uprising à la today's gilets
jaunes.»59 Ein weiteres Beispiel führt er an in Soumission:

Indeed, Soumission even involves a paramilitary resistance group led by the

fascinating Godefroy l'Empereur, who incidentally appears to serve the finest

pear liqueur in all of France. In all these movements, Houellebecq sees

(correctly, in my view) an attempt to preserve traditional European culture or
indeed to reestablish it: a world in which the family is once again at the center,
in which nations are restored, maybe even a form of Christianity is reinstated.60

Was auch immer sein werde - eine zweite Möglichkeit skizziert Baudet im
Anschluss -, es müsse zwangsläufig zu einer traditionelleren Gesellschaft
führen, denn eine individualisierte Gesellschaft löse sich von selbst auf:

We are now at the point where we must begin to think about what comes
after—and this will necessarily be some form of traditionalism. Because
individualism makes our societies so weak (resulting, as we have seen, in an
unwillingness to defend our civilization, to resist mass immigration, and even to
reproduce, among other things), our society shall either regress and regenerate,

or it will be replaced.61

Deswegen gibt es auch eine logische zweite Option: die Einführung einer

neuen «metaphysical mutation», die das Kollektiv wieder wichtiger als das

Individuum machen wird; diese Möglichkeit wird konkret vom Islam
repräsentiert, wie Houellebecq es in Soumission darlegt (Islam kann mit
«Unterwerfung» übersetzt werden - «Hingabe» oder «Ergebung» sind
andere und anders akzentuierte Möglichkeiten):

In contrast to such movements stands the alternative: the conquest or replacement

of our civilization by a new «metaphysical mutation.» Such a metaphysical

mutation also conforms, though in a different way, to some traditionalist
standard and involves the sacrifice of the individual's desires and liberation in
favor of the group. This is most concretely seen in the strong internal loyalties
of Arabic, African, and Turkish immigrants who follow Islam, which Houellebecq

describes in Soumission.
As things stand today, this second scenario clearly represents the most likely
future for Europe. And in a famous 2015 interview in the Paris Review,
Houellebecq in fact commented: «I accelerate history, I condense an evolution

59 Ebd.
60 Ebd.
61 Ebd.

81



Peter-Ben Smit

that is, in my opinion, realistic.» He added: «The Koran turns out to be much
better than I thought. I feel, rather, that we can make arrangements. The feminists

will not be able to, if we're being completely honest. But I and lots of
other people will.»

Obwohl Houellebecq als Schriftsteller die Zukunft offenlässt, vermutet
Baudet, dass die zweite Option die wahrscheinlichere sei. Allerdings
erhofft er sich von Houellebecq, oder von einer jüngeren Generation von
Autorinnen und Autoren, dass er oder sie «uns» helfen «to [...] express,
and even revive, the Western will to live». Damit stellt er die Frage «Are
the cards then dealt? Or do we still—despite the Herculean challenge of
overcoming modern individualism—have the option of revitalizing our
civilization?» Politisch wählt Baudet klar die letztgenannte Option,
obwohl er sie als eine herkulische Aufgabe sieht.

6. Houellebecq, Baudet und die Dreifaltigkeit: ein kritischer
Vergleich

In dieser ganzen Problematik hat die Religion, genauer gesagt das

Christentum wie auch der Islam, eine für Baudet eindeutige Funktion: Religion
vermittelt traditionelle Werte, die dazu führen, dass das Individuum sich
der Gruppe unterordnet, wodurch Raum geschaffen wird für Beziehungen
und überhaupt für eine Gesellschaft, die nicht desintegriert. Man würde

vermuten, dass Baudet und (seine Deutung von) Houellebecq dem trinita-
rischen anthropologischen und ekklesiologischen Ansatz, wie er oben
dargelegt wurde, nahestehen. In beiden Fällen ist Gemeinschaft von zentraler
Bedeutung und wird losgelöste Individualität abgelehnt: Alles dreht sich

um Beziehungen. Doch bestehen wesentliche Unterschiede; ihre Benennung

schärft sowohl das Verständnis der Dreifaltigkeit als Quelle für ein
Verständnis von Anthropologie und Gemeinschaft als auch das Verständnis

des hier diskutierten politischen Ansatzes.
Ein erster Punkt betrifft die Beziehung zwischen Gruppe und Individuum

bzw. Person. Die Ausgangslage in beiden Ansätzen ist nicht unähnlich:

Es besteht ein starkes Unbehagen an einer bestimmten Auffassung
von menschlicher Freiheit, die mit moderner Liberalität assoziiert wird.62

Im Denken Baudets und Houellebecqs hat Religion (sei es das Christentum

oder der Islam) die Funktion, «konservative» Werte zu stärken, sei es

im Sinne einer Rückkehr zum Christentum oder im Sinne einer Islamisie-

62 Ob diese Interpretation stimmt oder nicht, kann hier nicht besprochen werden.

82



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

rung Europas. Wesentlich für eine derartige Veränderung sind «some
traditionalist Standard and [...] the sacrifice of the individual's desires and
liberation in favor of the group.»63 Die Interessen der Gruppe und die des

Individuums sind in diesem Modell sich gegenseitig ausschliessende
Alternativen: Entweder müssen sich die Interessen der Gruppe zugunsten der
Freiheiten des Individuums (das abgelehnte liberale Modell) unterordnen
oder umgekehrt: Das Individuum unterstellt sich wieder der Gruppe
(allerdings in seinem eigenen Interesse, denn nur so kann es zu Beziehungen
und Gemeinschaft kommen). Wer dies mit dem trinitarischen Modell von
Gemeinschaft bzw. Anthropologie vergleicht, wird einen wichtigen
Unterschied feststellen. Darin wird nämlich weder die Gruppe der Person

vorgeordnet noch die Person der Gruppe, sondern beide gehören zusammen:
Eine Person wird zur Person, indem sie in Beziehung mit anderen existiert;

eine Gemeinschaft kommt genau durch solche Beziehungen zustande.

Das verschiebt die Art und Weise, in der Person und Gemeinschaft sich
zueinander verhalten: Es kann nie darum gehen, die eigenen Freiheiten für
«die Gruppe» zu opfern, sondern höchstens um eine Form von Askese, die
darauf ausgerichtet ist, Beziehungen zu pflegen, zu Mitmenschen oder
auch zur Schöpfung.64 Das kann durchaus dazu führen, dass eine Person
sich zugunsten des Anderen zurücknimmt, aber nie zugunsten einer der
Person übergeordneten Gruppe.65 Zudem gehört es zu diesem Konzept,
dass dieses «Ethos von Andersheit» gegenseitig ist, was zu einer Dynamisierung

von Beziehungen und von Gruppenidentität führt. Gruppe und
Einzelperson sind so keine Opponenten, sondern konstituieren sich gegenseitig

in der Beziehung. Nicht Gruppendruck, sondern ein Ethos der Alte-
rität normiert menschliches Benehmen, und der trinitarische Ansatz bildet

eine Alternative zum «konservativen» oder «liberalen» Menschenbild.

63 Baudet, Critique (wie Anm. 45).
64 S. grundlegend die Ausführungen zu einem asketischen «ethos of otherness»

in Zizioulas, Being (wie Anm. 18), 81-83.
65 Aufdie Problematik einer Hierarchie innerhalb der Trinität kann ich hier nicht

eingehen, sie wird von verschiedenen Seiten problematisiert. Vgl. Miroslav Volf,
After Our Likeness. The Church as an Image of the Triune God, Grand Rapids (Eerd-
mans) 1998; Sarah Coakley, God, Sexuality, and the Self. An Essay «On the Trinity»,

Cambridge (Cambridge University Press) 2013, 140-142.236-237.318-322. Der
Unterschied zwischen einer Ordnung (taxis) und einer Hierarchie im Sinne einer
Abstufung scheint mir diesbezüglich wichtig zu sein, ebenso wie auch der kenotische
Gehalt intratrinitarischer Beziehungen.

83



Peter-Ben Smit

Ein zweiter Punkt betrifft das Thema der Freiheit. Nach Baudet und

Houellebecq ist die individuelle Freiheit das Hauptproblem moderner,
liberaler Anthropologie. Diese Freiheit führe jedoch in die Irre: Ein Mensch
könne die eigene Lebenswelt und die eigenen Beziehungen gar nicht in
Freiheit und Ungebundenheit gestalten. Die Alternative zu dieser absoluten

Freiheit des Individuums sei die unfreie Eingliederung in und das

Sich-der-Gruppe-Unterwerfen (Soumission). Es gebe lediglich diese beiden

Alternativen; dabei beruft Baudet sich in seiner Houellebecq-Inter-
pretation auf religiöse Traditionen einerseits und auf seine Interpretation
der modernen Liberalität andererseits. Aus trinitätstheologischer Perspektive

besteht jedoch eine dritte Option. Die Beziehungen innerhalb der

Dreifaltigkeit sind frei; das ist sogar eine Bedingung für die Beziehungen,
in denen und durch die sich die göttlichen Personen im jeweiligen Gegenüber

zueinander als Personen konstituieren und in und als Gemeinschaft
existieren. Unfreie Beziehungen, die nicht aufgrund von ekstasis, sondern

aufgrund von Zwang oder Unterwerfung zustande kämen, würden eine

personale Existenz verunmöglichen, weil sie jede Form von wirklicher
Beziehung verhindern würden. Deshalb kann eine Gruppe, die aufgrund
einer religiösen Tradition Menschen zur Unterwerfung nötigt, nie mit dem

Glauben an den dreifaltigen Gott harmonieren. In christlicher Tradition
werden zwei Formen von Unterwerfung abgelehnt: unter das Gesetz, dessen

Inhalt (in paulinischer Theologie) durchaus etwas mit (ethnischem)
Gruppendruck zu tun hat,66 und unter die Sünde. Stattdessen ist in Christus

eine neue Freiheit zu finden, die der göttlichen Freiheit in jener
Hinsicht entspricht, insofern als sie einen Menschen frei macht für eine Existenz

in Gemeinschaft und eine in und durch Beziehungen konstituierte
«personale» Form des Daseins.67 Diese Freiheit, die eine Freiheit vom
Gesetz und von der Sünde und eine Freiheit für Beziehungen bedeutet, ist
natürlich verletzlich, auch sie ist für Sünde «angreifbar». Aber wenn eine

66 Was allerdings mit einem «legalistischen» Judentum nichts zu tun hat; vgl. die
einflussreiche These von Ed P. Sanders, Paul, the Law, and the Jewish People,
Minneapolis (Fortress) 1983, 20: «The question is not about how many good deeds an
individual must present before God to be declared righteous at the judgment, but, to
repeat, whether or not Paul's Gentile converts must accept the Jewish law in order to
enter the people of God or to be counted truly members.»

67 Vgl. z. B. International Commission for Anglican-Orthodox Theological

Dialogue, Church (wie Anm. 11), 11.31: «The freedom given in Christ is a

freedom for relationship and community, the freedom proper to the kingdom of God
and the people of God.»

84



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

befreite Person dem Beispiel Christi folgt, führt sie zu freien Beziehungen
zu anderen und zu freiwilliger Selbstzurücknahme zugunsten dieser
Beziehungen.68 Da diese Freiheit eine ist, die ihren Grund in einer Befreiung
hat, kann ihre Verkörperung durchaus auch eine Form von Gesellschaftskritik

bedeuten, gerade auch in «konservativen» oder «religiösen»
Kontexten. Der anglikanisch-orthodoxe Dialog erwähnt 2006 eine Reihe von
Beispielen:

Many Anglican believers, alongside other Christians, witnessed to the need
for racial equality in South Africa. The same freedom can be seen in the
often solitary witness of those whom God's Spirit has empowered to break
through the limits of their religious or secular culture for the sake of the
kingdom.69

Mit Unterwerfung hat eine solche Freiheit wenig zu tun, ausser es ist die

freiwillige «Unterwerfung» im Sinne der Verkörperung eines Ethos der
Alterität - gerade in einer «konservativen» Gesellschaft kann sich diese

Freiheit subversiv auswirken.

7. Schlussbetrachtung: Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik
zu tun?

Das hier vertretene, ökumenisch weithin übliche und mit altkatholischer
Theologie kompatible Verständnis der Trinität kann, wie im zweiten Teil
dieses Beitrags ausgeführt, ein Gesprächspartner bzw. ein Kritiker sein

für zeitgenössische Stimmen in der Politik. Damit haben dieses Verständnis

der Dreifaltigkeit und auch altkatholische Theologie durchaus das Po-

68 Vgl. z. B. International Commission for Anglican-Orthodox Theological

Dialogue, Image (wie Anm. 19), 9: «Made in the image of God who is supremely

free, we humans express our uniqueness as persons through the exercise of free
will. God gives us the capacity for freedom, both <formal> freedom of choice between

options, and (substantial) freedom in and for God. Freedom, while a precious gift, can
be used for good or for ill, involving as it does the possibility of choosing evil. The

proper use of the gift of freedom is revealed in the person of Jesus Christ, who came
to make us truly free (Jn 8.32, 36). Such freedom is given to us in order that we may
participate fully in the rule of justice and holiness. The first step on this path is a

fundamental change of mind, a far-reaching repentance (metanoia). The true dimension

of freedom is found in loving obedience to God, <whose service is perfect
freedom»»

69 International Commission for Anglican-Orthodox Theological
Dialogue, Church (wie Anm. 11), 11.43.

85



Peter-Ben Smit

tenzial für zeitgenössische politische Theologie. Dieses Potenzial enthält
verschiedene Aspekte, von denen ich zum Schluss diejenigen hervorhebe,
die im vorherigen Vergleich eine Rolle gespielt haben.

Ein erster Aspekt ist der des Vergleichs als eines solchen. Indem zwei
anthropologische Ansätze, die sich zudem beide auf religiöse Traditionen
berufen, miteinander verglichen werden, tritt das Profil beider Ansätze
schärfer hervor. Der Vergleich hat somit eine heuristische Funktion.

Ein zweiter Aspekt ist die Bestimmung von Individuum bzw. Einzelperson

und Gruppe bzw. Gesellschaft. Während sich das eine Modell mit
der postulierten Entscheidung für die Dominanz von einer dieser beiden
Grössen in eine Zwangsjacke steckt, umgeht das trinitarische Modell dies,
indem es nicht Individuum bzw. Einzelperson und Gemeinschaft gegeneinander

ausspielt, sondern darlegt, wie sie einander voraussetzen, und dass

zwischenpersonale Beziehungen keine Folge der Über- oder Unterordnung

von Individuum oder Gruppe sind, sondern die Grundlage darstellen
für personale Existenz und Gemeinschaft. Die Alternative zwischen
«Individuum» oder «Gruppe» besteht somit nicht.

Ein dritter Aspekt hat mit dem vorherigen zu tun: Wenn es nicht zum
Kern christlicher Dogmatik gehören kann - weil dieser Kern trinitarisch
ist -, eine Person einer Gruppe unterzuordnen, dann kann es nie die Rolle
der christlichen Tradition in einer Gesellschaft sein, allzu freie Individuen
unter Zwang wieder in die Gruppe einzugliedern oder sie dieser zu
unterwerfen. Für das Verständnis der (möglichen und/oder wünschenswerten)
Rolle von Kirchen in einer Gesellschaft hat diese Einsicht durchaus

Folgen. Sie können zum Beispiel nicht ohne Weiteres Hüterinnen einer für
alle verpflichtenden gesellschaftlichen Struktur sein.

Ein vierter Aspekt hat mit dem Zusammenhang von Beziehung und
Freiheit zu tun. Während das Modell von Baudet/Houellebecq impliziert,
dass Zugehörigkeit zu einer Gruppe bzw. einer funktionierenden Gesellschaft

Unterwerfung bedeute und individuelle Freiheit weitgehend aufgegeben

werden müsse, bietet das trinitarisch-anthropologische Modell eine
Alternative. Dieses geht von einer Befreiung (c. q. von Sünde) in Christus
aus, die eine Person frei macht in dem Sinne, dass sie (wieder) frei wird
für authentische und deswegen freie, nie aufgezwungene Beziehungen in
Analogie zu den Beziehungen der trinitarischen Personen - im Idealfall
führt dies zur Verkörperung eines «Ethos der Alterität», wodurch die frei
in Beziehung tretende Person sich aus Achtung für den/die/das andere/n
zurücknimmt. Freiheit ist somit eine Voraussetzung für Beziehungen und
Gemeinschaft und nicht ihre Bedrohung.

86



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Ein fünfter Aspekt hat mit dem Verhältnis zwischen Kirche und
Gesellschaft bzw. Kultur zu tun: Weil eine Person befreit wird und in Christus

frei wird von gesellschaftlichen Zwängen, kann eine auf diese Art und
Weise freie Person sich auch kritisch verhalten gegenüber der Mehrheitskultur,

mag diese nun «konservativ» oder «liberal» sein. Wenn aber eine

religiöse Tradition die primäre Funktion hat, Menschen zur Treue gegenüber

der Gruppe (sc. Gesellschaft und ihrer Normen) zu bringen, wird es

kaum noch möglich sein, kritisch gegenüber der Mehrheitskultur zu sein.
Diese fünf Aspekte sind Beispiele für die Möglichkeiten, die das

Weiterdenken einer trinitarischen Gotteslehre in einem politischen Kontext
bietet. Dabei ist natürlich immer anzumerken, dass das trinitarische
Leben (analog und mit Rücksicht auf die geschöpfliche Begrenztheit der

Menschheit) auch für die Kirche immer Norm und Ideal ist. Es ist damit
nicht nur eine Quelle für Gesellschaftskritik oder Kritik an Politikerinnen
und Politikern, sondern fordert in gleichem Mass auch die Kirche heraus,
ihrer Berufung zum Leben in Gemeinschaft gerecht zu werden.

Peter-Ben Smit (*1979, Rotterdam NL), Dr. theol. (Universität Bern, 2005),
Dr. theol. habil. (Universität Bern, 2009), Th. D. (General Theological
Seminary, New York 2011) ist ao. Professor für Systematische Theologie und
Ökumene am Institut für Christkatholische Theologie der Theologischen
Universität Bern (seit September 2018), sowie o. Professor für Kontextuelle
Bibelauslegung an der Theologischen Fakultät der Vrije Universiteit
(Amsterdam), und Professor für Alte Katholische Kirchenstrukturen («bijzonder
hoogleraar») am Departement für Philosophie und Religionswissenschaft
der Universität Utrecht. Ausserdem ist er als research associate der Theologischen

Fakultät der Universität von Pretoria (Südafrika) verbunden.

Adresse: Institutfür Christkatholische Theologie, Länggassstrrasse 51, 3012

Bern, Schweiz
E-Mail: peter-ben.smit@theol.unibe.ch

87



Peter-Ben Smit

Summary

In this essay, a comparison is made between the Trinitarian theology and anthropology

that has become characteristic for Old Catholic theology and for the broader

ecumenical theological tradition (Faith and Order) and a contemporary
analysis of Western culture based on the work of the French novelist Michel
Houellebecq and his appeal to religion as a potential savior of such culture by the
Dutch politician Thierry Baudet in an essay that drew much attention in the

course of 2019. Using the work of the Swiss theologian Herwig Aldenhoven in
particular, it is shown how the understanding of the role of religion, in particular
Christianity, in society in both approaches can be understood more clearly by
comparing them to each other. Beyond this, it is also demonstrated, how a
Trinitarian anthropology, in which human beings become persons by entering into free
relationships with each other, is incompatible with an understanding of religion
that serves to make individuals submit to a group (e. g., a society or a nation) for
the sake of the greater good of this group. From a Trinitarian perspective,
communion and personhood are shown not to be each other's competitors, but rather
to coincide and mutually imply each other. Therefore, the connection made
between conservative politics and Christianity, as suggested by Baudet is untenable.
In arguing this case, this essay seeks to make a contribution to the development
of an ecumenically inspired Old Catholic political theology.

Schlüsselwörter - Key Words

Dreifaltigkeit - Politische Theologie - Theologische Anthropologie - Herwig
Aldenhoven - Ökumenische Theologie

88


	Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun? : Zum öffentlich-theologischen Potenzial altkatholischer Theologie

