Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Artikel: Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun? : Zum offentlich-
theologischen Potenzial altkatholischer Theologie

Autor: Smit, Peter-Ben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?
Zum offentlich-theologischen Potenzial altkatholischer
Theologie

Peter-Ben Smit

1. Einfiihrung*

Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun? Diese Frage ist der Dreh- und
Angelpunkt dieses Beitrags. Ich werde sie in vier Schritten behandeln und
damit von der Art und Weise einen Eindruck vermitteln, worauf es aus
meiner Sicht ankommt, um, ausgehend vom Kern altkatholischer systema-
tischer Theologie,' eine Art politische bzw. 6ffentliche Theologie zu ent-
wickeln.? Der Ansatz, den ich hier wihle, baut auf verschiedenen Stim-
men aus der Okumene auf und weiss sich der Alten Kirche verpflichtet,
wobei er im altkatholischen theologischen Diskurs einen bescheidenen
neuen Impuls setzen mochte. Zu diesem Zweck mochte der Ansatz auch

Diesen Beitrag widme ich dem Andenken an Pfr. Dr. Remco Robinson (Apel-
doorn, 12.8.1979 — Middelburg, 10.3.2019). Er geht auf meine Antrittsvorlesung an
der Universitiit Bern als ao. Professor fiir Systematische Theologie und Okumene am
14.3.2019 zuriick. Stud. theol. Emanuel Graf hat freundlicherweise das Korrektur-
lesen bis zur Einreichung meines Beitrags auf sich genommen.

I Zur sog. altkatholischen «mainstream»-Theologie vgl. Urs voN ARX, Ein «Pe-
trusamt» in der Communio der Kirchen. Erwigungen aus altkatholischer Perspektive,
in: IKZ 93 (2003) 1-42, hier 7; s. auch MATTLIS PLOEGER, Celebrating Church. Ecu-
menical Contributions to a Liturgical Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Litur-
giewetenshap) — Tilburg (Liturgisch Instituut) 2008, 224.230: «It is a <comparatively
progressive and ecumenically minded position,> characterized by a <marked closeness
to Anglican and Orthodox ecclesiology.> It is a contemporary, hermeneutical, syste-
matic theology.» (a.a.O., 224) — Zur Einfiihrung s. PETER-BEN SMiT, Old Catholic
Theology. An Introduction, Leiden (Brill) 2019.

2 S. fiir diese theologische Disziplin z. B. SEBASTIAN KiM/KATIE DAY (Hg.),
A Companion to Public Theology, Leiden (Brill) 2017; DirkIE SMiIT, Notions of the
Public and Doing Theology, in: Journal of Public Theology 1 (2007) 431-451. Vgl. fiir
einen weiteren altkatholischen Versuch, der allerdings nicht primér von der Gottes-
lehre, sondern von der Ekklesiologie ausgeht: PETER-BEN SMIT/JAN JORRIT HASSE-
LAAR, This is My Body: A «Green» Ecclesiology? Old Catholic Mainstream Theolo-
gy and the «Green Theology» of the Ecumenical Patriarchate in Dialogue, in: IKZ
107 (2017) 157-181.

60 IKZ 110 (2020) Seiten 60-88



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

gut katholisch sein.? Mit diesem Ansatz bin ich sicher nicht der Erste,*
aber ich mdchte ihn trotzdem wihlen, um einen Aspekt des politischen
Potenzials christ- bzw. altkatholischer Theologie darzulegen (iiber die
klassischen «liberalen» und «ethischen» Anliegen dieser Tradition hinaus,
so berechtigt diese auch seien).

In einem ersten Schritt werde ich auf das Verstdandnis der Dreifaltigkeit
eingehen, wie es sich im 6kumenischen Diskurs entwickelt hat, vor allem
in der Arbeit der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung sowie
in okumenischen Dialogen, die sich der Arbeit dieser Kommission ver-
pflichtet wissen; die Arbeit dieser Gremien ist fiir den altkatholischen
theologischen Diskurs von besonderer Bedeutung.> Ebenso wenig wie in

3 S. z.B. PETER-BEN SmiT, Charism and Challenge — Old Catholic Ecumenism
and the Appeal to the Early Church, in: Review of Ecumenical Studies 11 (2019)
58-75, sowie ADRIAN SUTER, «Ce qui a été cru partout, toujours et par tous» — la
catholicité selon la théologie catholique-chrétienne, in: Frangois-Xavier Amherdt u. a.
(Hg.), Vers une catholicité cecuménique? Actes du colloque «Ensemble et divers. Vers
une catholicité cecuménique?» a I'Institut cecuménique de Bossey, les 6 et 7 septemb-
re 2010, Freiburg i. Ue. (Universititsverlag) 2013, 61-70.

4 Vgl. z.B. den Uberblick und die Kritik dazu bei KATHRYN TANNER, Trinity,
in: Peter Scott/William T. Cavanaugh (Hg.), The Blackwell Companion to Political
Theology, Oxford (Blackwell) 2004, 319-332, sowie FREDERICK CHRISTIAN BAUER-
scHMIDT, The Trinity and Politics, in: Gilles Emery/Matthew Levering (Hg.), The
Oxford Handbook of the Trinity, Oxford (Oxford University Press) 2011, 531-543,
und die dort zitierte Literatur, auf die ich im Folgenden nur beschréankt eingehen kann.
Vgl. weiter auch als Beispiel fiir einen orthodoxen Ansatz und Uberblick: DARKO
DiogGo, Trinity, Society and «Political Theology», in: International Journal of Ortho-
dox Theology 3 (2012) 89-112.

3 S. z.B. zwei massgebliche Dokumente der Kommission fiir Glaube und Kir-
chenverfassung und die altkatholische Stellungnahmen dazu: Taufe, Eucharistie und
Amt, Genf (WCC) 1982; Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision,
Genf (WCC) 2013; und: Christ(alt-)katholische Stellungnahme zu den sogenannten
«Lima-Texten», in: IKZ 78 (1988) 197-212; Ausserordentliche Sitzung der Internati-
onalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) in Utrecht, 14. bis 18. September
2014, in: IKZ 105 (2015) 72-76; vgl. auch Smit, Old Catholic Theology (wie Anm. 1).
Darin habe ich ausgearbeitet, wie stark altkatholische Theologie dem Anliegen von
«Glauben und Kirchenverfassung» verpflichtet ist. Seit deren friihesten Anfingen
haben altkatholische Theologen (in jiingerer Zeit auch Theologinnen) einen Beitrag
zu dieser Bewegung geleistet, auch mittels der IKZ. Vgl. dazu ANGELA BERLIS, «Dis-
rupted ecclesial internationality». The Old Catholic «Internationale Kirchliche Zeit-
schrift» during the First World War, in: KZG 31 (2018) 146—-168 — Berlis vertritt seit
2009 die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union in der Kommission fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung.

61



Peter-Ben Smit

den Bereichen der politischen Theologie oder der trinitarischen Theologie
kann ich hier die Breite der Diskussion einbeziehen, hoffe aber, wenigs-
tens reprisentativ vorzugehen, indem ich mich auf grundlegende Doku-
mente aus der Arbeit dieser Kommission sowie auf damit verwandte und
weitgehend kompatible bilaterale Dialogtexte beziehe. In einem zweiten
Schritt gehe ich niher ein auf das Verstindnis der Dreifaltigkeit in der alt-
bzw. christkatholischen theologischen Tradition. Auf die Beziehung von
Trinitét, Kirche und theologischer Anthropologie werde ich in einem drit-
ten Schritt zu sprechen kommen. Anschliessend wird in einem vierten
Schritt ein konkretes politisches Fallbeispiel aus der jiingeren niederléndi-
schen Geschichte behandelt, das dem zeitgenossischen, leider reichlich
vorhandenen Fundus des politischen Populismus entstammt.® Das Bei-
spiel, ein Essay des Politikers Thierry Baudet, habe ich gewéhlt, weil es
sich nicht nur explizit mit dem Christentum auseinandersetzt, sondern
sogar in seiner Kritik der modernen und liberalen Gesellschaft gerade dort
anzusetzen scheint, wo auch trinitarisch inspirierte politisch-theologische
Ansitze es tun: beim Thema «Freiheit» und bei der Anthropologie. Dieser
Umstand 14dt zu einem Vergleich ein, der sowohl Aspekte einer trinita-
risch inspirierten Anthropologie als auch Baudets Ansatz sowie die Kom-
patibilitét eines trinitarischen mit dem (konservativen) Ansatz Baudets zu
erhellen vermag. Die Berechtigung einer politischen «Verwendung» der
Trinitét riihrt in nuce daher, dass jede Ordnung einer Gemeinschaft poli-
tisch ist, also auch die Ordnung Gottes, was einen Vergleich mit anderen
politischen Ordnungen erméglicht (dabei ist die «Gemeinschaft Gottes»
normativ fiir die «Gemeinschaft der Kirche»). Als Ubung in «6ffentlicher
Theologie» schliesst dieser Beitrag somit bei Dirkie Smits erster Form von
offentlicher Theologie an: Theologie «[is] related to the public sphere in
the sense of a normative vision underlying contemporary democratic life
in democratic societies».’

6 Diese Bewertung von populistischen Entwicklungen in der zeitgenossischen
Politik ldsst sich auch theologisch begriinden, wihrend gerade aufgrund von theolo-
gischen Einsichten Alternativen moglich sind, vgl. z.B. ANGUS RITCHIE, Inclusive
Populism. Creating Citizens in the Global Age, Notre Dame (Notre Dame University)
2019.

7 Smit, Notions (wie Anm. 2), 443.

62



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

2. Ein 6kumenisches Verstiindnis der Dreifaltigkeit

Wer sich auf die Suche nach einem 6kumenischen Verstdndnis der Drei-
faltigkeit macht und einen Blick in neuere Dokumente der Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung wirft, wird in erster Linie zwar Aus-
sagen iiber die Trinitdt finden, aber keine ausgearbeitete «6kumenische
Theologie des dreieinigen Gottes». Gleichzeitig wird aber auch deutlich,
dass eine trinitarisch ausgerichtete Theologie fiir die Arbeit der Kommis-
sion grundlegend ist,® ganz in Einklang mit dem trinitarischen Grundsatz
des Okumenischen Rates.? Ein gutes Beispiel dafiir ist Die Kirche — auf
dem Weg zu einer gemeinsamen Vision von 2013.19 Da heisst es zum Bei-
spiel: «Der allmiéchtige Gott, der die Kirche ins Leben ruft und sie mit sich
selbst durch sein Wort und den Heiligen Geist vereint, ist der dreieinige
Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist» (par. 14); zudem enthilt das Doku-
ment viele Verweise auf das Wirken der Personen der Dreifaltigkeit in der
Kirche, die so etwas wie das <Geriist> der 6kumenischen Ekklesiologie
bilden. Par. 23 des Dokuments etwa hebt dies in folgender Weise hervor:

Die Kirche ist im Wesentlichen eine Gemeinschaft in dem dreieinigen Gott
und gleichzeitig eine Gemeinschaft, deren Glieder gemeinsam am Leben und
an der Sendung Gottes teilhaben (vgl. 2.Petr 1,4), der als Dreieinigkeit die

8 Ein explizites Beispiel dafiir ist auch das Studiendokument: Gemeinsam den
einen Glauben bekennen. Eine 6kumenische Auslegung des apostolischen Glaubens,
wie er im Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel (381) bekannt wird, Frank-
furt a. M. (Lembeck) — Paderborn (Bonifatius) 1991, das eine 6kumenische Erkldrung
des Glaubensbekenntnisses von Nizia und Konstantinopel ist. Fiir einen Uberblick
relevanter Dokumente s. auch: PLOEGER, Celebrating Church (wie Anm. 1), 389-456;
ausserdem DAVID FERGUSSON, Ecumenism and the Doctrine of the Trinity Today, in:
Emery/Levering (Hg.), Handbook (wie Anm. 4), 547-558, und MATTHIAS HAUDEL,
The Relation Between The Trinity and Ecclesiology as an Ecumenical Challenge and
Its Consequences for the Understanding of Mission, in: IRM 90 (2001) 401-408.

9 Vgl. Constitution and Rules of the World Council of Churches (as amended by
the Central Committee of the WCC in Geneva, Switzerland, 2018), I. «The World
Council of Churches is a fellowship of churches which confess the Lord Jesus Christ
as God and Saviour according to the Scriptures and therefore seek to fulfil together
their common calling to the glory of the one God, Father, Son and Holy Spirit.» On-
line: https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/central-committee/geneva-
2018/constitution-and-rules-of-the-world-council-of-churches; (zuletzt besucht am
6.10.2019). Zu Hintergrund und Geschichte s. die folgende Skizze, WILLEM ADOLF
Visser 'T Hoort, The Basis: Its History and Significance, in: ER 37 (1985) 170-174.

10 Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision (wie Anm. 5).

63



Peter-Ben Smit

Quelle und der Mittelpunkt aller Gemeinschaft ist. Somit ist die Kirche so-
wohl eine gottliche als auch eine menschliche Realitét.

Kurz darauf nennt der Text die Kirche das «Spiegelbild der Gemeinschaft
des dreieinigen Gottes» (25). Solche Aussagen stellen keine vollstindige
Lehre der Dreifaltigkeit dar, implizieren aber schon ein bestimmtes Ver-
standnis der Trinitét. Dieses Verstidndnis, oder wenigstens eines, das mit
den in den Texten von Glauben und Kirchenverfassung entfalteten Gedan-
ken iibereinstimmt, ist z. B. in den Texten des Orthodox-Anglikanischen
Dialogs zu finden. Dieser Dialog war in den letzten Jahren sehr produktiv
und arbeitet sehr explizit auf der Grundlage einer trinitarischen Theolo-
gie. So heisst es in dem Dokument The Church of the Triune God (2006):

All our theology of the Church presupposes the eternal priority of this myste-
ry of communion in the life of God. If God were not eternally a communion
of love, the koinonia of believers would not be what it is, a real participation
in the divine life, a theosis. As the Church has come to understand and articu-
late this truth, it has seen that the communion of the divine Persons must be a
relationship in which each Person has identity and life in and through the
others. The Father, the sole source of divine life and being, gives birth eter-
nally to the Son, who has all that he has from the Father. The Spirit, eternally
proceeding from the Father, receives from him the fullness of the same divine
life. The divine Persons are not manifestations of a prior divine essence, but
irreducible hypostatic realities, existing in their relation to each other.!!

Der Gedankengang eines solchen Ansatzes ist ausserordentlich kompati-
bel mit der Betonung der Dreifaltigkeit als Gemeinschaft, wie sie in den
Dokumenten der multilateralen Okumene, etwa in Die Kirche — auf dem
Weg zu einer gemeinsamen Vision, sichtbar wird. In beiden Fillen bildet
das Verstindnis der Trinitit als Gemeinschaft, koinonia, die Grundlage

11" INTERNATIONAL COMMISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLOGICAL Di1A-
LOGUE, The Church of the Triune God. The Cyprus Statement agreed by the Interna-
tional Commission for Anglican — Orthodox Theological Dialogue, London (Angli-
can Communion Office) 2006, I.4. Der Text fihrt fort, indem er sich von anderen
Verstindnissen der Trinitit abgrenzt: «Neither a psychological nor a social analogy
can express this divine life. The former tends to reduce the three Persons to aspects
of one substance, while the latter does not adequately express their consubstantiality,
the simultaneity of oneness and threeness. When we understand this, we see how
crucial is the distinction between person, in its full sense, and individual: the person
exists not in possession of its own nature in opposition to others, but in giving itself
wholly into the life of others. Thus the person is not a part of some whole, but the place
where the wholeness of nature is real and concrete.» (a.a.O., [.4).

64



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

fiir die Entwicklung eines bestimmten Kirchenverstandnisses. Dabei ver-
halten sich die Begriffe «Person» und «Gemeinschaft» in einer solchen
Theologie auf eine besondere Art zueinander. Ein Kernsatz aus dem letz-
ten Zitat ist daher: «[T]he communion of the divine Persons must be a
relationship in which each Person has identity and life in and through the
others»!2 — die Gemeinschaft und die Personen existieren nur in und durch
die interpersonalen Beziehungen; ohne Gemeinschaft gibt es keine Perso-
nen, und ohne Personen, die in einer existenziellen Beziehung zueinander
stehen, existiert keine Gemeinschaft.!? In dieser Art von Theologie exis-
tiert eine Person nicht zuerst «an sich», sondern immer nur in Beziehun-
gen; zugleich ist eine Person mehr als nur ein Teil eines grosseren Gan-
zen — eine Person ist der Ort, wo das Ganze, die Gemeinschaft, existiert,
eben weil eine Person in Gemeinschaft existiert. In einem weitreichenden
Sinne gilt dies auch fiir die vom dreifaltigen Gott gewollte Daseinsweise
der Menschheit in der Schopfung, da die Menschheit ja nach dem Abbild
Gottes erschaffen worden ist:14

It is the will of the Blessed Trinity that each human being is created for, and
called into, a personal way of existence in communion with God, the whole
human community and all creation. That is why each human being is a person
who not only shares with all others a common human nature, but also partici-
pates with them in the whole of creation.!>

12 A.a.0,14.

I3 Hier ist der Einfluss einer «sozialen» Lehre der Trinitdt deutlich spiirbar; im
Kontext des anglikanisch-orthodoxen Dialogs ist dabei besonders die Theologie John
Zizioulas’ (Ko-Vorsitzender der Kommission von 1989 bis 2009) von Bedeutung, vgl.
seine Hauptwerke: JOHN Ziz1oULAsS, Being as Communion. Studies in Personhood
and the Church, Crestwood (SVSP) 1997; DERS., Eucharist, Bishop, Church. The Uni-
ty of the Church in the Divine Eucharist and the Bishop During the First Three Cen-
turies, Brookline (Holy Cross) 2001, und DERrS., Communion & Otherness. Further
Studies in Personhood and the Church, London (T & T Clark) 2007. — Andere wich-
tige Autorinnen und Autoren kénnen hier aus Platzgriinden nicht eigens besprochen
werden, s. fiir einen Uberblick iiber die Diskussion etwa GIJSBERT VAN DEN BRINK,
Social Trinitarianism. A Discussion of Some Recent Theological Criticisms, in: [JST
16 (2014) 331-350, und LINCOLN HARVEY, Introduction, in: ders. (Hg.), Essays on the
Trinity, Eugene (Cascade Books) 2018, 1-13, sowie TANNER, Trinity (wie Anm. 4),
und BAUERSCHMIDT, Trinity (wie Anm. 4).

14" Der Verweis auf Gen 1,26f. findet sich auch im Dialogtext.

15 INTERNATIONAL COMMISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLOGICAL DIA-
LOGUE, Church (wie Anm. 11), 1.5.

65



Peter-Ben Smit

Die hier erwihnte Natur ist dabei keine Eigenschaft, die der Menschheit
per se zu eigen ist, sondern diese «Natur» begegnet nur in den so existie-
renden Personen: «the person is not a part of some whole, but the place
where the wholeness of nature is real and concrete.»'® — Wer nach dem
Bedeutungshorizont von Siinde und Erlésung in einem solchen Ansatz
fragt, bekommt als Antwort, dass sie die Verneinung einer solchen perso-
nalen Existenz in Gemeinschaft und deren Wiederherstellung zum Aus-
druck bringen.!” Genauer gesagt: Erlosung ist die Befreiung aus einer «sta-
tischen», auf sich selbst ausgerichteten Existenz, hin zu einer «ek-statischen
Existenz», in der ein Mensch zum Menschen werden kann, indem er in
eine freie, im Idealfall gegenseitige Beziehung zu anderen Menschen
tritt.!® Freiheit ist somit konstitutiv fiir dieses anthropologische Modell.
Nur freie Beziehungen kdnnen wirklich als Beziehungen verstanden wer-
den.

Zu Form und Charakter dieser Beziehung findet sich in diesem Dialog
weiteres Beachtenswertes, das im Folgenden von Bedeutung sein wird:
Die Art und Weise, wie die Personen der Dreifaltigkeit zueinander in Be-
ziehung stehen, kann als gegenseitige «Selbstgabe» verstanden werden;
damit verbunden ist der Begriff der kenosis, «Selbstentdusserung», deren
Ergebnis die perichoresis, die tinzerische Gemeinschaft, ist, mit der sich
Georgiana Huian in diesem Heft auseinandersetzt. Dabei stellt die Drei-
zahl der Personen sicher, dass es nicht zu einer exklusiven, sondern zu
einer inklusiven Art von Gemeinschaft kommt. The Church of the Triune
God verbindet diesen Aspekt besonders mit der Rolle des Heiligen Geistes
als dritter Person:

16 A.a.O., 1.4, Fiir Gott gelte: «[T]he one nature of God exists, not in the abstract,
but only in the three Persons». Analog gilt das auch fiir die Menschheit.

17 Zur Siinde heisst es im anglikanisch-orthodoxen Dokument entsprechend:
«Humankind, however, rejected the call to personal life in communion, and instead
fell into a narrow way of selfish existence leading to death rather than eternal life»
(a.a.0., 1.5). Zur Erlosung heisst es: «[I]n obedience to the Father’s will, Christ the
eternal Son, by his self-giving death and resurrection and in the power of the Holy
Spirit, reveals and opens to us the communion of the life of the Holy Trinity» (a.a.O.,
L.6).

18 Vgl. Z1ziouLAs, Communion (wie Anm. 13), 214: «[F]or the identification of
hypostasis not with ousia but with personhood means that the ontological question is
not answered by pointing to the self-existent, to a being as it is determined by its own
boundaries, but to a being which in its ekstasis breaks through these boundaries in a
movement of communion.»

66



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Yet these terms speak of identities that eternally constitute each other in their
mutual relationships. Affirming the independent reality of the Spirit implies
that the perfect mutual love of Father and Son, the completeness of giving and
receiving in God, is not all that should be said about the divine life. There is
no exclusivity or mutual self-absorption in the relation of Father and Son,
because there exists also the relation between the Father and the Spirit, and
the Son and the Spirit. Thus God’s life is a dynamic, eternal and unending
movement of self-giving. (IL.5)

Diese Grundziige werden an verschiedenen Orten im anglikanisch-ortho-
doxen Dokument weiter ausgearbeitet.!® Die bisherige Darstellung scheint
mir ausreichend, um die Konturen einer in der 6kumenischen Theologie
breit vertretenen Trinitédtslehre anzudeuten.

3. Kompatibilitit mit der christkatholischen theologischen
Tradition

Vor dem Hintergrund dieser trinitarisch-theologischen Auffassungen im
Okumenischen Gesprich kann die Frage gestellt werden, wie diese Pers-
pektive sich zur christkatholischen bzw. altkatholischen theologischen
Sicht der Dreifaltigkeit verhilt. Letztendlich zielt dieser Beitrag auf die
Weiterentwicklung des trinitarisch-theologischen Paradigmas, weil alt-
katholische Theologie wesentlich 6kumenische Theologie ist.20

19 Zudem begegnet der gleiche Ansatz erneut (in vertiefter Form) im Dokument
zur Anthropologie des gleichen Dialogs aus dem Jahr 2015: INTERNATIONAL COM-
MISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLOGICAL DIALOGUE, In the Image and
Likeness of God. A Hope-Filled Anthropology, London (Anglican Communion Of-
fice) 2015.

20 Dabei lisst sich dariiber streiten, ob die 6kumenische Theologie wirklich et-
was anderes ist, denn von ihrer Programmatik her will altkatholische Theologie
nichts anderes sein als eine 6kumenische Theologie. D.h.: eine Theologie, die es als
ihr Anliegen versteht, die «Okumene», also eine Gemeinschaft aller Kirchen, zu for-
dern, indem sie sich besinnt auf die Quellen und die Quelle aller Theologien, und
damit zu einer Theologie beitréigt, die es den Kirchen ermdglicht, ihre Aufgabe in der
«Okumene», im Sinne der globalen Gesellschaft, zu verwirklichen, ein Zeichen der
Menschenliebe Gottes zu sein. In diesem Sinne sind die Perspektiven Vercammens
und von Arx’ komplementir, s. JOrRIS VERCAMMEN, Bauen an der «neuen Katholizi-
tit». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union, in: IKZ 98 (2008) 73-96, und
URs vON ARX, Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union: Wie weiter in die Zukunft?, in: IKZ 98 (2008) 5-49.

67



Peter-Ben Smit

Ich mochte dazu anschliessen bei einem Vorginger von Georgiana
Huian und mir auf der systematischen Professur,?! Herwig Aldenhoven,
der wohl zu den Theologen und Theologinnen aus der altkatholischen
Tradition gehort, die in den letzten Jahrzehnten am grundlegendsten iiber
die Dreifaltigkeit nachgedacht haben.?? Aldenhovens Beitrag zum Ver-
standnis der Trinitédt aus altkatholischer Perspektive schliesst gut an das
iiber die 6kumenische Tradition Gesagte an;23 zudem ist das, was er dazu
schreibt, représentativ fiir die altkatholische Tradition.?4 In seinem Auf-
satz «Trinitarische Analogien und Ortskirchentheologie» schreibt Alden-
hoven:2>

Der Gedanke, dass sich in der Einheit und Verschiedenheit der Ortskirchen
die Einheit und Verschiedenheit der trinitarischen Personen selbst abbildet,
hat in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts auch in offizielle Dokumente westli-
cher Kirchen, vor allem in 6kumenischem Zusammenhang, Eingang gefun-
den. Urspriinglich lag er aber der ostkirchlichen Theologie am Herzen. So

2l Aldenhoven lehrte neben Systematischer Theologie auch Liturgiewissen-
schaft. S. Urs vON ARrxX, Herwig Aldenhoven — Altkatholische Impulse fiir das Ver-
standnis von Gott und Kirche, in: Angela Berlis u.a. (Hg.), Aufbruch und Wider-
spruch. Schweizer Theologinnen und Theologen im 20. und 21. Jahrhundert, Ziirich
(TVZ) 2019, 506-513.

22 Dabei will ich die einschlédgigen Beitrige von Martien Parmentier und Andre-
as Krebs sicher nicht geringschitzen. Vgl. etwa MARTIEN PARMENTIER, Greek Patris-
tic Foundations for a Theological Anthropology of Women in their Distinctiveness as
Human Beings, in: AThR 84 (2002) 555-583, bzw. dessen dt. Ubersetzung: DERS.,
Griechische patristische Elemente zu einer theologischen Anthropologie der Frau als
Mensch und als Frau in ihrer Differenz zum Mann, in: Urs von Arx/Anastasios Kallis
(Hg.), Bild Christi und Geschlecht, Bern (Stampfli) 1996 (= IKZ 88 [1998] 67-348),
132—-174; ANDREAS KREBS, Erlosung zur Freiheit. Die «doppelte Freiheit» Gottes und
des Menschen in der Theologie Kurt Stalders, Miinster (LIT) 2011.

23 Dieser Beitrag Aldenhovens hat seinen Ursprung in einem Vortrag, den Alden-
hoven in den Niederlanden hielt, als er dort den Blaise-Pascal-Preis des niederlindi-
schen altkatholischen Seminars erhielt (2001). Der Preis wird fiir herausragende Leis-
tungen im Bereich der altkatholischen Theologie verliehen.

24 Vgl. die Darstellung altkatholischer trinitarischer Theologie, etwa in: ADRIAN
SUTER, Altkatholische Kirchen, in: Johannes Oeldemann (Hg.), Konfessionskunde,
Leipzig — Paderborn (Evangelische Verlagsanstalt — Bonifatius) 2016, 247-274; DERS.
u. a., Christkatholizismus in Geschichte und Gegenwart, Ziirich (TVZ) 2021 (im Er-
scheinen); MATT1JS PLOEGER, De geloofsleer van de Oud-Katholieke Kerk van Neder-
land, in: Peter-Ben Smit (Hg.), De Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Een inlei-
ding, Zoetermeer (Boekencentrum) 2018, 35-61; vgl. auch Smit, Theology (Anm. 1).

25 HERWIG ALDENHOVEN, Trinitarische Analogien und Ortskirchenekklesiolo-
gie, in: IKZ 92 (2002) 65-75.

68



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

kann es nicht iiberraschen, ihn auch in den gemeinsamen orthodox-altkatho-
lischen Dialogtexten zu finden. Im ekklesiologischen Kapitel I11/2 tiber «Die
Einheit der Kirche und die Ortskirchen» heisst es: «Die eine Kirche auf Erden
existiert in den vielen Ortskirchen ... Das Leben der Ortskirchen ist ... sei-
nem Wesen nach ein und dasselbe: <Ein Leib und ein Geist...> (Eph 4, 4-6).
Es ist nicht eine Vielzahl, sondern der eine Leib Christi, ungeteilt und ganz an
jedem Ort. In dieser Einheit des Lebens der Ortskirchen bildet sich die Ein-
heit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab.»26

Aldenhoven bezieht sich damit auf die 6kumenische theologische Traditi-
on des Altkatholizismus.?” Was er sagt, stimmt mit dem iiberein, was wir
auch in den oben zitierten 6kumenischen Texten angetroffen haben. Diese
Gedanken entwickelt er weiter, indem er sich ausfiihrlich mit dem Person-
begriff auseinandersetzt:

Hier ist es wohl gut, darauf hinzuweisen, dass «Person» in der Trinitétslehre —
aber auch in einer theologischen Anthropologie — nicht mit «Individuum»
gleichgesetzt werden darf. Der Unterschied ist der, dass beim Begriff «Indi-
viduum» zunéchst von den Beziehungen abgesehen werden kann, dass «Indi-
viduum» als in sich geschlossenes Individuum verstanden werden kann, wih-
rend der Begriff «Person» von vornherein «Person in Beziehung» meint. Die
Beziehung zu anderen Personen ist also konstitutiv fiir den Personbegriff. Fiir
den Begriff «Individuum» dagegen ist die Beziehung zu anderen Individuen
nicht konstitutiv. Natiirlich werden alle sagen, dass ein Individuum in Bezie-
hung zu anderen Individuen steht. Aber der Begriff «Individuum» enthilt
zunichst die zwischenpersonlichen Beziehungen nicht, sondern sie werden
im Denken erst in einem weiteren Schritt thematisiert. Der Begriff «Person»
hingegen bedeutet von vornherein Person in Beziehung zu anderen Perso-
nen.?8

In einem néchsten Schritt verdeutlicht Aldenhoven dies folgendermas-
sen — nachdem er noch darauf hingewiesen hat, dass gerade auch jiidische
Denker wie Buber und Rosenzweig wieder fiir einen relationalen Person-

26 A.a.0., 65.

27 Vgl. fiir eine Skizze dieses okumenischen Anliegens: vON ARX, Auftrag (wie
Anm. 20). Insbesondere orthodoxe und anglikanische Gespréichspartner waren (und
sind) aufgrund dieses Anliegens von besonderer Bedeutung. Fiir eine Besprechung
dieses Anliegens anhand konkreter Dialogtexte s. UrRs vON ARrX, Kirchliche Gemein-
schaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie: illustriert am Dialog
mit der Orthodoxen Kirche, der Romisch-katholischen Kirche und der Kirche von
Schweden, in: IKZ 105 (2015) 259-287.

28 ALDENHOVEN, Analogien (wie Anm. 25), 66.

69



Peter-Ben Smit

begriff sensibel gemacht haben —,2% indem er die Existenz von zwei Ver-
standnissen von «Person» darstellt:

[Es gibt] im nichttheologischen Denken zwei Personbegriffe, den relationalen
und den nichtrelationalen. Der zweite setzt Person und Individuum gleich.
Theologisch ist der nichtrelationale Personbegriff unbrauchbar, und zwar
nicht nur in der Trinitétstheologie, sondern auch in der Anthropologie. In der
Trinitdtstheologie wiirde die Anwendung des nichtrelationalen Personbegrif-
fes ja bedeuten, dass Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist, drei
Individuen wiren. Das wire ein Dreigotterglaube und die Leugnung des bib-
lischen Glaubens an den einen Gott. «Drei Personen in der Trinitiit» bedeutet
dagegen: Es sind drei, die in personaler Beziehung zu einander stehen, die
sich in dieser Beziehung gegenseitig voll und ganz durchdringen und ganz
eins sind miteinander.3?

Aldenhoven macht dabei noch auf einen weiteren wichtigen Umstand auf-
merksam: Wihrend die drei gottlichen Personen ganz Person sind und
nicht Individuen, gibt es bei Menschen, auch in der Kirche, immer eine
Spannung zwischen dem Sein als Person und Individuum; diese Spannung
ist auch spiirbar im konkreten menschlichen Handeln und Existieren:

Das [sc. die trinitarischen Personen] sind in keinem Sinn Individuen. Wir
Menschen sind Personen, aber wir sind auch Individuen. Die trinitarischen
Personen hingegen sind in keiner Weise Individuen, sie sind nur Personen, das
heisst ganz eins miteinander in gegenseitiger Beziehung, Durchdringung und
Gemeinschaft.3!

Damit ist — vor allem in diesem Kontext — wohl ausreichend dargestellt,
dass die 6kumenischen und die altkatholischen Diskurse kompatibel, ja in
dieser Hinsicht sogar weitgehend deckungsgleich sind. Fiir einen Theolo-
gen einer zahlenmissigen Minderheitskirche ist dies immer eine Quelle
der Zuversicht: Theologisch sind Altkatholiken offensichtlich anschluss-
fihig bei den grossen Traditionen.

29 A.a.0Q., 67: «Es ist dann vor allem jiidischen Denkern der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts zu danken, dass der relationale, beziehungsbestimmte Personbegriff
wieder méchtig ins Bewusstsein gerufen wurde. Ich denke etwa an Franz Rosenzweig
und Martin Buber, von dem eine Schrift ja den charakteristischen Titel trigt <ch und
Duw.»

30 Ebd.

31 Ebd.

70



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

4. Trinitit, Kirche und Anthropologie

Das bisher skizzierte Verstidndnis der Dreifaltigkeit hat direkte Folgen fiir
die Art und Weise, wie sich eine Theologie weiter entfaltet: Es fiihrt zu
einer sogenannten Koinonia- oder Communio-Theologie, in der die trini-
tarische «Gemeinschaft», als die Gott sich geoffenbart hat, den Ausgangs-
punkt aller weiteren Uberlegungen bildet. Das gilt daher auch fiir die An-
thropologie und die Ekklesiologie, das theologische Verstindnis vom
Menschen und von der Kirche. Dieser Ansatz wurde fiir altkatholische
Theologie priagend,*? dhnlich auch fiir manche dkumenische und 6kume-
nisch orientierte Ansitze.

Wie erwihnt, bedeutet authentische menschliche Existenz im Rahmen
einer Koinonia-Theologie eine «personale» Existenz, in Analogie zur
Existenz der Personen der Dreifaltigkeit. Das heisst: Ein Mensch existiert
dann auf authentische Art und Weise, wenn er in eine solche Beziehung zu
anderen Menschen tritt, die eine Person als Person konstituiert. Diese Art
von Beziehungen ist in der Dreifaltigkeit gegeben und durch die Selbstof-
fenbarung Gottes zugidnglich geworden. Diese Existenz schliesst eine
dhnlich «personale» Beziehung zu Gott ein, oder besser gesagt: Sie ist
darin begriindet, und zwar vom Anfang der Schopfung an. Schopfung
wird in diesem theologischen Paradigma als eine weitere Ausserung der
gottlichen Selbstgabe gesehen, die darauf ausgerichtet ist, von der Seite
der Schopfung und damit auch und gerade seitens des Menschen eine sich
selbst schenkende Antwort zu bekommen. Dass der Mensch bzw. die
Menschheit es unterlassen hat — wohl aus Freiheit! —, diese Antwort zu
geben und damit auch das eigene Personsein verloren hat, ist der Inbegriff
von Siinde. Erlosung besteht darin, dass Gott sich weiterhin schenkt,
durch den Sohn und im Geist. IThren H6hepunkt erreicht diese sich selbst
schenkende Liebe in der Menschwerdung der zweiten Person der Dreifal-
tigkeit, im Wort, das Mensch in Christus wird, der folglich diese «Proexis-
tenz» bis zum Aussersten lebt und darin den kenotischen und opfernden
Aspekt dieser ekstatischen Existenz verkorpert. In einem weiteren Doku-
ment des anglikanisch-orthodoxen Dialogs wird dies folgendermassen
ausgedriickt:

As the perfect image of God revealing the divine, Christ exemplifies the end-
less and unfathomable self-emptying of God: «Let the same mind be in you

32 Vgl. dazu z.B. PLOEGER, Celebrating Church (wie Anm. 1), und Smit, Theo-
logy (wie Anm. 1).

71



Peter-Ben Smit

that was in Christ Jesus, who, though he was in the form of God, did not regard
equality with God as something to be exploited, but emptied himself ... and
became obedient to the point of death, even death on a cross. Therefore God
also highly exalted him» (Phil 2.5-9). This self-emptying, which is also the
fullness (pleroma) of divine love, is set before us as the ideal that we also
should follow. Hence our capacity for interrelationship often involves «self-
emptying» (kenosis) and self-sacrifice, even the willingness to undergo mar-
tyrdom.33

Diese Sichtweise ist auch in Dokumenten der multilateralen Okumene
anzutreffen, etwa im Dokument der Kommission fiir Glauben und Kir-
chenverfassung iiber theologische Anthropologie.3* Auf die hier beschrie-
bene, radikale Art und Weise ist in Christus, die sich selbst schenkende
Liebe Gottes, personal und personlich erkennbar. Zugleich ist in ihm, ge-
rade in seinem Dasein fiir andere, seiner Proexistenz bzw. seinem «Ethos
der Alteritiit»,% auch die danksagende, eucharistische menschliche Ant-
wort, welche die andere Seite der Beziehung ist. Es kommt nicht von un-
gefihr, dass die anglikanische Theologin Catherine Pickstock diesbeziig-
lich von der «Liturgie» des Lebens Jesu spricht.3¢ In der Nachfolge

3 INTERNATIONAL COMMISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLOGICAL Di1a-
LOGUE, In the Image (wie Anm. 19), 8.

34 Christian Perspectives on Theological Anthropology: A Faith and Order Study
Document, Genf (WCC) 2005, 81: «Jesus is revealed as the one who gives himself
away (Phil. 2:5-11). This self-giving manifests his relationship with the Father and the
Holy Spirit — the one who sent him and the one whom he sends (John 14:24; 16:7.8).
So it dawned upon the early Church that, in the light of Jesus, God must be worshipped
and apprehended by faith as Triune, as three <persons> in one <nature», where, by the
power and mystery of eternal love, Father, Son and Spirit live in perfect mutuality and
unity. So it becomes clear to those who reflect on the face of Jesus that true person-
hood cannot be understood individualistically, but only as we look at human persons
in relationship. Affirmation: The presence of the image of God in each human person
and in the whole of humanity affirms the essentially relational character of human
nature and emphasises human dignity, potentiality and creativity, as well as human
creatureliness, finitude and vulnerability.»

35 Im Sinne eines auf den/die andere/n ausgerichtete Existenz. S. die grundlegen-
den Ausfiithrungen zu einem asketischen «ethos of otherness» in Z1ziouLAs, Being as
Communion (wie Anm. 18), 81-83.

36 CATHERINE PICKSTOCK, Ritual. An introduction, in: International Journal of
Philosophy and Theology 79 (2018) 217-221, hier 219: «[...] the New Testament that
is seamlessly the record of the acts of God Incarnate, and of the perfect worship on
earth of God by God. The action of the Church is as much to be the political extension
of Christ’s primary liturgical performance, as it is the ritual commemoration of his
deeds.»

T2



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Christi, die als interpersonale, gemeinschaftliche Praxis zu verstehen ist,
d.h. in der Integration in die Seinsweise Christi, eréffnet sich diese eucha-
ristische Existenz fiir alle Menschen. Daraus ergibt sich auch so etwas wie
«die Kirche»,?” die letztendlich nichts anderes ist als jene danksagende
Gemeinschaft, die in ihrem Leben, das heisst in ihrem danksagenden Fei-
ern, ihrem danksagenden Handeln und ihrem danksagenden Bezeugen,
jene «personale» Beziehung zu Gott und Menschen gestaltet.?® Indem die
Kirche diese Beziehung sakramental verkorpert, macht sie zuginglich,
was in Christus menschliche Gestalt angenommen hat.

Im Leben der Kirche als danksagende Gemeinschaft ergeben sich aus
diesem Verstidndnis der Beziehung zwischen Gott, Menschheit und Kirche
verschiedene Konsequenzen.?? Ich bleibe dabei auf der «sozialen» Ebene,

37 Letztendlich ist die Kirche die erloste Menschheit (bzw. Schopfung), nicht
eine religiose Sekte. Vgl. etwa auch FRANZ SEGBERS, A Eucharistic Vision for a World
of Hunger, in: Marsha L. Dutton (Hg.), Globalization and Catholicity. Ecumenical
Conversations on God’s Abundance and the People’s Need (Beiheft zu IKZ 100), Bern
(Stampfli) 2010, 208-222.

38 Vgl. auch die Formulierungen in der ekklesiologischen Praambel der Interna-
tionalen Bischofskonferenz der (altkatholischen) Kirchen der Utrechter Union, Urs
VON ARX/MAJA WEYERMANN (Hg.), Statut der Internationalen Altkatholischen Bi-
schofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fiinf Sprachen, Bern (Stimpfli) 2001,
3.3: «Jede Ortskirche ist Leib Christi, in dem die im Namen des dreieinigen Gottes
Getauften und Gefirmten und in der Eucharistie immer wieder Geeinten durch die
verschiedenen Gaben des Heiligen Geistes zu einem vielfiltigen, gemeinschaftlichen
Lebensvollzug in martyria, leitourgia und diakonia berufen, ermichtigt und geheiligt
werden. Sie ist in Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen das Volk desjenigen
Gottes, der Israel als ein Zeichen des Heils erwihlt und den Abraham verheissenen
Segen in der Kraft des Evangeliums allen Volkern erschlossen hat. Sie ist als Zeichen
der in Jesus Christus anbrechenden Erneuerung der Schopfung auf einem Weg zur
Vollendung, den all ihre Glieder in Umkehr und Hoffnung zu gehen haben.»

3 Vgl. Perspectives (wie Anm. 34), 82: «In the light of its trinitarian perspective
the Church has found special significance in the account of human creation in Gene-
sis. In Genesis 1:26 God says that human beings are to be made not with reference
only to themselves, not according to their kind (like other creatures), but <in our
image, in our likeness>. Human beings are not like their own kind, but are to be like
God. Here it is clear that being made in God’s image is foundational for all human
beings, male and female (Gen. 1:26-27). Approaching the text with a trinitarian un-
derstanding, it is also clear that this image, in which all humanity is created, is first
and foremost relational. As we draw together the text of Genesis 1 and the figure of
Christ Jesus, we perceive that we truly image God only in communion with Christ and
with one another. In communion with Christ we are drawn by the Holy Spirit into
relationship with the Father, becoming capable of working together (synergia) with

13



Peter-Ben Smit

d.h.: auf der Ebene der zwischenmenschlichen Beziehungen. Zur Bezie-
hung zwischen der Menschheit und der weiteren Schopfung liesse sich
aber Analoges sagen.*? Zentrale Begriffe sind dabei Synodalitét und Kon-
ziliaritit. Darauf kommt das Dokument Die Kirche — auf dem Weg zu ei-
ner gemeinsamen Vision in einer grundlegenden Art und Weise zu
sprechen:*!

Das Wort «Synode» stammt von den griechischen Begriffen «syn» (mit) und
«odos» (Weg) ab und steht daher fiir «cinen Weg gemeinsam zuriicklegen».
Sowohl Synodalitit als auch Konziliaritit bedeuten, dass in der Gemein-
schaft der Kirche «jedes Glied des Leibes Christi kraft der Taufe seinen Ort
und eine eigene Verantwortung [...] hat». Die gesamte Kirche ist auf allen
Ebenen des kirchlichen Lebens — lokal, regional und universal — synodal/
konziliar unter der Leitung des Heiligen Geistes. In der Eigenschaft der Syn-
odalitét bzw. Konziliaritét spiegelt sich das Geheimnis des trinitarischen Le-

the Triune God for the fulfilment of God’s loving design for the whole creation. This
insight into the essentially relational character of true human identity before God has
become a major key to addressing contemporary challenges to humanity in the light
of Christian faith. As the current Faith and Order study on Ethnic Identity, National
Identity and the Search for the Unity of the Church puts it, <human beings are made
in, by and for a community, a human characteristic which finds its expression in many
forms and under many names>. (ETHNAT study document, FO/2004, 27, Faverges
Report, §12.)». - ETHNAT bezieht sich auf das Studienprojekt «Ethnic Identity, Na-
tional Identity, and the Unity of the Church» der Kommission fiir Glauben und Kir-
chenverfassung (1997-2004); Faverges Report verweist auf den Bericht «Becoming a
Christian: The Ecumenical Implications of Our Common Baptism» des gleichen Gre-
miums.

40 Vgl.z.B.a.a.0., 90: «One of the ways in which we see that humans are created
in the image of God is the way in which we have been entrusted with the privilege of
sharing with God the responsibility of taking care of the whole creation. God created
us to be in loving relationship not only with one another, but also with the entire crea-
tion. God’s own love and care sustain everything that exists, clothing the grass of the
field (Luke 12:28) and being aware even of the fall of a sparrow (Mt. 10:29). And it is
God’s intent that the whole creation, everything in heaven and earth, should share in
the ultimate liberation and unity which will be set forth in Christ, through whom all
things came into being (Eph. 1:10; John 1:3). Meanwhile, we are called to relationship
of loving care with the wider creation, acknowledging and taking responsibility for
our place within the dynamic interconnected and interdependent whole of creation.
The fact that God created all things good means that this co-responsibility, however
exacting it may be, will always occasion delight and celebration.»

41 Vorher bespricht das Dokument (par. 45-51; 52) das (dreifache) apostolische
(ordinierte) Amt (besonders hinsichtlich episkope), das fiir die Strukturierung von
Synodalitit notwendig ist; diese Dimension kann hier nicht ausfiihrlicher besprochen
werden.

74



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

bens Gottes wider, und die Strukturen der Kirche verleihen dieser Eigen-
schaft Ausdruck, um das Leben der Gemeinschaft als Gemeinschaft zu
verwirklichen. In der eucharistischen Gemeinschaft auf Ortsebene erfihrt
man diese Eigenschaft in der tiefgehenden Einheit in Liebe und Wahrheit, die
zwischen den Gliedern und den ihnen vorstehenden Amtstriagern besteht. In
entscheidenden Situationen sind bislang immer Synoden zusammengekom-
men, um bei Fragen der Glaubenslehre oder bei moralischen Gefahren oder
Irrglauben im Vertrauen auf die Fiihrung des Heiligen Geistes, den Jesus nach
seiner Riickkehr zum Vater zu senden verhei8en hat (vgl. Joh 16,7 und 12—14),
den apostolischen Glauben zu erkennen. An 6kumenischen Synoden nahmen
leitende Reprisentanten aus der gesamten Kirche teil; ihre Beschliisse wur-
den von allen angenommen als Bestitigung des wichtigen Dienstes, den sie
bei der Forderung und Erhaltung der Gemeinschaft innerhalb der gesamten
Kirche geleistet haben|[...]. (par. 53)

Die «personale» Art und Weise, sich zueinander zu verhalten, fithrt somit
zu einer bestimmten Art und Weise der Entscheidungsfindung: eine Ent-
scheidungsfindung in Gemeinschaft, ausgehend von jenem Paradigma von
Gemeinschaft, so wie es in der rituellen Inszenierung der kirchlichen
Danksagung, der Eucharistie, «ausgefiihrt» (performed) wird. Mitglieder
von Kirchen und Kirchen untereinander sind dazu berufen, in Gemein-
schaft miteinander zu leben, und in dieser Gemeinschaft «die Wahrheit
des Evangeliums immer neu zu erkennen».*2

Mit diesen Bemerkungen ist auch die Grundlage gefunden, um etwas
tiber das bereits erwihnte Fallbeispiel zu sagen: ein Essay des Politikers
Baudet, in dem er sich mit der Gestalt der (abendldndischen) Gesellschaft
beschiftigt. Dieses Thema hat, dhnlich wie auch die Dreifaltigkeit, mit der
Ordnung von Gemeinschaft zu tun. Damit ist entweder der Essay Baudets,
der sich explizit auf Religion bezieht, zu einem theologischen Traktat ge-
worden, oder die Dreifaltigkeit ist, als eine Gotteslehre, die in einer be-
stimmten Art von irdischer Gemeinschaft zu ihrem Ziel kommt, zu einer
politischen Lehre geworden. Oder es gilt beides. Dabei bewege ich mich
auf einer relativ allgemeinen Ebene und werde hauptsédchlich Konzeptua-
lisierungen von Gemeinschaft und Individuum sowie von Freiheit und
Gruppenzugehorigkeit nidher in Augenschein nehmen. Dabei versuche

42 Vgl. Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz, in: Synodalrat
der Christkatholischen Kirche der Schweiz (Hg.), Verfassung und weitere wichtige
Reglemente der Christkatholischen Kirche der Schweiz, 0.0. 2009, par. 4. Dieses
Ideal ist auch im Statut der Internationalen Bischofskonferenz der Utrechter Union
wiederzufinden.

75



Peter-Ben Smit

ich, die Gefahrenzonen zu vermeiden, die Tanner fiir politisch-theologi-
sche Ansitze, die sich auf die Trinitit berufen, benannt hat.*3

5. Soumission — Religion und Gesellschaft: Thierry Baudets
Houellebecq-Interpretation

Am 20. Mai 2019 veroffentlichte der niederldndische Politiker Thierry
Baudet, ein promovierter Jurist, einen Aufsatz iiber den franzdsischen
Schriftsteller Michel Houellebecq in der Zeitschrift American Affairs.*4
In «Houellebecq’s Unfinished Critique of Liberal Modernity»* beschéf-
tigt Baudet sich mit dem (Euvre Houellebecqs, insbesondere mit Sérotoni-
ne (2019) und Soumission (2015). Baudets Arbeit geht iiber eine blosse
Analyse hinaus, er formuliert auch mégliche Schlussfolgerungen aufgrund
der Einsichten und Auffassungen, die seiner Meinung nach aus den Roma-
nen Houellebecgs hervorgehen.*6 Ein zentrales Thema ist dabei die Span-
nung zwischen Individuum bzw. individueller Person und Gemeinschaft
und deren respektiven Interessen:

43 Vgl. TANNER, Trinity (wie Anm. 4).

44 Thierry (Henri Philippe) Baudet (*28. Januar 1983, Heemstede NL) ist ein
niederliandischer Historiker, Jurist, Autor und Griinder der Partei «Forum fiir Demo-
kratie». Er studierte Geschichte (BA 2006) und Rechtswissenschaften an der Univer-
sitat von Amsterdam (MA 2006), anschliessend promovierte er an der Universitét
Leiden (2012) mit der von Paul Cliteur und Roger Scruton betreuten Arbeit Aanval op
de natiestaat. 2015 war er Mitgriinder des Thinktanks «Forum voor Democratie», der
2016 zu einer politischen Partei umgewandelt wurde. Nach den Parlamentswahlen
von 2017 wurde Baudet FvD-Fraktionsvorsitzender in der Zweiten Kammer der Ge-
neralstaaten. Er gilt als ein erfolgreicher und kontroverser Politiker mit einer grossen
Nihe zum «alt-right». Seine Partei wurde bei den Wahlen fiir die Provinzialstaaten
(und damit fiir die indirekt gewihlte Erste Kammer der Generalstaaten) 2019 die
insgesamt grosste Partei.

4 THIERRY BAUDET, Houellebecq’s Unfinished Critique of Liberal Modernity,
in: American Affairs 3 (2019) 213-224 (https://americanaffairsjournal.org/
2019/05/houellebecgs-unfinished-critique-of-liberal-modernity/ [zuletzt besucht am
6.10.2019]).

46 Zur Frage, wie iiberzeugend Baudets Houellebecq-Interpretation ist, vgl. die
kritischen Bemerkungen des Houellebecq-Ubersetzers Martin de Haan im Interview
mit Ariejan Korteweg, Wat Baudet niet ziet is dat bij Houellebecq juist de vrouwenfi-
guren vaak sterk zijn, in: De Volkskrant (21. Mai 2019). Diese Frage ist nicht Gegen-
stand von diesem Beitrag.

76



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

At some point in the course of their lives, all of Houellebecq’s characters are
forced to acknowledge that their romantic ideals have become untenable in
the modern age, since individualism has made profound, long-term relation-
ships impossible. This simple idea forms the fundamental conviction of
Houellebecq’s work. It echoes, in certain ways, Marxist Verelendungstheorie:
as technological innovations have made jobs boring and interchangeable, and
as free trade has destroyed traditional farm life and honest labor, we now pass
through life as atomized wage slaves in the service of incomprehensible, un-
fathomable government organizations and overwhelmingly powerful multi-
national corporations. Erratic consumer preferences, capricious fashions, and
an unpredictable herd instinct dictate the opinions (or the whims and fancies)
of most of us who no longer have a family, a home, a church, and a nation to
reinforce our sense of identity. Unable to chart a course for ourselves, we are
floating around in an empty sea. Rudderless. All control of life—and of who
we are—is lost.4’

Die Konsequenz aus einer solchen Entwicklung ist fiir Baudet klar: «[T]he
project of our civilization has come to an end.»*® Die Losung fiir eine
desintegrierende Zivilisation (oder auch: Gesellschaft) scheint Religion,
genauer gesagt das Christentum zu sein.* Wenigstens sei Religion der
Grund, auf dem andere, nicht christliche und auslidndische Gruppen in der
(europdischen) Gesellschaft viel stirker stehen als «einheimische» Grup-
pen, so wird er spéter in seinem Essay ausfiihren.

Ein zentraler Vergleichspunkt von Baudets Ansatz mit dem oben dar-
gelegten Zusammenhang von Trinitdt und Anthropologie ist die Ableh-
nung von bestimmten anthropologischen Modellen. Denn Baudet sieht die
Krise, die Houellebecq in seinen Romanen zeichnet, auch als eine anthro-
pologische Krise:

Now this fundamental point which Houellebecq makes time and again de-
serves further reflection, because it challenges the very fundamentals of both
the contemporary «Left» and the «Right.» It challenges modern anthropology
as such. Both the social-democratic and the liberal wing of the modern poli-
tical spectrum (respectively advocating the welfare state and the free market)
wish to maximize individual autonomy. Liberalism and socialism differ when
it comes to the most effective way to achieve that objective, but they do not
differ in the objective itself. They are both liberation movements; they both
want the complete emancipation of the individual.>?

48 Ebd.
30 BAUDET, Critique (wie Anm. 45).

77



Peter-Ben Smit

Mit Houellebecq (bzw. mit Houellebecq, wie er ihn versteht) meint Bau-
det, dass die Betonung von individuellen Freiheiten die Wurzel aller Pro-
bleme sei sowie auch der Kern des Missversténdnisses, das die moderne
westliche Kultur im Griff hat. Denn obwohl Emanzipation und Freiheit
Gliick versprechen, ist das Gegenteil der Fall:

It is this fundamental assumption of the modern age—that individual autono-
my (be it through free markets or welfarism) leads to happiness—which Mi-
chel Houellebecq challenges.™!

Baudets weitere Ausfiihrungen der Deutung Houellebecqs kommen, we-
nigstens scheinbar, in die Nihe der Ablehnung der von der «trinitarischen
Anthropologie» ebenfalls abgelehnten «Anthropologie des Individuums»:

In Houellebecq’s view, the very philosophical concept of «the individual self»
is wrong. For without the ability to define ourselves in an unbreakable con-
nection with our surroundings, there is nothing for us to derive meaning from
and we end up depressed. Thus, the freest people who have ever lived have
also come to live the least meaningful lives. The more we «liberate» ourselves
from our social ties, the more we become the slaves of our own distorted self-
image.32

Etwas spiter betont er erneut, dass die Freiheit, nach der wir verlangen,
uns eigentlich unfrei und ungliicklich mache, wihrend gerade das, wovon
wir uns befreien mochten, nimlich traditionelle gesellschaftliche Struktu-
ren, uns frei und gliicklich mache.53 Ahnliches liesse sich iiber eine ekkle-

> Ebd. Davor fiihrt er dies auch anhand ausgewihlter Beispiele aus: «And both
base their vision of society on the (unfounded but supposedly «self-evident>) principle
that every individual enjoys certain <inalienable rights,» which by definition eclipse
all other claims, and to which all other ties, loyalties, and connections must ultimate-
ly be subordinated. Over time, all such institutions that the individual requires to
fully actualize a meaningful existence — such as a family and a connection to genera-
tions past and future, a nation, a tradition, perhaps a church — will weaken and even-
tually disappear. Today, even new life (in the womb) may be extinguished to avoid
disturbing the individual’s freedom. In the Netherlands (where I live), suicide is faci-
litated to ensure that here, too, no constraints—such as the duty to care for your pa-
rents—are placed on the individual.»

52 Ebd.

33 Ebd.: «So the paradox is this: the freedom we desire eventually makes us un-
free and unhappy, while the constraints that we reject eventually make us happy and
free. We are profoundly incapable of defining ourselves as individuals (although we
think we can). We constantly overestimate our own abilities to create a world on our
own.»

78



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

siale Existenz sagen: Gerade die Eingliederung in eine Gemeinschaft
macht eine Person gliicklich und frei.

Die Losung, die Houellebecq nach Baudets Interpretation vorschlégt,
ohne allerdings allzu konkret zu werden, ist die Wiederentdeckung von
«a territorial, social, and historical connection with others around us, a
connection which transcends individual choice, momentary whims, and
instrumental interests». Dies impliziert fiir Baudet einen starken National-
staat sowie eine skeptische Haltung gegeniiber Freihandel und Immigra-
tion, wihrend die Gesellschaft «deliberalisiert» werden miisse, vor allem
im Hinblick auf Sexualitdt und Spiritualitdt.>* Hier ist vor allem interes-
sant, was er zum zweiten Thema zu sagen hat.>

Beziiglich Spiritualitit bzw. Religion (die Begriffe sind in Baudets Es-
say deckungsgleich) stellt Baudet heraus, dass Menschen sich immer auf-
grund eines «metaphysischen Zieles» verstehen (was «iibernatiirlich» hier
genau heisst, wird nicht ausgefiihrt):

Then, religion: Houellebecq argues that we will always conceive of ourselves
in terms of a metaphysical purpose. Those who believe that the heavens above
us are devoid of a divine presence will invariably meet their existential needs
in other ways: first with the superficial pleasure of a libertine lifestyle, and, in
due course, with barely secularized heresies—such as naive humanitarianism
and one-worldism. This desperate moralism opens the doors to massive num-
bers of immigrants, undermines real political communities, and makes dis-
tinctive national and civilizational aspirations impossible.3¢

54 Ebd.: «Although Houellebecq, a poet more than a philosopher, shies away
from laying out a detailed political manifesto, he tells us on every page that we need
to rediscover a territorial, social, and historical connection with others around us, a
connection which transcends individual choice, momentary whims, and instrumental
interests. This naturally implies a powerful nation-state that protects the social fabric,
along with a high degree of skepticism towards immigration and free trade. But this
in itself is not enough. To recreate embeddedness in society, the individual himself
has to be embedded again. He has to be deliberalized. Indeed, apart from implying
the indispensability of a strong national state, Houellebecq indicates that two much
more fundamental challenges must be overcome: our sexual and spiritual liberation.»

55 Allerdings wire es durchaus interessant, Baudet (und Houellebecq) nach ihrer
Deutung friihchristlicher emanzipatorischer Traditionen, wie sie z. B. in den Thekla-
Akten erhalten sind, zu befragen. Vgl. dazu z. B. PETER-BEN SmiT, St. Thecla. Re-
membering Paul and Being Remembered Through Paul, in: VigChr 68 (2014) 551-
563.

56 BAUDET, Critique (wie Anm. 45). Weshalb er welche Auffassung als Hiresie
bezeichnet, fiihrt er nicht aus.

79



Peter-Ben Smit

Belege bzw. Illustrationen fiir diese Gesellschaftsanalyse findet Baudet im
Schicksal mancher emanzipierter Frauen, die er folgendermassen be-
schreibt (und fiir die er — m. E. zu Recht — massiv kritisiert wurde):

If you allow yourself a brief moment to view the world from Houellebecq’s
perspective, his philosophy is validated all around us. Consider the emanci-
pation of women and the feminist ideology that underpins it (a favorite topic
in Houellebecq’s work). The «liberated» status of women is usually celebrated
as one of the great triumphs of late-liberal society. Today women, from an
early age, are encouraged to pursue a career and be financially independent.
They are expected to reject the traditional role of supporting a husband and
strive instead for an «equal» relationship in which «gender roles» are inter-
changeable.

But how has this really been working out for them? What happens when they
hit thirty? If they continue to work full hours, building a family becomes ex-
tremely difficult, if not impossible. This is why women in the Western world
increasingly tend to have fewer children—if they even have them at all. Work
and children then often limit the time available for the maintenance of a com-
mitted relationship, and rare are the lovers that both work full hours, rear
children, and invest sufficiently in each other for the marriage to remain
healthy over time. An inevitable result of all this is the demographic decline
of Europe. Another outcome is constant conflict, constant competition—and
in the end, fighting, divorce, and social isolation—and a new generation of
boys and girls growing up in such disfigured settings.>’

Nach diesem Intermezzo, das gleichermassen illustrativ ist fiir die Auffas-
sungen Baudets, wie es historisch und auch sonst problematisch ist, kommt
er erneut auf die Geschichtsphilosophie zu sprechen. Er skizziert, wie
nach Houellebecq die Kulturgeschichte bestimmt wird von «metaphysical
mutations»; das Christentum habe eine solche Wandlung herbeigefiihrt,
die 68er-Bewegung (bzw. die Liberalisierung der westlichen Gesellschaft)
ebenfalls. Die folgende Frage liegt nahe: Das «liberale Projekt» wird auf-
grund seiner defizitiren Anthropologie zugrunde gehen, doch was wird
danach kommen?® Es scheint zwei Moglichkeiten zu geben. Die erste
Option bedeutet eine Riickkehr zu den traditionellen Werten Europas;

57 Ebd.

% Ebd.: «But, having said all this, is there any hope in Houellebecq’s oeuvre? If,
as in his view, the modern world is based on a fundamentally flawed anthropology —
and has, as a consequence, produced a completely dysfunctional society — then it
cannot continue to exist for very long. Individualism has reached its final stage and
cannot develop any further. It has started to consume itself.»

80



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Houellebecq skizziert diese Moglichkeit: «In most of his books, Houel-
lebecq refers to some form of identitarian movement, of nationalists and
populists, or, as in Sérotonine, a popular uprising a la today’s gilets
jaunes.»? Ein weiteres Beispiel fiihrt er an in Soumission:

Indeed, Soumission even involves a paramilitary resistance group led by the
fascinating Godefroy I'Empereur, who incidentally appears to serve the finest
pear liqueur in all of France. In all these movements, Houellebecq sees (cor-
rectly, in my view) an attempt to preserve traditional European culture or in-
deed to reestablish it: a world in which the family is once again at the center,
in which nations are restored, maybe even a form of Christianity is reinstated.®0

Was auch immer sein werde — eine zweite Moglichkeit skizziert Baudet im
Anschluss —, es miisse zwangsldufig zu einer traditionelleren Gesellschaft
fithren, denn eine individualisierte Gesellschaft 16se sich von selbst auf:

We are now at the point where we must begin to think about what comes af-
ter—and this will necessarily be some form of traditionalism. Because indi-
vidualism makes our societies so weak (resulting, as we have seen, in an un-
willingness to defend our civilization, to resist mass immigration, and even to
reproduce, among other things), our society shall either regress and regener-
ate, or it will be replaced.5!

Deswegen gibt es auch eine logische zweite Option: die Einfiihrung einer
neuen «metaphysical mutation», die das Kollektiv wieder wichtiger als das
Individuum machen wird; diese Mdoglichkeit wird konkret vom Islam re-
priasentiert, wie Houellebecq es in Soumission darlegt (Islam kann mit
«Unterwerfung» iibersetzt werden — «Hingabe» oder «Ergebung» sind
andere und anders akzentuierte Moglichkeiten):

In contrast to such movements stands the alternative: the conquest or replace-
ment of our civilization by a new «metaphysical mutation.» Such a metaphy-
sical mutation also conforms, though in a different way, to some traditionalist
standard and involves the sacrifice of the individual’s desires and liberation in
favor of the group. This is most concretely seen in the strong internal loyalties
of Arabic, African, and Turkish immigrants who follow Islam, which Houel-
lebecq describes in Soumission.

As things stand today, this second scenario clearly represents the most likely
future for Europe. And in a famous 2015 interview in the Paris Review,
Houellebecq in fact commented: «I accelerate history, I condense an evolution

39 Ebd.
60 Ebd.
6 Ebd,

81



Peter-Ben Smit

that is, in my opinion, realistic.» He added: «The Koran turns out to be much
better than I thought. I feel, rather, that we can make arrangements. The femi-
nists will not be able to, if we’re being completely honest. But I and lots of
other people will.»

Obwohl Houellebecq als Schriftsteller die Zukunft offenldsst, vermutet
Baudet, dass die zweite Option die wahrscheinlichere sei. Allerdings er-
hofft er sich von Houellebecq, oder von einer jiingeren Generation von
Autorinnen und Autoren, dass er oder sie «uns» helfen «to [...] express,
and even revive, the Western will to live». Damit stellt er die Frage «Are
the cards then dealt? Or do we still—despite the Herculean challenge of
overcoming modern individualism—have the option of revitalizing our
civilization?» Politisch wihlt Baudet klar die letztgenannte Option, ob-
wohl er sie als eine herkulische Aufgabe sieht.

6. Houellebecq, Baudet und die Dreifaltigkeit: ein kritischer
Vergleich

In dieser ganzen Problematik hat die Religion, genauer gesagt das Chris-
tentum wie auch der Islam, eine fiir Baudet eindeutige Funktion: Religion
vermittelt traditionelle Werte, die dazu fiihren, dass das Individuum sich
der Gruppe unterordnet, wodurch Raum geschaffen wird fiir Beziehungen
und iiberhaupt fiir eine Gesellschaft, die nicht desintegriert. Man wiirde
vermuten, dass Baudet und (seine Deutung von) Houellebecq dem trinita-
rischen anthropologischen und ekklesiologischen Ansatz, wie er oben dar-
gelegt wurde, nahestehen. In beiden Fillen ist Gemeinschaft von zentraler
Bedeutung und wird losgeloste Individualitéit abgelehnt: Alles dreht sich
um Beziehungen. Doch bestehen wesentliche Unterschiede; ihre Benen-
nung schirft sowohl das Verstindnis der Dreifaltigkeit als Quelle fiir ein
Verstidndnis von Anthropologie und Gemeinschaft als auch das Verstind-
nis des hier diskutierten politischen Ansatzes.

Ein erster Punkt betrifft die Beziehung zwischen Gruppe und Indivi-
duum bzw. Person. Die Ausgangslage in beiden Ansitzen ist nicht unihn-
lich: Es besteht ein starkes Unbehagen an einer bestimmten Auffassung
von menschlicher Freiheit, die mit moderner Liberalitit assoziiert wird.62
Im Denken Baudets und Houellebecgs hat Religion (sei es das Christen-
tum oder der Islam) die Funktion, «konservative» Werte zu stiarken, sei es
im Sinne einer Riickkehr zum Christentum oder im Sinne einer Islamisie-

62 Ob diese Interpretation stimmt oder nicht, kann hier nicht besprochen werden.

82



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

rung Europas. Wesentlich fiir eine derartige Verdnderung sind «some tra-
ditionalist standard and [...] the sacrifice of the individual’s desires and
liberation in favor of the group.»%? Die Interessen der Gruppe und die des
Individuums sind in diesem Modell sich gegenseitig ausschliessende Al-
ternativen: Entweder miissen sich die Interessen der Gruppe zugunsten der
Freiheiten des Individuums (das abgelehnte liberale Modell) unterordnen
oder umgekehrt: Das Individuum unterstellt sich wieder der Gruppe (al-
lerdings in seinem eigenen Interesse, denn nur so kann es zu Beziehungen
und Gemeinschaft kommen). Wer dies mit dem trinitarischen Modell von
Gemeinschaft bzw. Anthropologie vergleicht, wird einen wichtigen Unter-
schied feststellen. Darin wird nimlich weder die Gruppe der Person vor-
geordnet noch die Person der Gruppe, sondern beide gehren zusammen:
Eine Person wird zur Person, indem sie in Beziehung mit anderen exis-
tiert; eine Gemeinschaft kommt genau durch solche Beziehungen zustan-
de. Das verschiebt die Art und Weise, in der Person und Gemeinschaft sich
zueinander verhalten: Es kann nie darum gehen, die eigenen Freiheiten fiir
«die Gruppe» zu opfern, sondern hochstens um eine Form von Askese, die
darauf ausgerichtet ist, Beziehungen zu pflegen, zu Mitmenschen oder
auch zur Schopfung.®* Das kann durchaus dazu fiihren, dass eine Person
sich zugunsten des Anderen zuriicknimmt, aber nie zugunsten einer der
Person iibergeordneten Gruppe.® Zudem gehort es zu diesem Konzept,
dass dieses «Ethos von Andersheit» gegenseitig ist, was zu einer Dynami-
sierung von Beziehungen und von Gruppenidentitit fiihrt. Gruppe und
Einzelperson sind so keine Opponenten, sondern konstituieren sich gegen-
seitig in der Beziehung. Nicht Gruppendruck, sondern ein Ethos der Alte-
ritdt normiert menschliches Benehmen, und der trinitarische Ansatz bil-
det eine Alternative zum «konservativen» oder «liberalen» Menschenbild.

63 BAUDET, Critique (wie Anm. 45).

64 S. grundlegend die Ausfiihrungen zu einem asketischen «ethos of otherness»
in Z1ziouLas, Being (wie Anm. 18), 81-83.

65 Auf die Problematik einer Hierarchie innerhalb der Trinitédt kann ich hier nicht
eingehen, sie wird von verschiedenen Seiten problematisiert. Vgl. MIROSLAV VOLF,
After Our Likeness. The Church as an Image of the Triune God, Grand Rapids (Eerd-
mans) 1998; SARAH COAKLEY, God, Sexuality, and the Self. An Essay «On the Trini-
ty», Cambridge (Cambridge University Press) 2013, 140-142.236-237.318-322. Der
Unterschied zwischen einer Ordnung (taxis) und einer Hierarchie im Sinne einer Ab-
stufung scheint mir diesbeziiglich wichtig zu sein, ebenso wie auch der kenotische
Gehalt intratrinitarischer Beziehungen.

83



Peter-Ben Smit

Ein zweiter Punkt betrifft das Thema der Freiheit. Nach Baudet und
Houellebecq ist die individuelle Freiheit das Hauptproblem moderner, li-
beraler Anthropologie. Diese Freiheit fithre jedoch in die Irre: Ein Mensch
konne die eigene Lebenswelt und die eigenen Beziehungen gar nicht in
Freiheit und Ungebundenheit gestalten. Die Alternative zu dieser absolu-
ten Freiheit des Individuums sei die unfreie Eingliederung in und das
Sich-der-Gruppe-Unterwerfen (Soumission). Es gebe lediglich diese bei-
den Alternativen; dabei beruft Baudet sich in seiner Houellebecq-Inter-
pretation auf religiose Traditionen einerseits und auf seine Interpretation
der modernen Liberalitit andererseits. Aus trinititstheologischer Perspek-
tive besteht jedoch eine dritte Option. Die Beziehungen innerhalb der
Dreifaltigkeit sind frei; das ist sogar eine Bedingung fiir die Beziehungen,
in denen und durch die sich die gottlichen Personen im jeweiligen Gegen-
iber zueinander als Personen konstituieren und in und als Gemeinschaft
existieren. Unfreie Beziehungen, die nicht aufgrund von ekstasis, sondern
aufgrund von Zwang oder Unterwerfung zustande kdmen, wiirden eine
personale Existenz verunméglichen, weil sie jede Form von wirklicher
Beziehung verhindern wiirden. Deshalb kann eine Gruppe, die aufgrund
einer religiosen Tradition Menschen zur Unterwerfung nétigt, nie mit dem
Glauben an den dreifaltigen Gott harmonieren. In christlicher Tradition
werden zwei Formen von Unterwerfung abgelehnt: unter das Gesetz, des-
sen Inhalt (in paulinischer Theologie) durchaus etwas mit (ethnischem)
Gruppendruck zu tun hat,’ und unter die Siinde. Stattdessen ist in Chris-
tus eine neue Freiheit zu finden, die der gottlichen Freiheit in jener Hin-
sicht entspricht, insofern als sie einen Menschen frei macht fiir eine Exis-
tenz in Gemeinschaft und eine in und durch Beziehungen konstituierte
«personale» Form des Daseins.®’” Diese Freiheit, die eine Freiheit vom
Gesetz und von der Siinde und eine Freiheit fiir Beziechungen bedeutet, ist
natiirlich verletzlich, auch sie ist fiir Siinde «angreifbar». Aber wenn eine

66 Was allerdings mit einem «legalistischen» Judentum nichts zu tun hat; vgl. die
einflussreiche These von ED P. SANDERS, Paul, the Law, and the Jewish People,
Minneapolis (Fortress) 1983, 20: «The question is not about how many good deeds an
individual must present before God to be declared righteous at the judgment, but, to
repeat, whether or not Paul’s Gentile converts must accept the Jewish law in order to
enter the people of God or to be counted truly members.»

67 Vgl. z. B. INTERNATIONAL COMMISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLO-
GICAL DIALOGUE, Church (wie Anm. 11), II.31: «The freedom given in Christ is a
freedom for relationship and community, the freedom proper to the kingdom of God
and the people of God.»

84



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

befreite Person dem Beispiel Christi folgt, fiihrt sie zu freien Beziehungen
zu anderen und zu freiwilliger Selbstzuriicknahme zugunsten dieser Be-
ziehungen.®® Da diese Freiheit eine ist, die ihren Grund in einer Befreiung
hat, kann ihre Verkdrperung durchaus auch eine Form von Gesellschafts-
kritik bedeuten, gerade auch in «konservativen» oder «religiosen» Kon-
texten. Der anglikanisch-orthodoxe Dialog erwihnt 2006 eine Reihe von
Beispielen:

Many Anglican believers, alongside other Christians, witnessed to the need

for racial equality in South Africa. The same freedom can be seen in the

often solitary witness of those whom God’s Spirit has empowered to break

through the limits of their religious or secular culture for the sake of the
kingdom.®?

Mit Unterwerfung hat eine solche Freiheit wenig zu tun, ausser es ist die
freiwillige «Unterwerfung» im Sinne der Verkorperung eines Ethos der
Alteritdt — gerade in einer «konservativen» Gesellschaft kann sich diese
Freiheit subversiv auswirken.

7. Schlussbetrachtung: Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik
zu tun?

Das hier vertretene, 6kumenisch weithin tibliche und mit altkatholischer
Theologie kompatible Verstidndnis der Trinitdt kann, wie im zweiten Teil
dieses Beitrags ausgefiihrt, ein Gespriachspartner bzw. ein Kritiker sein
fiir zeitgendssische Stimmen in der Politik. Damit haben dieses Verstiand-
nis der Dreifaltigkeit und auch altkatholische Theologie durchaus das Po-

68 Vgl. z. B. INTERNATIONAL COMMISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLO-
GICAL DIALOGUE, Image (wie Anm. 19), 9: «Made in the image of God who is supre-
mely free, we humans express our uniqueness as persons through the exercise of free
will. God gives us the capacity for freedom, both <formal> freedom of choice between
options, and «substantial> freedom in and for God. Freedom, while a precious gift, can
be used for good or for ill, involving as it does the possibility of choosing evil. The
proper use of the gift of freedom is revealed in the person of Jesus Christ, who came
to make us truly free (Jn 8.32, 36). Such freedom is given to us in order that we may
participate fully in the rule of justice and holiness. The first step on this path is a
fundamental change of mind, a far-reaching repentance (metanoia). The true dimen-
sion of freedom is found in loving obedience to God, «<whose service is perfect free-
dom.>»

% INTERNATIONAL COMMISSION FOR ANGLICAN-ORTHODOX THEOLOGICAL DI1A-
LOGUE, Church (wie Anm. 11), I1.43.

85



Peter-Ben Smit

tenzial fiir zeitgenossische politische Theologie. Dieses Potenzial enthilt
verschiedene Aspekte, von denen ich zum Schluss diejenigen hervorhebe,
die im vorherigen Vergleich eine Rolle gespielt haben.

Ein erster Aspekt ist der des Vergleichs als eines solchen. Indem zwei
anthropologische Ansitze, die sich zudem beide auf religitse Traditionen
berufen, miteinander verglichen werden, tritt das Profil beider Ansitze
schirfer hervor. Der Vergleich hat somit eine heuristische Funktion.

Ein zweiter Aspekt ist die Bestimmung von Individuum bzw. Einzel-
person und Gruppe bzw. Gesellschaft. Wihrend sich das eine Modell mit
der postulierten Entscheidung fiir die Dominanz von einer dieser beiden
Grossen in eine Zwangsjacke steckt, umgeht das trinitarische Modell dies,
indem es nicht Individuum bzw. Einzelperson und Gemeinschaft gegenei-
nander ausspielt, sondern darlegt, wie sie einander voraussetzen, und dass
zwischenpersonale Beziehungen keine Folge der Uber- oder Unterord-
nung von Individuum oder Gruppe sind, sondern die Grundlage darstellen
fiir personale Existenz und Gemeinschaft. Die Alternative zwischen «In-
dividuum» oder «Gruppe» besteht somit nicht.

Ein dritter Aspekt hat mit dem vorherigen zu tun: Wenn es nicht zum
Kern christlicher Dogmatik gehéren kann — weil dieser Kern trinitarisch
ist —, eine Person einer Gruppe unterzuordnen, dann kann es nie die Rolle
der christlichen Tradition in einer Gesellschaft sein, allzu freie Individuen
unter Zwang wieder in die Gruppe einzugliedern oder sie dieser zu unter-
werfen. Fiir das Verstédndnis der (mdglichen und/oder wiinschenswerten)
Rolle von Kirchen in einer Gesellschaft hat diese Einsicht durchaus Fol-
gen. Sie kdnnen zum Beispiel nicht ohne Weiteres Hiiterinnen einer fiir
alle verpflichtenden gesellschaftlichen Struktur sein.

Ein vierter Aspekt hat mit dem Zusammenhang von Beziehung und
Freiheit zu tun. Wihrend das Modell von Baudet/Houellebecq impliziert,
dass Zugehorigkeit zu einer Gruppe bzw. einer funktionierenden Gesell-
schaft Unterwerfung bedeute und individuelle Freiheit weitgehend aufge-
geben werden miisse, bietet das trinitarisch-anthropologische Modell eine
Alternative. Dieses geht von einer Befreiung (c.q. von Siinde) in Christus
aus, die eine Person frei macht in dem Sinne, dass sie (wieder) frei wird
fiir authentische und deswegen freie, nie aufgezwungene Beziehungen in
Analogie zu den Beziehungen der trinitarischen Personen — im Idealfall
fiihrt dies zur Verkorperung eines «Ethos der Alteritdt», wodurch die frei
in Beziehung tretende Person sich aus Achtung fiir den/die/das andere/n
zuriicknimmt. Freiheit ist somit eine Voraussetzung fiir Bezichungen und
Gemeinschaft und nicht ihre Bedrohung.

86



Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun?

Ein fiinfter Aspekt hat mit dem Verhiltnis zwischen Kirche und Ge-
sellschaft bzw. Kultur zu tun: Weil eine Person befreit wird und in Chris-
tus frei wird von gesellschaftlichen Zwingen, kann eine auf diese Art und
Weise freie Person sich auch kritisch verhalten gegeniiber der Mehrheits-
kultur, mag diese nun «konservativ» oder «liberal» sein. Wenn aber eine
religiose Tradition die primédre Funktion hat, Menschen zur Treue gegen-
tiber der Gruppe (sc. Gesellschaft und ihrer Normen) zu bringen, wird es
kaum noch moglich sein, kritisch gegeniiber der Mehrheitskultur zu sein.

Diese fiinf Aspekte sind Beispiele fiir die Moglichkeiten, die das Wei-
terdenken einer trinitarischen Gotteslehre in einem politischen Kontext
bietet. Dabei ist natiirlich immer anzumerken, dass das trinitarische Le-
ben (analog und mit Riicksicht auf die geschopfliche Begrenztheit der
Menschheit) auch fiir die Kirche immer Norm und Ideal ist. Es ist damit
nicht nur eine Quelle fiir Gesellschaftskritik oder Kritik an Politikerinnen
und Politikern, sondern fordert in gleichem Mass auch die Kirche heraus,
ihrer Berufung zum Leben in Gemeinschaft gerecht zu werden.

Peter-Ben Smit (*1979, Rotterdam NL), Dr. theol. (Universitdt Bern, 2005),
Dr. theol. habil. (Universitit Bern, 2009), Th. D. (General Theological Se-
minary, New York 2011) ist ao. Professor fiir Systematische Theologie und
Okumene am Institut fiir Christkatholische Theologie der Theologischen
Universitdt Bern (seit September 2018), sowie o. Professor fiir Kontextuelle
Bibelauslegung an der Theologischen Fakultdt der Vrije Universiteit (Ams-
terdam), und Professor fiir Alte Katholische Kirchenstrukturen («bijzonder
hoogleraar») am Departement fiir Philosophie und Religionswissenschaft
der Universitdt Utrecht. Ausserdem ist er als research associate der Theolo-
gischen Fakultit der Universitdt von Pretoria (Siidafrika) verbunden.

Adresse: Institut fiir Christkatholische Theologie, Linggassstrrasse 51, 3012
Bern, Schweiz
E-Mail: peter-ben.smit@theol.unibe.ch

87



Peter-Ben Smit

Summary

In this essay, a comparison is made between the Trinitarian theology and anthro-
pology that has become characteristic for Old Catholic theology and for the broa-
der ecumenical theological tradition (Faith and Order) and a contemporary ana-
lysis of Western culture based on the work of the French novelist Michel
Houellebecq and his appeal to religion as a potential savior of such culture by the
Dutch politician Thierry Baudet in an essay that drew much attention in the
course of 2019. Using the work of the Swiss theologian Herwig Aldenhoven in
particular, it is shown how the understanding of the role of religion, in particular
Christianity, in society in both approaches can be understood more clearly by
comparing them to each other. Beyond this, it is also demonstrated, how a Trini-
tarian anthropology, in which human beings become persons by entering into free
relationships with each other, is incompatible with an understanding of religion
that serves to make individuals submit to a group (e. g., a society or a nation) for
the sake of the greater good of this group. From a Trinitarian perspective, com-
munion and personhood are shown not to be each other’s competitors, but rather
to coincide and mutually imply each other. Therefore, the connection made bet-
ween conservative politics and Christianity, as suggested by Baudet is untenable.
In arguing this case, this essay seeks to make a contribution to the development
of an ecumenically inspired Old Catholic political theology.

Schliisselwirter — Key Words

Dreifaltigkeit — Politische Theologie — Theologische Anthropologie — Herwig
Aldenhoven — Okumenische Theologie

88



	Was hat die Dreifaltigkeit mit Politik zu tun? : Zum öffentlich-theologischen Potenzial altkatholischer Theologie

