
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Artikel: Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung : drei
göttliche Personen

Autor: Huian, Georgiana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger
Bewegung: drei göttliche Personen1

Georgiana Huian

Das Thema der Durchsichtigkeit und der kreisförmigen Bewegung
umschreibt die Problematik der Perichorese und gehört in den Horizont der
Trinitätslehre, die ich als Kern und Fundament der systematischen Theologie

verstehe. Dieser Horizont ist sehr weit und umfasst verschiedene
faszinierende methodologische und dogmatische Fragen: Ist der

Ausgangspunkt der Trinitätslehre die Einheit des Wesens Gottes oder die
Dreiheit der Personen? Was bedeuten im systematischen Denken der
Dreieinigkeit Begriffe wie «Wesen», «Person», «Hypostase», «Beziehung»,
«Gemeinschaft», und wie funktionieren sie? Wie sind die Analogien der
Trinität konstituiert, und was ist ihre epistemologische Bedeutung? Mit
welchen philosophischen Instrumenten kann oder darf man in der Erklärung

der Dreieinigkeit arbeiten?2 Wie ist die Unterscheidung zwischen der
immanenten und der ökonomischen Trinität zu bestimmen, und in
welchem Sinne fallen beide zusammen?3 Leider kann ich in solch fundamentale

Diskussionen im Rahmen der folgenden Überlegungen nicht eintreten.
Meine Intention ist indes nicht weniger anspruchsvoll. Ich möchte

mich im Rahmen dieses Beitrags den drei göttlichen Personen in ihrer

1 Dieser Text wurde am 14. März 2019 als Antrittsvorlesung an der Theologischen

Fakultät der Universität Bern vorgetragen und wurde für die Veröffentlichung
erweitert und ergänzt.

2 Für solche einführenden Fragen in die Problematik der Trinitätslehre: Peter C.

Phan, Systematic issues in trinitarian theology, in: ders. (Hg.), The Cambridge
Companion to the Trinity, Cambridge (Cambridge University Press) 2011, 13-29, hier
13-16.

3 Karl Rahner formuliert als Axiom der Trinitätstheologie eine doppelte Identität

zwischen der immanenten Trinität und der ökonomischen Trinität. Karl Rahner,

Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, Bd. 2: Die
Heilsgeschichte vor Christus, hg. von Johannes Feiner und Markus Löhrer, Einsiedeln
(Benziger) 1967, 317-401, hier 328f. Wolfhart Pannenberg spricht von einer untrennbaren

Zusammengehörigkeit von Offenbarungstrinität und Wesenstrinität. Wolfhart

Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 1, Göttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 1988, 327; er befasst sich mit der Identifizierung der immanenten Trinität
und der ökonomischen Trinität bei Karl Rahner und Eberhard Jüngel (a. a. O., 334).
Ein Kommentar zu Rahners Axiom: Jürgen Werbick, Trinitätslehre, in: Theodor
Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2, Düsseldorf (Patmos) 22002,530-532.

IKZ 110 (2020) Seiten 35-59 35



Georgiana Huian

«wesentlichen Beziehung»4 annähern. Diese Beziehung werde ich als eine

Dynamik betrachten, die sich als absolute Transparenz, aber auch als
zirkuläre perfekte und allumfassende Bewegung verstehen lässt. Ziel meiner

systematischen Argumentation ist es, zu zeigen, dass die Durchlässigkeit
und die Zirkularität eine fruchtbare begriffliche Grundlage für die
Vorstellung der Trinität als Beziehung der Liebe anbieten. Um dieser Beziehung

in ihrem Mysterium nahezukommen, möchte ich den Gedanken der
Perichorese ins Zentrum meiner Untersuchung stellen.

Die Suche einer dogmatischen Denkfigur für die Intensität der inner-
trinitarischen Beziehungen im lebendigen Gott - Einheit und Dreiheit
überbrückend und bewahrend - ist heute von höchster theologischer Relevanz.

Was bedeutet Perichorese, und warum ist sie für die zeitgenössische
dogmatische Theologie wichtig? Das Wort neQL"/d)or|ai.ç hat im Griechischen

eine interessante semantische Geschichte: Es kann eine Drehbewegung

der Vernunft für das Erschaffen des Kosmos bezeichnen, wie bei

Anaxagoras5, aber auch eine gegenseitige Durchdringung zweier Substanzen

ohne Verschmelzung, wie in der stoischen Philosophie6. Im christlichen

Denken kam diesem Begriff zuerst ein christologischer Sinn zu, und

er meint die Durchdringung der göttlichen und der menschlichen Natur in
Christus, die eine Vereinigung ohne Verschmelzung erlaubt (z. B. bei Gregor

von Nazianz7 und Maximus Confessor8). Später wird der Terminus
angewendet, um die innertrinitarischen Beziehungen als gegenseitige
Durchdringung oder Ineinanderwohnen der drei göttlichen Personen zu

4 [Pavel Aleksandrovic] Florensky, Der Pfeiler und die Grundfeste der
Wahrheit, 4. Brief, in: Hans Ehrenberg (Hg.), Östliches Christentum, Bd. 2, München
(C. H. Beck) 1925, 28-194, hier 47. Florensky nennt die Beziehung der drei Personen
«eine Beziehung, die als Wesen erscheint, eine wesentliche Beziehung».

5 Anaxagoras, Fragm. 59, B12, 13, in: Hermann Diels/Walther Kranz (Hg.),
Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 2, Berlin (Weidmannsche Verlagsbuchhandlung)

<>1952, 38.
6 Randall Otto, The Use and Abuse of Perichoresis in Recent Theology, in:

Scottish Journal of Theology 54 (2001) 366-384, hier 368.
7 Gregor von Nazianz, Ep. 101, 31 (PG 37,181C). Vgl. Otto, Use and Abuse

(wie Anm. 6), 368.
8 Maximus Confessor, Ambigua, 112b (PG 91,1053AB); Quaestiones ad Tha-

lassium (PG 90, 340B); Disputatio cum Pyrrho (PG 91, 287A); Opusculum de anima
(PG 91, 358B). S. Eirini Artemi. The Term Perichoresis from Cappadocian Fathers

to Maximus Confessor, in: International Journal of European Studies 1 (2017) 21-29.
doi: 10.11648/j.ijes.20170101.14.

36



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

erläutern (in Pseudo-Kyrill9 oder bei Johannes von Damaskus). In lateinischen

Betrachtungen kann Perichorese sowohl statisch (circuminsessio)
als auch dynamisch (circumincessio) gedacht werden.10 Erstere meint Co-
Inhärenz, gegenseitiges Innewohnen jeder Person in den anderen; letztere
meint eine Durchdringung als aktiver Prozess und kontinuierliche Bewegung.

Hervorgeholt aus den klassischen «Schubladen» der Patristik11, fasziniert

der Gedanke der Perichorese im 20. und 21. Jahrhundert Theologen
verschiedener Konfessionen wie Dumitru Stäniloae, Vladimir Lossky,
John Zizioulas, Hans Urs von Balthasar, Karl Barth, Jürgen Moltmann,
Wolfhart Pannenberg, Leonardo Boff, Thomas F. Torrance, Gisbert Gres-
hake oder Miroslav Volf, aber auch Theologinnen wie Adrienne von
Speyr, Mary Tanner, Elisabeth Johnson oder Élisabeth Parmentier. Diese

9 Pseudo-Kyrill, De trinitate 24 (PG 77, 1164A-1165CD).
10 Für eine terminologische Erklärung und Unterscheidung: August Deneffe,

Perichoresis, circumincessio, circuminsessio. Eine terminologische Untersuchung,
in: ZKTh 47 (1923) 497-532; Peter Stemmer, Perichorese. Zur Geschichte eines

Begriffs, in: Archiv für Begriffsgeschichte 27 (1983) 9-55. Jacques Fantino bemerkt,
dass die Orthografie circuminsessio erst ab dem 13. Jh. begegnet, weshalb sie keinen
eigentlichen Einfluss auf die Bedeutung des Wortes habe. Jacques Fantino, Circu-
mincession, in: Dictionnaire critique de théologie, Paris (PUF) 1998, 228. Eine andere

Kritik der Unterscheidung circuminsessio - circumincessio als Opposition
zwischen einem statischen und einem dynamisch-zirkulären Verständnis der Perichorese
ist zu finden bei Michael Schmaus, Katholische Dogmatik, Bd. 1, München (Max
Hueber) 1960, 496. Circumincessio wird in Bonaventuras Commentaria in Quatuor
Libros Sententiarum 1.1.4 erwähnt; circuminsessio wird nicht explizit genannt, aber
in Thomas von Aquins Summa Theologica 1.42.5 und beim Konzil von Florenz 1440)

gemeint, erklärt Joas Adiprasetya, An Imaginative Glimpse. The Trinity and Multiple

Religious Participations, Eugene (Pickwick) 2013, 110, Anm. 26.
11 Verna Harrison, Perichoresis in the Greek Fathers, in: St. Vladimir's

Theological Quarterly 35 (1991) 53-65; Dänut Mänästireanu, Perichoresis and the Early

Christian Doctrine of God, in: Archaeus, 11/12 (2007/2008) 61-93; Charles C.

Twombly, Perichoresis and Personhood. God, Christ and Salvation in John of Damascus,

Eugene (Pickwick) 2015; Emmanuel Durand, La périchorèse des personnes
divines. Immanence mutuelle. Réciprocité et communion, Paris (Cerf) 2005, 18-38;
Adiprasetya, Trinity (wie Anm. 10), 104-151; John P. Egan, Primai Cause and

Trinitarian Perichoresis in Gregory Nazianzen's Oratio 31.14, in: StPatr 27 (1993)
21-28; D. F. Stramara jr., Gregory of Nyssa's Terminology for Trinitarian Perichoresis,

in: VigChr 53 (1998) 257-263. Über die Rolle von Athanasius und Kyrill von
Alexandria in der Überarbeitung der Terminologie: Marie-Odile Boulnois, Le
paradoxe trinitaire chez Cyrille d'Alexandrie. Herméneutique, analyses philosophiques
et argumentation théologique, Paris (Institut d'études augustiniennes) 1994, 536-547.

37



Georgiana Huian

Wiederaufnahme des Gedankens der Perichorese birgt ein enormes
Potenzial12; sie ruft aber zugleich auch kritische Anfragen hervor.13

Im ersten Teil werde ich die trinitarischen Auffassungen von vier
Theologen des 20. Jahrhunderts in ein ökumenisches Gespräch bringen.
Im zweiten Teil entfalte ich meinen eigenen systematischen Ansatz. Er ist
in fünf Punkte untergegliedert, die vom Modell der Perichorese über den
Gedanken der Durchsichtigkeit hin zum Bild des Tanzes führen. Ich werde

mit einigen Schlussfolgerungen abschliessen.

1. Ein ökumenisches Gespräch über die innertrinitarischen
Beziehungen

Die Diskussion über die Rolle und Relevanz der Perichorese möchte ich
mit einem imaginären runden Tisch eröffnen, an dem bereits vier Theologen

Platz genommen haben: der deutsche evangelische Systematiker Jürgen

Moltmann, der schweizerische römisch-katholische Theologe Hans
Urs von Balthasar, der christkatholische Berner Systematiker Herwig
Aldenhoven und der griechisch-orthodoxe Theologe Ioannis (John) Ziziou-
las. In diesem imaginären Gespräch möchte ich die innere Dynamik der

Begriffe und der Motive hervorheben, die beanspruchen, die innertrinitarischen

Beziehungen zu erläutern, zu entfalten und zu verbildlichen.

12 Dieses Potenzial wird in verschiedenen neueren systematischen Ansätzen
angesprochen und untersucht, z. B. bei: Markus Mühling, Liebesgeschichte Gott.
Systematische Theologie im Konzept, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2013,
100-122; Klaus von Stosch, Trinität, Paderborn (Schöningh) 2017, besonders

112-137; Jürgen Werbick, Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre, Freiburg

i. Br. (Herder) 2007,617f.; Vasile Hristea, Kommunikation und Gemeinschaft.
Ein orthodox-theologischer Beitrag zu einer Theologie der Kommunikation, Leipzig
(Evangelische Verlagsanstalt) 2005, 80-86; Alexandre Ganoczy, Der dreieinige
Schöpfer, Trinitätstheologie und Synergie, Darmstadt (WBG) 2001,43-45; Stephanie

Hartmann, Trinitätslehre als Sozialkritik? Das Verhältnis von Gotteslehre und
Sozialkritik in den trinitätstheologischen Entwürfen von Jürgen Moltmann und
Leonardo Boff, Frankfurt a.M. (Lang) 1997, 115-130.

13 Vgl. die Liste der Fragestellungen bei Durand, Périchorèse (wie Anm. 11),

119f.

38



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

1.1 Jürgen Möllmann

1.1.1 Personen, Relationen, Manifestationen

In Trinität und Reich Gottes (1980) beschäftigt sich Moltmann besonders

mit dem Gedanken der Perichorese, indem er versucht, Ansätze aus der
westkirchlichen und aus der östlich-orthodoxen Theologie zusammenzubringen

und weiterzuentwickeln. Nachdem er die Konstitution der Trinität
aus Vater, Sohn und Heiligem Geist dargestellt hat, wendet er sich dem
Leben der drei Personen als einem wichtigen Aspekt der «immanenten
Trinität» zu. Das Leben der Trinität, so Moltmann, bestehe nicht aus dem
Verhältnis von drei verschiedenen «Seinsweisen» und es könne auch nicht
hinreichend erklärt werden, indem man die Personen auf ihre Relation
reduziere14. Das trinitarische Leben sei mehr als eine Manifestation der
Personen in ihren Relationen. Es ist Liebe verstanden als «eksistentia»,
wobei «eksistentia» «Bestehen von einem anderen her» meine. Kraft der
Liebe ek-sistiert in diesem Sinne jede göttliche Person ganz in den anderen
und «empfängt die Fülle des ewigen Lebens von den anderen»15. Zudem
müsse das trinitarische Leben die Geschichte Gottes integrieren, mit der

Leidenschaft, der Selbstbeschränkung, dem Schmerz und der Freude Gottes

bis zu «seiner ewigen Seligkeit in der endgültigen Verherrlichung»16.

1.1.2 Der «Kreislauf des göttlichen Lebens»17

In diesem dynamischen Verständnis des Lebens Gottes bezieht Moltmann
sich auf die Idee der Perichorese als Begriff, der «den Kreislauf des ewigen

göttlichen Lebens» erfasst.18 Durch die «ewige Liebe» füreinander
leben und wohnen die drei Personen ineinander, durch «einen Prozess

vollkommener und intensivster Empathie»19. Die Einheit der Dreieinigkeit

ist für Moltmann erst durch diesen Prozess gestiftet, der nicht mehr
erlaubt, das Leben Gottes monadisch auf ein Subjekt zurückzuführen. «In

14 Jürgen Moltmann, Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Gütersloh
(Kaiser) 31994, 189.

's A.a.O., 190.
16 Ebd.
17 A.a.O., 191.
18 Ebd.
19 Ebd.

39



Georgiana Huian

dem dreieinigen Gott», so Moltmann, «findet ein ewiger Lebensprozess
durch den Austausch von Energien statt.»20

Parallel zu diesem Kreislauf der Relationen in der göttlichen
Lebensgemeinschaft gebe es auch «den Prozess der gegenseitigen Manifestation
der Personen durch ihre Relationen in der göttlichen Herrlichkeitw21. So

ist die erste Person der Trinität «der Vater der Herrlichkeit» (Eph 1,17), die
zweite der «Abglanz der Herrlichkeit» (Hebr 1,3) und die dritte der «Geist
der Herrlichkeit» (1. Petr 4,14). Der Kreislauf der Herrlichkeit ist laut
Moltmann als eine ewig gegenseitige Erleuchtung im Kreis der vollendeten

Schönheit zu verstehen: «Die trinitarischen Personen bringen sich

gegenseitig und gemeinsam zum Leuchten durch die Herrlichkeit. Sie erglühen

zur vollkommenen Gestalt durch einander und erwachen zu
vollendeter Schönheit aneinander.»22

In der Auffassung Moltmanns steht die Perichorese für eine subordinationsfreie

Bezogenheit in der Trinität23, die in einem Einwohnen und

Durchdringen der drei Personen oder in einer «triadischen Intersubiektivi-
tät»24 widergespiegelt wäre.25 Die Figur der Perichorese vermeidet die
Konstruktion eines hierarchischen Verständnisses der Trinität und schliesst

gleichermassen den Tritheismus und den Modalismus aus. Schliesslich
bietet sie, als «Gemeinschaft ohne Uniformität»26 von Vater, Sohn und
Geist, ein Modell für das menschliche Miteinander in der Kirche und in der

Gesellschaft an.27

1.2 Hans Urs von Balthasar

Im Vergleich zum prozessualen Verständnis Moltmanns, verwurzelt in der
Geschichte Gottes und gerichtet auf die Herrlichkeit Gottes, betrachten

20 Ebd.
21 A.a.O., 192 (Hervorhebung im Original).
22 Ebd.
23 Ebd.
24 Jürgen Moltmann, Erfahrungen theologischen Denkens. Wege und Formen

christlicher Theologie, Gütersloh (Gütersloher/Kaiser) 1999, 278.
25 Daniel Munteanu, Der tröstende Geist der Liebe. Zu einer ökumenischen

Lehre vom Heiligen Geist über die trinitarischen Theologien Jürgen Moltmanns und
Dumitru Stäniloaes, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 2003, 95-102.

26 Moltmann, Erfahrungen (wie Anm. 24), 277.
27 Die Perichorese gewinnt also einen wichtigen Platz in der sogenannten «sozialen

Trinitätslehre».

40



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

wir nun die dramatische Auffassung der Trinität gemäss Hans Urs von
Balthasar unter Berücksichtigung seiner Beeinflussung durch Adrienne
von Speyr im dritten und vierten Band der Theodramatik: Die Handlung
(1980) und Das Endspiel (1983).28 Von Balthasar konzipiert nicht nur die
Geschichte des Heils, sondern auch das Leben der Trinität als eine göttliche

Theaterinszenierung. Die Beziehungen der ewigen, transzendenten
Trinität können daher nicht vom Drama des Lebens Jesu Christi getrennt
werden.

1.2.1 Trinitarische Stimmungen und Entscheidungen

Als «Spiegelpunkt des Himmels mitten unter uns»29, Jenseits und Diesseits

überbrückend, sei Jesus Christus, der menschgewordene Sohn Gottes,

«die trinitarische Offenbarung» schlechthin.30 Daher könne man in
der «Extrapolation der Trinität auf Erden»31 durch Christus die innertrini-
tarischen Beziehungen erblicken.32 Das ewige Leben der Trinität soll
somit das betende Gespräch des Sohnes mit dem Vater, das Leben des Sohnes

im Heiligen Geist und das Tun des Willens des Vaters durch den Sohn
enthalten.33 Im Kreis der Trinität stehe der Sohn als «reine Bewegung vom
Vater her zum Vater hin».34 Die innertrinitarische Stimmung (Gesinnung)
ist von ur-gehorsamer Bereitschaft, Dankbarkeit, Bewunderung, Gebet
und Verherrlichung erfüllt, wobei von Balthasar auch den Verlauf zu
beschreiben wagt, wie die Trinität in Wirkunion Entscheidungen trifft, in-

28 Hans Urs von Balthasar, Theodramatik. Bd. 3: Die Handlung, Einsiedeln
(Johannes) 1980; ders., Theodramatik. Bd. 4: Das Endspiel, Einsiedeln (Johannes)
1983.

29 Adrienne von Speyr, Johannes. Betrachtungen über sein Evangelium,
Einsiedeln (Johannes) 1948-1949, Bd. 2, 406, apud von Balthasar, Theodramatik,
Bd. 4 (wie Anm. 28), 103.

30 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 104.
31 Ebd.
32 Adrienne von Speyr, 1 Korinther, Einsiedeln (Johannes) 1956, 240, zitiert

in von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 105: «Sein Leben auf Erden
ist Abbild und Ausdruck des ungetrennten dreieinigen Lebens im Himmel. Und zwar
stellt er in seinem einzelnen Sein auch die Einzigkeit des Vaters wie des Sohnes wie
des Geistes dar.»

33 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 105.
34 Ebd.

41



Georgiana Hiiian

dem er die Intentionen des Vaters mit der Freude des Sohnes an seiner
Mission verbindet.35

1.2.2 Dramatische Distanz in der ewigen Einheit?

Diese lebhafte Schilderung der Trinität vermag es, nicht nur die Einheit,
sondern auch die Distanz zwischen den Personen zu integrieren.36 Mit der

innergöttlichen Distanz (oder dem «Abstand») zwischen Vater und Sohn37

meint von Balthasar das, was schon innerhalb der ewigen Trinität das

Kreuz vorwegnimmt, die «unerklärbare, unbegreifliche [...] Bedingung
der Möglichkeit des Kreuzes.»38 Aus dem Drama der ökonomischen
Trinität zieht von Balthasar Schlüsse für das ewige trinitarische Leben: So

werden das Kreuz und der Karsamstag (Grosser Samstag) als Verlassenheit

des Sohnes am Kreuz nur möglich, wenn den trinitarischen Beziehungen

ein unendlicher und absoluter Abstand und eine radikale Andersheit
innewohnt. Ist aber diese dramatische Distanz - eine Spiegelung der Ke-
nose des Sohnes in den trinitarischen Relationen39 - noch mit der Einheit
des Wesens Gottes vereinbar?40

Die Frage bleibt bestehen, wenn man auch die Beziehung des Vaters

mit dem Sohn vom Vater her - und vom Akt des Gebärens her- betrachtet.
Auch in der Schilderung des «göttlichen Aktes», in dem Gott der Vater
den Sohn hervorbringt, spricht von Balthasar von der «Setzung eines

absoluten, unendlichen Abstands, innerhalb dessen alle möglichen anderen

Abstände, wie sie innerhalb der endlichen Welt bis einschliesslich zur

35 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 3 (wie Anm. 28), 302f. Karen Kilby,
Hans Urs von Balthasar on the Trinity, in: Phan (Hg.), Companion to the Trinity (wie
Anm. 2), 208-222, hier 217f.

36 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 108: «innergöttliche
Distanz zwischen Vater und Sohn».

37 Ebd. Diese Distanz soll in die Distanz Gott - Mensch übersetzt werden. Sie

erlaube auch eine Christologie «von unten»: Christus müsse «als Mensch zum Be-
wusstsein seiner Gottheit gelangen, vordringen, um vom Menschsein her für die
Menschen einen Zugang zu seiner Gottheit, zur ganzen dreieinigen Gottheit zu
bahnen»; Adrienne von Speyr, Die Welt des Gebetes, Einsiedeln (Johannes) 1951, 74,

zitiert in von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 108.
38 Kilby, Trinity (wie Anm. 35), 217.
39 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 106: «Kenose des

Gehorsams».

40 Kilby, Trinity (wie Anm. 35), 216.

42



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

Sünde hin auftreten können, eingeschlossen und umfangen sind.»41 In der
innersten Dynamik der Trinität müsse eine dramatische Distanz
hervorgebracht werden und die Möglichkeit einer unendlichen Andersheit
ausgesprochen und gezeugt werden. So ist der Sohn, laut von Balthasar, als «das

unendlich Andere» des Vaters gezeugt, und diese «Gebärde» wird
verstanden als «ewige Voraussetzung und Überholung all dessen [...], was

Trennung, Schmerz, Entfremdung in der Welt, und was Liebeshingabe,
Ermöglichung von Begegnung, Seligkeit in ihr sein wird.»42 Durch die

spannungsvolle Einführung der Distanz und der Andersheit im Kern der
immanenten Trinität und besonders in der Beziehung zwischen dem Vater
und dem Sohn projiziert von Balthasar eine polarisierte Dynamik in die

Dreieinigkeit. Die Prioritäten für die Beschreibung der immanenten
Trinität sind in der Bewegung43, in der Lebendigkeit und der Spürbarkeit der

Begriffe gesetzt.44 Die Gegensätze des Menschseins und der Welt, in ihrer
Existenz und in ihrer Überwindung, sind schon in dieser Schilderung der

Dreieinigkeit ermöglicht.

1.3 Herwig Aldenhoven

Aldenhovens Beitrag zum Gespräch besteht insbesondere darin, dass er
auf die Gefahr der Einlinigkeit im Denken der trinitarischen Beziehungen
aufmerksam macht. In seiner Betrachtung der Filioque-Frage aus
christkatholischer Perspektive45 lehnt Aldenhoven die Hinzufügung des

Filioque zum Credo aus dogmatischen Gründen ab und charakterisiert
damit auch die ewigen innertrinitarischen Beziehungen.

41 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 3 (wie Anm. 28), 301.
42 A.a.O., 302.
43 A.a.O., 301: In seiner Selbsthingabe beim Gebären des Sohnes sei der Vater

«diese Hingabebewegung, ohne etwas berechnend zurückzuhalten.»
44 Diese «lebhafte Erkenntnis der Trinität» («vivid knowledge of the Trinity»)

könnte eine Beeinflussung durch die mystischen Erfahrungen von Adrienne von
Speyr sein, vermutet Kilby, Trinity (wie Anm. 35), 221, Anm. 17.

45 Herwig Aldenhoven, Das Filioque in altkatholischer Sicht, in: Centre
orthodoxe du Patriarcat oecuménique Chambésy-Genève (Hg.), La signification et
l'actualité du IIe Concile Œcuménique pour le monde chrétien d'aujourd'hui, Cham-
bésy - Genève (Éditions du Centre Orthodoxe du Patriarcat Œcuménique) 1982,
299-308.

43



Georgiana Huian

1.3.1 Ursprungsbeziehungen in der Trinität

Indem er sich auf zwei Veröffentlichungen Urs Kürys (1943 und 1968)46

stützt, weist Aldenhoven auf die Unterscheidung zwischen Ursprungsbeziehungen

und anderen Beziehungen innerhalb der Trinität hin.47 Für die

Ursprungsbeziehungen in der ewigen Dreieinigkeit ist entscheidend, dass

der Sohn erstens aus dem Vater geboren wurde und dass zweitens der

Heilige Geist aus dem Vater ausgeht. Der Heilige Geist hat seinen ewigen
Ursprung allein im Vater. Die Annahme des Sohnes als «Sekundärursache»

oder «Mitursache in der Trinität» sei abzulehnen.48 Vater und Sohn
seien nicht wie ein «Prinzip gegenüber dem Geist», so wie «die fixierte
Filioque-Lehre behauptet».49

1.3.2 Infragestellung der Linearität

Ohne über einen Kreislauf in der ewigen Trinität zu sprechen, nimmt
Aldenhoven andere Beziehungen und Bewegungen in der Trinität an, die der

Vorstellung einer einzigen möglichen Linearität widersprechen:

[Abgelehnt wird eine theologische Lehre, nach der es in der Trinität eine

einzige Linie gibt, nämlich die vom Vater zum Sohn und zum Geist. Durch
diese Einlinigkeit würde ausgeschlossen, dass es in anderer Beziehung auch
eine Linie geben kann, die vom Vater über den Geist zum Sohn verläuft.50

Somit könne die Bewegung vom Vater zum Geist durch den Sohn mit der

Bewegung vom Vater zum Sohn durch den Geist ausgeglichen werden51.

Bei diesem Ausgleich sollte man dennoch präzisieren, dass keine von diesen

Bewegungen eine Ursprungsbeziehung darstellt. Durch diese beiden

Bewegungen werde die «Gegenseitigkeit in der Beziehung des göttlichen
Lebens zwischen Sohn und Geist deutlich», auch wenn sich Aldenhoven
nicht damit einverstanden zeigt, die Formel «a patre spirituque» als

Gegengewicht zur Formel «filioque» anzunehmen. In dieser Hinsicht folgt er

46 Urs Küry, Die Bedeutung des Filioque-Streites für den Gottesbegriff der
abendländischen und der morgenländischen Kirche, in: IKZ 33 (1943) 1-19; ders.,
Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische
Rotterdamer Kommission (Schluss), in: IKZ 58 (1968) 81-108.

47 Aldenhoven, Filioque (wie Anm. 45), 302.
48 A.a.O., 303.
49 A.a.O., 304.
50 A.a.O., 303.
51 Ebd.

44



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

also nicht der Linie von U. Küry und S. Bulgakov, die die Einführung
eines solchen Gleichgewichts in dem «spirituque» bevorzugten.52 Laut
Aldenhovens Ansatz sollte die Trinitätstheologie nicht alle Beziehungen in
der Trinität als Ursprungsbeziehungen denken. Eine solche Theologie sei

ein reduktionistischer Schritt, der den Reichtum der anderen Verhältnisse
zwischen den göttlichen Personen verschleiere.

Die Bewegungen in der Trinität seien viel mehr, viel feiner und viel
umfassender als die linearen Bewegungen, auf die die Ursprungsbeziehungen

zurückgeführt werden könnten. Diese Bewegungen führen von
jeder der drei Personen zu einer anderen durch die dritte (z. B. vom Geist

zum Vater durch den Sohn). Und wenn diese Beziehungen (Bewegungen)
in allen möglichen Kombinationen gedacht worden sind, sodass eine totale

Gegenseitigkeit ausgesprochen wird, dann sei jede lineare Vorstellung
aufgelöst und in einen Kreislauf umgewandelt - einen Kreislauf, der den

systematischen Wert der Partikel «durch» und «über» wiederentdeckt und

respektiert, ohne sie in einer einzigen, privilegierten Relation innerhalb
der Trinität zu kristallisieren (wie im Fall des Filioque).

1.4 Ioannis (John) Zizioulas

Schliesslich kommt Ioannis Zizioulas, der Metropolit von Pergamon und
einer der einflussreichsten orthodoxen Theologen der Gegenwart, zu Wort.
In Being as Communion (1993) plädiert Zizioulas für ein Verständnis der
Trinität als Gemeinschaft und argumentiert auf der Grundlage von
Athanasius und den drei Kappadokiern für eine relationale Ontologie,53

1.4.1 Die Gemeinschaft innerhalb des Seins Gottes

Die Vollkommenheit oder Fülle der Substanz Gottes könne nicht ohne die

Beziehung von Vater und Sohn gedacht werden, deswegen müsse diese

Beziehung notwendigerweise zum Sein Gottes gehören. «Gottes Sein», so

Zizioulas, «ist von seiner Natur her relational», und wenn es durch
«Substanz» ausgedrückt werden kann, so könne «Substanz, insofern sie den

letzten Charakter des Seins bedeutet», «nur als Gemeinschaft gedacht

52 Ebd.
53 John Zizioulas, Being as Communion. Studies in Personhood and the Church,

Crestwood (SVSP) 1993, insbes. 83-89.

45



Georgiana Huian

werden».54 Die Beziehung von Vater und Sohn ist diejenige, die Gott als

«ewige Wahrheit in sich selber» ausmacht.55 Die trinitarische wie auch die
eucharistische Annäherung des Seins beweise, dass Gemeinschaft nicht
auf der Ebene des Willens oder der Handlung zu setzen sei, sondern auf
der Ebene der Substanz.56

1.4.2 Hypostasis als Name für die «innere», «ontologische» Andersheit

Die «innere Gemeinschaft in der einen Substanz» Gottes impliziere daher
eine «ontologische Andersheit»57. Zizioulas meint, dass die trinitarische
Bedeutung von ÎJJtôaxaaLç (Hypostase), dissoziiert vom blossen
individuellen Sein und identifiziert mit der Person (jcqogcjojtov), die Idee der
Relationalität ins Sein Gottes hineinnehme. «Sich selber sein (Hypostasis)»

könne nur als «In-Beziehung-sein (Person sein)» verstanden
werden.58 Jede göttliche Hypostase, die in der Gemeinschaft Gottes von Ewigkeit

her da sei, meine «eine innere Andersheit innerhalb einer Substanz»59.

Im Kreislauf oder in gegenseitigen Bewegungen, als perichoretischer Pro-

zess, Drama der Distanz oder «Sein als Gemeinschaft» verstanden, bleibt
die Trinität ein tiefes Mysterium, das ich in meiner eigenen Entwicklung
und Erwägung der trinitarischen Figuren der Perichorese weiter diskutieren

werde.

2. Die Heilige Dreieinigkeit: Verbindung ohne «Dazwischen»
und Tanz ohne Ende

2.1 Die Perichorese als Modell trinitarischer Einheit

Das trinitarische Denken bemüht sich, die Einheit Gottes und die Dreiheit
der Personen gleichermassen zu ihrem Recht kommen zu lassen, ohne die
Polarität oder Antinomie zwischen Einheit und Dreiheit aufzulösen. Diese

begriffliche Bemühung versucht, weder die Einheit durch die Dreiheit zu
trennen noch die Dreiheit durch die Einheit einzuschmelzen. Vater, Sohn

54 A.a.O., 84.
55 A.a.O., 85.
56 A.a.O., 86.
57 A.a.O., 87.
58 A.a.O., 88.
59 A.a.O., 87.

46



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

und Heiliger Geist sind aus der Perspektive ihrer Eigentümlichkeiten als

die drei göttlichen Personen oder Hypostasen zu bezeichnen; Gott bleibt
jedoch eins - aber nicht als einfaches Beieinander, auch nicht in der Selbst-
Identität eines einzelnen, monolithischen und homogenen Subjektes. Seit
dem 4. Jahrhundert wird Gott als eine Wesenheit (Natur) in drei Personen,
eine Ousia in drei Hypostasen, verstanden. Die drei Personen sind durch
ihre «hypostatischen Eigentümlichkeiten» - das Ungezeugtsein, das

Gezeugtsein und das Hervorgehen - unterschieden60. Wie sind dann ihre Be-
zogenheit und ihre Dynamik in dem einen Wesen zu denken?

Das Ineinander-Sein oder das Ineinander-Wohnen des Vaters im Sohn
und des Sohnes im Vater hat eine biblische Grundlage im Johannesevangelium:

«Dann werdet ihr erkennen und einsehen, dass in mir der Vater ist
und ich im Vater bin.» (Joh 10,38); «Glaubst du nicht, dass ich im Vater bin
und der Vater in mir? Die Worte, die ich zu euch rede, die rede ich nicht
von mir selbst. Der Vater aber, der in mir wohnt, der tut die Werke.» (Joh
14,10); sowie: «Glaubt mir doch, dass ich im Vater bin und dass der Vater
in mir ist.» (Joh 14,11) und «Alle sollen eins sein: Wie Du, Vater, in mir
bist und ich in Dir bin, sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt,
dass Du mich gesandt hast.» (Joh 17,21). Die stoische Idee der gegenseitigen

Durchdringung der Substanzen, ohne dass sie ihre Eigenschaften
verlieren, kann als Metapher für diese trinitarische Problematik der Bezogen-
heit fungieren.61

Wenn das Verb perichorein für die Verhältnisse in der Trinität benutzt
wird, ist es zugleich mit dem Gedanken des Durchgehens und mit einem
räumlichen Bild verbunden, das Befindlichkeit und Bewegung impliziert.
So spricht im 8. Jahrhundert Johannes von Damaskus vom Zusammenhang

der drei göttlichen Personen in einer Einigung, die sie aber nicht
ineinander verschmelzen oder zerfliessen lässt.

Die Personen weilen und wohnen ineinander. Denn sie sind unzertrennlich
und gehen nicht auseinander, sie sind unvermischt ineinander, jedoch nicht so,
dass sie verschmelzen oder zerfliessen, sondern so, dass sie gegenseitig
zusammenhängen. Denn der Sohn ist im Vater und im Geiste, und der Geist im
Vater und im Sohne und der Vater im Sohne und im Geiste, ohne dass eine

60 Vladimir Lossky, Betrachtungen über die Mystische Theologie der
Ostkirche, Münster (Theophano) 2009, 68.

61 Stemmer, Perichorese (wie Anm. 10), 13, für Hinweise zu Chrysipp. Der
Begriff begegnet auch bei Alexander von Aphrodisias und Nemesios von Emesa.

47



Georgianci Huian

Zerfliessung oder Verschmelzung oder Vermischung stattfände. Und es
besteht Einheit und Identität in der Bewegung, denn die drei Personen haben nur
eine Bewegung, eine Tätigkeit.62

2.2 Intersubjektivität Gottes als Durchsichtigkeit

Das Modell der gegenseitigen Durchdringung kann mit einer gewissen
Licht-Metaphorik verbunden sein, wobei die drei göttlichen Personen als

drei Sonnen verstanden werden. Gregor von Nazianz betont im 4.
Jahrhundert das ungeteilte und unmessbare Licht der drei: «Wenn ich die drei
zusammengefasst betrachte, so sehe ich eine Leuchte, und ich vermag
nicht, das geeinte Licht zu teilen oder zu messen.»63

Die drei Sonnen sind, in ihrer gegenseitigen Durchdringung, ein einziges

Licht, sagt Johannes von Damaskus: «Denn die Gottheit ist [...] ungeteilt

im Geteilten und gleichsam in drei zusammenhängenden und
ungetrennten Sonnen eine Verbindung und Einheit des Lichtes.»64 Und ein

Troparion aus dem orthodoxen Beerdigungsgottesdienst besingt die «eine
Gottheit im dreifachen Lichtglanz»65. Diese lichtvolle Durchdringung der
drei Personen ruft auch die Idee der Durchlässigkeit oder Durchsichtigkeit
hervor. Das Sehen des Vaters durch Christus kann den Gedanken der

Durchsichtigkeit noch unterstützen (Joh 14,9: «Wer mich gesehen hat, hat
den Vater gesehen.»).

Für von Balthasar ist die vollkommene Durchsichtigkeit im Geheimnis
der Dreieinigkeit durch Christus eröffnet und ermöglicht, weil Christus
nicht als «für sich bestehendes Ich gedacht werden kann»:

Er überbrückt die Distanz Gott - Mensch durch seine vollendete «Durchsichtigkeit»,

als «die reine Offenheit», wobei er «gewiss geheimnisvoll und
unübersehbar bleibt, aber nicht wie ein undurchsichtiges Geheimnis, hinter das

62 Johannes von Damaskus, De fide orthodoxa I, 14, in: Des heiligen Johannes

von Damaskus genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens, aus dem Griech. übers,
und mit Einl. und Erläut. vers, von Dionys Stiefenhofer (BKV 44), München (Kösel)
1923, 42 (revidierte Übersetzung).

63 Gregor von Nazianz, Or. XL, 41, 22-24 : Grégoire de Nazianze, Discours
38-41, trad, par Paul Gallay (SC 358), Paris (Cerf) 1990, 294.

64 Johannes von Damaskus, De fide orthodoxa I, 8 (wie Anm. 62), 26.
65 Dumitru Stäniloae, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1, Zürich (Benzinger) 1985,

262.

48



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

man nicht kommt, sondern durch die Unendlichkeit und Offenheit seines
Geheimnisses selbst».66

Die vollkommene Durchsichtigkeit kann in wechselseitiger Beziehung
auf alle drei Personen angewendet werden. Dumitru Stäniloae wandelt die

perichoretische Dynamik in ein Modell vollkommener Transparenz in der

göttlichen Gemeinschaft um: «Das höchste bestehende geistige Wesen
ist also nicht ein bewusstes Einzelsubjekt, sondern eine Gemeinschaft

von Subjekten, die füreinander vollkommen transparent, durchschaubar
sind.»67 Wenn das Wesen Gottes in drei bewussten Subjekten existiert, die
in vollkommener Liebe verbunden sind und eine «ununterbrochene und
unendliche Gemeinschaft»68 haben, dann sind die drei Subjekte nicht nur
ungetrennt und ohne Abstand, sondern auch füreinander komplett offen.
Diese ontologische Offenheit kann als Durchsichtigkeit beschrieben werden:

Sie ist Durchlässigkeit der göttlichen Hypostasen, angedeutet als

«über-helle, überdurchsichtige Sonnen»69, aber auch komplette Durch-
schaubarkeit in einer Gemeinschaft von Subjekten, die sich jeweils als

«bewusstes Subjekt-Sein» verstehen lassen70. Diese Transparenz oder

Durchdringung der drei bewussten Subjekte lässt keine Objektualisierung
in der Trinität zu. Somit kann die trinitarische Gemeinschaft als Intersub-

jektivität bestimmt werden:

Die Subsistenz des göttlichen Wesens ist nichts anderes als die konkrete Existenz

der göttlichen Subjektivität auf dreierlei Weise, wobei sich auch diese

gegenseitig durchdringen. Es handelt sich also um eine dreifache Intersubjek-
tivität. Keines der Subjekte sieht die Person des Anderen als ein Objekt an,
und deshalb erfährt es die anderen als reine Subjekte und auch sich selbst
ebenfalls als reines Subjekt. Wenn sie irgendetwas Objekthaftes an sich hätten,

würde sie dieses an der völligen gegenseitigen Öffnung zueinander
hindern; sie können sich in ihrem Bewusstsein auch nicht gegenseitig ganz
durchdringen. [...] Der reine Subjektcharakter der göttlichen Subjekte impliziert

ihre vollkommene Intersubjektivität.71

66 von Balthasar, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 105. Die Zitate stammen

von von Speyr, Johannes, Bd. 3 (wie Anm. 29), 485f.
67 Stäniloae, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 267.
68 A.a.O., 263.
69 A.a.O., 266.
70 A.a.O., 267.
71 A.a.O., 272.

49



Georgiana Hitian

Die Intersubjektivität bildet hier das dialogische und von der Liebe
durchdrungene Leben der drei Subjekte, die sich unaufhörlich und von aller
Ewigkeit her gegenseitig durchdringen. Stellt aber die Idee einer
Durchdringung der göttlichen Subjekte nicht die Diskussion über die Perichorese
auf eine zu positiv bestimmte, spekulative Ebene? Sollte das theologische
Denken nicht zur apophatischen Methode zurückkehren, damit das Paradox

der Einheit in der Dreiheit und der Dreiheit in der Einheit in seiner

göttlichen Unbegreifbarkeit wahrgenommen werden kann?72

2.3 Die Dynamik der Liebe in der Ikone

Weil in der orthodoxen Tradition der unsichtbare Gott in Bildern (eIxôvbç)
sichtbar wird, suchen wir einen Zugang zur Intersubjektivität Gottes in der
Ikone der Dreieinigkeit des russischen Malermönchs Andrei Rubljov aus
dem 15. Jahrhundert (Abb. I).73 Abgebildet sind hier die drei göttlichen
Personen, wie sie vor Abraham im Hain von Mamre in «Männergestalt»

72 Dass der Gedanke der «reinen Intersubjektivität», obwohl attraktiv und
raffiniert, der Gefahr eines positiven, spekulativen Denkens laufen könnte, das die
menschlichen Analogien als Grund für die Rekonstruktion der Beziehungen in der
Trinität nimmt, wird signalisiert von Athanasios Vletsis, Die Drei-Einigkeit als
«Kreuz für den menschlichen Intellekt»? Die Bedeutung der Trinitätslehre für die
orthodoxe Theologie heute, in: Michael Böhnke u. a. (Hg.), Die Filioque-Kontroverse.
Historische, ökumenische und dogmatische Perspektiven 1200 Jahre nach der Aachener

Synode, Freiburg i.Br. (Herder) 2011, 201-224, hier 217.
73 Eine ausführliche Betrachtung dieser Ikone im Hinblick auf ihre historischen

Hintergründe und auf die Tradition der Dreifaltigkeitsikone in der Form der Abbildung

der Gastfreundschaft Abrahams und Saras unternimmt Katharina Heyden in
ihrem Beitrag in diesem Heft, Heyden, Dreifaltigkeit, 2-34. Der Artikel lädt zu
vertieften Überlegungen darüber ein, wie das hesychastische Verständnis der
Gastfreundschaft, als «gastliche Aufnahme der drei göttlichen Personen» (a. a. O., 21) im
menschlichen Herzen, sich heute mit einer Ausübung der Gastfreundschaft gegenüber
den Mitmenschen zusammenbringen lässt. Nach meiner Wahrnehmung wäre eine

Aufgabe heutiger theologischer Überlegungen zu Philoxenia hervorzuheben, dass

(und in welcher Weise) die Vertikale der unsichtbaren und mystischen Gastfreundschaft

gegenüber der Trinität und die Horizontale der sichtbaren und aktiven
Gastfreundschaft gegenüber den anderen Menschen sich gegenseitig bedingen und
bereichern. Erst wenn diese zwei Dimensionen sich verbinden, erscheint die Philoxenia
nicht nur als menschliche Tätigkeit oder Tugend, sondern als Wirkung des Heiligen
Geistes im Menschen. Ausserdem kann man die «gegenseitige <Selbstgabe>» innerhalb

der Trinität, die von Peter-Ben Smit angesprochen wird (s. seinen Beitrag in
diesem Heft, Smit, Dreifaltigkeit, 60-88, hier 66), als das göttliche Urbild menschlicher

Gastfreundschaft verstehen.

50



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

erschienen (Gen 18,1-15); Vater und Geist, die nicht Mensch geworden
sind, bleiben hinter solchen «Sinnbildern» verborgen. Immerhin lässt sich
ein Abglanz des innertrinitarischen Lebens erkennen. Die Wesensgleichheit

ist dadurch angedeutet, dass die drei Engel an Gestalt und Grösse

vollkommen gleich sind. Die Gleichheit an Würde ist durch die gleichen
Stäbe und die gleichen Throne skizziert. Andererseits sind Haltung,
Mimik und Gestik verschieden, weil diese den personalen Eigenschaften und

Beziehungen entsprechen.
Der linke Engel, «der aufgerichtet sitzt, während sich die beiden anderen

ihm zuneigen», symbolisiert den Vater. In der Mitte ist der
menschgewordene Sohn Gottes als der «Gesalbte Gottes», König und Prophet
dargestellt, wie in Ikonen Christi. Der rechte Engel, gehüllt in eine

zartgrüne Chlamys (der liturgischen Farbe von Pfingsten), ist der Lebensspender74.

Die drei Engel sind in einem Dreieck dargestellt; zugleich bilden sie

auch einen Kreis der sein Zentrum in der segnenden Hand der mittleren
Figur hat.75 Durch Mimik und Gestik wird eine Bewegung zwischen
ihnen sichtbar, die ein innergöttliches Gespräch über den Kelch (oder über
eine kelchförmige Opferschale) auf dem Altartisch erahnen lässt. Das

Gespräch deutet auf den «ewigen Ratschluss des Vaters [hin], den Sohn mit-
hilfe des Geistes zur Erlösung der Menschheit zu senden»76. Es kann aber
auch ein Bild für die Sendung des Heiligen Geistes vom Vater durch den

Sohn an Pfingsten sein. Obwohl sie eine Darstellung der Trinität für uns
ist, nicht eine Darstellung der Trinität an sich, bringt die Ikone doch den

perichoretischen Prozess als Dialog, gegenseitige Schau, kreisförmige
Zuneigung in den nicht austauschbaren, unterschiedlichen Haltungen der
drei Personen wunderbar zum Ausdruck.

2.4 Kontinuität und Kreis der göttlichen Bewegungen

Die Gestalten der Ikone lassen sich in einem Kreis einschreiben, der
systematisch in die Problematik der Kontinuität des Seins übertragen werden
kann. Zwischen dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist als göttli-

74 Gabriel Bunge, Der andere Paraklet. Die Ikone der Heiligen Dreifaltigkeit
des Malermönchs Andrej Rubljov, Würzburg (Der christliche Osten) 1994, 98-102.

75 Michel Quenot, Die Ikone. Fenster zum Absoluten, Würzburg (Echter) 143,

Abb. 41; für den Kreis in der Komposition der Ikone s. auch Leonid Ouspenky, The

Holy Trinity, in: ders./Vladimir Lossky, The Meaning of the Icons, Crestwood (SVSP)
1989, 200-205, hier 202.

76 Bunge, Paraklet (wie Anm. 74), 105.

51



Georgiana Huian

chen Subjekten besteht eine «Kontinuität des Seins», die keinen Abstand,
keine Abstufung, keine Verdünnung, keine Unterbrechung oder Schwächung

kennt.77 Diese Kontinuität gründet in der Gemeinschaft des

Wesens, sie wird aber die Eigentümlichkeiten der Personen nicht nivellieren
oder vermischen. Die Kontinuität, so Basilius von Caesarea, kann weder
durch ein Ding noch durch eine Leere geteilt werden78, sodass zwischen
den drei Subjekten eine ewige Verbindung ohne «Dazwischen»19 besteht.

Wenn die Wesenseinheit jeden Zwischenraum oder Abstand aus-
schliesst, so wird auch die Unterschiedlichkeit der Personen eine ständige
Bewegung hervorrufen, eine Bewegung zwischen Subjekten, die sich
immer gegenseitig durchschauen und umfangen und «aufeinander
zugehen»80. Die Bewegung der drei durchlässigen Subjekte kann als Kreis
des Ausstrahlens, Projizierens und Erblickens verstanden werden, wenn
man das Paradigma des Lichtes und des Schauens mit den Subjekten
verbindet. Jedes Subjekt projiziert sich, erblickt sich und sieht sich noch
strahlender in den anderen Subjekten, und alle drei überhelle Sonnen leuchten
in einer ununterscheidbar gemeinsamen Lichtfülle. Diese intersubjektive
Bewegung kann auch als dialogischer Kreis erscheinen: Jedes Ich ist
immer im Dialog mit einem anderen Du in der Umarmung eines dreifachen
«Wir». In diesem Kreis ist kein Subjekt in keinem Moment in sich
geschlossen oder zu sich gekehrt.

2.5 Jenseits von Dialektik und Drama: Umarmung und Tanz

Wenn wir aufgrund dieser Überlegungen weiterdenken, so ergibt sich die

Frage der Überwindung des logozentrischen Modells (Dialog, Dialektik),
des performativen Modells (Prozess, Drama) und des geometrischen
Modells (Kreis, Kreislauf). Folgt man Vladimir Lossky in seinem radikalen
Apophatismus, d. h. in der Überschreitung aller diskursiven Denkkategorien,

dann gibt es in der Trinität keine Dialektik, kein Werden, keinen
Prozess, keine «Tragödie im Absoluten» im Sinne der deutschen Philoso-

77 Stäniloae, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 263.
78 Basilius von Caesarea, Ep. 38 (PG 32), 328, zitiert in Stäniloae, Orthodoxe

Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 263.
19 Stäniloae, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 266: «Die Unendlichkeit

jeder dieser Hypostasen macht die Möglichkeit irgendeiner Verbindung, die ein
<Dazwischen> voraussetzt, undenkbar.»

80 A.a.O., 267.

52



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

phie des 19. Jahrhunderts.81 In dieser Hinsicht wird das perichoretische
Modell als Muster von Ontologie, Gemeinschaft oder Subjektivität in seiner

Begrenztheit sichtbar. Obwohl die perichoretische Bewegung die Einheit

ohne Verschmelzung und das dialogische Geschehen auszudrücken
versucht, vermag sie letztendlich nicht die unsagbare Einheit der drei un-
fassbaren Vollkommenheiten wiederzugeben. Aber auch wenn wir diesen

Gesichtspunkt einbeziehen, ist damit die Perichorese nicht ihrer ganzen
Erklärungskraft beraubt. Die Dialektik des Denkens lässt den Menschen
mit verfeinerten Begriffen und ontologisch geprägten Bildern zurück.

In der Tat übersteigen die drei göttlichen Subjekte unsere Vorstellungen

von Durchdringung, Transparenz, Dialog und Zirkularität. Schliesslich

aber bietet die kreisläufige Transparenz eine gewisse Präzisierung der
trinitarischen Dynamik. Darüber hinaus kann man im dynamischen
Charakter der drei Hypostasen ein überweltliches Umarmen und ein nicht-irdisches

Tanzen erkennen82. C. S. Lewis, der berühmte anglikanische Denker,

Schriftsteller und Apologet des Christentums, umschreibt in Mere
Christianity den dynamischen Charakter des christlichen Gottes als Spiel
und Tanz, woraus Schönheit und Liebe hervorsprudeln:

[...] in Christianity God is not a static thing - not even a person - but a dynamic,

pulsating activity, a life, almost a kind of drama. Almost, if you will not
think me irreverent, a kind of dance.83

Eine maximale Intensität der Tanzbewegung ist gleichzeitig mit der tiefsten

Ruhe, die den göttlichen Beziehungen innewohnt, zu denken. Der
Tanz, sogar der Wirbel und der Kreisel, begegnen uns als Bilder, die
beanspruchen, das Lebhafte der ineinanderruhenden göttlichen Personen
sichtbar zu machen. Moltmann drückt es folgendermassen aus:

81 Lossky, Ostkirche (wie Anm. 60), 58. Lossky betont die Unfassbarkeit Gottes
in seinem ganzen Kapitel «Gott - der Dreieinige» (a. a. O., 57-82). S. Alar Laats,
Doctrines of the Trinity in Eastern and Western Theology. A study with Special
reference to K. Barth and V. Lossky, Frankfurt a.M. (Lang) 1999, 119-130.

82 Moltmann deutet Perichoresis als «Wirbel oder Rotation», und perichoreo als
«herumreichen und herumgehen, umkreisen, umarmen, umschliessen». Moltmann,
Erfahrungen (wie Anm. 24), 277. S. den Kommentar in Munteanu, Geist (wie
Anm. 25), 96.

83 C. S. Lewis, Mere Christianity, London (Fontana) 1955, 148. Zu seinen
Überlegungen über den göttlichen, den kosmischen und den himmlischen (eschatologi-
schen) Tanz s. Martin Leutzsch, Christus als Tänzer - Stationen eines Motivs von
der Antike bis heute, in: Armin Morich (Hg.), Kosmischer Tanz. Eranos 2015 und
2016, Basel (Schwabe) 2017, 139-220, hier 219f.

53



Georgiana Huian

Aber als sinnenfällige Darstellung kann jedoch der abwechslungsreiche
Rundtanz von drei Personen gut verwendet werden. Gemeint ist in jedem Fall,
dass in der Trinität simultan absolute Ruhe und vollständiger Wirbel
herrschen, etwa so wie im «Auge» eines Hurrikans oder in einem Kreisel.84

Die Gleichzeitigkeit von absoluter Ruhe und absoluter, unfassbarer Dynamik

bedeutet eine implizite Identität zwischen circuminsessio und circu-
mincessio: Die drei göttlichen Personen ruhen und bleiben ineinander und

zugleich sind sie in der intensivsten Bewegung aufeinander bezogen.85
Und doch lassen sich die drei Personen weder auf göttliche Stille noch auf
eine in sich wirbelnde Rundbewegung reduzieren. Ihre Beziehungen
bestehen in einem kommunikativen und ontologischen Überfluss, der die
intellektuellen Kategorien und die Bilder der Bewegung und der Ruhe

paradoxerweise verbindet und zugleich übersteigt.
Das Motiv des Tanzes könnte einer solcher Verbindung und Übersteigung

entsprechen. Das ist wahrscheinlich ein Grund dafür, dass dieses

Motiv in heutigen systematischen Entwürfen immer häußger als Darstellung

der Beziehungen in der Trinität genannt wird.86 Eine besondere Stärke

bekommt er bei Gisbert Greshake, der das Tanzen in erster Linie mit
dem Begriff der Perichorese identifiziert.87 Der Tanz bedeutet eine bewe-

84 Jürgen Moltmann, Im Lebensraum des dreieinigen Gottes. Neues trinitari-
sches Denken, in: Bogoslovni vestnik 70 (2010) 167-184, hier 173f. Der gleiche Text,
ohne die Erwähnung des Kreisels, findet sich in Moltmann, Erfahrungen (wie
Anm. 24), 278f.

85 Die Gleichzeitigkeit des «ruhenden Einwohnens» (insedere) und der «dynamischen

Durchdringung» (incedere) wird auch betont von Jürgen Moltmann, Gott
und Raum, in: ders./Carmen Rivuzumwami (Hg.), Wo ist Gott? Gottesräume -
Lebensräume, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 2002, 29-41, hier 34. Diese
Gleichzeitigkeit kann ein Zeichen dafür sein, dass «der Begriff der Perichorese ein
Ineinandergreifen von Kommunikation und Gemeinschaft zum Ausdruck bringt», so

Hristea, Kommunikation (wie Anm. 12), 85.
86 Leutzsch nennt die moderne Tendenz, den Begriff Perichorese etymologisch

von Choros (Reigentanz) abzuleiten, und zählt mehr als 140 Veröffentlichungen zum
Verständnis der trinitarischen Perichorese als Tanz (Leutzsch, Christus als Tänzer
[wie Anm. 83], 216). Die Identifizierung Perichorese - Tanz hat auch in neuere Lexika

Eingang gefunden: Gisbert Greshake, Perichorese, in: LThK 8, 31999, 31-33.

Philologisch muss gesagt werden, dass diese Etymologie nicht begründbar ist:

.tcoi'/ûjdticuç wird mit Omega geschrieben, "/ooôç mit Omikron. Auch das Präfix
jtEQt- bedeutet nicht unbedingt eine zirkuläre Bewegung, wie in jtEQutatetv, «umhergehen,

umherwandeln». - Leutzsch, Christus als Tänzer (wie Anm. 83), 218.
87 Gisbert Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg

i. Br. (Herder) '1997 52007, 93: «Der Begriff ist ursprünglich die Bezeichnung für

54



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

gende Umarmung dreier Personen: Eine Bewegung und Umarmung, die
für uns genauso unvorstellbar bleibt wie die vollkommene Durchsichtigkeit

oder die gegenseitige Durchdringung.
Noch vielversprechender als die abstrakte Kreisbewegung ist der

Rundtanz als Bild für die Perichorese: Er bedeutet Lebensfülle, Bewegung
der Liebe, performative, handelnde Kommunikation, Intensität der Schönheit,

vollkommene Zirkularität, unsagbare Freude in ewiger Feierlichkeit
miterlebt und mitgeschenkt. Trotz (oder genau wegen) dieser reichen
Semantik stellen sich verschiedene Fragen in Bezug auf die Verwendung
dieser Figur für die Erläuterung der ewigen Beziehungen innerhalb der

Dreieinigkeit.88 Ist der Tanz nicht in allen seinen Charakteristika doch
menschlich, allzu menschlich erfasst? Bringt er nicht die Gefahr einer
inadäquaten Übertragung von anthropomorphen Verhältnissen in die

göttlichen Beziehungen innerhalb der Dreieinigkeit mit? Könnte das Motiv

des Tanzes sowohl die Gegenseitigkeit als auch (eventuell) ein gewisses

Spiel zwischen der Symmetrie und der Asymmetrie in den Beziehungen
einräumen89? Ist die Monarchie des Vaters90 - eine Grundidee in der
orthodoxen Trinitätstheologie - noch mit der Tanzvorstellung kompatibel,
oder soll die Monarchie des Vaters nur die Ursprungsbeziehungen und die

das Tanzen: Einer umtanzt den anderen, der andere umtanzt den einen.» Und a. a. O.,
94: «Immer aber bleibt die Grundbedeutung bildhaft assoziiert: Die drei göttlichen
Personen stehen in solcher Gemeinschaft, dass sie metaphorisch nur als gemeinsame
Tänzer> in einem gemeinsamen Tanz erfasst werden können.»

88 Für eine Kritik der Assoziation Perichorese - Tanz s. Yves Congar, Autonomie

et pouvoir central dans l'Église vus par la théologie catholique, in: Irénikon 52

(1980) 291-313. Laut Congar bezeichnet der Begriff Perichorese eine gegenseitige
«Inferiorität»: «le terme signifie, en théologie trinitaire, la présence des Personnes
divines l'une dans l'autre, leur intériorité réciproque» (a. a. O., 302).

89 Eine Asymmetrie ist im Fall der Perichorese im christologischen Verständnis

vorausgesetzt: s. Johannes von Damaskus, De fide orthodoxa, III.7 (wie Anm. 62),
131: «Wir sagen zwar, die Naturen des Herrn durchdringen sich gegenseitig, gleichwohl

aber wissen wir, dass die Durchdringung von Seiten der göttlichen Natur
geschehen ist.» Im Fall der trinitarischen Perichorese bleibt die Frage der Symmetrie/
Asymmetrie der Beziehungen zu diskutieren - eine Frage, die im Rahmen dieses

Beitrags nicht mehr entwickelt werden kann. Es sei nur darauf hingewiesen, dass in
dieser Hinsicht verschiedene Modelle berücksichtigt werden könnten, z. B. eine «ex-
tensionale» und eine «intensionale Symmetrie» (Mühling, Liebesgeschichte Gott
[wie Anm. 12], 114f.), oder eine «reziproke Asymmetrie als Prinzip wechselseitiger
Entzogenheit in Gott» (a.a.O., 118-120).

90 Laats, Doctrines (wie Anm. 81), 108-114.

55



Georgiana Huian

Kreisbewegung nur die anderen ewigen Beziehungen erläutern?91 Wenn
der Tanz (die Rundbewegung, der Wirbel, der Kreisel) das Modell der
Perichorese näher bestimmen könnte, sollte er jedoch nicht zu einer
Überbestimmung oder Überkonkretisierung führen, die die Ungreifbarkeit und

Unsagbarkeit der göttlichen Beziehungen nicht mehr bestehen lassen. Das

perichorestische Bild des Tanzes sollte immer auch das Bewusstsein
hervorrufen, dass es nur ein Modell bleibt, unter anderen, um die Gegenseitigkeit

der Beziehungen in der Trinität zu verbildlichen.92
Die Idee der Rundbewegung, des zirkulären Prozesses, war in der pat-

ristischen Auffassung der Perichorese, wenn auch nicht fremd, jedenfalls
nicht zentral.93 Dass die Idee der Kreisbewegung und - konkreter noch -
der Tanzbegriff in den heutigen systematischen Fragestellungen zur Trinität

mehr Platz und Gewicht gewinnen, hat eine gewisse Nähe zur Anthropologie

und Kosmologie zur Folge und widerspiegelt auch das Streben nach

einer lebendigen und prozessorientierten Ekklesiologie. Dagegen korreliert
der Tanz seltener mit dem Licht und die tanzenden Personen weniger mit

91 Vgl. die oben genannte Unterscheidung bei Aldenhoven, Filioque (wie
Anm. 45), 307. Für Moltmann wäre die Monarchie des Vaters auf der Konstitutionsebene

zu situieren, während die Perichorese das eigentliche innere Leben der Trinität
beschreibt (Moltmann, Erfahrungen [wie Anm. 24], 278, vgl. Munteanu, Geist
[wie Anm. 25], 98). Für ihn ist die Einheit der Trinität in der Perichorese begründet,
für orthodoxe Theologen (z.B. Lossky, Ostkirche [wie Anm. 60], 73-75) und
Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 1, (wie Anm. 3), 353f., hingegen in der
Monarchie des Vaters.

92 Ein anderes perichoretisches Modell könnte in der Idee der Selbstunterscheidung

angesiedelt sein. Pannenberg entfaltet die «wechselseitige Selbstunterscheidung
von Vater, Sohn und Geist», die ihren gegenseitigen Beziehungen zugrunde liegt
(a. a. O., 335-347). Anhand von Passagen von Stäniloae und Moltmann spricht Hristea
über «eine kommunikative Selbstunterscheidung der Personen untereinander», die
eine dialogische Bezogenheit und eine gegenseitige «Abhängigkeit» voraussetze und
keine Reduktion des Anderen zum «Objekt» oder zur «blossen Seinsweise» erlaube

(Hristea, Kommunikation [wie Anm. 12], 84f.). Zudem bedeutet für Hristea diese
kommunikative Selbstunterscheidung die Anerkennung oder Bejahung der jeweils
anderen Person «in derselben Würde und in demselben Rang», wobei zugleich Modalismus

und Subordinatianismus ausgeschlossen sind (a. a. O., 85).
93 Durand, Périchorèse (wie Anm. 11), 37: «Pour éviter ces projections

inconscientes, il faut remarquer qu'à l'âge patristique, la jT£Qixcbgr|aiç trinitaire ne s'est pas
développée sous la forme d'une circularité intratrinitaire, même si le sens originel du
vocable aurait pu y conduire, et si, par ailleurs, certains textes patristiques exploitent
un tel cycle sous divers modèles : récapitulation intratrinitaire comme retour au principe

d'unité, circularité de la glorification intradivine, ou encore mouvement de

diastole-systole.»

56



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

der Durchsichtigkeit. Ein diaphaner Tanz, eine Rundbewegung der füreinander

komplett durchsichtigen Personen, könnte durch eine solche Korrelation

als unsichtbares «Bild» der Trinität vorgeschlagen werden.94 Darüber
hinaus sollte eine begriffliche Ausarbeitung der Perichorese als Tanz auch

die Idee der Unendlichkeit des dreieinigen Gottes einbinden.95

Der orthodoxe Theologe und Metropolit Kallistos Ware fasst die Idee
des Ineinanderwohnens und des Rundtanzes zusammen, und verbindet
die Perichorese mit einer dialogischen Dynamik, die in Rubljovs Ikone
sichtbar wäre und zu menschlicher Teilnahme einladen würde:

By virtue of this perichoresis, Father, Son and Holy Spirit «coinhere» in one
another, each dwelling in the other two through an unceasing movement of
mutual love - the «round dance» of the Trinity. There is between them a

timeless dialogue, beautifully depicted in Rublev's icon of the three angels, to
which we shall shortly return. From all eternity the first person is saying to
the second, «You are my beloved Son» (Mark 1:11); from all eternity the
second replies, «Abba, Father; Abba, Father» (Rom. 8:15; Gal. 4:6); from all
eternity the Spirit sets his seal upon the interchange. Into this divine dialogue
we ourselves enter through prayer.96

94 Vgl. Aristoteles, De anima II.7, 418b 4-7. Für die Untersuchung des Potenzials

des Begriffs des «Diaphanen» (gr. ôta<()avf)ç) für die Bewahrung der apophati-
schen Dimension der Perichorese sollten wir noch die philosophische und theologische

(auch ästhetische) Entwicklung des Begriffs berücksichtigen. Ich nenne hier nur
einige wesentliche bibliografische Hinweise: Anca Vasiliu, Le mot et le verre. Une
définition médiévale du diaphane, in: Journal des savants (1994) 135-162; dies., Du
diaphane. Image, milieu, lumière dans la pensée antique et médiévale, Paris (Vrin)
1997; Emmanuel Alloa, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen
Phänomenologie, Zürich (Diaphanes) 2011; Renate Maas, Diaphan und gedichtet. Der
künstlerische Raum bei Martin Heidegger und Hans Jantzen, Kassel (Kassel University

Press) 2015.
93 Für die Unendlichkeit in der Einheit dreier Unendlichkeiten s. Gregor von

Nazianz, Or. XL, 41, 12: Grégoire de Nazianze, Discours 38-41 (wie Anm. 63),
294-295: tquöv cwtetQuiv aitetpov aup4>ULav («c'est une cohésion infinie des trois
infinis»).

96 Kallistos of Diokleia, The human person as an icon of the Trinity, in: So-
bornost 8 Heft 2 (1986) 6-23, hier 1 If. Diese Bemerkung folgt einem Zitat von Gregor

von Nyssa, De differentia essentiae et hypostaseos 8 (PG 32, 340C). In einer
Anmerkung wird auf das trinitarische Verständnis von Sarah Coakley hingewiesen,
zu finden in: Sarah Coakley, God as Trinity: An Approach through Prayer, in: We
Believe in God: A Report by the Doctrine Commission of the General Synod of the
Church of England, London (Church House) 1987, 104-121.

57



Georgiana Huian

3. Schlussfolgerungen

Zum Schluss lassen sich einige Schlussfolgerungen ziehen:
1. Die Personen der Trinität manifestieren sich in ihrer Beziehung, ohne

dass sie auf ihre Relationen reduziert werden können.
2. Die Relationen zwischen den drei Personen sind in einer Dynamik zu

verstehen, die als Prozess, Drama, Gemeinschaft, «Intersubjektivität»
oder als dialogisches Begegnen beschrieben werden kann.

3. Die Gemeinschaft der Personen in einem Wesen erklärt sich am besten
durch ein Modell, das die Einheit als gegenseitige Durchdringung
ohne Verschmelzung versteht - die Perichorese.

4. Innerhalb dieses Modells konstituieren die Bewegungen der Dreieinig¬
keit einen dialogischen Kreislauf. Das Verständnis dieser Rundbewe-

gung(en) als Tanz kann durch sein bildhaftes Potenzial neue Impulse
für das heutige systematische Denken anbieten; es sollte allerdings
sowohl mit einer sorgfältigen begrifflichen Ausarbeitung als auch mit
der Anwendung der apophatischen Methode in der Trinitätstheologie
korreliert werden.

5. Die vollkommene Transparenz zwischen den Subjekten setzt voraus,
dass jedes Subjekt für die zwei anderen offen und vollkommen sichtbar
ist. Die Idee der trinitarischen Durchsichtigkeit vereint die gegenseitige

Durchdringung mit dem Paradigma des Lichtes und des Sehens -
Personen und Energien Gottes werden dadurch in ihrem Geheimnis
noch strahlender, wie in Rubljovs eucharistischer und pfingstlicher
Darstellung des Abglanzes der Dreifaltigkeit.

Georgiana Huian (geb. 1983 in Ploieçti RO), Prof. Dr.phil. Dr.theoL, studierte

2002-2012 Philosophie, Theologie und Klassische Philologie in Bukarest,
promovierte 2012 in Philosophie in Paris und in Bukarest sowie 2018 in
orthodoxer Theologie in Paris. 2015-2016 war sie Stipendiatin des New Europe

College Bukarest, erhielt 2017-2018 ein Exzellenz-Stipendium der
Schweizer Regierungfürpostdoktorale Forschung am Institutfür Neues
Testament der Universität Bern und ist seit September 2018 Assistenzprofessorin
für Systematische Theologie und Ökumene am Institutfür Christkatholische
Theologie der Universität Bern.

Adresse: Institut für Christkatholische Theologie, Universität Bern, Läng-
gassstrasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: georgiana.huian@theol.unibe.ch

58



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung: drei göttliche Personen

Summary

One theological model that attempts to explain the unity without confusion of the
three persons of the Trinity is Perichoresis, which can be understood both as
mutual indwelling and as interpénétration. The first part of this article studies the
intratrinitarian dynamics according to Jürgen Moltmann, Hans Urs von Balthasar,

Herwig Aldenhoven and Ioannis Zizioulas - it aims to show how circular
processuality, drama, non-linearity and relational ontology contain or prepare
new conceptual patterns for the trinitarian Perichoresis. The second part proposes

a systematical approach where the relationships between the persons of the

Trinity are characterized by perfect transparency and dialogical circularity. It
addresses the reconfiguration of Perichoresis in terms of «intersubjectivity»
following Dumitru Stäniloae, attempts to conceptualize the dynamic of love as

depicted in Rubljov's icon of the Trinity, and finally questions both the potential and
the limits of the understanding of the intratrinitarian dynamism as «dance».

Schlüsselwörter - Key Words

Trinität - Perichorese - Durchsichtigkeit - Rundbewegung - Dynamik der Liebe

59


	Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung : drei göttliche Personen

