Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Artikel: Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung : drei
gottliche Personen

Autor: Huian, Georgiana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger
Bewegung: drei gottliche Personen!

Georgiana Huian

Das Thema der Durchsichtigkeit und der kreisformigen Bewegung um-
schreibt die Problematik der Perichorese und gehort in den Horizont der
Trinitétslehre, die ich als Kern und Fundament der systematischen Theo-
logie verstehe. Dieser Horizont ist sehr weit und umfasst verschiedene
faszinierende methodologische und dogmatische Fragen: Ist der Aus-
gangspunkt der Trinitédtslehre die Einheit des Wesens Gottes oder die
Dreiheit der Personen? Was bedeuten im systematischen Denken der Drei-
einigkeit Begriffe wie «Wesen», «Person», «Hypostase», «Beziehung»,
«Gemeinschaft», und wie funktionieren sie? Wie sind die Analogien der
Trinitdt konstituiert, und was ist ihre epistemologische Bedeutung? Mit
welchen philosophischen Instrumenten kann oder darf man in der Erkla-
rung der Dreieinigkeit arbeiten?? Wie ist die Unterscheidung zwischen der
immanenten und der 6konomischen Trinitidt zu bestimmen, und in wel-
chem Sinne fallen beide zusammen?3 Leider kann ich in solch fundamen-
tale Diskussionen im Rahmen der folgenden Uberlegungen nicht eintreten.

Meine Intention ist indes nicht weniger anspruchsvoll. Ich méchte
mich im Rahmen dieses Beitrags den drei gottlichen Personen in ihrer

I Dieser Text wurde am 14. Mirz 2019 als Antrittsvorlesung an der Theologi-
schen Fakultit der Universitdt Bern vorgetragen und wurde fiir die Veroffentlichung
erweitert und ergénzt.

2 Fiir solche einfiihrenden Fragen in die Problematik der Trinitétslehre: PETER C.
PHAN, Systematic issues in trinitarian theology, in: ders. (Hg.), The Cambridge
Companion to the Trinity, Cambridge (Cambridge University Press) 2011, 13-29, hier
13-16.

3 Karl Rahner formuliert als Axiom der Trinitétstheologie eine doppelte Identi-
tidt zwischen der immanenten Trinitdt und der 6konomischen Trinitdt. KARL RAH-
NER, Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, Bd. 2: Die Heils-
geschichte vor Christus, hg. von Johannes Feiner und Markus Lohrer, Einsiedeln
(Benziger) 1967, 317-401, hier 328f. Wolfhart Pannenberg spricht von einer untrenn-
baren Zusammengehorigkeit von Offenbarungstrinitdt und Wesenstrinitdt. WOLF-
HART PANNENBERG, Systematische Theologie, Bd. 1, Géttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 1988, 327, er befasst sich mit der Identifizierung der immanenten Trinitéit
und der 6konomischen Trinitét bei Karl Rahner und Eberhard Jiingel (a.a.O., 334).
Ein Kommentar zu Rahners Axiom: JURGEN WERBICK, Trinitétslehre, in: Theodor
Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2, Diisseldorf (Patmos) 22002, 530-532.

IKZ 110 (2020) Seiten 35-59 35



Georgiana Huian

«wesentlichen Beziehung»* anndhern. Diese Beziehung werde ich als eine
Dynamik betrachten, die sich als absolute Transparenz, aber auch als zir-
kulare perfekte und allumfassende Bewegung verstehen lésst. Ziel meiner
systematischen Argumentation ist es, zu zeigen, dass die Durchlissigkeit
und die Zirkularitit eine fruchtbare begriffliche Grundlage fiir die Vor-
stellung der Trinitdt als Beziehung der Liebe anbieten. Um dieser Bezie-
hung in ihrem Mysterium nahezukommen, mochte ich den Gedanken der
Perichorese ins Zentrum meiner Untersuchung stellen.

Die Suche einer dogmatischen Denkfigur fiir die Intensitét der inner-
trinitarischen Beziehungen im lebendigen Gott — Einheit und Dreiheit
tiberbriickend und bewahrend — ist heute von hichster theologischer Rele-
vanz. Was bedeutet Perichorese, und warum ist sie fiir die zeitgendssische
dogmatische Theologie wichtig? Das Wort seguymonotg hat im Griechi-
schen eine interessante semantische Geschichte: Es kann eine Drehbewe-
gung der Vernunft fiir das Erschaffen des Kosmos bezeichnen, wie bei
Anaxagoras®, aber auch eine gegenseitige Durchdringung zweier Substan-
zen ohne Verschmelzung, wie in der stoischen Philosophie®. Im christli-
chen Denken kam diesem Begriff zuerst ein christologischer Sinn zu, und
er meint die Durchdringung der gottlichen und der menschlichen Natur in
Christus, die eine Vereinigung ohne Verschmelzung erlaubt (z. B. bei Gre-
gor von Nazianz’ und Maximus Confessor®). Spéter wird der Terminus
angewendet, um die innertrinitarischen Beziehungen als gegenseitige
Durchdringung oder Ineinanderwohnen der drei gottlichen Personen zu

4 [PAVEL ALEKSANDROVIC] FLORENSKY, Der Pfeiler und die Grundfeste der
Wabhrheit, 4. Brief, in: Hans Ehrenberg (Hg.), Ostliches Christentum, Bd. 2, Miinchen
(C. H. Beck) 1925, 28—194, hier 47. Florensky nennt die Beziehung der drei Personen
«eine Beziehung, die als Wesen erscheint, eine wesentliche Beziehung».

5 ANAXAGORAS, Fragm. 59, B12, 13, in: Hermann Diels/Walther Kranz (Hg.),
Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 2, Berlin (Weidmannsche Verlagsbuchhand-
lung) 1952, 38.

6 RANDALL OTTO, The Use and Abuse of Perichoresis in Recent Theology, in:
Scottish Journal of Theology 54 (2001) 366384, hier 368.

7 GREGOR VON Nazianz, Ep. 101, 31 (PG 37, 181C). Vgl. OtTo0, Use and Abuse
(wie Anm. 6), 368.

8  Maximus CONFESSOR, Ambigua, 112b (PG 91, 1053AB); Quaestiones ad Tha-
lassium (PG 90, 340B); Disputatio cum Pyrrho (PG 91, 287A); Opusculum de anima
(PG 91, 358B). S. EirINI ARTEMI, The Term Perichoresis from Cappadocian Fathers
to Maximus Confessor, in: International Journal of European Studies 1 (2017) 21-29.
doi: 10.11648/j.1jes.20170101.14.

36



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisféormiger Bewegung: drei gottliche Personen

erldutern (in Pseudo-Kyrill? oder bei Johannes von Damaskus). In lateini-
schen Betrachtungen kann Perichorese sowohl statisch (circuminsessio)
als auch dynamisch (circumincessio) gedacht werden.!? Erstere meint Co-
Inhérenz, gegenseitiges Innewohnen jeder Person in den anderen; letztere
meint eine Durchdringung als aktiver Prozess und kontinuierliche Bewe-
gung.

Hervorgeholt aus den klassischen «Schubladen» der Patristik!!, faszi-
niert der Gedanke der Perichorese im 20. und 21. Jahrhundert Theologen
verschiedener Konfessionen wie Dumitru Stdniloae, Vladimir Lossky,
John Zizioulas, Hans Urs von Balthasar, Karl Barth, Jiirgen Moltmann,
Wolfhart Pannenberg, Leonardo Boff, Thomas F. Torrance, Gisbert Gres-
hake oder Miroslav Volf, aber auch Theologinnen wie Adrienne von
Speyr, Mary Tanner, Elisabeth Johnson oder Elisabeth Parmentier. Diese

9 Pseupo-KYRILL, De trinitate 24 (PG 77, 1164A-1165CD).

10 Fiir eine terminologische Erklarung und Unterscheidung: AUGUST DENEFFE,
Perichoresis, circumincessio, circuminsessio. Eine terminologische Untersuchung,
in: ZKTh 47 (1923) 497-532; PETER STEMMER, Perichorese. Zur Geschichte eines
Begriffs, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 27 (1983) 9-55. Jacques Fantino bemerkt,
dass die Orthografie circuminsessio erst ab dem 13. Jh. begegnet, weshalb sie keinen
eigentlichen Einfluss auf die Bedeutung des Wortes habe. JACQUES FANTINO, Circu-
mincession, in: Dictionnaire critique de théologie, Paris (PUF) 1998, 228. Eine ande-
re Kritik der Unterscheidung circuminsessio — circumincessio als Opposition zwi-
schen einem statischen und einem dynamisch-zirkuldren Verstindnis der Perichorese
ist zu finden bei MICHAEL ScHMAUS, Katholische Dogmatik, Bd. 1, Miinchen (Max
Hueber) 1960, 496. Circumincessio wird in Bonaventuras Commentaria in Quatuor
Libros Sententiarum 1.1.4 erwihnt; circuminsessio wird nicht explizit genannt, aber
in Thomas von Aquins Summa Theologica 1.42.5 und beim Konzil von Florenz (1440)
gemeint, erklirt JOAs ADIPRASETYA, An Imaginative Glimpse. The Trinity and Mul-
tiple Religious Participations, Eugene (Pickwick) 2013, 110, Anm. 26.

11 VERNA HARRISON, Perichoresis in the Greek Fathers, in: St. Vladimir’s Theo-
logical Quarterly 35 (1991) 53—65; DANUT MANASTIREANU, Perichoresis and the Ear-
ly Christian Doctrine of God, in: Archaeus, 11/12 (2007/2008) 61-93; CHARLES C.
TwomBLY, Perichoresis and Personhood. God, Christ and Salvation in John of Dama-
scus, Eugene (Pickwick) 2015; EMMANUEL DURAND, La périchorése des personnes
divines. Immanence mutuelle. Réciprocité et communion, Paris (Cerf) 2005, 18-38;
ADIPRASETYA, Trinity (wie Anm. 10), 104-151; JouN P. EGAN, Primal Cause and
Trinitarian Perichoresis in Gregory Nazianzen’s Oratio 31.14, in: StPatr 27 (1993)
21-28; D. E. STRAMARA JR., Gregory of Nyssa’s Terminology for Trinitarian Pericho-
resis, in: VigChr 53 (1998) 257-263. Uber die Rolle von Athanasius und Kyrill von
Alexandria in der Uberarbeitung der Terminologie: MARIE-ODILE BouLNolIs, Le pa-
radoxe trinitaire chez Cyrille d’Alexandrie. Herméneutique, analyses philosophiques
et argumentation théologique, Paris (Institut d’études augustiniennes) 1994, 536-547.

37



Georgiana Huian

Wiederaufnahme des Gedankens der Perichorese birgt ein enormes Po-
tenzial'?; sie ruft aber zugleich auch kritische Anfragen hervor.3

Im ersten Teil werde ich die trinitarischen Auffassungen von vier
Theologen des 20. Jahrhunderts in ein 6kumenisches Gespréch bringen.
Im zweiten Teil entfalte ich meinen eigenen systematischen Ansatz. Er ist
in fiinf Punkte untergegliedert, die vom Modell der Perichorese iiber den
Gedanken der Durchsichtigkeit hin zum Bild des Tanzes fithren. Ich wer-
de mit einigen Schlussfolgerungen abschliessen.

1. Ein 6kumenisches Gesprich iiber die innertrinitarischen
Beziehungen

Die Diskussion iiber die Rolle und Relevanz der Perichorese mochte ich
mit einem imagindren runden Tisch erdffnen, an dem bereits vier Theolo-
gen Platz genommen haben: der deutsche evangelische Systematiker Jiir-
gen Moltmann, der schweizerische romisch-katholische Theologe Hans
Urs von Balthasar, der christkatholische Berner Systematiker Herwig Al-
denhoven und der griechisch-orthodoxe Theologe Ioannis (John) Ziziou-
las. In diesem imagindren Gesprich mochte ich die innere Dynamik der
Begriffe und der Motive hervorheben, die beanspruchen, die innertrinita-
rischen Beziehungen zu erldutern, zu entfalten und zu verbildlichen.

12 Dieses Potenzial wird in verschiedenen neueren systematischen Ansitzen an-
gesprochen und untersucht, z. B. bei: MARKUS MUHLING, Liebesgeschichte Gott. Sys-
tematische Theologie im Konzept, Gottingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2013,
100-122; Kraus voN StoscH, Trinitdt, Paderborn (Schoningh) 2017, besonders
112-137; JURGEN WERBICK, Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre, Frei-
burg i. Br. (Herder) 2007, 617f.; VASILE HRISTEA, Kommunikation und Gemeinschaft.
Ein orthodox-theologischer Beitrag zu einer Theologie der Kommunikation, Leipzig
(Evangelische Verlagsanstalt) 2005, 80—86; ALEXANDRE GANoOcCzy, Der dreieinige
Schopfer, Trinitédtstheologie und Synergie, Darmstadt (WBG) 2001, 43—45; STEPHA-
NIE HARTMANN, Trinitédtslehre als Sozialkritik? Das Verhiltnis von Gotteslehre und
Sozialkritik in den trinitidtstheologischen Entwiirfen von Jiirgen Moltmann und Leo-
nardo Boff, Frankfurt a. M. (Lang) 1997, 115-130.

13 Vgl. die Liste der Fragestellungen bei DURAND, Périchorese (wie Anm. 11),
119f.

38



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

1.1 Jiirgen Moltmann
1.1.1 Personen, Relationen, Manifestationen

In Trinitdt und Reich Gottes (1980) beschiftigt sich Moltmann besonders
mit dem Gedanken der Perichorese, indem er versucht, Ansitze aus der
westkirchlichen und aus der 6stlich-orthodoxen Theologie zusammenzu-
bringen und weiterzuentwickeln. Nachdem er die Konstitution der Trinitt
aus Vater, Sohn und Heiligem Geist dargestellt hat, wendet er sich dem
Leben der drei Personen als einem wichtigen Aspekt der «immanenten
Trinitit» zu. Das Leben der Trinitét, so Moltmann, bestehe nicht aus dem
Verhiltnis von drei verschiedenen «Seinsweisen» und es konne auch nicht
hinreichend erklart werden, indem man die Personen auf ihre Relation
reduziere!®. Das trinitarische Leben sei mehr als eine Manifestation der
Personen in ihren Relationen. Es ist Liebe verstanden als «eksistentia»,
wobei «eksistentia» «Bestehen von einem anderen her» meine. Kraft der
Liebe ek-sistiert in diesem Sinne jede gottliche Person ganz in den anderen
und «empfingt die Fiille des ewigen Lebens von den anderen»’>. Zudem
miisse das trinitarische Leben die Geschichte Gottes integrieren, mit der
Leidenschaft, der Selbstbeschrankung, dem Schmerz und der Freude Got-
tes bis zu «seiner ewigen Seligkeit in der endgiiltigen Verherrlichung»16.

1.1.2 Der «Kreislauf des gottlichen Lebens»!”

In diesem dynamischen Verstindnis des Lebens Gottes bezieht Moltmann
sich auf die Idee der Perichorese als Begriff, der «den Kreislauf des ewi-
gen gottlichen Lebens» erfasst.!® Durch die «ewige Liebe» fiireinander
leben und wohnen die drei Personen ineinander, durch «einen Prozess
vollkommener und intensivster Empathie»!®. Die Einheit der Dreieinig-
keit ist fiir Moltmann erst durch diesen Prozess gestiftet, der nicht mehr
erlaubt, das Leben Gottes monadisch auf ein Subjekt zuriickzufiihren. «In

14 JURGEN MoLTMANN, Trinitdt und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Giitersloh
(Kaiser) 31994, 189.

15 A.a.0., 190.

16 Ebd.

17 A.a.0., 191.

18 Ebd.

19 Ebd.

39



Georgiana Huian

dem dreieinigen Gott», so Moltmann, «findet ein ewiger Lebensprozess
durch den Austausch von Energien statt.»20

Parallel zu diesem Kreislauf der Relationen in der gottlichen Lebens-
gemeinschaft gebe es auch «den Prozess der gegenseitigen Manifestation
der Personen durch ihre Relationen in der géttlichen Herrlichkeit»*!. So
ist die erste Person der Trinitét «der Vater der Herrlichkeit» (Eph 1,17), die
zweite der «Abglanz der Herrlichkeit» (Hebr 1,3) und die dritte der «Geist
der Herrlichkeit» (1. Petr 4,14). Der Kreislauf der Herrlichkeit ist laut
Moltmann als eine ewig gegenseitige Erleuchtung im Kreis der vollende-
ten Schonheit zu verstehen: «Die trinitarischen Personen bringen sich ge-
genseitig und gemeinsam zum Leuchten durch die Herrlichkeit. Sie erglii-
hen zur vollkommenen Gestalt durch einander und erwachen zu
vollendeter Schonheit aneinander.»?2

In der Auffassung Moltmanns steht die Perichorese fiir eine subordina-
tionsfreie Bezogenheit in der Trinitdt?3, die in einem Einwohnen und
Durchdringen der drei Personen oder in einer «triadischen Intersubiektivi-
tat»?* widergespiegelt wire.?> Die Figur der Perichorese vermeidet die
Konstruktion eines hierarchischen Verstandnisses der Trinitdt und schliesst
gleichermassen den Tritheismus und den Modalismus aus. Schliesslich
bietet sie, als «Gemeinschaft ohne Uniformitit»?¢ von Vater, Sohn und
Geist, ein Modell fiir das menschliche Miteinander in der Kirche und in der
Gesellschaft an.?’

1.2 Hans Urs von Balthasar

Im Vergleich zum prozessualen Verstdndnis Moltmanns, verwurzelt in der
Geschichte Gottes und gerichtet auf die Herrlichkeit Gottes, betrachten

20 Ebd.

2l A.a.0., 192 (Hervorhebung im Original).

22 Ebd.

23 Ebd.

24 JURGEN MoLTMANN, Erfahrungen theologischen Denkens. Wege und Formen
christlicher Theologie, Giitersloh (Giitersloher/Kaiser) 1999, 278.

25 DANIEL MUNTEANU, Der trostende Geist der Liebe. Zu einer 6kumenischen
Lehre vom Heiligen Geist iiber die trinitarischen Theologien Jiirgen Moltmanns und
Dumitru Stdniloaes, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 2003, 95-102.

26. MoLTMANN, Erfahrungen (wie Anm. 24), 277.

27" Die Perichorese gewinnt also einen wichtigen Platz in der sogenannten «sozi-
alen Trinitétslehre».

40



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

wir nun die dramatische Auffassung der Trinitidt gemiss Hans Urs von
Balthasar unter Beriicksichtigung seiner Beeinflussung durch Adrienne
von Speyr im dritten und vierten Band der Theodramatik: Die Handlung
(1980) und Das Endspiel (1983).28 Von Balthasar konzipiert nicht nur die
Geschichte des Heils, sondern auch das Leben der Trinitit als eine gottli-
che Theaterinszenierung. Die Beziehungen der ewigen, transzendenten
Trinitit konnen daher nicht vom Drama des Lebens Jesu Christi getrennt
werden.

1.2.1 Trinitarische Stimmungen und Entscheidungen

Als «Spiegelpunkt des Himmels mitten unter uns»?°, Jenseits und Dies-
seits iiberbriickend, sei Jesus Christus, der menschgewordene Sohn Got-
tes, «die trinitarische Offenbarung» schlechthin.?® Daher kénne man in
der «Extrapolation der Trinitédt auf Erden»?! durch Christus die innertrini-
tarischen Beziehungen erblicken.?? Das ewige Leben der Trinitit soll so-
mit das betende Gesprich des Sohnes mit dem Vater, das Leben des Soh-
nes im Heiligen Geist und das Tun des Willens des Vaters durch den Sohn
enthalten.?3 Im Kreis der Trinitét stehe der Sohn als «reine Bewegung vom
Vater her zum Vater hin».3* Die innertrinitarische Stimmung (Gesinnung)
ist von ur-gehorsamer Bereitschaft, Dankbarkeit, Bewunderung, Gebet
und Verherrlichung erfiillt, wobei von Balthasar auch den Verlauf zu be-
schreiben wagt, wie die Trinitdt in Wirkunion Entscheidungen trifft, in-

28 HANs UrS VON BALTHASAR, Theodramatik. Bd. 3: Die Handlung, Einsiedeln
(Johannes) 1980; DERS., Theodramatik. Bd. 4: Das Endspiel, Einsiedeln (Johannes)
1983.

29 ADRIENNE VON SPEYR, Johannes. Betrachtungen iiber sein Evangelium, Ein-
siedeln (Johannes) 1948-1949, Bd. 2, 406, apud voON BALTHASAR, Theodramatik,
Bd. 4 (wie Anm. 28), 103.

30 yvoN BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 104.

31 Ebd.

32 ADRIENNE VON SPEYR, 1 Korinther, Einsiedeln (Johannes) 1956, 240, zitiert
in vVON BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 105: «Sein Leben auf Erden
ist Abbild und Ausdruck des ungetrennten dreieinigen Lebens im Himmel. Und zwar
stellt er in seinem einzelnen Sein auch die Einzigkeit des Vaters wie des Sohnes wie
des Geistes dar.»

33 yoN BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 105.

3 Ebd.

41



Georgiana Huian

dem er die Intentionen des Vaters mit der Freude des Sohnes an seiner
Mission verbindet.3>

1.2.2 Dramatische Distanz in der ewigen Einheit?

Diese lebhafte Schilderung der Trinitédt vermag es, nicht nur die Einheit,
sondern auch die Distanz zwischen den Personen zu integrieren.3¢ Mit der
innergottlichen Distanz (oder dem «Abstand») zwischen Vater und Sohn37
meint von Balthasar das, was schon innerhalb der ewigen Trinitédt das
Kreuz vorwegnimmt, die «unerkldrbare, unbegreifliche [...] Bedingung
der Moglichkeit des Kreuzes.»® Aus dem Drama der 6konomischen Tri-
nitédt zieht von Balthasar Schliisse fiir das ewige trinitarische Leben: So
werden das Kreuz und der Karsamstag (Grosser Samstag) als Verlassen-
heit des Sohnes am Kreuz nur moglich, wenn den trinitarischen Beziehun-
gen ein unendlicher und absoluter Abstand und eine radikale Andersheit
innewohnt. Ist aber diese dramatische Distanz — eine Spiegelung der Ke-
nose des Sohnes in den trinitarischen Relationen?® — noch mit der Einheit
des Wesens Gottes vereinbar?40

Die Frage bleibt bestehen, wenn man auch die Beziehung des Vaters
mit dem Sohn vom Vater her — und vom Akt des Gebirens her — betrachtet.
Auch in der Schilderung des «gottlichen Aktes», in dem Gott der Vater
den Sohn hervorbringt, spricht von Balthasar von der «Setzung eines ab-
soluten, unendlichen Abstands, innerhalb dessen alle moglichen anderen
Abstinde, wie sie innerhalb der endlichen Welt bis einschliesslich zur

35 yoN BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 3 (wie Anm. 28), 302f. KAREN KILBY,
Hans Urs von Balthasar on the Trinity, in: Phan (Hg.), Companion to the Trinity (wie
Anm. 2), 208-222, hier 217f.

36 yoN BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 108: «innergéttliche
Distanz zwischen Vater und Sohn».

37 Ebd. Diese Distanz soll in die Distanz Gott — Mensch iibersetzt werden. Sie
erlaube auch eine Christologie «von unten»: Christus miisse «als Mensch zum Be-
wusstsein seiner Gottheit gelangen, vordringen, um vom Menschsein her fiir die
Menschen einen Zugang zu seiner Gottheit, zur ganzen dreieinigen Gottheit zu bah-
nen»; ADRIENNE VON SPEYR, Die Welt des Gebetes, Einsiedeln (Johannes) 1951, 74,
zitiert in VON BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 108.

38 KILBY, Trinity (wie Anm. 35), 217.

39 yoN BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 106: «Kenose des Ge-
horsams».

40 KILBY, Trinity (wie Anm. 35), 216.

42



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei goéttliche Personen

Siinde hin auftreten kdnnen, eingeschlossen und umfangen sind.»#! In der
innersten Dynamik der Trinitéit miisse eine dramatische Distanz hervor-
gebracht werden und die Moglichkeit einer unendlichen Andersheit ausge-
sprochen und gezeugt werden. So ist der Sohn, laut von Balthasar, als «das
unendlich Andere» des Vaters gezeugt, und diese «Gebirde» wird ver-
standen als «ewige Voraussetzung und Uberholung all dessen [...], was
Trennung, Schmerz, Entfremdung in der Welt, und was Liebeshingabe,
Erméglichung von Begegnung, Seligkeit in ihr sein wird.»*> Durch die
spannungsvolle Einfiihrung der Distanz und der Andersheit im Kern der
immanenten Trinitit und besonders in der Beziechung zwischen dem Vater
und dem Sohn projiziert von Balthasar eine polarisierte Dynamik in die
Dreieinigkeit. Die Priorititen fiir die Beschreibung der immanenten Tri-
nitit sind in der Bewegung®3, in der Lebendigkeit und der Spiirbarkeit der
Begriffe gesetzt.** Die Gegensitze des Menschseins und der Welt, in ihrer
Existenz und in ihrer Uberwindung, sind schon in dieser Schilderung der
Dreieinigkeit ermdglicht.

1.3 Herwig Aldenhoven

Aldenhovens Beitrag zum Gespriich besteht insbesondere darin, dass er
auf die Gefahr der Einlinigkeit im Denken der trinitarischen Beziehungen
aufmerksam macht. In seiner Betrachtung der Filioque-Frage aus christ-
katholischer Perspektive® lehnt Aldenhoven die Hinzufiigung des Fi-
lioque zum Credo aus dogmatischen Griinden ab und charakterisiert da-
mit auch die ewigen innertrinitarischen Beziehungen.

41 yvON BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 3 (wie Anm. 28), 301.

2 A.a.0,302.

43 A.a.0., 301: In seiner Selbsthingabe beim Gebiren des Sohnes sei der Vater
«diese Hingabebewegung, ohne etwas berechnend zuriickzuhalten.»

44 Diese «lebhafte Erkenntnis der Trinitédt» («vivid knowledge of the Trinity»)
konnte eine Beeinflussung durch die mystischen Erfahrungen von Adrienne von
Speyr sein, vermutet KiLBY, Trinity (wie Anm. 35), 221, Anm. 17.

4 HErRwWIG ALDENHOVEN, Das Filioque in altkatholischer Sicht, in: Centre
orthodoxe du Patriarcat oecuménique Chambésy-Geneve (Hg.), La signification et
I’actualité du II¢ Concile (Ecuménique pour le monde chrétien d’aujourd’hui, Cham-
bésy — Geneve (Editions du Centre Orthodoxe du Patriarcat (Ecuménique) 1982,
299-308.

43



Georgiana Huian

1.3.1 Ursprungsbeziehungen in der Trinitit

Indem er sich auf zwei Verdffentlichungen Urs Kiirys (1943 und 1968)46
stiitzt, weist Aldenhoven auf die Unterscheidung zwischen Ursprungsbe-
ziehungen und anderen Beziehungen innerhalb der Trinitét hin.*” Fiir die
Ursprungsbeziehungen in der ewigen Dreieinigkeit ist entscheidend, dass
der Sohn erstens aus dem Vater geboren wurde und dass zweitens der
Heilige Geist aus dem Vater ausgeht. Der Heilige Geist hat seinen ewigen
Ursprung allein im Vater. Die Annahme des Sohnes als «Sekundérursa-
che» oder «Mitursache in der Trinitét» sei abzulehnen.*® Vater und Sohn
seien nicht wie ein «Prinzip gegeniiber dem Geist», so wie «die fixierte
Filioque-Lehre behauptet».4

1.3.2 Infragestellung der Linearitét

Ohne iiber einen Kreislauf in der ewigen Trinitéit zu sprechen, nimmt Al-
denhoven andere Beziehungen und Bewegungen in der Trinitit an, die der
Vorstellung einer einzigen moglichen Linearitdt widersprechen:

[A]bgelehnt wird eine theologische Lehre, nach der es in der Trinitit eine
einzige Linie gibt, ndmlich die vom Vater zum Sohn und zum Geist. Durch
diese Einlinigkeit wiirde ausgeschlossen, dass es in anderer Beziehung auch
eine Linie geben kann, die vom Vater iiber den Geist zum Sohn verlduft.50

Somit kdnne die Bewegung vom Vater zum Geist durch den Sohn mit der
Bewegung vom Vater zum Sohn durch den Geist ausgeglichen werden3!.
Bei diesem Ausgleich sollte man dennoch prizisieren, dass keine von die-
sen Bewegungen eine Ursprungsbeziehung darstellt. Durch diese beiden
Bewegungen werde die «Gegenseitigkeit in der Beziehung des gottlichen
Lebens zwischen Sohn und Geist deutlich», auch wenn sich Aldenhoven
nicht damit einverstanden zeigt, die Formel «a patre spirituque» als Ge-
gengewicht zur Formel «filioque» anzunehmen. In dieser Hinsicht folgt er

46 Urs KUry, Die Bedeutung des Filioque-Streites fiir den Gottesbegriff der
abendlidndischen und der morgenldndischen Kirche, in: IKZ 33 (1943) 1-19; DERs.,
Die letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische
Rotterdamer Kommission (Schluss), in: IKZ 58 (1968) 81-108.

47 ALDENHOVEN, Filioque (wie Anm. 45), 302.

48 A.a.0., 303.

9 A.a.0., 304,

50 A.a.0., 303.

51 Ebd.

44



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

also nicht der Linie von U. Kiiry und S. Bulgakov, die die Einfiihrung ei-
nes solchen Gleichgewichts in dem «spirituque» bevorzugten.’? Laut Al-
denhovens Ansatz sollte die Trinitétstheologie nicht alle Beziehungen in
der Trinitit als Ursprungsbeziehungen denken. Eine solche Theologie sei
ein reduktionistischer Schritt, der den Reichtum der anderen Verhiltnisse
zwischen den gottlichen Personen verschleiere.

Die Bewegungen in der Trinitéit seien viel mehr, viel feiner und viel
umfassender als die linearen Bewegungen, auf die die Ursprungsbezie-
hungen zuriickgefiihrt werden kdnnten. Diese Bewegungen fiihren von
jeder der drei Personen zu einer anderen durch die dritte (z. B. vom Geist
zum Vater durch den Sohn). Und wenn diese Beziehungen (Bewegungen)
in allen moglichen Kombinationen gedacht worden sind, sodass eine tota-
le Gegenseitigkeit ausgesprochen wird, dann sei jede lineare Vorstellung
aufgelost und in einen Kreislauf umgewandelt — einen Kreislauf, der den
systematischen Wert der Partikel «durch» und «iiber» wiederentdeckt und
respektiert, ohne sie in einer einzigen, privilegierten Relation innerhalb
der Trinitét zu kristallisieren (wie im Fall des Filioque).

1.4 loannis (John) Zizioulas

Schliesslich kommt Ioannis Zizioulas, der Metropolit von Pergamon und
einer der einflussreichsten orthodoxen Theologen der Gegenwart, zu Wort.
In Being as Communion (1993) pladiert Zizioulas fiir ein Verstindnis der
Trinitét als Gemeinschaft und argumentiert auf der Grundlage von Atha-
nasius und den drei Kappadokiern fiir eine relationale Ontologie.”?

1.4.1 Die Gemeinschaft innerhalb des Seins Gottes

Die Vollkommenheit oder Fiille der Substanz Gottes konne nicht ohne die
Beziehung von Vater und Sohn gedacht werden, deswegen miisse diese
Beziehung notwendigerweise zum Sein Gottes gehoren. «Gottes Sein», so
Zizioulas, «ist von seiner Natur her relational», und wenn es durch «Sub-
stanz» ausgedriickt werden kann, so konne «Substanz, insofern sie den
letzten Charakter des Seins bedeutet», «nur als Gemeinschaft gedacht

52 Ebd.
53 JouN Z1ziouLas, Being as Communion. Studies in Personhood and the Church,
Crestwood (SVSP) 1993, insbes. 83—89.

45



Georgiana Huian

werden».’* Die Beziehung von Vater und Sohn ist diejenige, die Gott als
«ewige Wahrheit in sich selber» ausmacht.’ Die trinitarische wie auch die
eucharistische Anndherung des Seins beweise, dass Gemeinschaft nicht
auf der Ebene des Willens oder der Handlung zu setzen sei, sondern auf
der Ebene der Substanz.>¢

1.4.2 Hypostasis als Name fiir die «innere», «ontologische» Andersheit

Die «innere Gemeinschaft in der einen Substanz» Gottes impliziere daher
eine «ontologische Andersheit»*’. Zizioulas meint, dass die trinitarische
Bedeutung von vmootaolg (Hypostase), dissoziiert vom blossen indivi-
duellen Sein und identifiziert mit der Person (mpoowmov), die Idee der
Relationalitit ins Sein Gottes hineinnehme. «Sich selber sein (Hyposta-
sis)» konne nur als «In-Beziehung-sein (Person sein)» verstanden wer-
den.’8 Jede gottliche Hypostase, die in der Gemeinschaft Gottes von Ewig-
keit her da sei, meine «eine innere Andersheit innerhalb einer Substanz»°.

Im Kreislauf oder in gegenseitigen Bewegungen, als perichoretischer Pro-
zess, Drama der Distanz oder «Sein als Gemeinschaft» verstanden, bleibt
die Trinitét ein tiefes Mysterium, das ich in meiner eigenen Entwicklung
und Erwégung der trinitarischen Figuren der Perichorese weiter diskutie-
ren werde.

2. Die Heilige Dreieinigkeit: Verbindung ohne «Dazwischen»
und Tanz ohne Ende

2.1 Die Perichorese als Modell trinitarischer Einheit

Das trinitarische Denken bemiiht sich, die Einheit Gottes und die Dreiheit
der Personen gleichermassen zu ihrem Recht kommen zu lassen, ohne die
Polaritit oder Antinomie zwischen Einheit und Dreiheit aufzulosen. Diese
begriffliche Bemiihung versucht, weder die Einheit durch die Dreiheit zu
trennen noch die Dreiheit durch die Einheit einzuschmelzen. Vater, Sohn

4 Ala.O, 84.
B Aa:0, 85,
6 A.a.O., 86.
7 Aa.0,8%
¥ A.a.0, 88.
¥ A.a.0,81

46



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei géttliche Personen

und Heiliger Geist sind aus der Perspektive ihrer Eigentiimlichkeiten als
die drei gottlichen Personen oder Hypostasen zu bezeichnen; Gott bleibt
jedoch eins — aber nicht als einfaches Beieinander, auch nicht in der Selbst-
Identitit eines einzelnen, monolithischen und homogenen Subjektes. Seit
dem 4. Jahrhundert wird Gott als eine Wesenheit (Natur) in drei Personen,
eine Ousia in drei Hypostasen, verstanden. Die drei Personen sind durch
ihre «hypostatischen Eigentiimlichkeiten» — das Ungezeugtsein, das Ge-
zeugtsein und das Hervorgehen — unterschieden®. Wie sind dann ihre Be-
zogenheit und ihre Dynamik in dem einen Wesen zu denken?

Das Ineinander-Sein oder das Ineinander-Wohnen des Vaters im Sohn
und des Sohnes im Vater hat eine biblische Grundlage im Johannesevan-
gelium: «Dann werdet ihr erkennen und einsehen, dass in mir der Vater ist
und ich im Vater bin.» (Joh 10,38); «Glaubst du nicht, dass ich im Vater bin
und der Vater in mir? Die Worte, die ich zu euch rede, die rede ich nicht
von mir selbst. Der Vater aber, der in mir wohnt, der tut die Werke.» (Joh
14,10); sowie: «Glaubt mir doch, dass ich im Vater bin und dass der Vater
in mir ist.» (Joh 14,11) und «Alle sollen eins sein: Wie Du, Vater, in mir
bist und ich in Dir bin, sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt,
dass Du mich gesandt hast.» (Joh 17,21). Die stoische Idee der gegenseiti-
gen Durchdringung der Substanzen, ohne dass sie ihre Eigenschaften ver-
lieren, kann als Metapher fiir diese trinitarische Problematik der Bezogen-
heit fungieren.6!

Wenn das Verb perichorein fiir die Verhéltnisse in der Trinitédt benutzt
wird, ist es zugleich mit dem Gedanken des Durchgehens und mit einem
rdumlichen Bild verbunden, das Befindlichkeit und Bewegung impliziert.
So spricht im 8. Jahrhundert Johannes von Damaskus vom Zusammen-
hang der drei géttlichen Personen in einer Einigung, die sie aber nicht in-
einander verschmelzen oder zerfliessen lésst.

Die Personen weilen und wohnen ineinander. Denn sie sind unzertrennlich
und gehen nicht auseinander, sie sind unvermischt ineinander, jedoch nicht so,
dass sie verschmelzen oder zerfliessen, sondern so, dass sie gegenseitig zu-
sammenhingen. Denn der Sohn ist im Vater und im Geiste, und der Geist im
Vater und im Sohne und der Vater im Sohne und im Geiste, ohne dass eine

60 VLADIMIR Lossky, Betrachtungen iiber die Mystische Theologie der Ost-
kirche, Miinster (Theophano) 2009, 68.

6 STEMMER, Perichorese (wie Anm. 10), 13, fiir Hinweise zu Chrysipp. Der Be-
griff begegnet auch bei Alexander von Aphrodisias und Nemesios von Emesa.

47



Georgiana Huian

Zerfliessung oder Verschmelzung oder Vermischung stattfinde. Und es be-
steht Einheit und Identitit in der Bewegung, denn die drei Personen haben nur
eine Bewegung, eine Titigkeit.62

2.2 Intersubjektivitit Gottes als Durchsichtigkeit

Das Modell der gegenseitigen Durchdringung kann mit einer gewissen
Licht-Metaphorik verbunden sein, wobei die drei gottlichen Personen als
drei Sonnen verstanden werden. Gregor von Nazianz betont im 4. Jahr-
hundert das ungeteilte und unmessbare Licht der drei: «Wenn ich die drei
zusammengefasst betrachte, so sehe ich eine Leuchte, und ich vermag
nicht, das geeinte Licht zu teilen oder zu messen.»%3

Die drei Sonnen sind, in ihrer gegenseitigen Durchdringung, ein einzi-
ges Licht, sagt Johannes von Damaskus: «Denn die Gottheit ist [...] unge-
teilt im Geteilten und gleichsam in drei zusammenhéingenden und unge-
trennten Sonnen eine Verbindung und Einheit des Lichtes.»%* Und ein
Troparion aus dem orthodoxen Beerdigungsgottesdienst besingt die «eine
Gottheit im dreifachen Lichtglanz»%. Diese lichtvolle Durchdringung der
drei Personen ruft auch die Idee der Durchléssigkeit oder Durchsichtigkeit
hervor. Das Sehen des Vaters durch Christus kann den Gedanken der
Durchsichtigkeit noch unterstiitzen (Joh 14,9: «Wer mich gesehen hat, hat
den Vater gesehen.»).

Fiir von Balthasar ist die vollkommene Durchsichtigkeit im Geheimnis
der Dreieinigkeit durch Christus erdffnet und ermdoglicht, weil Christus
nicht als «fiir sich bestehendes Ich gedacht werden kann»:

Er iiberbriickt die Distanz Gott — Mensch durch seine vollendete «Durchsich-
tigkeit», als «die reine Offenheit», wobei er «gewiss geheimnisvoll und un-
iibersehbar bleibt, aber nicht wie ein undurchsichtiges Geheimnis, hinter das

62 JOHANNES VON DAMASKUS, De fide orthodoxa |, 14, in: Des heiligen Johannes
von Damaskus genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens, aus dem Griech. iibers.
und mit Einl. und Erldut. vers. von Dionys Stiefenhofer (BKV 44), Miinchen (Kdosel)
1923, 42 (revidierte Ubersetzung).

63 GREGOR VON NAZIANZ, Or. XL, 41, 22-24 : Grégoire de Nazianze, Discours
38—41, trad. par Paul Gallay (SC 358), Paris (Cerf) 1990, 294.

64 JOHANNES VON DAMASKUS, De fide orthodoxa 1, 8 (wie Anm. 62), 26.

65 DUMITRU STANILOAE, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1, Ziirich (Benzinger) 1985,
262.

48



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

man nicht kommt, sondern durch die Unendlichkeit und Offenheit seines Ge-
heimnisses selbst»,60

Die vollkommene Durchsichtigkeit kann in wechselseitiger Beziehung
auf alle drei Personen angewendet werden. Dumitru Staniloae wandelt die
perichoretische Dynamik in ein Modell vollkommener Transparenz in der
gottlichen Gemeinschaft um: «Das hochste bestehende geistige Wesen
ist also nicht ein bewusstes Einzelsubjekt, sondern eine Gemeinschaft
von Subjekten, die fiireinander vollkommen transparent, durchschaubar
sind.»®” Wenn das Wesen Gottes in drei bewussten Subjekten existiert, die
in vollkommener Liebe verbunden sind und eine «ununterbrochene und
unendliche Gemeinschaft»%® haben, dann sind die drei Subjekte nicht nur
ungetrennt und ohne Abstand, sondern auch fiireinander komplett offen.
Diese ontologische Offenheit kann als Durchsichtigkeit beschrieben wer-
den: Sie ist Durchlédssigkeit der gottlichen Hypostasen, angedeutet als
«iliber-helle, iiberdurchsichtige Sonnen»%°, aber auch komplette Durch-
schaubarkeit in einer Gemeinschaft von Subjekten, die sich jeweils als
«bewusstes Subjekt-Sein» verstehen lassen’. Diese Transparenz oder
Durchdringung der drei bewussten Subjekte lidsst keine Objektualisierung
in der Trinitédt zu. Somit kann die trinitarische Gemeinschaft als Intersub-
jektivitdt bestimmt werden:

Die Subsistenz des gottlichen Wesens ist nichts anderes als die konkrete Exis-
tenz der gottlichen Subjektivitit auf dreierlei Weise, wobei sich auch diese
gegenseitig durchdringen. Es handelt sich also um eine dreifache Intersubjek-
tivitdt. Keines der Subjekte sieht die Person des Anderen als ein Objekt an,
und deshalb erfihrt es die anderen als reine Subjekte und auch sich selbst
ebenfalls als reines Subjekt. Wenn sie irgendetwas Objekthaftes an sich hét-
ten, wiirde sie dieses an der volligen gegenseitigen Offnung zueinander hin-
dern; sie konnen sich in ihrem Bewusstsein auch nicht gegenseitig ganz
durchdringen. [...] Der reine Subjektcharakter der gottlichen Subjekte impli-
ziert ihre vollkommene Intersubjektivitit.”!

66 yON BALTHASAR, Theodramatik, Bd. 4 (wie Anm. 28), 105. Die Zitate stam-
men von VON SPEYR, Johannes, Bd. 3 (wie Anm. 29), 485f.

67 STANILOAE, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 267.

68 A.a.0., 263.

9 A.a.0., 266.

0 A.a.0., 267.

n A.a.0,272.

49



Georgiana Huian

Die Intersubjektivitét bildet hier das dialogische und von der Liebe durch-
drungene Leben der drei Subjekte, die sich unaufhorlich und von aller
Ewigkeit her gegenseitig durchdringen. Stellt aber die Idee einer Durch-
dringung der gottlichen Subjekte nicht die Diskussion iiber die Perichorese
auf eine zu positiv bestimmte, spekulative Ebene? Sollte das theologische
Denken nicht zur apophatischen Methode zuriickkehren, damit das Para-
dox der Einheit in der Dreiheit und der Dreiheit in der Einheit in seiner
gottlichen Unbegreifbarkeit wahrgenommen werden kann?7?

2.3 Die Dynamik der Liebe in der Ikone

Weil in der orthodoxen Tradition der unsichtbare Gott in Bildern (geix6veg)
sichtbar wird, suchen wir einen Zugang zur Intersubjektivitit Gottes in der
Ikone der Dreieinigkeit des russischen Malermonchs Andrei Rubljov aus
dem 15. Jahrhundert (Abb. 1).> Abgebildet sind hier die drei gottlichen
Personen, wie sie vor Abraham im Hain von Mamre in «Minnergestalt»

72 Dass der Gedanke der «reinen Intersubjektivitit», obwohl attraktiv und raffi-
niert, der Gefahr eines positiven, spekulativen Denkens laufen konnte, das die
menschlichen Analogien als Grund fiir die Rekonstruktion der Beziehungen in der
Trinitdt nimmt, wird signalisiert von ATHANASIOS VLETSIS, Die Drei-Einigkeit als
«Kreuz fiir den menschlichen Intellekt»? Die Bedeutung der Trinitdtslehre fiir die
orthodoxe Theologie heute, in: Michael Bohnke u. a. (Hg.), Die Filioque-Kontroverse.
Historische, 6kumenische und dogmatische Perspektiven 1200 Jahre nach der Aache-
ner Synode, Freiburg i. Br. (Herder) 2011, 201-224, hier 217.

73 Eine ausfiihrliche Betrachtung dieser Ikone im Hinblick auf ihre historischen
Hintergriinde und auf die Tradition der Dreifaltigkeitsikone in der Form der Abbil-
dung der Gastfreundschaft Abrahams und Saras unternimmt Katharina Heyden in
ihrem Beitrag in diesem Heft, HEYDEN, Dreifaltigkeit, 2-34. Der Artikel 14dt zu ver-
tieften Uberlegungen dariiber ein, wie das hesychastische Verstindnis der Gast-
freundschaft, als «gastliche Aufnahme der drei géttlichen Personen» (a.a.O., 21) im
menschlichen Herzen, sich heute mit einer Ausiibung der Gastfreundschaft gegeniiber
den Mitmenschen zusammenbringen ldsst. Nach meiner Wahrnehmung wire eine
Aufgabe heutiger theologischer Uberlegungen zu Philoxenia hervorzuheben, dass
(und in welcher Weise) die Vertikale der unsichtbaren und mystischen Gastfreund-
schaft gegentiber der Trinitét und die Horizontale der sichtbaren und aktiven Gast-
freundschaft gegeniiber den anderen Menschen sich gegenseitig bedingen und berei-
chern. Erst wenn diese zwei Dimensionen sich verbinden, erscheint die Philoxenia
nicht nur als menschliche Titigkeit oder Tugend, sondern als Wirkung des Heiligen
Geistes im Menschen. Ausserdem kann man die «gegenseitige <Selbstgabe»» inner-
halb der Trinitét, die von Peter-Ben Smit angesprochen wird (s. seinen Beitrag in
diesem Heft, SmiT, Dreifaltigkeit, 60—88, hier 66), als das géttliche Urbild menschli-
cher Gastfreundschaft verstehen.

50



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

erschienen (Gen 18,1-15); Vater und Geist, die nicht Mensch geworden
sind, bleiben hinter solchen «Sinnbildern» verborgen. Immerhin lésst sich
ein Abglanz des innertrinitarischen Lebens erkennen. Die Wesensgleich-
heit ist dadurch angedeutet, dass die drei Engel an Gestalt und Grosse
vollkommen gleich sind. Die Gleichheit an Wiirde ist durch die gleichen
Stibe und die gleichen Throne skizziert. Andererseits sind Haltung, Mi-
mik und Gestik verschieden, weil diese den personalen Eigenschaften und
Beziehungen entsprechen.

Der linke Engel, «der aufgerichtet sitzt, wihrend sich die beiden ande-
ren ihm zuneigen», symbolisiert den Vater. In der Mitte ist der mensch-
gewordene Sohn Gottes als der «Gesalbte Gottes», Konig und Prophet
dargestellt, wie in Ikonen Christi. Der rechte Engel, gehiillt in eine zart-
griine Chlamys (der liturgischen Farbe von Pfingsten), ist der Lebensspen-
der™, Die drei Engel sind in einem Dreieck dargestellt; zugleich bilden sie
auch einen Kreis der sein Zentrum in der segnenden Hand der mittleren
Figur hat.”> Durch Mimik und Gestik wird eine Bewegung zwischen ih-
nen sichtbar, die ein innergéttliches Gesprich liber den Kelch (oder tiber
eine kelchformige Opferschale) auf dem Altartisch erahnen ldsst. Das Ge-
sprach deutet auf den «ewigen Ratschluss des Vaters [hin], den Sohn mit-
hilfe des Geistes zur Erlosung der Menschheit zu senden»®. Es kann aber
auch ein Bild fiir die Sendung des Heiligen Geistes vom Vater durch den
Sohn an Pfingsten sein. Obwohl sie eine Darstellung der Trinitét fiir uns
ist, nicht eine Darstellung der Trinitédt an sich, bringt die Ikone doch den
perichoretischen Prozess als Dialog, gegenseitige Schau, kreisformige Zu-
neigung in den nicht austauschbaren, unterschiedlichen Haltungen der
drei Personen wunderbar zum Ausdruck.

2.4 Kontinuitdt und Kreis der gottlichen Bewegungen

Die Gestalten der Ikone lassen sich in einem Kreis einschreiben, der sys-
tematisch in die Problematik der Kontinuitit des Seins iibertragen werden
kann. Zwischen dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist als gottli-

7 GABRIEL BUNGE, Der andere Paraklet. Die Ikone der Heiligen Dreifaltigkeit
des Malermdnchs Andrej Rubljov, Wiirzburg (Der christliche Osten) 1994, 98—102.

75 MicHEL QUENOT, Die Ikone. Fenster zum Absoluten, Wiirzburg (Echter) 143,
Abb. 41; fiir den Kreis in der Komposition der Ikone s. auch LEONID OUSPENKY, The
Holy Trinity, in: ders./Vladimir Lossky, The Meaning of the Icons, Crestwood (SVSP)
1989, 200-205, hier 202.

76 BUNGE, Paraklet (wie Anm. 74), 105.

51



Georgiana Huian

chen Subjekten besteht eine «Kontinuitit des Seins», die keinen Abstand,
keine Abstufung, keine Verdiinnung, keine Unterbrechung oder Schwi-
chung kennt.”” Diese Kontinuitét griindet in der Gemeinschaft des We-
sens, sie wird aber die Eigentiimlichkeiten der Personen nicht nivellieren
oder vermischen. Die Kontinuitit, so Basilius von Caesarea, kann weder
durch ein Ding noch durch eine Leere geteilt werden’®, sodass zwischen
den drei Subjekten eine ewige Verbindung ohne «Dazwischen»’ besteht.

Wenn die Wesenseinheit jeden Zwischenraum oder Abstand aus-
schliesst, so wird auch die Unterschiedlichkeit der Personen eine stiandige
Bewegung hervorrufen, eine Bewegung zwischen Subjekten, die sich
immer gegenseitig durchschauen und umfangen und «aufeinander zu-
gehen»®0. Die Bewegung der drei durchlidssigen Subjekte kann als Kreis
des Ausstrahlens, Projizierens und Erblickens verstanden werden, wenn
man das Paradigma des Lichtes und des Schauens mit den Subjekten ver-
bindet. Jedes Subjekt projiziert sich, erblickt sich und sieht sich noch strah-
lender in den anderen Subjekten, und alle drei iiberhelle Sonnen leuchten
in einer ununterscheidbar gemeinsamen Lichtfiille. Diese intersubjektive
Bewegung kann auch als dialogischer Kreis erscheinen: Jedes Ich ist im-
mer im Dialog mit einem anderen Du in der Umarmung eines dreifachen
«Wir». In diesem Kreis ist kein Subjekt in keinem Moment in sich ge-
schlossen oder zu sich gekehrt.

2.5 Jenseits von Dialektik und Drama: Umarmung und Tanz

Wenn wir aufgrund dieser Uberlegungen weiterdenken, so ergibt sich die
Frage der Uberwindung des logozentrischen Modells (Dialog, Dialektik),
des performativen Modells (Prozess, Drama) und des geometrischen Mo-
dells (Kreis, Kreislauf). Folgt man Vladimir Lossky in seinem radikalen
Apophatismus, d. h. in der Uberschreitung aller diskursiven Denkkatego-
rien, dann gibt es in der Trinitédt keine Dialektik, kein Werden, keinen
Prozess, keine «Tragddie im Absoluten» im Sinne der deutschen Philoso-

77 STANILOAE, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 263.

78 BAasIiL1US VON CAESAREA, Ep. 38 (PG 32), 328, zitiert in STANILOAE, Orthodo-
xe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 263.

7 STANILOAE, Orthodoxe Dogmatik, Bd. 1 (wie Anm. 65), 266: «Die Unendlich-
keit jeder dieser Hypostasen macht die Moglichkeit irgendeiner Verbindung, die ein
<Dazwischen> voraussetzt, undenkbar.»

80 A.a.0., 267.

52



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

phie des 19. Jahrhunderts.8! In dieser Hinsicht wird das perichoretische
Modell als Muster von Ontologie, Gemeinschaft oder Subjektivitit in sei-
ner Begrenztheit sichtbar. Obwohl die perichoretische Bewegung die Ein-
heit ohne Verschmelzung und das dialogische Geschehen auszudriicken
versucht, vermag sie letztendlich nicht die unsagbare Einheit der drei un-
fassbaren Vollkommenheiten wiederzugeben. Aber auch wenn wir diesen
Gesichtspunkt einbeziehen, ist damit die Perichorese nicht ihrer ganzen
Erkldarungskraft beraubt. Die Dialektik des Denkens ldsst den Menschen
mit verfeinerten Begriffen und ontologisch geprigten Bildern zuriick.

In der Tat iibersteigen die drei gittlichen Subjekte unsere Vorstellun-
gen von Durchdringung, Transparenz, Dialog und Zirkularitét. Schliess-
lich aber bietet die kreisldufige Transparenz eine gewisse Prizisierung der
trinitarischen Dynamik. Dariiber hinaus kann man im dynamischen Cha-
rakter der drei Hypostasen ein iiberweltliches Umarmen und ein nicht-ir-
disches Tanzen erkennen®2. C. S. Lewis, der beriihmte anglikanische Den-
ker, Schriftsteller und Apologet des Christentums, umschreibt in Mere
Christianity den dynamischen Charakter des christlichen Gottes als Spiel
und Tanz, woraus Schonheit und Liebe hervorsprudeln:

[...] in Christianity God is not a static thing — not even a person — but a dyna-
mic, pulsating activity, a life, almost a kind of drama. Almost, if you will not
think me irreverent, a kind of dance.83

FEine maximale Intensitiit der Tanzbewegung ist gleichzeitig mit der tiefs-
ten Ruhe, die den gottlichen Beziehungen innewohnt, zu denken. Der
Tanz, sogar der Wirbel und der Kreisel, begegnen uns als Bilder, die be-
anspruchen, das Lebhafte der ineinanderruhenden goéttlichen Personen
sichtbar zu machen. Moltmann driickt es folgendermassen aus:

81 Lossky, Ostkirche (wie Anm. 60), 58. Lossky betont die Unfassbarkeit Gottes
in seinem ganzen Kapitel «Gott — der Dreieinige» (a.a. 0., 57-82). S. ALAR LAATS,
Doctrines of the Trinity in Eastern and Western Theology. A study with Special refe-
rence to K. Barth and V. Lossky, Frankfurt a. M. (Lang) 1999, 119-130.

82 Moltmann deutet Perichoresis als «Wirbel oder Rotation», und perichoreo als
«herumreichen und herumgehen, umkreisen, umarmen, umschliessen». MOLTMANN,
Erfahrungen (wie Anm. 24), 277. S. den Kommentar in MUNTEANU, Geist (wie
Anm. 25), 96.

8 C.S. LEwis, Mere Christianity, London (Fontana) 1955, 148. Zu seinen Uber-
legungen iiber den gottlichen, den kosmischen und den himmlischen (eschatologi-
schen) Tanz s. MARTIN LEUuTZsCH, Christus als Tanzer — Stationen eines Motivs von
der Antike bis heute, in: Armin Morich (Hg.), Kosmischer Tanz. Eranos 2015 und
2016, Basel (Schwabe) 2017, 139-220, hier 219f.

53



Georgiana Huian

Aber als sinnenfillige Darstellung kann jedoch der abwechslungsreiche
Rundtanz von drei Personen gut verwendet werden. Gemeint ist in jedem Fall,
dass in der Trinitdt simultan absolute Ruhe und vollstindiger Wirbel herr-
schen, etwa so wie im «Auge» eines Hurrikans oder in einem Kreisel.34

Die Gleichzeitigkeit von absoluter Ruhe und absoluter, unfassbarer Dyna-
mik bedeutet eine implizite Identitit zwischen circuminsessio und circu-
mincessio: Die drei gottlichen Personen ruhen und bleiben ineinander und
zugleich sind sie in der intensivsten Bewegung aufeinander bezogen.85
Und doch lassen sich die drei Personen weder auf gottliche Stille noch auf
eine in sich wirbelnde Rundbewegung reduzieren. Ihre Beziehungen be-
stehen in einem kommunikativen und ontologischen Uberfluss, der die
intellektuellen Kategorien und die Bilder der Bewegung und der Ruhe
paradoxerweise verbindet und zugleich iibersteigt.

Das Motiv des Tanzes konnte einer solcher Verbindung und Uberstei-
gung entsprechen. Das ist wahrscheinlich ein Grund dafiir, dass dieses
Motiv in heutigen systematischen Entwiirfen immer haufiger als Darstel-
lung der Beziehungen in der Trinitédt genannt wird.?¢ Eine besondere Stir-
ke bekommt er bei Gisbert Greshake, der das Tanzen in erster Linie mit
dem Begriff der Perichorese identifiziert.8” Der Tanz bedeutet eine bewe-

84 JURGEN MOLTMANN, Im Lebensraum des dreieinigen Gottes. Neues trinitari-
sches Denken, in: Bogoslovni vestnik 70 (2010) 167-184, hier 173f. Der gleiche Text,
ohne die Erwidhnung des Kreisels, findet sich in MOLTMANN, Erfahrungen (wie
Anm. 24), 278f.

8 Die Gleichzeitigkeit des «ruhenden Einwohnens» (insedere) und der «dynami-
schen Durchdringung» (incedere) wird auch betont von JURGEN MOLTMANN, Gott
und Raum, in: ders./Carmen Rivuzumwami (Hg.), Wo ist Gott? Gottesriume — Le-
bensrdume, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 2002, 29—41, hier 34. Diese Gleich-
zeitigkeit kann ein Zeichen dafiir sein, dass «der Begriff der Perichorese ein Ineinan-
dergreifen von Kommunikation und Gemeinschaft zum Ausdruck bringt», so
HrisTEA, Kommunikation (wie Anm. 12), 85.

86 Leutzsch nennt die moderne Tendenz, den Begriff Perichorese etymologisch
von Choros (Reigentanz) abzuleiten, und zihlt mehr als 140 Veroffentlichungen zum
Verstiandnis der trinitarischen Perichorese als Tanz (LEUTZSCH, Christus als Tinzer
[wie Anm. 83], 216). Die Identifizierung Perichorese — Tanz hat auch in neuere Lexi-
ka Eingang gefunden: GISBERT GRESHAKE, Perichorese, in: LThK 8, 31999, 31-33.
Philologisch muss gesagt werden, dass diese Etymologie nicht begriindbar ist:
neQuywEnolg wird mit Omega geschrieben, ¥0Q0g mit Omikron. Auch das Prifix
neQL- bedeutet nicht unbedingt eine zirkuldre Bewegung, wie in megumately, «umher-
gehen, umherwandeln». — LEuTZscH, Christus als Tdnzer (wie Anm. 83), 218.

87 GisBERT GRESHAKE, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
i. Br. (Herder) '1997 = 52007, 93: «Der Begriff ist urspriinglich die Bezeichnung fiir

54



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

gende Umarmung dreier Personen: Eine Bewegung und Umarmung, die
fiir uns genauso unvorstellbar bleibt wie die vollkommene Durchsichtig-
keit oder die gegenseitige Durchdringung.

Noch vielversprechender als die abstrakte Kreisbewegung ist der
Rundtanz als Bild fiir die Perichorese: Er bedeutet Lebensfiille, Bewegung
der Liebe, performative, handelnde Kommunikation, Intensitét der Schon-
heit, vollkommene Zirkularitit, unsagbare Freude in ewiger Feierlichkeit
miterlebt und mitgeschenkt. Trotz (oder genau wegen) dieser reichen Se-
mantik stellen sich verschiedene Fragen in Bezug auf die Verwendung
dieser Figur fiir die Erlduterung der ewigen Beziehungen innerhalb der
Dreieinigkeit.®® Ist der Tanz nicht in allen seinen Charakteristika doch
menschlich, allzu menschlich erfasst? Bringt er nicht die Gefahr einer
inadéiquaten Ubertragung von anthropomorphen Verhiltnissen in die
gottlichen Beziehungen innerhalb der Dreieinigkeit mit? Konnte das Mo-
tiv des Tanzes sowohl die Gegenseitigkeit als auch (eventuell) ein gewisses
Spiel zwischen der Symmetrie und der Asymmetrie in den Beziehungen
einrdumen®? Ist die Monarchie des Vaters®® — eine Grundidee in der or-
thodoxen Trinitédtstheologie — noch mit der Tanzvorstellung kompatibel,
oder soll die Monarchie des Vaters nur die Ursprungsbeziehungen und die

das Tanzen: Einer umtanzt den anderen, der andere umtanzt den einen.» Und a.a.O.,
94: «Immer aber bleibt die Grundbedeutung bildhaft assoziiert: Die drei gottlichen
Personen stehen in solcher Gemeinschaft, dass sie metaphorisch nur als <gemeinsame
Tédnzer> in einem gemeinsamen Tanz erfasst werden konnen.»

88 Fiir eine Kritik der Assoziation Perichorese — Tanz s. YVES CONGAR, Autono-
mie et pouvoir central dans 1'Eglise vus par la théologie catholique, in: Irénikon 52
(1980) 291-313. Laut Congar bezeichnet der Begriff Perichorese eine gegenseitige
«Interioritédt»: «le terme signifie, en théologie trinitaire, la présence des Personnes
divines I'une dans l'autre, leur intériorité réciproque» (a.a.O., 302).

89 Eine Asymmetrie ist im Fall der Perichorese im christologischen Verstindnis
vorausgesetzt: s. JOHANNES VON DAamMaskus, De fide orthodoxa, I11.7 (wie Anm. 62),
131: «Wir sagen zwar, die Naturen des Herrn durchdringen sich gegenseitig, gleich-
wohl aber wissen wir, dass die Durchdringung von Seiten der gottlichen Natur ge-
schehen ist.» Im Fall der trinitarischen Perichorese bleibt die Frage der Symmetrie/
Asymmetrie der Beziehungen zu diskutieren — eine Frage, die im Rahmen dieses
Beitrags nicht mehr entwickelt werden kann. Es sei nur darauf hingewiesen, dass in
dieser Hinsicht verschiedene Modelle beriicksichtigt werden kénnten, z. B. eine «ex-
tensionale» und eine «intensionale Symmetrie» (MUHLING, Liebesgeschichte Gott
[wie Anm. 12], 114f.), oder eine «reziproke Asymmetrie als Prinzip wechselseitiger
Entzogenheit in Gott» (a.a.0., 118-120).

90 LAATS, Doctrines (wie Anm. 81), 108-114.

39



Georgiana Huian

Kreisbewegung nur die anderen ewigen Beziehungen erldutern?®! Wenn
der Tanz (die Rundbewegung, der Wirbel, der Kreisel) das Modell der
Perichorese niiher bestimmen konnte, sollte er jedoch nicht zu einer Uber-
bestimmung oder Uberkonkretisierung fiihren, die die Ungreifbarkeit und
Unsagbarkeit der gottlichen Beziehungen nicht mehr bestehen lassen. Das
perichorestische Bild des Tanzes sollte immer auch das Bewusstsein her-
vorrufen, dass es nur ein Modell bleibt, unter anderen, um die Gegensei-
tigkeit der Beziehungen in der Trinitét zu verbildlichen.%?

Die Idee der Rundbewegung, des zirkulidren Prozesses, war in der pat-
ristischen Auffassung der Perichorese, wenn auch nicht fremd, jedenfalls
nicht zentral.?? Dass die Idee der Kreisbewegung und — konkreter noch —
der Tanzbegriff in den heutigen systematischen Fragestellungen zur Trini-
tat mehr Platz und Gewicht gewinnen, hat eine gewisse Nidhe zur Anthro-
pologie und Kosmologie zur Folge und widerspiegelt auch das Streben nach
einer lebendigen und prozessorientierten Ekklesiologie. Dagegen korreliert
der Tanz seltener mit dem Licht und die tanzenden Personen weniger mit

91 Vgl. die oben genannte Unterscheidung bei ALDENHOVEN, Filioque (wie
Anm. 45), 307. Fiir Moltmann wire die Monarchie des Vaters auf der Konstitutions-
ebene zu situieren, wihrend die Perichorese das eigentliche innere Leben der Trinitit
beschreibt (MoLTMANN, Erfahrungen [wie Anm. 24], 278, vgl. MUNTEANU, Geist
[wie Anm. 25], 98). Fiir ihn ist die Einheit der Trinitét in der Perichorese begriindet,
fiir orthodoxe Theologen (z.B. Lossky, Ostkirche [wie Anm. 60], 73-75) und PAN-
NENBERG, Systematische Theologie, Bd. 1, (wie Anm. 3), 353f., hingegen in der Mo-
narchie des Vaters.

92 Ein anderes perichoretisches Modell konnte in der Idee der Selbstunterschei-
dung angesiedelt sein. Pannenberg entfaltet die «wechselseitige Selbstunterscheidung
von Vater, Sohn und Geist», die ihren gegenseitigen Beziehungen zugrunde liegt
(a.a.0.,335-347). Anhand von Passagen von Staniloae und Moltmann spricht Hristea
iber «eine kommunikative Selbstunterscheidung der Personen untereinander», die
eine dialogische Bezogenheit und eine gegenseitige «Abhéngigkeit» voraussetze und
keine Reduktion des Anderen zum «Objekt» oder zur «blossen Seinsweise» erlaube
(HrisTEA, Kommunikation [wie Anm. 12], 84f.). Zudem bedeutet fiir Hristea diese
kommunikative Selbstunterscheidung die Anerkennung oder Bejahung der jeweils
anderen Person «in derselben Wiirde und in demselben Rang», wobei zugleich Moda-
lismus und Subordinatianismus ausgeschlossen sind (a.a. O., 85).

93 DURAND, Périchoreése (wie Anm. 11), 37: «Pour éviter ces projections incon-
scientes, il faut remarquer qu’a I’dge patristique, la TeQLYMENOLS trinitaire ne s’est pas
développée sous la forme d’une circularité intratrinitaire, méme si le sens originel du
vocable aurait pu y conduire, et si, par ailleurs, certains textes patristiques exploitent
un tel cycle sous divers modeles : récapitulation intratrinitaire comme retour au prin-
cipe d’unité, circularité de la glorification intradivine, ou encore mouvement de dias-
tole-systole.»

56



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei gottliche Personen

der Durchsichtigkeit. Ein diaphaner Tanz, eine Rundbewegung der fiirein-
ander komplett durchsichtigen Personen, kénnte durch eine solche Korrela-
tion als unsichtbares «Bild» der Trinitidt vorgeschlagen werden.?* Dariiber
hinaus sollte eine begriffliche Ausarbeitung der Perichorese als Tanz auch
die Idee der Unendlichkeit des dreieinigen Gottes einbinden.®

Der orthodoxe Theologe und Metropolit Kallistos Ware fasst die Idee
des Ineinanderwohnens und des Rundtanzes zusammen, und verbindet
die Perichorese mit einer dialogischen Dynamik, die in Rubljovs Ikone
sichtbar wire und zu menschlicher Teilnahme einladen wiirde:

By virtue of this perichoresis, Father, Son and Holy Spirit «coinhere» in one
another, each dwelling in the other two through an unceasing movement of
mutual love — the «round dance» of the Trinity. There is between them a
timeless dialogue, beautifully depicted in Rublev’s icon of the three angels, to
which we shall shortly return. From all eternity the first person is saying to
the second, «You are my beloved Son» (Mark 1:11); from all eternity the se-
cond replies, «Abba, Father; Abba, Father» (Rom. 8:15; Gal. 4:6); from all
eternity the Spirit sets his seal upon the interchange. Into this divine dialogue
we ourselves enter through prayer.%6

94 Vgl. ARISTOTELES, De anima I1.7, 418b 4-7. Fiir die Untersuchung des Poten-
zials des Begriffs des «Diaphanen» (gr. duadpavig) fiir die Bewahrung der apophati-
schen Dimension der Perichorese sollten wir noch die philosophische und theologi-
sche (auch idsthetische) Entwicklung des Begriffs beriicksichtigen. Ich nenne hier nur
einige wesentliche bibliografische Hinweise: ANCA VASILIU, Le mot et le verre. Une
définition médiévale du diaphane, in: Journal des savants (1994) 135-162; DIES., Du
diaphane. Image, milieu, lumiere dans la pensée antique et médiévale, Paris (Vrin)
1997; EMMANUEL ALLOA, Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen Phi-
nomenologie, Ziirich (Diaphanes) 2011; RENATE MAAs, Diaphan und gedichtet. Der
kiinstlerische Raum bei Martin Heidegger und Hans Jantzen, Kassel (Kassel Univer-
sity Press) 2015.

9 Fiir die Unendlichkeit in der Einheit dreier Unendlichkeiten s. GREGOR VON
NAzIANZ, Or. XL, 41, 12: GREGOIRE DE NAZIANZE, Discours 38—41 (wie Anm. 63),
294-295: TV dmeipwy dmelpov ovpdulav («c’est une cohésion infinie des trois
infinis»).

96 KALLISTOS OF DIOKLEIA, The human person as an icon of the Trinity, in: So-
bornost 8 Heft 2 (1986) 623, hier 11f. Diese Bemerkung folgt einem Zitat von GRE-
GOR VON Nyssa, De differentia essentiae et hypostaseos 8 (PG 32, 340C). In einer
Anmerkung wird auf das trinitarische Verstdndnis von Sarah Coakley hingewiesen,
zu finden in: SARAH COAKLEY, God as Trinity: An Approach through Prayer, in: We
Believe in God: A Report by the Doctrine Commission of the General Synod of the
Church of England, London (Church House) 1987, 104-121.

57



Georgiana Huian

3.

Schlussfolgerungen

Zum Schluss lassen sich einige Schlussfolgerungen ziehen:

1.

2.

58

Die Personen der Trinitdt manifestieren sich in ihrer Beziehung, ohne
dass sie auf ihre Relationen reduziert werden konnen.

Die Relationen zwischen den drei Personen sind in einer Dynamik zu
verstehen, die als Prozess, Drama, Gemeinschaft, «Intersubjektivitit»
oder als dialogisches Begegnen beschrieben werden kann.

Die Gemeinschaft der Personen in einem Wesen erklirt sich am besten
durch ein Modell, das die Einheit als gegenseitige Durchdringung
ohne Verschmelzung versteht — die Perichorese.

Innerhalb dieses Modells konstituieren die Bewegungen der Dreieinig-
keit einen dialogischen Kreislauf. Das Verstdndnis dieser Rundbewe-
gung(en) als Tanz kann durch sein bildhaftes Potenzial neue Impulse
fiir das heutige systematische Denken anbieten; es sollte allerdings
sowohl mit einer sorgfiltigen begrifflichen Ausarbeitung als auch mit
der Anwendung der apophatischen Methode in der Trinitétstheologie
korreliert werden.

Die vollkommene Transparenz zwischen den Subjekten setzt voraus,
dass jedes Subjekt fiir die zwei anderen offen und vollkommen sichtbar
ist. Die Idee der trinitarischen Durchsichtigkeit vereint die gegenseiti-
ge Durchdringung mit dem Paradigma des Lichtes und des Sehens —
Personen und Energien Gottes werden dadurch in threm Geheimnis
noch strahlender, wie in Rubljovs eucharistischer und pfingstlicher
Darstellung des Abglanzes der Dreifaltigkeit.

Georgiana Huian (geb. 1983 in Ploiesti RO), Prof. Dr.phil. Dr.theol., studier-
te 2002-2012 Philosophie, Theologie und Klassische Philologie in Bukarest,
promovierte 2012 in Philosophie in Paris und in Bukarest sowie 2018 in or-
thodoxer Theologie in Paris. 2015-2016 war sie Stipendiatin des New Euro-
pe College Bukarest, erhielt 2017-2018 ein Exzellenz-Stipendium der
Schweizer Regierung fiir postdoktorale Forschung am Institut fiir Neues Tes-
tament der Universitdt Bern und ist seit September 2018 Assistenzprofessorin
fiir Systematische Theologie und Okumene am Institut fiir Christkatholische
Theologie der Universitdt Bern.

Adresse: Institut fiir Christkatholische Theologie, Universitit Bern, Ling-
gassstrasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: georgiana.huian@theol.unibe.ch



Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisformiger Bewegung: drei géttliche Personen

Summary

One theological model that attempts to explain the unity without confusion of the
three persons of the Trinity is Perichoresis, which can be understood both as
mutual indwelling and as interpenetration. The first part of this article studies the
intratrinitarian dynamics according to Jiirgen Moltmann, Hans Urs von Baltha-
sar, Herwig Aldenhoven and loannis Zizioulas — it aims to show how circular
processuality, drama, non-linearity and relational ontology contain or prepare
new conceptual patterns for the trinitarian Perichoresis. The second part propo-
ses a systematical approach where the relationships between the persons of the
Trinity are characterized by perfect transparency and dialogical circularity. It
addresses the reconfiguration of Perichoresis in terms of «intersubjectivity» fol-
lowing Dumitru Staniloae, attempts to conceptualize the dynamic of love as de-
picted in Rubljov’s icon of the Trinity, and finally questions both the potential and
the limits of the understanding of the intratrinitarian dynamism as «dance».

Schliisselworter — Key Words

Trinitdt — Perichorese — Durchsichtigkeit — Rundbewegung — Dynamik der Liebe

59



	Vollkommene Durchsichtigkeit in kreisförmiger Bewegung : drei göttliche Personen

