
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Artikel: Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft : drei
Betrachtungen und zwei Ausblicke zur Dreifaltigkeitsikone

Autor: Heyden, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Göttliche Dreifaltigkeit und
menschliche Gastfreundschaft

Drei Betrachtungen und zwei Ausblicke
zur Dreifaltigkeitsikone

Katharina Heyden

Die Dreifaltigkeitsikone von Andrej Rubljov (Abb. 1) ist das wohl populärste

Bild der christlichen Ökumene. In den 1420er-Jahren im
russischorthodoxen Dreifaltigkeitskloster des Sergij von Radonesh gemalt, oder
besser gesagt: geschrieben (denn im Selbstverständnis der Ikonenmalerei
werden diese Bilder nicht gemalt, sondern geschrieben), wurde diese Ikone
im Jahr 1551 von der Hundertkapitelsynode in Moskau als dogmatisch
vorbildliche und verbindliche Darstellung der Trinität bezeichnet.1 Seit
1929 befindet sich die restaurierte Ikone in der Moskauer Tretjakov-Gale-
rie, wo ihr ein eigener Raum gewidmet ist. Unzählige Kopien schmücken
orthodoxe Räume ebenso wie katholische und evangelische und werden

von Angehörigen aller christlichen Konfessionen betrachtet und ausgelegt.2

1 Zu dieser Synode, ihren Beschlüssen und politischen Kontexten siehe

Anastasia Sobolenko, Die Hundertkapitelsynode in Moskau von 1551. Die Beschlüsse

zur sakralen Kunst, Saarbrücken (Verlag Dr. Müller) 2011 ; A[leksandr] Saltykov,
Fragen der kirchlichen Kunst auf der Hundertkapitelsynode von 1551, in: Hermeneia.
Zeitschrift für ostkirchliche Kunst 7 (1991) 71-92 sowie Heinrich Michael Knechten,

Metropolit Makarij und Ivan der Schreckliche, Kamen (Spenner) 2016,108-121.
2 Aus der grossen Fülle an Literatur, vor allem aus dem Bereich der (russischen)

Orthodoxie, sei hier nur auf die wichtigsten deutschsprachigen Publikationen von
Autorinnen und Autoren verschiedener Konfessionen zu Rubljovs Dreifaltigkeitsikone

hingewiesen: Gabriel Bunge, Der andere Paraklet. Die Ikone der Heiligen
Dreifaltigkeit des Malermönches Andrej Rubljov, Beuron (Beuroner Kunstverlag) 22018

(Erstausgabe: Würzburg [Christlicher Osten] 1994); Jutta Koslowski, Die Ikone der
Heiligen Dreifaltigkeit des Andrej Rubljov, Paderborn (Bonifatius) 2008 (Nachdruck:
2017); Manfred Forderer, Die Dreifaltigkeit des heiligen Andreas Rubljov, in:
ders., Herrlichkeit. Band I, Mainz (Trinitas) 2003, 15-46; Ludolf Müller, Die
Dreifaltigkeitsikone des Andrej Rubljow, München (Erich Wewel) 1990; Gerhard
Jan Rötting, Liebe ist Wille zum Einssein. Die Drei-Einigkeits-Ikone von Andrej
Rubljöv, Breklum (Orientierung) 1982; Rudolf M. Mainka, Andrej Rublev's
Dreifaltigkeitsikone. Geschichte, Kunst und Sinngehalt des Bildes, Ettal (Buch-Kunstverlag)

1964 (21986).

2 IKZ 110 (2020) Seiten 2-34



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Ihr Maler bzw. Schreiber, Andrej Rubljov (1360-1430), darf als
ökumenischer Heiliger gelten. Dies zeigen nicht nur zahlreiche
populärwissenschaftliche Publikationen von Autorinnen und Autoren verschiedener
Konfessionen, sondern seit Kurzem auch ein Oratorium des

römischkatholischen Komponisten und Priesters Marco Frisina, das im Jahr 2019
zunächst am 20. Januar in italienischer Sprache in der Basilica San
Giovanni in Laterano in Rom und am 24. November in der Moskauer Zarja-
die-Konzerthalle in russischer Sprache aufgeführt wurde.3 Ein halbes
Jahrhundert zuvor, im Jahr 1969, hatte Andrej Tarkowskij in seinem
monumentalen Film Rubljov als Helden des «Wiedererwachens Russlands»
während der Mongoleneinfälle in der Kiever Rus gefeiert, und 1989 war
der Ikonenmaler vom Moskauer Patriarchen heiliggesprochen worden.

Dass die Dreifaltigkeitsikone Rubljovs in einer jahrhundertelangen
ikonografischen Tradition, der sogenannten «Philoxenie Abrahams»,
steht, ist heutigen Betrachterinnen und Betrachtern wohl nicht immer be-
wusst. Zwar erwähnen die meisten Auslegerinnen und Ausleger diese

Bildtradition, jedoch werden Erkenntnisse dazu nur in die theologische
Ausdeutung der Ikone einbezogen, sofern sie die Darstellung der drei
Personen betreffen, nicht aber im Blick auf die anderen Bildelemente. Dies
soll hier in einer dreifachen Betrachtung der Ikone geschehen: Zunächst
wird Rubljovs «Dreifaltigkeit» beschrieben, wie sie sich den Betrachtenden

unmittelbar, also ohne kunsthistorisches oder theologisches Vorwissen,

erschliesst. In der Zweiten Betrachtung zeichne ich die jahrhundertealte

ikonografische Tradition der «Philoxenie Abrahams» nach, in der die
Ikone steht. Schliesslich werde ich in der Dritten Betrachtung unter
Hinzuziehung literarischer Zeugnisse nach den theologischen Implikationen
der verschiedenen Variationen des Bildmotivs fragen.

Dieser Dreischritt bewegt sich in den Spuren der von Erwin Panofsky
entwickelten ikonografisch-ikonologischen Bildinterpretation.4 In zwei

3 Die Uraufführung fand in Rom am 20. Januar 2019 statt (https://ostkirchen.
info/festkonzert-zu-ehren-von-andrei-rubljow-in-der-roemischen-lateranbasilika/),
die russische Erstaufführung in Moskau am 24. November desselben Jahres (https://
ostkirehen.info/oratorium-ueber-andrei-rubljow-wurde-in-moskau-aufgefuehrt/; beide

zuletzt besucht am 12.9.2020).
4 Erwin Panofsky, Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von

Werken der bildenden Kunst, in: Logos 21 (1932) 103-109, wieder abgedruckt in:
ders., Aufsätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. v. Hariolf Oberer und
Egon Verheyen, Berlin (Volker Spiess) 31980, 85-97; siehe auch ders., Studies in
Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance, New York (Harper)

3



Katharina Heyden

Aspekten gehe ich über diese Methodik jedoch hinaus: Der erste betrifft
das Verhältnis von Bild- zu Textquellen. Während in Panofskys Methodologie

Texte ausschliesslich dem besseren Verständnis von Bildinhalten
dienen, möchte ich literarische und ikonografische Traditionen miteinander

ins Gespräch bringen und ausloten, inwiefern literarische Quellen
auch zur kritischen Betrachtung und Weiterentwicklung von Bildtraditionen

beitragen können. So werde ich in zwei Ausblicken darlegen, was von
der mit der Bildtradition der «Philoxenie Abrahams» verbundenen
Ideengeschichte durch die Weiterentwicklung und den Bruch mit dieser Tradition

in Rubljovs «Dreifaltigkeit» verloren gegangen ist und für eine
Dreifaltigkeitsikone im Westeuropa des 21. Jahrhunderts bedacht werden
sollte. Dabei werde ich, eine Kritik an Panofsky aufnehmend,5 nicht allein
nach der Intention des Bildautors fragen, sondern auch die potenzielle
Multiperspektivität unterschiedlicher Betrachter und Auftraggeberinnen
in meine Überlegungen einbeziehen.

Die folgenden Erwägungen und Überlegungen verdanken sich der
schlichten Beobachtung, dass in der «Dreifaltigkeit» von Andrej Rubljov
die Menschen aus dem Bild verschwunden sind: Abraham und Sara, die in
der Bildtradition der «Philoxenie» ihre drei zu Tisch sitzenden Gäste
bewirten. Von dem russischen Religionsphilosophen, Theologen und
Kunsttheoretiker Pavel Florenskij stammt der Satz: «Es gibt die Dreifaltigkeit
von Rubljov - folglich gibt es Gott.»6 Ich möchte diesem viel zitierten
Diktum eine Beobachtung und eine sich daraus ergebende Frage an die
Seite stellen: Es gibt keine Menschen in der Dreifaltigkeit Rubljovs - ver-

1939, deutsche Ausgabe: Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst
der Renaissance, Köln (DuMont) 1980. Der Kern dieser Methodik besteht in dem
Dreischritt: vorikonografische Beschreibung - ikonografische Analyse - ikonologi-
sche Interpretation.

5 Zu dieser Kritik siehe Max Imdahl, Ikonik. Bilder und ihre Anschauung, in:
Gottfried Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, München (Wilhelm Fink) 1994, 300-324;
Peter Burke, Augenzeugenschaft. Bilder als historische Quellen, Berlin (Wagenbach)

2001; Michael Hatt/Charlotte Klonk, Art history. A critical introduction
to its methods, Manchester (Manchester University Press) 2006, 96-119. Mit Blick
auf die christliche Kunst: Josef Engemann, Deutung und Bedeutung frühchristlicher

Bildwerke, Darmstadt (WBG) 1997.
6 «EcTb Tponua PyöneBa, cjiegOBaTejibHO, ecTb Bor»; Pavel Florenskij,

HKOHocTac, in: EorocnoBCKue Tpygw 9 (1972) 83-148, der ersten ungekürzten
Veröffentlichung des im Jahr 1922 verfassten Textes. Übersetzung: ders., Die Ikonostase.

Urbild und Grenzerlebnis im revolutionären Rußland, Stuttgart (Urachhaus)
21990, 75.

4



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

schwindet folglich die menschliche Gastfreundschaft aus dem Blickfeld,
wenn man zur vollkommenen Darstellung der göttlichen Dreifaltigkeit
gelangt?»

1. Erste Betrachtung: Die vollkommene Kreisbewegung der
drei göttlichen Personen

Drei Personen sitzen um einen Tisch. Schwer zu sagen, ob es Männer oder
Frauen sind. Sie ähneln einander in Körpergrösse und -form, in Sitzhaltung

und Frisur. Alle drei sind mit einem Nimbus und mit Flügeln versehen,

alle drei halten einen dünnen Stab in der rechten Hand. Nur durch die
Farbe ihrer Kleidung, durch die Blickrichtung und die Haltung der linken
Hand sind sie voneinander zu unterscheiden. Im Hintergrund sind links
ein Gebäude und in der Mitte ein Baum deutlich zu erkennen. Stellt die
dunkle Form über der rechten Figur auch etwas dar, vielleicht einen
Felsen? Symbolisieren Haus, Baum und Felsen etwas? Sind diese drei
Elemente den Figuren zugeordnet? Geben sie vielleicht Hinweise für die
Identifikation der einzelnen Personen?

Auf dem kastenförmigen Tisch befindet sich eine goldene Schale. Was
sie enthält, ist kaum zu erkennen, am wahrscheinlichsten ist ein Tierkopf.7
Die mittlere Figur scheint mit ihrer rechten Hand auf die Schale und ihren
Inhalt zu deuten. Oder ist es eine Segensgeste? Unter der Schale befindet
sich an der den Betrachtenden zugewandten Frontseite des Tisches eine
Öffnung - ein Hinweis auf den Aufbewahrungsort für Reliquien in orthodoxen

Altären.
Die Füsse der beiden seitlich dargestellten Figuren stehen auf zwei

Brettern, die in Richtung der Betrachtenden aufeinander zulaufen.
Dadurch entsteht unter dem Tisch ein gleichschenkliges Dreieck, das jedoch
nicht geschlossen ist, sondern zu den Betrachtenden hin geöffnet bleibt.
Dies scheint die Öffnung zu sein, durch die die Betrachtenden in das

Geschehen einbezogen, sozusagen mit an den Tisch geholt werden sollen.
Wer diesem Impuls folgt, wird tatsächlich in das Bild hineingezogen: über
die Linie, die von der Öffnung im Tisch über die Schale und die Hand zum
Kopf der mittleren Person führt. Dann folgt man unweigerlich den

Kopfneigungen und Blicken der drei Figuren: Die mittlere schaut auf die (von
der Betrachterin aus) links sitzende Figur, die ihren Blick auf die rechte

7 So Forderer, Herrlichkeit (wie Anm. 2), 34; Koslowski, Ikone (wie Anm. 2),
119-121.

5



Katharina Heyden

Figur gerichtet hat. Diese wiederum hat den Kopf etwas stärker geneigt als

die beiden anderen. Erwidert sie den Blick über den Tisch hinweg? Oder
schaut sie auf die Schale in der Mitte des Tisches? Gelingt ihr gar beides

mit einem einzigen Blick? Jedenfalls stehen die drei Figuren in intensivem
Blickkontakt miteinander. Sie umkreisen die Schale nicht nur mit ihren
Blicken, sondern auch mit den Händen. Von der Schale geht der Blick der

Betrachtenden wieder nach oben über die segnende Hand zum geneigten

Kopf der frontal dargestellten mittleren Figur. Die Tischszene strahlt auf
faszinierende Weise zugleich Ruhe und Bewegung aus. Je länger man das

Bild betrachtet, desto stärker wird man hineingezogen in diese unendliche
ruhevolle Kreisbewegung, die in sich geschlossen und zugleich für die

Betrachterin geöffnet ist.8

Heute befindet sich das 142x 112 cm grosse Original der Ikone in der

Moskauer Tretjakov-Galerie und gilt als unübertroffenes Meisterstück der

Ikonenkunst. Zahllose Kopien von hoher, manchmal auch minderer
künstlerischer Qualität werden an vielen Orten der christlichen Ökumene

verehrt, betrachtet, erklärt. Den meisten Betrachtenden dürfte der Titel der

Ikone - Tpouua, Trinität, Dreifaltigkeit, Dreieinheit - bekannt sein und
dabei helfen, die drei Figuren mit Nimbus und Flügeln als die drei göttlichen

Personen, Vater, Sohn und Heiliger Geist, zu identifizieren, ohne
dass man eindeutig sagen könnte, welche der drei Gestalten welche Person

darstellen soll.9

Andrej Rubljov hat die Ikone in den 1420er-Jahren nicht als Solitär

konzipiert, wie sie heute zumeist wahrgenommen wird, sondern für einen

konkreten Platz an der Ikonenwand des Dreifaltigkeitsklosters in Sergijev
Possad.10 Schon zu Lebzeiten des Gründers, des heiligen Sergij von Rado-

8 Georgiana Huian beschreibt die Wirkung der Ikone so: «Die Gleichzeitigkeit

von absoluter Ruhe und absoluter, unfassbarer Dynamik bedeutet eine implizite
Identität zwischen circuminsessio und circumincessio: Die drei göttlichen Personen

ruhen und bleiben ineinander und zugleich sind sie in der intensivsten Bewegung
zueinander einbezogen» (siehe ihren Beitrag in diesem Heft, Huian, Durchsichtigkeit,

54). Zur Kreisbewegung und zu den geometrischen Formen in der Dreifaltigkeitsikone

insgesamt siehe Forderer, Herrlichkeit (wie Anm. 2), 44f.; Koslowski,
Ikone (wie Anm. 2), 122-145.

9 Zur Diskussion um die Identifikation der Figuren siehe unten die «Dritte
Betrachtung» und die in Anm. 44 aufgeführte Literatur.

10 In älteren Publikationen wurde meist 1411 als Jahr der Entstehung angegeben,
das Jahr, in dem die von Sergij von Radonesh erbaute Holzkirche durch Abt Nikon
durch eine grössere ersetzt wurde. Heute geht man mehrheitlich davon aus, dass Rubljov

seine Ikone erst für die ab 1422 neu erbaute Steinkirche angefertigt hat. Zur Ge-

6



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

nesh (1314-1392), wurde dieses 75 km von Moskau entfernt gelegene
Kloster zum geistlichen Zentrum des Moskauer Grossfürstentums und der

von Sergij begründeten trinitarischen Mystik." Andrej Rubljovs Aufenthalt

dort fiel in die Zeit des Neubaus und der Neugestaltung des

Klostergeländes und seiner Kirchen unter Nikon von Radonesh (gest. 1427). Dieser

hatte die beiden Malermönche Andrej und Danijl aus Moskau gerufen
und gab Andrej Rubljov den Auftrag, eine neue Dreifaltigkeitsikone für
die Ikonostase der Klosterkirche anzufertigen.12 Dabei hatte Rubljov
vermutlich eine ältere Ikone vor Augen, die sich zum Zeitpunkt seines
Aufenthalts im Dreifaltigkeitskloster befand und zu Beginn des 15.

Jahrhunderts gemalt worden war (Abb. 2). Sie zeigt einen sehr ähnlichen
Bildaufbau, doch sind zwei Personen mehr im Bild zu sehen: eine Frau
und ein Mann, die zwischen den geflügelten Figuren und ebenfalls mit
einem Nimbus dargestellt sind. Dies führt uns zur Bildgeschichte der
Drei faltigkeitsikone.

2. Zweite Betrachtung: Die «Philoxenie Abrahams» (und Saras)

Bei genauerem Hinsehen erkennt man, dass diese beiden Figuren - links
ein bärtiger Mann in dunklem Gewand, rechts eine rot gekleidete Frau -
Servierteller in den Händen halten, die sie den zu Tisch sitzenden Engeln
bringen. Auf dem Tisch stehen drei Schalen, die rechts sitzende Figur
scheint in ihre Schale hineinzugreifen. Es handelt sich also um eine

Bewirtungsszene. Im Hintergrund sind, deutlicher als auf der Ikone Rubljovs,

ein Fels, ein Baum und ein Gebäude zu erkennen. Damit enthält
diese Ikone alle wesentlichen Elemente des Bildmotivs der «Philoxenie
Abrahams», das sich bis in die Spätantike hinein zurückverfolgen lässt.13

schichte und Bedeutung des Klosters siehe T. N. Manushina u. a., CeprneB Ilocafl.
MyieH-aanoBeAHHK, Moskau 2001.

11 Zu Sergij von Radonesh und Rubljovs Beziehung zu diesem Heiligen siehe

Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 101-106; Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 86-96.
12 Zu den spärlichen Quellen über das Leben Andrej Rubljovs und die Beauftragung

zur Anfertigung der Ikone siehe Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 82-106; Müller,

Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 32-51. Die «Dreifaltigkeit» war die
sogenannte «Ortsikone», die ihren Platz rechts neben der Heiligen Pforte hat, siehe

Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 107-116.
13 Bisherige Abhandlungen zu diesem Bildmotiv konzentrierten sich auf die

Darstellung der drei Personen und ihre trinitarischen Implikationen. So unterschied man
etwa zwischen einem «christologischen» und einem «trinitarischen» Typus, siehe

Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 29-61, oder zwischen einem «hieratischen» und ei-

7



Katharina Heyden

Die «Philoxenie Abrahams» stellt die in Gen 18 erzählte Geschichte

vom Besuch der drei Männer bei Abraham und Sara im Hain Mamre und
ihre Bewirtung durch die Erzeitern dar. Ihren Ursprung hat diese Bildtradition

wahrscheinlich in Mamre selbst, wo spätestens seit dem 2. Jahrhundert

ein Heiligtum existierte, das jahrhundertelang von Anhängern
verschiedener Kultgemeinschaften besucht und in Erinnerung an den Besuch
der drei göttlichen Männer verehrt wurde.14 Eusebius von Caesarea
berichtet in seiner um das Jahr 320 verfassten Schrift Demonstratio evange-
lica über diesen Ort: «Auch heute noch wird der Ort von den benachbarten
Anwohnern als heilig verehrt zur Ehre derer, die dem Abraham erschienen

sind, und die Terebinthe kann noch immer angeschaut werden. Diejenigen,

die Abraham gastlich aufgenommen hat, sind auf einem Bild zu
Tisch sitzend dargestellt, zwei an jeder Seite und in der Mitte der, der sie

nem «trinitarischen» Typus, so Hans Martin von Erffa, Ikonologie der Genesis.
Die christlichen Bildthemen aus dem Alten Testament und ihre Quellen. Zweiter
Band, München (Deutscher Kunstverlag) 1995, 91-103. Diese Unterscheidungen
rekurrieren sehr stark auf die in literarischen Quellen belegten Diskussionen über die
Identität der drei Männer. Wiebke Gernhöfer, Die Darstellung der drei Männer an
der Eiche von Mamre und ihre Bedeutung in der frühchristlichen Kunst, in: RQ 104

(2009) 1-20, entwickelte ihre Typologie dagegen stärker aus bildimmanenten
Beobachtungen und unterschied einen «chiffrehaften» und einen «narrativen» Typus der
«Philoxenie». Die folgenden Beobachtungen fokussieren weniger auf die Darstellung
der drei Personen als vielmehr auf die weiteren Bildelemente und ihre Entwicklung
im Bildmotiv von der Spätantike bis ins 15. Jahrhundert. Auch hierfür erweist sich die

Unterscheidung von «narrativen» und «chiffrehaften» Darstellungen als weiterführend.

Zum Motiv der «Philoxenie» als Vorgeschichte der Dreifaltigkeitsikone von
Andrej Rubljov siehe auch Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 21-67; Bunge, Paraklet
(wie Anm. 2), 29-61.

14 Zum Abrahamsheiligtum in Mamre siehe Katharina Heyden, Hain der

Religionen. Das Abrahamsheiligtum von Mamre als Begegnungsort und locus theolo-
gicus, in: dies., Fremdenliebe - Fremdenangst. Zwei akademische Reden zur
interreligiösen Begegnung in Spätantike und Gegenwart, Zürich (TVZ) 2016,17-69; dies.,
Construction, Performance and Interpretation of a Shared Holy Place. The Case of
Late Antique Mamre, in: Entangled Religions 11 (https://er.ceres.rub.de/index.php/
ER/article/view/8557/8128); Vlastimil Drbal, Pilgrimage and multi-religious
worship. Palestinian Mamre in Late Antiquity, in: Troels Myrup Kristensen/Wiebke
Friese (Hg.), Excavating Pilgrimage: Archeological Approaches to Sacred Travel and

Movement in the Ancient World, London (Routledge) 2017, 245-262.

8



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

in der Ehre überragt.»15 Zwar ist dieses Bild nicht erhalten, doch gibt es

höchstwahrscheinlich eine zeitgenössische Kopie davon auf einer Prägeform

aus Kalkstein, die in Palästina gefunden wurde und wohl zur Verzierung

von Kuchen oder auch zur Herstellung von Pilgersouvenirs aus Ton

oder Leichtmetall verwendet wurde (Abb. 4).16 Die Form hat einen Durchmesser

von ca. 14 cm und ist beidseitig verziert. Auf der für die Bildtradition

der «Philoxenie» relevanten Seite sind im oberen Register, das drei
Viertel der Gesamtfläche einnimmt, drei in Chiton und Chlamys gekleidete

männliche Personen um einen dreibeinigen Tisch sitzend dargestellt.
Alle drei halten eine Schale in der linken Hand und einen Stab in der
rechten. Hinter ihnen ist deutlich ein Baum zu erkennen sowie, weniger
deutlich, ein Gefäss, das im unteren Register nochmals erscheint und wohl
einen Brunnen darstellt. Die mittlere der drei Figuren weist mit der rechten

Hand nach oben auf den Baum. Die Stäbe der beiden anderen führen
den Blick in das untere Register, auf den Brunnen und ein gehörntes Tier.
Rechts daneben sind zwei weitere Personen dargestellt, die etwas in den
Händen tragen. Am rechten Rand führt eine griechische Inschrift die
Form des Baumes weiter. Sie besagt: AEXOME MOI Ol ANTEAOI
(«Mögen die Engel mich aufnehmen»).

Dass die Prägeform die in Gen 18 erzählte Bewirtung der drei Männer
durch Abraham und Sara darstellt, dürfte unzweifelhaft sein. Für eine

eindeutig jüdische oder christliche Herkunft des Bildes spricht hingegen
nichts. Im Gegenteil: Die Darstellung der Himmelsgöttin Urania auf der
anderen Seite zeugt eher von der kultischen Vielseitigkeit und Vereinbarkeit

verschiedener Traditionen im Palaestina des 4. und 5. Jahrhunderts.
Zwar ist kein mit dieser Prägeform hergestellter Abdruck bekannt, doch

15 Eusebius von Caesarea, Demonstratio evangelica 5,9,7-8: ö0£v eLoexi xal
vûv nagà xotç jtkr|aiox<»Qoiç cbç äv Oeîoç ô xôitoç e'lç xtpf|v xœv aùxo0L xûi

Aßpaap, éjTujiavévTœv 0QT]ax£i)£Tou, xal ©ecopeltat ye eLç ôeûqo ôtapévouaa f)

TEQeßtv0og. oL yàg xûi Aßgaap ém^evcoOévxeç èm Y0c«J>f|ç àvaxapEvoi, ôvo pèv
£XaX£QO)0£V, (IÉOOÇ ÔÈ Ô XQEIXXÜIV UJtEQEXÜIV XT| Xlgf|.

16 Die Prägeform befindet sich in der Dr. Lilian Malcove Collection in Toronto,
Katalognummer 80, Accessionsnummer M 82.271. Erstmals publiziert wurde sie von
Margret English Frazer in: Age of Spirituality. Late Antique and Early Christian
Art. Third to Seventh Century. Catalogue of the exhibition at The Metropolitan
Museum of Art, hg. v. Kurt Weitzmann, New York (MoMa) 1979, Nr. 522, S. 583f., sowie

dies., Syncretistic pilgrims mold from Mamre?, in: Gesta 18 (1979) 137-145. Ausführlich

diskutiert hat das Stück Rangar L. Cline, A two-sided Mold an the Entrepreneurial

Spirit of Pilgrimage Souvenir Production in Late-Antique Syria-Palestine, in:
Journal of Late Antiquity 7 (2014) 28-48.

9



Katharina Heyden

lassen ihre blosse Existenz und ihr Zweck vermuten, dass das Bildmotiv
weite Verbreitung fand - oder zumindest dafür bestimmt war.

Mit dem aufblühenden Pilgerwesen ins Heilige Land verstärkte sich
der Einfluss der palaestinischen Kunst auf das westliche Christentum.17
So verwundert es nicht, dass das Motiv mit denselben Bildelementen auf
römischen Mosaiken des 5. und 6. Jahrhunderts wiederkehrt. In der in den
430er-Jahren erbauten und ausgeschmückten Basilika Santa Maria Mag-
giore zeigt ein Mosaik (Abb. 5) in drei Szenen die Begegnung Abrahams
mit den drei Männern, wie sie auch bereits auf einem Fresko der Katakombe

an der Via Latina abgebildet war,18 die Zubereitung der Speisen durch
Sara und die Bewirtung der drei durch Abraham. Diese wird so dargestellt,

dass Abraham auf einer Platte ein Tier serviert, während sich bereits
drei Kuchen auf dem Tisch vor den drei Gästen befinden. Deutlich zu
erkennen sind das Haus bzw. das Zelt, vor dessen Eingang Sara die Kuchen
zubereitet, und der Baum. Die grosse Amphore, die sich vor dem Tisch
befindet, soll vielleicht den Brunnen Abrahams symbolisieren oder aber
das in Gen 18,4 erwähnte Gefäss für die Waschung. Für die Deutung dieses

Mosaiks ist der Ort der Anbringung im Chorraum in unmittelbarer
Nähe zum Altar wichtig. Die mittlere Figur deutet mit der rechten Hand
auf das von Abraham auf einer Schale servierte Tier, während die rechte
Person auf den mittleren Kuchen zeigt. Vermutlich soll durch den Ort der

Anbringung dieses Mosaiks im Altarraum und durch die Zeigegesten eine

Verknüpfung zur Eucharistie geschaffen werden. Die Szene wird somit zu
einem Typos für Christus, das Lamm Gottes, das sich den Gläubigen im
Brot als Nahrung schenkt.19

Einen eucharistischen Bezug weist auch das aus der ersten Hälfte des

6. Jahrhunderts stammende Mosaik in San Vitale in Ravenna auf, das sich
ebenfalls im Altarraum befindet (Abb. 6). Hier sind die drei zu Tisch
sitzenden Gäste gerahmt durch den sie bewirtenden Abraham und die im
Haus stehende, die Szene beobachtende Sara auf der linken sowie die

Darstellung der Bindung Isaaks auf der rechten Seite. Auf der gegenüberliegenden

Wand verstärken die Darstellungen Abels mit einem Opfer-

17 Siehe dazu Katharina Heyden, Orientierung. Die westliche Christenheit
und das Heilige Land in der Antike, Münster (Aschendorff) 2014, 249-334.

18 Siehe dazu Gernhöfer, Darstellung (wie Anm. 13), 22-24.
19 Zum Gesamtprogramm der Mosaiken von Santa Maria Maggiore Wolfgang

Kemp, Christliche Kunst. Ihre Anfänge. Ihre Strukturen, München (Beck) 1994,

149-181, sowie Beat Brenk, Die frühchristlichen Mosaiken von S. Maria Maggiore
zu Rom, Stuttgart (Steiner) 1975.

10



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

lamm und Melchisedeks mit drei Broten und einem Henkelkelch die typo-
logischen Anspielungen auf die christliche Eucharistie zusätzlich.20

Diese wenigen, aber prominenten Beispiele aus der Spätantike21 legen
viel Wert auf die Details aus dem biblischen Bericht: Baum und Zelt (bzw.
Gebäude) sind dargestellt, der Tisch ist mit Speisen gedeckt, und Sara

steht im Haus bzw. im Zelt, während Abraham die Gäste bewirtet. Auf den

Mosaiken sind die drei Besucher jeweils mit Nimbus, aber ohne Flügel
dargestellt. Auf der Prägeform fehlt der Nimbus, aber die Inschrift identifiziert

die drei Personen eindeutig als Engel. Durch den Anbringungsort
im Altarraum erhalten die Mosaiken gegenüber der Prägeform eine typo-
logische Bedeutung: Das Tier und die Kuchen, die Abraham seinen drei
Besuchern zur Sättigung serviert, werden zu Symbolen für das Opfer
Christi, das die christliche Gemeinde im Ritus der Eucharistie nachvollzieht.

In der byzantinischen und slawischen Kunst findet das Bildmotiv
spätestens seit dem 11. Jahrhundert weite Verbreitung. Ein besonders interessantes

Beispiel ist eine Miniatur in einer Psalterhandschrift aus dem Jahr
1092 aus Konstantinopel (Abb. 7). Hier illustriert die Bewirtung der drei
Männer die rhetorische Frage aus Ps 49,13: «Esse ich etwa das Fleisch von
Stieren?» Links tritt Abraham aus dem Gebäude, in dem Sara hinter einem

Vorhang hervorlugt, und bringt eine Schale an den mit einer edlen Decke
verzierten Tisch. Dieser ist mit drei Broten und einer weiteren Schale
gedeckt. Davor lagert ein lebender Stier - dass er lebt, ist offenbar eine

bildliche Bestätigung für den Psalmvers. Die drei sitzenden Figuren sind

mit Flügeln und Nimbus ausgestattet, sie sind nicht (mehr) frontal hinter,
sondern im Halbkreis um den Tisch herum gruppiert. Durch eine
Überschrift werden sie als f| àyi.a xgiâç, «die heilige Dreifaltigkeit», identifiziert.

In den Nimbus der mittleren, grössten Figur sind ein Kreuz und die
Buchstaben IC XC, die griechische Abkürzung des Namens Jesus Christus,

eingezeichnet. Hier hat sich die Darstellung des Mahles aus dem

Abrahamzyklus herausgelöst. Zwar sind Abraham und Sara und auch ihr Zelt
noch zu sehen, aber der Baum, der den Hain von Mamre symbolisiert, ist

20 Siehe Patrizia Angiolini Martinelli, La Basilica di San Vitale a Ravenna,
Modena (Panini) 1997; Clementina Rizzardi/Linda Kniffitz, Il Mosaico a

Ravenna. Ideologia e arte, Bologna (Ante Quem) 2013,128-146.
21 Eine vollständige Darstellung des Bildmotivs in der Spätantike bieten Gern-

höfer, Darstellung (wie Anm. 13), und von Erffa, Ikonologie (wie Anm. 13).

11



Katharina Heyden

aus dem Bild verschwunden. Die Betonung liegt auf den drei Figuren und
der Identifikation der mittleren Figur als Christus.

Noch stärker ist die Tendenz zur Verselbstständigung der drei Personen

am Tisch in einer prachtvollen liturgischen Handschrift aus dem
11. Jahrhundert, die sich unter der Signatur Staurou 109 im Griechischorthodoxen

Patriarchat in Jerusalem befindet.22 Hier wird der Text eines

eucharistischen Gebets des Diakons von der «Philoxenie Abrahams»
illustriert. Allerdings ist das Bildmotiv auf beide Ränder aufgeteilt, sodass

die drei Gäste (am linken Blattrand) und der sie bewirtende Abraham (am
rechten Blattrand) durch den Text voneinander getrennt sind. Damit ist die

Bildeinheit aufgehoben, und eine isolierte Darstellung der drei Männer am
Tisch - auch hier markiert als «die heilige Dreifaltigkeit» (f] àyia xoiâç)

- wird möglich.
Seit dem 12. Jahrhundert ist das Bildmotiv vielfach an Bronzetüren

von Kirchen in der Kiever Rus anzutreffen, die in engem kulturell-religiösem

Austausch mit der byzantinischen Welt stand. Diesen Darstellungen

ist gemeinsam, dass der Tisch halbrund ist, sodass die drei Figuren mit
den Bildbetrachtern einen Kreis bilden. Meistens erscheinen Abraham
und Sara vorn im Bild, den Betrachtenden am nächsten, von beiden Seiten

zum Tisch hinzutretend. Im Vordergrund ist ein lebender Widder zu
sehen. Fast immer identifizieren eine Überschrift sowie der Kreuznimbus
über dem mittleren Engel die Darstellung als Trinität.

Im Westen dagegen blieb die Szene als ein Teil des Abrahamzyklus
beliebt, wie Mosaiken aus Italien aus dem 12. und 13. Jahrhundert zeigen,
in denen die narrativen Elemente in den Vordergrund treten. Auch hier
dürften byzantinische Künstler am Werk gewesen sein, doch haben sie

andere Akzente gesetzt. Im Dom von Monreale sind auf einem normannischen

Mosaik vom Ende des 12. Jahrhunderts, wie in Santa Maria Mag-
giore, Begegnung und Bewirtung in zwei Szenen dargestellt (Abb. 8, vgl.
Abb. 5).23 Der Baum und das (leere) Gebäude erscheinen nur in der

Darstellung der Begrüssung, in der Abraham einem der drei Männer, die mit
Nimbus, Flügeln und Stäben versehen sind, die Füsse küsst. In derBewir-

22 Siehe André Grabar, Un rouleau liturgique constantinopolitain et ses

peintures, in: DOP 8 (1954) 161-199, die Miniatur ist als Abb. 15 abgedruckt.
23 Ernst Kitzinger, The mosaics of Monreale, Palermo (S.F. Flaccovio) 1960;

Giuseppe Schirö, Der Dom von Monreale. Die Stadt des Goldenen Gotteshauses,
Palermo (Mistretta) 2007; Lisa Sciortino, Monreale. Die Kathedrale, die Mosaike,
der Kreuzgang, Palermo (Sime Books) 2012.

12



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

tungsszene befindet sich Sara im Gebäude, davor tritt Abraham zum Tisch,
auf dem sich ein gebratenes Tier in einer Schale befindet. Die Inschriften
verstärken den narrativen Charakter und verzichten auf typologische
Deutungen. Über der Begrüssungsszene liest man: ABRAHAM ANGELOS
HOSPITIO SUSCEPIT ET CUM TRES VIESIT (sic) UNUM ADORABIS

(sie): «Abraham empfängt Engel als Gastgeber, und obwohl er drei
sieht, betet er einen an»; und über der Bewirtung schlicht: ABRAHAM
MINISTRAT ANGELI(S), «Abraham bedient die Engel». Die Betonung
liegt hier auf der Geschichte selbst, nicht auf einer chiffrehaft-symboli-
schen Repräsentation. Ähnliches gilt für die Capeila Palatina des

Normannenpalastes in Palermo und für ein Mosaik aus San Marco in Venedig.24

Wie sind diese unterschiedlichen Bildtraditionen in Ost und West zu
erklären? Vielleicht sind sie eine Folge des Bilderstreits im 8. und 9.

Jahrhundert und des daraus resultierenden unterschiedlichen Umgangs mit
Bildern in Ost und West. Während im Osten das im Bild Dargestellte
(nicht aber das Bild selbst) angebetet werden konnte und sollte, schätzte

man die Bilder im Westen vor allem aufgrund ihres pädagogischen und
verzierenden Wertes.25 Die Beischriften, die sich im Hochmittelalter auch

für das hier betrachtete Bildmotiv durchsetzten, spiegeln diese Auffassungen:

Im Osten identifizieren sie die im Bild dargestellte Trinität, die angebetet

werden soll. Im Westen erklären sie, welche biblische Szene im Bild
dargestellt wird. Mit aller gebotenen Vorsicht kann für die Zeit nach dem
Bilderstreit also festgehalten werden, dass sich im Westen eher der narrative,

im Osten eher der chiffrehafte Typus der «Philoxenie Abrahams»
durchsetzte.

Als Andrej Rubljov mit der Anfertigung einer neuen Dreifaltigkeitsikone

für das Kloster des Sergij von Radonesh beauftragt wurde, kannte

er wahrscheinlich nicht die gesamte hier skizzierte Bildtradition. Die
Anweisungen aus dem Malerhandbuch vom Berg Athos für die «Philoxenie»
dürften ihm jedoch vertraut gewesen sein: «Ein Haus, und drei Engel
sitzen an einem Tisch; in der Schüssel ein Ochsenkopf, und Brot und andere
Gefäße mit Speisen, und Flaschen mit Wein und Becher; und zu ihrer

24 Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 41f.
25 Für einen Überblick siehe Hans Georg Thümmel, Bilderlehre und Bilderstreit.

Arbeiten zur Auseinandersetzung über die Ikone und ihre Begründung
vornehmlich im 8. und 9. Jahrhundert, Würzburg (Augustinus) 1991, sowie Leslie Bru-
baker, Inventing Byzantine Iconoclasm, London (Bristol Classical Press) 2012.

13



Katharina Heyden

Rechten trägt Abraham eine zugedeckte Schüssel, zur Linken trägt Sara

eine andere Schüssel mit dem gebratenen Vogel.»26 Vermutlich kannte

Rubljov auch das Fresko seines Lehrers Feofan Grek in der Christi-Ver-
klärungs-Kirche von Novgorod aus dem Jahr 1378, in dem Sara und
Abraham grossformatig und im Vordergrund an den Tisch herantreten, der
durch eine Öffnung in der Frontseite als Altar gekennzeichnet ist (Abb. 9).27

Und mit höchster Wahrscheinlichkeit hatte Andrej Rubljov die zu
ersetzende Dreifaltigkeitsikone aus der Ikonostase des Dreifaltigkeitsklosters
während seines Aufenthalts vor Augen (Abb. 2).28

Hier war im Blick auf die narrativen Elemente schon einiges geschehen,

was offenbar Auswirkungen auf Rubljovs Ikone hatte. So ist der

Hintergrund mit Felsen, Baum und Gebäude bei ihm ganz ähnlich gestaltet,
allerdings hat Rubljov die Position von Gebäude und Felsen gegenüber der

Vorlage vertauscht. Interessanterweise hat auch diese Ikone keine
Überschrift, die die dargestellten Personen identifizieren würde. Am auffälligsten

ist aber, dass Abraham und Sara nicht mehr - wie noch im Fresko
Feofans in Novgorod - vorne im Bild dargestellt, sondern zwischen die
drei am Tisch sitzenden Engel gerückt sind. Damit geben sie zwar für die
Betrachtenden den Blick auf den Tisch frei, stören aber gleichzeitig die
Harmonie zwischen den drei Sitzenden. Vielleicht hat Andrej Rubljov dies
auch so empfunden und sich vor allem aus Gründen der Symmetrie und
Ruhe im Bild dafür entschieden, Abraham und Sara wegzulassen. Insgesamt

erweist sich seine Neufassung der Ikone vor allem als ein Werk der
Reduktion und Konzentration. Dies zeigt sich nicht nur im Weglassen von
Abraham und Sara, sondern auch in der Reduktion der Schalen auf dem
Tisch. Sind es in der Vorlage noch drei Schalen, die durch die Handhaltungen

einer Person zugeordnet werden, so stiftet die einzige Schale bei Rubljov

die Mittelachse des Bildes und gleichzeitig den gemeinsamen Bezugs-

26 Dionysios, Malerhandbuch, Kapitel 50 «Wie man die Gastfreundschaft Abrahams

darstellt», in: Godehard Schäfer (Hg.), Das Handbuch der Malerei vom Berge
Athos. Aus dem handschriftlichen neugriechischen Urtext übersetzt, Trier (Lintz)
1855, 144.

27 Zur Zusammenarbeit zwischen Feofan Grek und Andrej Rubljov sowie für
einen Vergleich ihrer Kunst siehe Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 38-42. Der
Byzantiner Theophanes (russisch: Feofan) gilt demzufolge als expressiver «Maler-Philosoph»,

während sein Schüler Rubljov als «Maler-Theologe» bezeichnet werden
kann.

28 Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 55.

14



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

punkt für die drei sitzenden Personen wie auch für die Betrachtenden,
deren Blick unweigerlich auf die Schale hingeführt wird.

Es ist wohl keine Übertreibung, zu sagen, dass Andrej Rubljov mit
seiner «Dreifaltigkeit» die ikonografische Tradition des Bildmotivs der
«Philoxenie Abrahams» (und Saras) an ein Ende geführt hat. Seine Ikone
wirkt, als hätte er die letzte Konsequenz aus der Bildentwicklung gezogen.
Ob er dies in voller Kenntnis der Bildgeschichte oder vielmehr in
Auseinandersetzung mit den beiden ihm zweifellos vor Augen stehenden Darstellungen

in der Kapelle von Novgorod und im Kloster Sergijs von Radonesh

getan hat, sei dahingestellt. Wenn daher in der dritten und letzten Betrachtung

gefragt wird, worin Gewinn und Verlust der Konzentration des
Bildmotivs der «Philoxenie Abrahams» (und Saras) auf die drei trinitarischen
Personen in theologischer Hinsicht bestehen, so soll dies nicht als Kritik
an Rubljov und seiner Ikone, schon gar nicht als Polemik einer westlichen

Theologin gegen die orthodoxe Theologie und Kunst geschehen. Letzteres
wäre schon deshalb unangemessen, weil die Dreifaltigkeitsikone, wie
eingangs erwähnt, im Westen heute mindestens ebenso beliebt ist wie in den

östlichen Kirchen. Ausserdem sind Abraham und Sara auch in der östlichen

Ikonentradition nach Rubljov - trotz der eingangs erwähnten
Kanonisierung seiner «Dreifaltigkeit» durch die Hundertkapitelsynode im Jahr
1551 - nicht einfach aus dem Bildmotiv verschwunden. Das zeigen
zahlreiche Dreifaltigkeitsikonen, die darin gerade nicht dem Vorbild Andrej
Rubljovs folgen, sondern die älteren Bildtraditionen fortführen und Abraham

und Sara mit abbilden.29 Es geht auch nicht um die Frage, ob Andrej
Rubljov eine unerlaubte Neuerung in die Bildtradition eingeführt habe.

Dies zu diskutieren, überlasse ich gern orthodoxen Theologinnen und
Theologen.30 Die folgenden Überlegungen betreffen vielmehr die
verschiedenen Variationen der Ikone und ihre theologischen und anthropologischen

Implikationen.31 Ich möchte die Verbindung zwischen der Bild-

29 So etwa in einer um 1500 entstandenen Dreifaltigkeitsikone aus Pskov, die
heute ebenfalls in der Tretjakov-Galerie gezeigt wird, oder in der sogenannten Syrja-
nischen Dreifaltigkeit aus Voshemsk vom Ende des 15. Jahrhunderts, siehe Koslow-
SKI, Ikone (wie Anm. 2), 42-71, sowie in der griechischen Ikonenmalerei.

30 Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 127-133, diskutiert die Frage nach «Tradition
und Neuschöpfung» explizit mit dem Ziel, Andrej Rubljov vom Vorwurf des
Traditionsbruchs freizusprechen.

31 Methodisch wird damit die Einbeziehung der Betrachterperspektive eingelöst,
was in der kritischen Rezeption der ikonografisch-ikonologischen Bildinterpretation
nach Erwin Panofsky vielfach gefordert wurde. Dabei ist zu beachten, dass es nicht

15



Katharina Heyden

tradition und der Tugend der Gastfreundschaft aufzeigen, die in der

Geisteshaltung der Liebe zum Fremden - griechisch philoxenia - gründet.
Und es soll die Frage aufgeworfen werden, welche Vorstellungen von
göttlicher Dreifaltigkeit und menschlicher Gastfreundschaft sowie ihrem
Verhältnis zueinander in den verschiedenen Variationen der Ikone für
verschiedene Betrachterinnen und Betrachter vermittelt werden.

3. Dritte Betrachtung: Göttliche Dreifaltigkeit ohne menschliche
Gastfreundschaft?

In der Antike galt Abraham als Verkörperung der Tugend der Gastfreundschaft,

und die Bewirtung der drei Besucher in Mamre war für jüdische
und christliche Autoren die Schlüsselszene biblischer Gastfreundschaft
und damit Ausgangspunkt für die theologische Begründung dieser
Tugend.32

Bereits Philo von Alexandrien stellt in einer Auslegung der Mamre-
Erzählung Gen 18 einen Zusammenhang zwischen der Haltung gegenüber
Gästen und der Haltung gegenüber Gott her: «Was nun das Gastfreundliche

an diesem Mann [Abraham] betrifft, so ist dies ein Beiwerk einer

grösseren Tugend. Diese Tugend ist die Gottesfurcht, über die wir bereits
früher gesprochen haben, für die diese Erzählung ein sicheres Zeichen ist,
auch wenn wir die Fremden für Männer halten.»33 Philo betont hier eine

Verknüpfung, die bereits im griechischen Wort angelegt ist: Das von ihm
verwendete Adverb ^iXô^voç/philoxenos, ebenso wie die dann häufig
mit «Gastfreundschaft» übersetzte Nominalbildung (fyikoEßvialphiloxe-
nia, bezeichnet die «Liebe zum Fremden». Indem Philo diese Liebe zum
Fremden als ein «Beiwerk» (jt&qeqyov) der Gottesfurcht bezeichnet,

nur eine, sondern vielfältige Betrachterperspektiven gibt. Letztlich sind diese so zahlreich

wie die betrachtenden Subjekte, doch kann man mit diesem Hinweis jede
wissenschaftliche Behandlung für unsinnig erklären. Um dies zu vermeiden, rekonstruiere

ich die Betrachterperspektiven anhand bestimmter gruppenspezifischer Faktoren
wie Zeit, Ort und vermutlicher Kenntnis der Bildtraditionen.

32 Zu Praxis und Begründung der Gastfreundschaft in der Antike siehe den
Sammelband: Ulrike Riemer (Hg.), Xenophobie - Philoxenie. Vom Umgang mit Fremden

in der Antike, Stuttgart (Steiner) 2005.
33 Philo von Alexandrien, De Abrahamo 114: Tô pèv oûv (fiiAoljevov toû

ctvôgôç £iQr|T(XL, jtapegyov öv àpETîjç peîÇovoç. f) ô apexf] Oeoaeßeta, jteoI f]ç xai
JtQÖxegov e'tjtopev, f]ç ôetypa aacjiéaxaxov xà vûv kexOévxa èoxiv cbç éarl Çévtuv
àvÔQtûv.

16



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

rückt er beide unzertrennbar zusammen. Die Liebe zum Fremden ist eine

unweigerliche Konsequenz aus der Liebe zu Gott. Gottesfurcht drückt sich

in Fremdenhebe und Gastlichkeit aus. Deshalb fordert auch der Autor des

frühchristlichen Hebräerbriefs seine Adressaten auf: «Vergesst die Frem-
denliebe/Gastfreundschaft nicht, denn durch sie haben manche, ohne es

zu wissen, Engel bei sich aufgenommen.»34
Im Testament Abrahams, einer Schrift, die vom 2. bis zum 5. Jahrhundert

in jüdischen und christlichen Kreisen viel rezipiert wurde,35 bildet die

Verknüpfung von Gastfreundschaft und Gotteshebe den Rahmen der
gesamten Erzählung über den Tod des Erzvaters. Eingeführt wird Abraham
mit den Worten: «Vollkommen philoxenos war der Gerechte. Denn er
hatte sein Zelt an der Vier-Wege-Kreuzung von Mamre aufgeschlagen.
Alle nahm er auf f..].»36 So nimmt er eines Tages auch den Thanatos

(Tod) auf, der von Gott gesandt wird, um den greisen Abraham sanft auf
sein bevorstehendes Ende vorzubereiten. Da der Tod sich auf Geheiss Gottes

vor Abraham in seiner schönsten Gestalt zeigt, fragt Abraham ihn, ob

er zu allen Menschen in solcher Wohlgestalt komme - und erhält zur
Antwort: «Nein, mein Herr Abraham, deine gerechten Taten und das unmess-
bare Meer deiner Philoxenie und die Grösse deiner Liebe zu Gott wurden
zu einem Kranz auf meinem Haupt.»37

Der Gedanke, dass Abraham sich durch die Übung der Gastfreundschaft

auf die Begegnung mit Gott vorbereitet habe, wird von verschiedenen

christlichen Autoren der Spätantike aufgenommen. So schreibt etwa

34 Hebr 13,2: xfjç (jjiLoIjeviaç pi] ÈmkavOdvEaOe, ôtà xaûxr]ç yùg ëkaOôv

tiveç çevLaavTEç àyyékouç.
35 Edition des griechischen Textes mit Übersetzung ins Englische: Michael E.

Stone, The Testament of Abraham. The Greek Recensions, Montana (SBL) 1972.
Englische Übersetzung und ausführlicher Kommentar: Dale C. Allison, Testament of
Abraham, New York (de Gruyter) 2003; deutsche Übersetzung: Enno Janssen, Testament

Abrahams, in: JSHRZ 3, Gütersloh (Gütersloher Verlagshaus) 2001, 193-282.
36 Testamentum Abrahae, Rez. A, I: jravu t)itf|QX8 <|hX,ô|evoç ö ôixatoç. itf)Çaç

yàg xfjv axqvijv aùxoû èv xexgaoôîcp xijç ôquoç xfjç Mapßof], xoùç itavxaç
XJJieôéxexo (ed. Stone 2).

37 Testamentum Abrahae, Rez. A, XVII: eijtev ôè Aßpaap. Àéopai aou,
éjiELÔij où Et ô Oavaxoç, ajTayyEikov pot, xal jxqôç jtdvxaç ouxcoç àjxÉQXT| èv

EÙpoo<|)tu xal ôôf;r| xal moaiôxr|XL xoiauxr]; o Odvaxoç eLjxev. Oùxi, xûoie pou
Aßpaap. ai yào ôtxaioauvai aou xal xo cipEXQOv jtéXayoç xtjç (juÂoçEviaç aou
xal xà péyE0oç xijç àvdxriç aou xijç jxqôç Oeôv èyévExo axétjiavoç éjxl xijç épfjç
XEtjiakijç.

17



Katharina Heyden

Hieronymus an den römischen Aristokraten Pammachius, der in Porto bei
Rom eine Fremdenherberge (xenodochium) gestiftet hatte: «Als erster unter

den Mönchen in der ersten Stadt folgst du dem ersten Patriarchen nach.

Abraham hatte oft Philoxenie geübt, und weil er sie Menschen nicht
verweigert hatte, durfte er Gott aufnehmen. Er befahl nicht seinen Knechten
und Mägden, die Gäste zu bedienen, er wollte nicht durch andere das

Gute, das er tat, mindern, sondern als habe er Beute gewonnen, widmete
er sich mit seiner Frau Sara ganz allein der Menschlichkeit.»38 Und Johannes

Chrysostomos bemerkt in einer Predigt, in der er das Warten auf und
die Sorge für Gäste als Hauptbeschäftigung Abrahams preist und in
Bildern des Jagens vor Augen stellt: «Abraham sagt: <Du schenkst Gnade>,

nicht: <Du empfängst sie>. So ist wahrhaftig auch die Philoxenie mehr ein

Empfangen als ein Geben für denjenigen, welcher sie mit Freude erweist.»39

Ein ganz ähnlicher Gedanke findet sich auch in einem Sendschreiben
des russischen Mönches Iössif Ssanin aus den 1460er-Jahren, also nicht
lange nach der Entstehung von Rubljovs «Dreifaltigkeit». In seiner
Auslegung von Gen 18 heisst es von Abraham: «Da er sass bei der Eiche vor
seinem Zelt, gedachte er seines Alters, da der Tod schon nahe war: <Was

kann ich Gutes tun, auf dass Gott mich einführt in die ewige Wohnstatt?
Wenn ich den Fremdling nicht aufnehme in mein Haus nach Gottes Weise,
wird Gott mich nicht aufnehmen in das ewige Haus.> Und er begann zu
warten auf den Fremdling nach Gottes Weise bis zum Mittag.»40

Die Verheissung der Gottesbegegnung für die Gastfreundlichen liegt
im jüdisch-christlichen Gottesbild begründet, wonach Gott den Menschen
nicht als Vertrauter, sondern als Fremder - also auch: im Fremden - be-

38 Hieronymus, Epistula 66,11 an Pammachius: audio te xenodochium in portu
fecisse Romano et uirgam de arbore Abraham in Ausonio plantasse litore. [...] primus
inter monachos in prima urbe primum sequeris patriarcham. [...] et tarnen, postquam
crebro hospitalitatis officio, dum homines non réfutât, suscipere meruit deum, non
seruis et ancillulis imperauit, ut hospitibus ministrarent, et bonum, quod exercebat,

per alios minuit, sed quasi reperta praeda cum sarra sua humanitati solus incubuit.
39 Johannes Chrysostomos, Homilia 41 in Genesin 380: Xûqlv, cfiqal, ôiôcuç,

où kapßdveic;. Toioùtov yàg à/.qOoiç f] cfuXoÇevta pâ/J.ov kapßavEtv fj ôtôaïaiv
o petà JTQoOupiaç aùxf)v èJiLÔEixvùpevoç. Weitere Belege für diesen Gedanken bei
anderen christlichen Autoren nennen Theresia Heither/Christiana Reemts,
Abraham. Biblische Gestalten bei den Kirchenvätern, Münster (Aschendorff) 2005,
116-132, und William T. Miller, Mysterious Encounters at Mamre and Jabbok,
Chico (Brown) 1984, 43-95.

40 Übersetzung bei Müller, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 25.

18



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

gegnet. Die Liebe zum Fremden ist daher die Geisteshaltung, die auf die

Begegnung mit Gott vorbereitet. Wer diese Geisteshaltung der Liebe zu
fremden Menschen in Gastfreundschaft tatkräftig übt und pflegt, macht
sich bereit für eine Begegnung mit Gott, dem schlechthin Fremden. Abraham,

der vor seinem Zelt in Mamre sitzt und auf Besucher wartet, die er
bewirten kann, ist das Urbild dieser erwartungsvollen Haltung der
Fremdenliebe. Auf diese Weise wird die im Vorderen Orient in allen religiösen
und kulturellen Traditionen hochgehaltene Tugend der Gastfreundschaft
theologisch gedeutet und gefüllt.

Während über die Wichtigkeit und das Verständnis der Philoxenie

grosse Einigkeit unter den christlichen Autoren herrschte, wurde über die
Identität der drei Besucher Abrahams in Mamre lebhaft gestritten. Prokop
von Gaza fasst die Diskussionen im 6. Jahrhundert so zusammen: «Von
den drei Männern meinen einige, sie seien Engel; die <Judaisierenden>

aber sagen, einer der drei sei Gott, die anderen beiden Engel; andere sagen,
sie seien ein Vorausbild der Trinität, da zu ihnen im Singular <Herr> gesagt
wird.»41

Auch in der Ikonografie der drei Besucher von Mamre schlagen sich

unterschiedliche Auffassungen von der Identität der drei Gestalten nieder:
In einigen Fällen sind sie nahezu identisch dargestellt; in anderen ist die
mittlere Gestalt hervorgehoben oder auch durch eine Inschrift als Christus,

die zweite Person der Trinität, markiert; in wiederum anderen sind

sogar alle drei mit einem Kreuznimbus versehen.42

Im erwähnten Sendschreiben des Iössif Ssânin über Gen 18 wird deutlich,

dass auch im Russland des 15. Jahrhunderts intensiv über die Identität
der drei Besucher Abrahams nachgedacht und diskutiert wurde.43 Für die
Ikone Andrej Rubljovs ist umstritten, ob eine eindeutige Zuweisung der

41 Prokop von Gaza, Kephalaia 18 (PG 87, 363): Toùç xçelç avôpaç ot pèv
tqeîç àyyékovc cjjaaiv, ol ôè "IouôaïÇovxeç ëva pèv xœv xqicüv givai kéyouai xàv
©eàv, àyyékouç ôè xoùç ôho, ol ôè xûjiov e/ely cfxxal xflç àytaç xal opoouotou
Toîuôoç, jtqôç oi)ç 8ÎQf|o0ai povaôixcùç xo Kûoie. Für eine Zusammenstellung der
verschiedenen Deutungen siehe Heyden, Fremdenliebe (wie Anm. 14), 32-35, sowie
Heither/Reemts, Abraham (wie Anm. 39), 116-127. Zur Diskussion um die Deutung

der drei Personen in Russland siehe Müller, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2),

21-27, sowie Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 17-20.
42 So etwa die sogenannte Syrjanische Dreifaltigkeit aus Voshemsk vom Ende

des 15. Jahrhunderts, siehe Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 59f.
43 Müller, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 25-27.

19



Katharina Heyden

Engel an jeweils eine Person der Trinität vom Künstler intendiert war.44

Unbestreitbar aber ist, dass er seine Darstellung in Auseinandersetzung
mit seinen Vorlagen ganz auf die drei Gestalten konzentriert und in
diesem Bemühen um Abraham und Sara reduziert hat. Möglicherweise ist
darin auch eine Reaktion auf trinitarische Streitigkeiten seiner Zeit zu
sehen. Vor dem Hintergrund der Bildtradition und der Bedeutung der
Fremdenliebe für die christliche Interpretation der Mamre-Szene ist aber

zu fragen: Warum sind mit der Reduktion auf die drei trinitarischen Figuren

die menschliche Gastfreundschaft und Fremdenliebe aus dem Bild
verschwunden? Geraten mit der Konzentration auf die Dreieinigkeit als

dem eigentlichsten Inhalt des christlichen Glaubens menschliche
Fremdenliebe und Gastfreundschaft aus dem Blick? Ist also, um diese Fragereihe

mit einem Ausdruck Philos auf die Spitze zu treiben, das Verschwinden

der Philoxenie ein «Beiwerk» der Konzentration auf die trinitarische
Gottesfurcht?

Um an dieser Stelle nicht in unangemessene Polemik zu verfallen, ist
es notwendig, die unterschiedlichen Perspektiven von Künstler, Auftraggeber

und unterschiedlichen Betrachtern sowie die räumlichen und
zeitlichen Kontexte der Bilder in die Überlegungen einzubeziehen:

Andrej Rubljov selbst kannte die Bildtradition der «Philoxenie»
zweifellos, sie stand ihm, als er seine «Dreifaltigkeit» schuf, unmittelbar vor
Augen. Im Fresko seines Meisters Feofan Grek in Novgorod (Abb. 9) waren

Abraham und Sara prominent im Vordergrund dargestellt, in der Ikone

im Dreifaltigkeitskloster zwischen den Engeln im Hintergrund des

Bildes (Abb. 2). Rubljov spielte wohl bewusst mit dem Wissen, dass Abraham

und Sara eigentlich ins Bild gehören, indem er die Kreisbewegung
zwischen den drei Engeln für die Betrachter der Ikone offenhielt. Das

unvollständige Dreieck am unteren Rand ist das «Einstiegstor» in die Ikone

für die Betrachtenden. Durch die Betrachtung können sie gewisserma-
ssen in das Bild hinein- und an den Tisch herantreten und damit die Stelle
Abrahams und Saras einnehmen. Die Betrachterin, der Betrachter dieser
Ikone werden dann selbst zu Gastgebern für die Trinität. Mit diesem
Effekt führt Rubljov die in der Entwicklung der Bildtradition angelegte
Dynamik auf geniale Weise an einen Höhepunkt. Die Ikone erzählt nun nicht
mehr die biblische Geschichte von der Bewirtung der drei Männer in

44 Zu der intensiv geführten Diskussion um die Identifikation der Figuren siehe

Müller, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 54-103; Koslowski, Ikone (wie Anm. 2),
146-161; Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), 63-83.

20



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Mamre wie im narrativen Typus. Sie stellt auch nicht bloss die Gastfreundschaft

Abrahams und Saras dar wie im chiffrehaften Typus. Sie lässt
vielmehr geschehen, was in der Bildtradition vor Rubljov nur abgebildet war.
Wer vor der Ikonostase im Dreifaltigkeitskloster Sergijev Possad stand,
wurde «gleichsam in die Größe des sich vor ihm auftuenden Bildes
hineingezogen».45 Darin liegt die Meisterschaft Rubljovs, dass seine Ikone wirklich

zum «Fenster der Ewigkeit» werden kann.

Allerdings kann dieser Effekt nur bei denjenigen Betrachtern zu Be-
wusstsein kommen (vielleicht auch nur bei denjenigen überhaupt eintreten),

die um die Bildtradition der «Philoxenie» wissen. Wer weiss und
noch vor dem inneren Auge sieht, dass Abraham und Sara eigentlich ins
Bild gehören, kann sich gut an ihre Stelle imaginieren, in der Betrachtung
der Dreieinigkeit ihren Platz einnehmen. Solchen «wissenden» Betrachtern

mag der Gedanke kommen, dass sie selbst diejenigen sind oder sein

sollen, die Gott Gastfreundschaft in ihren Herzen erweisen. Dies dürfte
für den Auftraggeber der Ikone ebenso wie für ihre zeitgenössischen
Betrachter und Betrachterinnen der Fall gewesen sein. Für sie erweist sich die

Dreifaltigkeitsikone Rubljovs als geniale Spiritualisierung der gastlichen
Aufnahme der drei göttlichen Personen durch Abraham und Sara.

Wer aber diese Tradition nicht kennt, wem die ikonografischen Vorbilder

für Rubljovs Ikone nicht vor Augen stehen - und dies gilt wohl für die
meisten Menschen heute, vor allem im Westen -, die oder der ist ganz auf
das in der Ikone Sichtbare angewiesen.46 Auch die Symbole im Hintergrund:

Haus, Baum und Fels - von Rubljov möglicherweise bewusst
beibehalten um den biblischen Anker der Mamre-Erzählung in der
«Dreifaltigkeit» präsent zu halten - sind für unwissende Betrachter nicht
selbsterklärend. Sie sind auf die Sichtweise beschränkt, die ich in der «Ersten

Betrachtung» wiederzugeben versucht habe. Ihnen wird nichts im Bild
fehlen, keine Lücke auffallen, die durch die oder den Betrachtenden selbst

zu füllen wäre. Der Effekt des geöffneten Dreiecks als Einstieg in das Bild
kann sich zwar immer noch einstellen, aber die Betrachtenden bleiben
allein mit der «kreisförmigen Zuneigung, der perichoretischen Bewegung,
dem gegenseitigen Schauen», ja dem «Tanz» der drei trinitarischen Perso-

45 Forderer, Herrlichkeit (wie Anm. 2), 32.
46 Vgl. a. a. O., 34: «Schwerlich könnte ein ahnungsloser moderner Betrachter

erraten, daß das die drei Besucher Abrahams sein sollen.» Koslowski, Ikone (wie
Anm. 2), 72-81, zweifelt insgesamt daran, dass nicht orthodoxe westliche Menschen
die Dreifaltigkeitsikone wirklich verstehen können.

21



Katharina Heyden

nen.47 Für sie erschliesst sich der biblische und lebensweltliche Kontext der
Gastfreundschaft und Fremdenliebe Abrahams und Saras nicht.

Ob etwas verloren geht, wenn Abraham und Sara aus dem Bild der

Dreieinigkeit verschwinden, ist also keine Frage an Rubljov und seine

Zeitgenossen, sondern an die spätere Rezeption, der das selbstverständliche

Bewusstsein für die Bildtradition verloren gegangen ist. In zwei
Ausblicken soll daher nach den Wirkmöglichkeiten der Dreifaltigkeitsikone in
heutiger Zeit, ungefähr 600 Jahre und 2000 km von ihrem Entstehungskontext

entfernt, gefragt werden. Ikonen sind nicht nur «Fenster zur
Ewigkeit»48, sondern auch Spiegel ihrer eigenen Zeit. Jede Variation des

Bildmotivs repräsentiert auch die ästhetischen und theologischen
Strömungen ihrer jeweiligen Entstehungskontexte. So ist Rubljovs Ikone
geprägt von der Dreifaltigkeitsmystik des Sergij von Radonesh, die in den
weiteren Kontext der hesychastischen Bewegung gehört.49 In diesem Kontext

gilt es als das höchste Ziel des Menschen, in Gebet und Betrachtung
Anteil am Wesen des dreifaltigen Gottes zu erhalten und dadurch vergött-
licht zu werden. In diesem Kontext kann die Ikone ein Medium für die
«Theosis» werden, indem sie die Betrachterin, den Betrachter in die intime

Kreisbewegung zwischen den drei göttlichen Personen hineinzieht.
Eine narrative Darstellung der Bewirtung durch Abraham und Sara in
Mamre würde diese Wirkung vielleicht behindern.

Welche Dreifaltigkeitsikone aber passt ins Westeuropa des 21.

Jahrhunderts? Welche «Dreifaltigkeit» braucht dieses Westeuropa, dem der

Hesychasmus und die Dreifaltigkeitsmystik eines Sergij von Radonesh

weitgehend fremd sind - eine religiös und kulturell vielfältige Welt, in der

Fremdenangst grassiert und Frauen um ihren Platz in der Gesellschaft
ringen?50

47 Hier nehme ich Formulierungen von Georgiana Huian in diesem Heft auf:
«Obwohl sie eine Darstellung der Trinität für uns ist, nicht eine Darstellung der Tri-
nität an sich, bringt die Ikone doch den perichoretischen Prozess als Dialog,
gegenseitiges Schauen, kreisförmige Zuneigung in den nicht austauschbaren Haltungen der
drei Personen wunderbar zur Sprache.» Huian, Durchsichtigkeit, 51.

48 Die Herkunft dieser in vielen Buchtiteln und Abhandlungen über Ikonen zitierten

Formulierung konnte ich nicht ausfindig machen.
49 Zum Hesychasmus in Russland siehe Paul Bushkovitch, The limits of He-

sychasm. Some notes on Monastic spirituality in Russia 1350-1500, in: Forschungen
zur europäischen Geschichte 38 (1986) 97-109.

50 Zur aktuellen Relevanz der Trinitätstheologie in diesem Kontext siehe auch
den Beitrag von Peter-Ben Smit in diesem Heft, Smit, Dreifaltigkeit, 60-88.

22



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

4. Erster Ausblick: Fremdenliebe als Kern der Gastfreundschaft

«Gastfreundschaft» ist in den letzten Jahrzehnten zum Paradigma für
ökumenische und interreligiöse Begegnungen geworden. Gegenüber dem
Ideal des Dialogs besteht der Charme der Gastfreundschaft darin, dass es

sich hierbei um eine bereits in der Bibel präsente kulturelle Praxis der

Begegnung handelt, die dem elitären Intellektualismus des Dialogs ein
interaktives Tun und praktizierte Gemeinschaft entgegensetzt. Dabei ist
ein gleichberechtigter intellektueller Dialog zwischen Gast und
Gastgebendem keineswegs ausgeschlossen, aber er ist weder Bedingung noch
Garantie für eine gelingende Gastlichkeit. Im Modus der Gastfreundschaft

sind vielmehr die Bereitschaft des Gastes, sich auf die Welt der

Gastgeberin einzulassen, und die Rücksicht des Gastgebers auf die Grenzen

der Anpassungsbereitschaft des Gastes entscheidend für eine
gelingende Begegnung. Es geht darum, dem Anderen Raum zu gewähren.51

In den modernen philosophischen Grundlegungen des Ideals der
Gastlichkeit (hospitalité) bei Emanuel Lévinas, aber auch bei Jacques Derrida
und Paul Ricœur wird betont, dass Gastfreundschaft in erster Linie eine

Haltung ist: eine Haltung, die im Anderen mehr Bereicherung als Bedrohung

für das Eigene sieht.52 Hier sehe ich, bei allen Unterschieden im
Einzelnen, eine grundlegende Analogie zum frühchristlichen Verständnis

von Gastfreundschaft und Fremdenliebe.53

51 Eine konzise Darstellung und Diskussion dieses Paradigmas bietet Reinhold
Bernhard, Inter-Religio. Das Christentum in Beziehung zu anderen Religionen,
Zürich (TVZ) 2019, 203-266.

52 A. a. O., 230: «Dem philosophischen Verständnis zufolge beschreibt <Gast-

freundschaft> primär eine Geisteshaltung, die dem Anderen (im metaphorischen
Sinn) <Raum> gewährt. Daraus kann und soll dann allerdings auch die Raumgewährung

in einem ganz realen Sinn erwachsen.»
53 Der wesentliche und wichtigste Unterschied dürfte sein, dass in der modernen

Philosophie die Subjektivität des Menschen von der Gastlichkeit her gedacht wird,
vgl. Emanuel Lévinas, Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité, La Haye (M. Nij-
hoff) 1980, XV: «Ce livre présentera la subjectivité comme accueillant Autrui, comme

hospitalité.» Dagegen formulieren die antiken und mittelalterlichen Autoren
Gastlichkeit als eine Tugend, die den Menschen für die Begegnung mit Gott vorbereitet.
Beide Ansätze treffen sich aber darin, dass der/die Gastgebende mehr empfangen, als
sie geben. Diese Einsicht spielt in den bisherigen theologischen Überlegungen zu
Gastfreundschaft aus meiner Sicht eine zu geringe Rolle. Diese sind bezeichnenderweise

eher praxisorientiert, wie etwa das «Konvivenzmodell» von Theo Sundermeier
oder die am Ritual orientierte Theorie der Gastfreundschaft von Marianne Moyaert
zeigen, vgl. Bernhard, Inter-Religio (wie Anm. 51), 243-266.

23



Katharina Heyden

Die Pointe des frühchristlichen Verständnisses von Philoxenie scheint
mir darin zu liegen, dass Gastfreundschaft nicht einfach eine selbstlose

Tugend ist, die eingefordert werden muss. Nimmt man ernst, dass die Liebe

zum Fremden der innere Kern der Gastfreundschaft ist, dann dürfen
die Gastgeberin, der Gastgeber durchaus etwas von den Gästen für sich

erwarten. Die frühchristliche Theologie versteht Philoxenie im Kern als

Liebe, als Hingezogensein zum Fremden. Gastgebende haben also ein
intrinsisches, ja theologisches Interesse am Anderen. Furcht und Neugier
gegenüber allem Fremden sind dem Menschen gleichermassen mit der
Natur eingegeben,54 in der Evolution dient die Furcht dem Selbstschutz,
die Neugier der Weiterentwicklung der Art. Wer Fremde bei sich
aufnimmt, weiss nicht, was ihn oder sie erwartet. Wer «fremdenliebend» ist
und gastfreundlich handelt, fühlt sich zum Fremden hingezogen, eben

weil es fremd ist.55 Für sie oder ihn ist diese Anziehungskraft stärker als

die Furcht vor dem Fremden. Wenn man Gastlichkeit als Geisteshaltung
fördern möchte, dann muss man diese sehnsuchtsvolle Erwartung an eine

Begegnung mit Fremdheit in einer Weise wachhalten, dass sie stärker wird
als die Angst, ohne jedoch die Angst zu unterdrücken. Die Kunst der
Gastfreundschaft besteht im vorsichtigen, tastenden Umgang mit dem Gegenüber,

der bei aller Zuwendung auch Distanz bewahrt. Und genau darin
sieht die jüdisch-christliche Tradition die Vorbereitung auf eine Begegnung

mit Gott, weil eine angemessene Annäherung an Gott ebenso sehn-

suchts- wie respektvoll zu sein hat. Wer Fremde(s) in dieser Weise gastlich
aufnimmt, bereitet sich innerlich auf die Begegnung mit Gott, dem
schlechthin Fremden, vor.

54 Bernhard, Inter-Religio (wie Anm. 51), 224, weist darauf hin, dass die
lateinischen Wörter für «Gast» (hostis) und «Feind» (hospes) aus derselben indogermanischen

Wurzel: ghasti Fremder abstammen, und folgert daraus: «Hostilität und Hos-

pitalität liegen also nicht weit auseinander.»
55 Wenn Gastfreundschaft so verstanden wird, ist m. E. auch die Gefahr der

Asymmetrie gebannt, auf die Bernhard, Inter-Religio (wie Anm. 51), 243-266, mit
Blick auf die interkulturelle Praxis zu Recht aufmerksam macht. Die Bibel markiert
an mehreren Stellen eine Umkehrung der von Bernhard beobachteten Asymmetrie
menschlicher Gastverhältnisse, wofür Gen 18 ein gutes Beispiel ist. Denn hier ist Gott
selbst der Gast, und die Menschen sind die Gastgebenden. Auch der Jesus des Neuen
Testaments is(s)t gern und oft zu Gast, auch bei gesellschaftlich wenig angesehenen
Gastgebern. In der Bibel ist also der Gast der König. Diese Umkehrung wird m. E.
auch in der Ikone der Philoxenie zur Anschauung gebracht: Es sind die Gastgebenden,
Abraham und Sara, die aus ihrem Zelt heraustreten, die in Bewegung sind, die auf die
Gäste zugehen - und die Betrachter dazu einladen, es ihnen gleichzutun.

24



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Ikonen sind nicht nur Fenster zur Ewigkeit und Spiegel ihrer Zeit. Sie

wollen auch zu ihren Betrachtern sprechen, wie Pavel Florenskij in seinem
Werk «Die umgekehrte Perspektive» gezeigt hat.56 Was hätte welche
Variation der Dreifaltigkeitsikone ihren westeuropäischen Betrachtern heute

zu sagen?

Rubljovs «Dreifaltigkeit» öffnet ihren Betrachtern auf unnachahmliche
Weise einen Raum für die Versenkung in das Urgeheimnis des Christentums.

Den Zusammenhang zwischen menschlicher Gastfreundschaft und

Gottesbegegnung aber führt sie in ihrer Reduktion auf die drei göttlichen
Personen nicht vor Augen. Dieser Zusammenhang bleibt Betrachtern, die

mit der Bildtradition der «Philoxenie» nicht vertraut sind, verschlossen. Ich
meine daher, dass Dreifaltigkeitsikonen in heutigen westeuropäischen
Kontexten sich am Typus der «Philoxenie» orientieren und die menschlichen

Gastgeber mit ins Bild nehmen sollten. Solche Ikonen hätten die

Kraft, heutigen Menschen die anthropologische und theologische Würdigung

der Liebe zum Fremden vor Augen zu führen und sie hineinzuziehen
in die Dynamik taktvoller Zuneigung zum Anderen, in der Gottesbegegnung

möglich wird.
Im Gespräch mit modernen philosophischen Entwürfen zur

Gastfreundschaft könnte man die Dreizahl der Gäste in der biblischen Mamre-
Erzählung und auf der Ikone als Darstellung von Fremdheit an sich deuten

und als Hinweis darauf auslegen, dass der Gott, der Abraham und Sara

begegnet, in seiner Fremdheit nicht festgelegt und nicht greifbar ist. Emanuel

Lévinas hat in «Autrement qu'être ou au-delà de l'essence» den
Gedanken entwickelt, dass Andersheit nur in der (wenigstens potenziellen)
Gegenwart eines Dritten gedacht werden kann, weil erst in der Dreiheit
die Andersheit des Anderen als wirklich anders als das Eigene (und nicht
einfach das Gegenteil vom Eigenen) erfasst werden kann.57 Die Fremdheit
eines einzelnen Gegenübers lässt sich nach einer gewissen Zeit verstehen

und in Vertrautheit verwandeln. Ein Zweites kann man oft in Abgrenzung
zum vertrauten Ersten, als Gegenteil dessen, verstehen. Abraham und Sa-

56 Pavel Florenskij, Die umgekehrte Perspektive, aus dem Russischen übertragen

und herausgegeben von André Sikojev, München (Matthes & Seitz) 1989.
57 Emanuel Lévinas, Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, La Haye (M.

Nijhoff) 1974, 200: «Le tiers est autre que le prochain, mais aussi un autre prochain,
mais aussi un prochain de l'Autre et non pas simplement son semblable. [...] Le tiers
introduit une contradiction dans le Dire dont la signification devant l'autre allait,
jusqu'alors, dans un sens unique.» Aus dieser Erkenntnis entsteht nach Lévinas
Verantwortung (responsabilité) für Fremdes.

25



Katharina Heyden

ra aber haben es mit drei Fremden zu tun, die doch auch irgendwie als

Eines auftreten - fremd in den vielen Ausprägungen, die Fremdheit als

solche haben kann.

5. Zweiter Ausblick: Wo ist Sara?

Wenn es richtig ist, dass eine Ikone in ihrem Umgang mit der ihr
vorausgehenden Bildtradition immer auch den Geist ihrer Zeit und Welt spiegelt,
und wenn in «umgekehrter Perspektive» auch richtig ist, dass eine Ikone
ihren Betrachtern etwas zu sagen hat, dass sie - wie es das Konzil in Nicäa
787 zur Verteidigung der Bilder formuliert hat - «Erinnerung an die
Urbilder und Sehnsucht zu ihnen wecken» möchte,58 dann lohnt sich zum
Abschluss ein Blick auf Dreifaltigkeit und Philoxenie in der heutigen
Ikonenkunst. Ich wähle als Beispiel die in Hamburg lebende Ikonenmalerin
Kirsten Voss, die auf ihrer Homepage die Entstehung ihrer Ikonen
dokumentiert. Die kurzen Berichte der Künstlerin zeigen, dass eine Ikone
immer im Gespräch mit den Auftraggebern entsteht - ein Aspekt, der in der
Kunstwissenschaft häufig unterschlagen wird.59 Im konkreten Fall der

Dreifaltigkeitsikone wird deutlich, wie die Position Saras als Gastgeberin
der Trinität immer wieder verhandelt wird.60

Die Bildtradition vor Rubljov bietet hierfür drei Möglichkeiten: Im
narrativen Typus ist Sara, entsprechend dem biblischen Text, im Zelt bzw.
im Haus stehend dargestellt, von wo aus sie entweder mit der Zubereitung
der Speisen beschäftigt ist (Abb. 4)61 oder das Geschehen beobachtet

(Abb. 6-8). Im chiffrehaften Typus steht Sara meist gemeinsam mit Abra-

58 So heisst es im Kanon des 2. Konzils von Nikaia (787) über die Bilder:
©EcbgEvoi ôiavîoxavxai jtqôç xpv xâ)v jiqcoxoxûjxcûv p,vf]gT]v xe xai emk60r|oiv
(Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen, Nr. 600f.). Zum orthodoxen Verständnis der Ikonen siehe auch

Koslowski, Ikone (wie Anm. 2), 72-81, sowie Florenskij, Perspektive (wie
Anm. 56).

59 Siehe z. B. Rainer Wohlfeil, Methodische Reflexionen zur Historischen
Bildkunde, in: Brigitte Tolkemitt/Rainer Wohlfeil (Hg.), Historische Bildkunde.
Probleme - Wege - Beispiele, Berlin (Duncker & Humblot) 1991,17-35; Heike Talken-
berger, Von der Illustration zur Interpretation. Das Bild als historische Quelle.
Methodische Überlegungen zur historischen Bildkunde, in: ZHF 21 (1994) 289-313.

60 http://www.kirstenvoss.my-kaliviani.com/Einleitung/Ikonengalerie/Szenen/
Dreifaltigkeit_Ikone/dreifaltigkeit_ikone.html (zuletzt besucht am 6.1.2020).

61 Vgl. auch die sogenannte Syrjanischen Dreifaltigkeit, siehe Bunge, Paraklet
(wie Anm. 2), Abb. 4 und 18.

26



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

ham am Tisch, um die Gäste zu bewirten, entweder im Vordergrund
(Abb. 3 und 9) oder im Hintergrund zwischen den drei Gästen (Abb. 2).

Selten ist Abraham ohne Sara als alleiniger Gastgeber dargestellt, wie
etwa in der Capeila Palatina und auf den russischen Bronzetüren des 12. und
13. Jahrhunderts.62 Bei jeder dieser Varianten würde es sich lohnen, zu

fragen, ob die Position Saras nach ästhetischen oder inhaltlichen Kriterien
bestimmt wird, ob die Darstellungen also auch zeitgenössische Vorstellungen

des Verhältnisses von Mann und Frau als Gastgebern reflektieren.
Die erste Dreifaltigkeitsikone, die Kirsten Voss schuf, war eine

Wiedergabe des Freskos in der Klosterkirche des Hl. Johannes auf Patmos aus

dem 12. Jahrhundert, die nur die drei Engel am gedeckten Tisch zeigt.
Dann bekam sie den Auftrag, eine «Philoxenie» zu malen. Als Vorlage
diente eine griechische Ikone aus dem 15. Jahrhundert, in der die Symbole

für Mamre (Gebäude, Baum) abgebildet sind und Abraham und Sara

hinter bzw. zwischen den drei Engeln stehen (vgl. Abb. 3). «Jedoch war
dies meinem Auftraggeber zu dominant», berichtet die Künstlerin, «er
erbat sich die Sara aus dem Fenster des hinteren Hauses schauend.» Aus
dem Bericht geht nicht hervor, ob der Auftraggeber die Dominanz Saras

aus ästhetischen oder aus theologischen Gründen (oder beides) vermeiden
wollte.

Eine weitere Auftraggeberin - nota bene: eine Frau! - erbat wenig
später von Kirsten Voss die Hinzufügung von Abraham zu den drei
Engeln ganz ohne Sara. Im Gespräch entwickelten Auftraggeberin und
Künstlerin ein quadratisches Bildformat, in dem Abraham von links mit
einer Schale Oliven in der Hand an den Tisch herantritt.

Was wird gewonnen, und was geht verloren, wenn zwar nicht die
Menschen als solche aus dem trinitarischen Geschehen verbannt werden, aber
die Frau in den Hintergrund tritt oder ganz aus dem Bild verschwindet?
Gewonnen wird eine grössere Nähe zum biblischen Text, zumindest,
wenn die Frau im Hintergrund steht. Denn in Gen 18 ist tatsächlich nicht
davon die Rede, dass Sara sich an der Bewirtung der drei Gäste beteiligt.
Sie hält sich die ganze Zeit über «drinnen im Zelt» auf, wie mehrfach
betont wird (Gen 18,6.9.10). Dies hat Ambrosius im 4. Jahrhundert dazu

veranlasst, Sara als weibliches «Rollenvorbild» für die Bewirtung von
Gästen hinzustellen. Der Bischof von Mailand zitiert den Bibeltext (Gen
18,9): «Gott sprach: Wo ist Sara, deine Frau? Er antwortete und sagte:

62 Siehe Bunge, Paraklet (wie Anm. 2), Abb. 6 und 10.

27



Katharina Heyden

Siehe, dort im Zelt»63, und knüpft daran die rhetorische Frage an: «Wuss-

te der Herr etwa nicht, wo Sara war?», um zu antworten: «Er wusste es

wohl, doch wollte er uns darüber belehren, wie gross das Schamgefühl der
Frauen sein muss, so dass sie nicht dreist den Fremden entgegenlaufen und
ihre Blicke auf sich lenken, sondern zuchtvolle Scheu bewahren und so
ihren Dienst verrichten. Abraham macht auch dir deutlich, dass Sara sich

im Zelt aufhält, damit du lernst, was du von deiner Frau verlangen
kannst.»64

Nimmt man die Bibel und die Kirchenväter als Richtschnur, so wäre
also eine Version, die Sara im Zelt zeigt, zu bevorzugen. Aber kann das

eine Option für das 21. Jahrhundert sein? In den philosophischen Reflexionen

zur Gastlichkeit bei Emanuel Lévinas spielt gerade das Weibliche
eine grundlegende Rolle. Für Lévinas steht die Frau mit ihrer Fähigkeit
zur Empfängnis, Selbstzurücknahme, Anerkennung des Anderen und
Gewährung von Lebensraum für Gastlichkeit schlechthin.65 Man kann diese

Bestimmungen von Weiblichkeit als «Paradigma der Gastfreundschaft»66

vor dem Hintergrund der Gender-Diskussionen des ausgehenden 20. und

beginnenden 21. Jahrhunderts natürlich auf ihre Prämissen hin kritisch
befragen. Wie auch immer man aber zur Identifikation von Gastlichkeit
und Weiblichkeit stehen mag: Ist es eine gute Option, Sara, die Frau, als

Gastgeberin Gottes gar nicht oder nur ganz im Hintergrund darzustellen?
Nochmals: Alle diese Überlegungen intendieren in keiner Weise, der

Dreifaltigkeitsikone des Andrej Rubljov ihren künstlerischen oder
theologischen Wert abzusprechen. Sie war und ist eine geniale Weiterentwicklung

der seit dem 4. Jahrhundert sich entwickelnden Bildtradition der
«Philoxenie Abrahams» (und Saras) im Geist des Hesychasmus und der

Dreifaltigkeitsmystik des Sergij von Radonesh, ganz konzentriert auf die
innertrinitarische Dynamik und die Teilhabe des Menschen daran. Rubl-

jovs «Dreifaltigkeit» öffnet den Raum für eine Versenkung in das Ur-

« Gen 18,9.
64 Ambrosius, De Abrahamo 1, 5 (CSEL 32, 2 Schenkl): dixit autem ad illum:

ubi est Sara uxor tua? qui respondit et dixit: ecce in tabernaculo, numquid ignorabat
dominus, qui in posterioribus Sodomorum futura excidia denuntiat, ubi Sarra esset?

non ignorabat, sed docere nos uoluit, quantus pudor esse debeat feminarum, ne pro-
caci occursu hospitum in se oculos inflectant, salua uerecundia ministerium suum
exerceant. Abraham quoque auribus tuis ingerit in tabernaculo Sarram degere, ut
discas ab uxore exigas.

65 Lévinas, Totalité (wie Anm. 53), 232-244.
66 Bernhard, Inter-Religio (wie Anm. 51), 233.

28



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

geheimnis des Christentums. Aber sie birgt für den, der unbedarft in diese

Kreisbewegung eintritt, auch die Gefahr, sich in dieser Bewegung einzu-
schliessen und nur in der eigenen Glaubenswahrheit zu kreisen.

Eine Ikone soll gemäss dem Zweiten Konzil von Nicäa in den Betrachtenden

«Erinnerung an die Urbilder und Sehnsucht zu ihnen» wecken - sie

kann es aber nur im Blick auf diejenigen Urbilder, die sie abbildet. Darum
braucht das 21. Jahrhundert zumindest auch Dreifaltigkeitsikonen vom
Typus der «Philoxenie», wie sie Andrej Rubljov als Vorlage gedient haben

(Abb. 2 und 9): Ikonen, in denen Abraham und Sara gleichberechtigt die
Liebe zum Fremden repräsentieren, die die Grundlage für Gastfreundschaft

unter Menschen und für die Begegnung mit Gott ist. Vielleicht
schreibt dann einmal jemand: «Es gibt die Ikone der Philoxenie Abrahams
und Saras. Folglich gibt es Fremdenliebe bei Gott und den Menschen.»

Katharina Heyden (geb. 1977 in Berlin/DDR), Prof. Dr., 1996-2003 Studium
der Theologie in Berlin, Jerusalem und Rom. Promotion in Kirchengeschichte

2008 an der Friedrich-Schiller-Universität Jena, Habilitation in
Kirchengeschichte 2013 an der Georg-August-Universität Göttingen. 2003-2005
Assistentin am Lehrstuhlfür Kirchengeschichte I der FSU Jena, 2005-2008
Stipendiatin im Graduiertenkolleg «Leitbilder der Spätantike» in Jena,
2008-2010 Assistentin am Lehrstuhl für Kirchengeschichte in Göttingen,
2010-2013 Dorothea-Schlözer-Forschungsstipendiatin. 2012 bis 2017
Mitglied der «Jungen Akademie». Seit 2014 Professorin für Ältere Geschichte
des Christentums und der interreligiösen Begegnungen an der Universität
Bern. Seit 2016 Koordinatorin des Schwerpunkts «Interreligiöse Studien»
und seit 2018 Direktorin der Interfakultären Forschungskooperation «Religious

Conflicts and Coping Strategies» an der Universität Bern. Ordinierte
Pfarrerin der Evangelisch-Lutherischen Kirche und Synodale der Evangelischen

Kirche Schweiz (EKS).

Adresse: Institutfür Historische Theologie, Universität Bern, Länggassstras-
se 51, CH-3012 Bern
E-Mail: katharina.heyden@theol.unibe.ch

29



Katharina Heyden

Abstract

The article investigates the theological implications that various Trinity icons
have in past and present, starting from the very famous and popular one of Andrei
Rubljov. This investigation consists in three "considerations", which are based on
the iconographic-iconological interpretation following Erwin Panofsky and at the

same time go beyond this methodology. A description of Rubljov's icon is
followed by the reconstruction of the development of the iconographie motif of
"Philoxenia" from late antiquity to the 15th century. In light of this tradition it is

striking that Rubljov presents the visit of the three men in Mamre (cf. Gen 18:1-
12) without depicting the hosts, Abraham and Sara. In the third "consideration",
the iconographie tradition - as well as Rubljovs break with it - is brought into
dialogue with reflections on the relation between human hospitality and knowledge

of God in Christian theology. On that basis, two "outlooks" ask what kind
of Trinity/Philoxeny icon would be the most appropriate within the context of the
Western world in the 21st century, focusing on the paradigm of "hospitality" in
modern theology and philosophy, esp. Emanuel Lévinas, as well as on the role and

position of women (Sara) therein.

Schlüsselwörter - Key Words

Ikone - Trinität - Philoxenie - Fremdenliebe - Gastfreundschaft

Bildquellen und -rechte

Abb. 1 : https://commons.wikimedia.Org/wiki/File:Rublev_Troitsa.jpg
Abb. 2: Bildzitat aus Bunge 1994, 42

Abb. 3: Bildzitat aus Bunge, 1994, 11

Abb. 4: Dr. Lilian Malcove Collection in Toronto, Katalognummer 80,
Accessionsnummer M 82.271 (Bildrechte erhalten)

Abb. 5: eigenes Bild, kh
Abb. 6: eigenes Bild, kh
Abb. 7: Biblioteca Apostolica Vaticana (Bildrechte erhalten)
Abb. 8: eigenes Bild, kh
Abb. 9: https://bolshoevoznesenie.ru/15197-molitva-presvyatoj-troice/

(public domain)

30



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Abb. 1: Andrej Rubljov, Tponn,a - Dreifaltigkeit, ca. 1422-1427, 142 x 112 cm,
ursprünglich Dreifaltigkeitskloster Sergijev Possad, seit 1921 Tretjakov-
Galerie Moskau

31



Katharina Heyden

Abb. 2: Unbekannt, Ikone aus dem

Dreifaltigkeitskloster des Sergij von
Radonesh, frühes 15. Jh., vermutlich
die Vorlage für Andrej Rubljov

Abb. 3: Feld einer vierteiligen Ikone
aus der Kirche des Hl. Georg in
Novgorod, 1. Hälfte 15. Jh.

Abb. 4: Prägeform aus Palästina, Abb. 5: Mosaik im Langhaus von San-
4J5. Jh., Kalkstein, Durchmesser ta Maria Maggiore, Rom, 430er-Jahre
ca. 14 cm

32



Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Abb. 6: Mosaik im Altarraum von San Vitale in Ravenna, 6. Jh.

\s " * 1/ (y " -"-«f " u-o\j
:

^ ^
" < * iLyy Ôi La u u'fr-p „

Trn--rt7^H^)(D uucurauTHts
H "Jyo -tinu ''jO ^ o^oo^

\r\
KttiL

<ia/Tp^M^-wr/n,ion —

3U ru-txrxj dh xj ~rrxj i ~<jk
Cfoo r Tour- df /

Ç^nt-treroi/
Pi C" ^T*r/^a-^-ry^uA lyUxtA^^I

CO CODI/ :•
Abb. 7: Illumination einer griechischen Psalterhandschrift, Codex Vaticanus
Barberinus graecus 372, fol. 85v, um 1092

33



Katharina Heyden

Abb. 8: Mosaik im Langhaus des Doms von Monreale Palermo, Ende 12. Jh.

Abb. 9: Feofan Grek, Fresko in der
Kathedrale in Novgorod, 1378

34


	Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft : drei Betrachtungen und zwei Ausblicke zur Dreifaltigkeitsikone

