Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 110 (2020)

Heft: 1

Artikel: Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschatft : drei
Betrachtungen und zwei Ausblicke zur Dreifaltigkeitsikone

Autor: Heyden, Katharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottliche Dreifaltigkeit und
menschliche Gastfreundschaft

Drei Betrachtungen und zwei Ausblicke
zur Dreifaltigkeitsikone

Katharina Heyden

Die Dreifaltigkeitsikone von Andrej Rubljov (Abb. 1) ist das wohl popu-
lirste Bild der christlichen Okumene. In den 1420er-Jahren im russisch-
orthodoxen Dreifaltigkeitskloster des Sergij von Radonesh gemalt, oder
besser gesagt: geschrieben (denn im Selbstverstédndnis der Ikonenmalerei
werden diese Bilder nicht gemalt, sondern geschrieben), wurde diese lkone
im Jahr 1551 von der Hundertkapitelsynode in Moskau als dogmatisch
vorbildliche und verbindliche Darstellung der Trinitit bezeichnet.! Seit
1929 befindet sich die restaurierte Ikone in der Moskauer Tretjakov-Gale-
rie, wo ihr ein eigener Raum gewidmet ist. Unzéhlige Kopien schmiicken
orthodoxe Riume ebenso wie katholische und evangelische und werden
von Angehorigen aller christlichen Konfessionen betrachtet und ausgelegt.?

I Zu dieser Synode, ihren Beschliissen und politischen Kontexten siche ANAS-
TASIJA SOBOLENKO, Die Hundertkapitelsynode in Moskau von 1551. Die Beschliisse
zur sakralen Kunst, Saarbriicken (Verlag Dr. Miiller) 2011; A[LEKSANDR] SALTYKOV,
Fragen der kirchlichen Kunst auf der Hundertkapitelsynode von 1551, in: Hermeneia.
Zeitschrift fiir ostkirchliche Kunst 7 (1991) 71-92 sowie HEINRICH MICHAEL K NECH-
TEN, Metropolit Makarij und Ivan der Schreckliche, Kamen (Spenner) 2016, 108-121.

2 Aus der grossen Fiille an Literatur, vor allem aus dem Bereich der (russischen)
Orthodoxie, sei hier nur auf die wichtigsten deutschsprachigen Publikationen von
Autorinnen und Autoren verschiedener Konfessionen zu Rubljovs Dreifaltigkeitsiko-
ne hingewiesen: GABRIEL BUNGE, Der andere Paraklet. Die Ikone der Heiligen Drei-
faltigkeit des Malermonches Andrej Rubljov, Beuron (Beuroner Kunstverlag) 22018
(Erstausgabe: Wiirzburg [Christlicher Osten] 1994); JutTAa KosLowskl, Die [kone der
Heiligen Dreifaltigkeit des Andrej Rubljov, Paderborn (Bonifatius) 2008 (Nachdruck:
2017); MANFRED FORDERER, Die Dreifaltigkeit des heiligen Andreas Rubljov, in:
ders., Herrlichkeit. Band I, Mainz (Trinitas) 2003, 15—46; LubpoLF MULLER, Die
Dreifaltigkeitsikone des Andréj Rubljow, Miinchen (Erich Wewel) 1990; GERHARD
JAN ROTTING, Liebe ist Wille zum Einssein. Die Drei-Einigkeits-lkone von André;j
Rubljév, Breklum (Orientierung) 1982; RUDOLF M. MAINKA, Andrej Rublev’s Drei-
faltigkeitsikone. Geschichte, Kunst und Sinngehalt des Bildes, Ettal (Buch-Kunstver-
lag) 1964 (21986).

2, IKZ 110 (2020) Seiten 2-34



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Ihr Maler bzw. Schreiber, Andrej Rubljov (1360-1430), darf als 6ku-
menischer Heiliger gelten. Dies zeigen nicht nur zahlreiche populidrwis-
senschaftliche Publikationen von Autorinnen und Autoren verschiedener
Konfessionen, sondern seit Kurzem auch ein Oratorium des romisch-
katholischen Komponisten und Priesters Marco Frisina, das im Jahr 2019
zunidchst am 20. Januar in italienischer Sprache in der Basilica San Gio-
vanni in Laterano in Rom und am 24. November in der Moskauer Zarja-
die-Konzerthalle in russischer Sprache aufgefiihrt wurde.? Ein halbes
Jahrhundert zuvor, im Jahr 1969, hatte Andrej Tarkowskij in seinem mo-
numentalen Film Rubljov als Helden des «Wiedererwachens Russlands»
wihrend der Mongoleneinfille in der Kiever Rus gefeiert, und 1989 war
der Ikonenmaler vom Moskauer Patriarchen heiliggesprochen worden.

Dass die Dreifaltigkeitsikone Rubljovs in einer jahrhundertelangen
ikonografischen Tradition, der sogenannten «Philoxenie Abrahams»,
steht, ist heutigen Betrachterinnen und Betrachtern wohl nicht immer be-
wusst. Zwar erwidhnen die meisten Auslegerinnen und Ausleger diese
Bildtradition, jedoch werden Erkenntnisse dazu nur in die theologische
Ausdeutung der Ikone einbezogen, sofern sie die Darstellung der drei Per-
sonen betreffen, nicht aber im Blick auf die anderen Bildelemente. Dies
soll hier in einer dreifachen Betrachtung der Ikone geschehen: Zunichst
wird Rubljovs «Dreifaltigkeit» beschrieben, wie sie sich den Betrachten-
den unmittelbar, also ohne kunsthistorisches oder theologisches Vorwis-
sen, erschliesst. In der Zweiten Betrachtung zeichne ich die jahrhunderte-
alte ikonografische Tradition der «Philoxenie Abrahams» nach, in der die
Ikone steht. Schliesslich werde ich in der Dritten Betrachtung unter Hin-
zuziehung literarischer Zeugnisse nach den theologischen Implikationen
der verschiedenen Variationen des Bildmotivs fragen.

Dieser Dreischritt bewegt sich in den Spuren der von Erwin Panofsky
entwickelten ikonografisch-ikonologischen Bildinterpretation.* In zwei

3 Die Urauffithrung fand in Rom am 20. Januar 2019 statt (https://ostkirchen.
info/festkonzert-zu-ehren-von-andrei-rubljow-in-der-roemischen-lateranbasilika/),
die russische Erstauffiihrung in Moskau am 24. November desselben Jahres (https:/
ostkirchen.info/oratorium-ueber-andrei-rubljow-wurde-in-moskau-aufgefuehrt/; bei-
de zuletzt besucht am 12.9.2020).

4+ ERWIN PANOFSKY, Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von
Werken der bildenden Kunst, in: Logos 21 (1932) 103-109, wieder abgedruckt in:
ders., Aufsitze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. v. Hariolf Oberer und
Egon Verheyen, Berlin (Volker Spiess) 31980, 85-97; siehe auch DERS., Studies in
Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance, New York (Harper)



Katharina Heyden

Aspekten gehe ich iiber diese Methodik jedoch hinaus: Der erste betrifft
das Verhiltnis von Bild- zu Textquellen. Wihrend in Panofskys Methodo-
logie Texte ausschliesslich dem besseren Verstidndnis von Bildinhalten
dienen, moéchte ich literarische und ikonografische Traditionen miteinan-
der ins Gesprich bringen und ausloten, inwiefern literarische Quellen
auch zur kritischen Betrachtung und Weiterentwicklung von Bildtraditio-
nen beitragen konnen. So werde ich in zwei Ausblicken darlegen, was von
der mit der Bildtradition der «Philoxenie Abrahams» verbundenen Ideen-
geschichte durch die Weiterentwicklung und den Bruch mit dieser Tradi-
tion in Rubljovs «Dreifaltigkeit» verloren gegangen ist und fiir eine Drei-
faltigkeitsikone im Westeuropa des 21. Jahrhunderts bedacht werden
sollte. Dabei werde ich, eine Kritik an Panofsky aufnehmend,’ nicht allein
nach der Intention des Bildautors fragen, sondern auch die potenzielle
Multiperspektivitit unterschiedlicher Betrachter und Auftraggeberinnen
in meine Uberlegungen einbeziehen.

Die folgenden Erwigungen und Uberlegungen verdanken sich der
schlichten Beobachtung, dass in der «Dreifaltigkeit» von Andrej Rubljov
die Menschen aus dem Bild verschwunden sind: Abraham und Sara, die in
der Bildtradition der «Philoxenie» ihre drei zu Tisch sitzenden Giiste be-
wirten. Von dem russischen Religionsphilosophen, Theologen und Kunst-
theoretiker Pavel Florenskij stammt der Satz: «Es gibt die Dreifaltigkeit
von Rubljov — folglich gibt es Gott.»® Ich mochte diesem viel zitierten
Diktum eine Beobachtung und eine sich daraus ergebende Frage an die
Seite stellen: Es gibt keine Menschen in der Dreifaltigkeit Rubljovs — ver-

1939, deutsche Ausgabe: Studien zur Ikonologie. Humanistische Themen in der Kunst
der Renaissance, Koln (DuMont) 1980. Der Kern dieser Methodik besteht in dem
Dreischritt: vorikonografische Beschreibung — ikonografische Analyse — ikonologi-
sche Interpretation.

5 Zudieser Kritik sieche MAX IMDAHL, Ikonik. Bilder und ihre Anschauung, in:
Gottfried Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?, Miinchen (Wilhelm Fink) 1994, 300-324;
PETER BURKE, Augenzeugenschaft. Bilder als historische Quellen, Berlin (Wagen-
bach) 2001; MicHAEL HATT/CHARLOTTE KLONK, Art history. A critical introduction
to its methods, Manchester (Manchester University Press) 2006, 96—-119. Mit Blick
auf die christliche Kunst: JoSEF ENGEMANN, Deutung und Bedeutung friithchristli-
cher Bildwerke, Darmstadt (WBG) 1997.

6 «Ectp Tpouna Py6nesa, cnepoBatenbHo, ecTh bor»: Pavel Florenskij,
Wxkonoctac, in: Borocnosckue Tpyabl 9 (1972) 83—-148, der ersten ungekiirzten Ver-
offentlichung des im Jahr 1922 verfassten Textes. Ubersetzung: pErs., Die Ikonosta-
se. Urbild und Grenzerlebnis im revolutiondren Ruflland, Stuttgart (Urachhaus)
21990, 75.



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

schwindet folglich die menschliche Gastfreundschaft aus dem Blickfeld,
wenn man zur vollkommenen Darstellung der gottlichen Dreifaltigkeit
gelangt?»

1. Erste Betrachtung: Die vollkommene Kreisbewegung der
drei gottlichen Personen

Drei Personen sitzen um einen Tisch. Schwer zu sagen, ob es Ménner oder
Frauen sind. Sie dhneln einander in Korpergrosse und -form, in Sitzhal-
tung und Frisur. Alle drei sind mit einem Nimbus und mit Fliigeln verse-
hen, alle drei halten einen diinnen Stab in der rechten Hand. Nur durch die
Farbe ihrer Kleidung, durch die Blickrichtung und die Haltung der linken
Hand sind sie voneinander zu unterscheiden. Im Hintergrund sind links
ein Gebdude und in der Mitte ein Baum deutlich zu erkennen. Stellt die
dunkle Form iiber der rechten Figur auch etwas dar, vielleicht einen
Felsen? Symbolisieren Haus, Baum und Felsen etwas? Sind diese drei
Elemente den Figuren zugeordnet? Geben sie vielleicht Hinweise fiir die
Identifikation der einzelnen Personen?

Auf dem kastenformigen Tisch befindet sich eine goldene Schale. Was
sie enthilt, ist kaum zu erkennen, am wahrscheinlichsten ist ein Tierkopf.”
Die mittlere Figur scheint mit ihrer rechten Hand auf die Schale und ihren
Inhalt zu deuten. Oder ist es eine Segensgeste? Unter der Schale befindet
sich an der den Betrachtenden zugewandten Frontseite des Tisches eine
Offnung — ein Hinweis auf den Aufbewahrungsort fiir Reliquien in ortho-
doxen Altiren.

Die Fiisse der beiden seitlich dargestellten Figuren stehen auf zwei
Brettern, die in Richtung der Betrachtenden aufeinander zulaufen. Da-
durch entsteht unter dem Tisch ein gleichschenkliges Dreieck, das jedoch
nicht geschlossen ist, sondern zu den Betrachtenden hin gedffnet bleibt.
Dies scheint die (")ffnung zu sein, durch die die Betrachtenden in das Ge-
schehen einbezogen, sozusagen mit an den Tisch geholt werden sollen.
Wer diesem Impuls folgt, wird tatsidchlich in das Bild hineingezogen: iiber
die Linie, die von der Offnung im Tisch iiber die Schale und die Hand zum
Kopf der mittleren Person fiihrt. Dann folgt man unweigerlich den Kopf-
neigungen und Blicken der drei Figuren: Die mittlere schaut auf die (von
der Betrachterin aus) links sitzende Figur, die ihren Blick auf die rechte

7 So FORDERER, Herrlichkeit (wie Anm. 2), 34; KosLowskI, Ikone (wie Anm. 2),
119-121.



Katharina Heyden

Figur gerichtet hat. Diese wiederum hat den Kopf etwas stirker geneigt als
die beiden anderen. Erwidert sie den Blick {iber den Tisch hinweg? Oder
schaut sie auf die Schale in der Mitte des Tisches? Gelingt ihr gar beides
mit einem einzigen Blick? Jedenfalls stehen die drei Figuren in intensivem
Blickkontakt miteinander. Sie umkreisen die Schale nicht nur mit ihren
Blicken, sondern auch mit den Héinden. Von der Schale geht der Blick der
Betrachtenden wieder nach oben iiber die segnende Hand zum geneigten
Kopf der frontal dargestellten mittleren Figur. Die Tischszene strahlt auf
faszinierende Weise zugleich Ruhe und Bewegung aus. Je langer man das
Bild betrachtet, desto stidrker wird man hineingezogen in diese unendliche
ruhevolle Kreisbewegung, die in sich geschlossen und zugleich fiir die
Betrachterin gedffnet ist.®

Heute befindet sich das 142x 112 cm grosse Original der Tkone in der
Moskauer Tretjakov-Galerie und gilt als uniibertroffenes Meisterstiick der
Ikonenkunst. Zahllose Kopien von hoher, manchmal auch minderer kiinst-
lerischer Qualitiit werden an vielen Orten der christlichen Okumene ver-
ehrt, betrachtet, erkliart. Den meisten Betrachtenden diirfte der Titel der
Ikone — Tpomna, Trinitit, Dreifaltigkeit, Dreieinheit — bekannt sein und
dabei helfen, die drei Figuren mit Nimbus und Fliigeln als die drei gottli-
chen Personen, Vater, Sohn und Heiliger Geist, zu identifizieren, ohne
dass man eindeutig sagen konnte, welche der drei Gestalten welche Person
darstellen soll.?

Andrej Rubljov hat die Tkone in den 1420er-Jahren nicht als Solitir
konzipiert, wie sie heute zumeist wahrgenommen wird, sondern fiir einen
konkreten Platz an der Ikonenwand des Dreifaltigkeitsklosters in Sergijev
Possad.!® Schon zu Lebzeiten des Griinders, des heiligen Sergij von Rado-

8 GEORGIANA HUIAN beschreibt die Wirkung der Tkone so: «Die Gleichzeitig-
keit von absoluter Ruhe und absoluter, unfassbarer Dynamik bedeutet eine implizi-
te Identitéit zwischen circuminsessio und circumincessio: Die drei gottlichen Perso-
nen ruhen und bleiben ineinander und zugleich sind sie in der intensivsten Bewegung
zueinander einbezogen» (siehe ihren Beitrag in diesem Heft, HuiaN, Durchsichtig-
keit, 54). Zur Kreisbewegung und zu den geometrischen Formen in der Dreifaltig-
keitsikone insgesamt siche FORDERER, Herrlichkeit (wie Anm. 2), 44f.; KOSLOWSKI,
Ikone (wie Anm. 2), 122-145.

9 Zur Diskussion um die Identifikation der Figuren siehe unten die «Dritte Be-
trachtung» und die in Anm. 44 aufgefiihrte Literatur.

10" In dlteren Publikationen wurde meist 1411 als Jahr der Entstehung angegeben,
das Jahr, in dem die von Sergij von Radonesh erbaute Holzkirche durch Abt Nikon
durch eine grossere ersetzt wurde. Heute geht man mehrheitlich davon aus, dass Rubl-
jov seine Ikone erst fiir die ab 1422 neu erbaute Steinkirche angefertigt hat. Zur Ge-



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

nesh (1314-1392), wurde dieses 75 km von Moskau entfernt gelegene
Kloster zum geistlichen Zentrum des Moskauer Grossfiirstentums und der
von Sergij begriindeten trinitarischen Mystik."! Andrej Rubljovs Aufent-
halt dort fiel in die Zeit des Neubaus und der Neugestaltung des Kloster-
gelindes und seiner Kirchen unter Nikon von Radonesh (gest. 1427). Die-
ser hatte die beiden Malermonche Andrej und Danijl aus Moskau gerufen
und gab Andrej Rubljov den Auftrag, eine neue Dreifaltigkeitsikone fiir
die Ikonostase der Klosterkirche anzufertigen.!2 Dabei hatte Rubljov ver-
mutlich eine dltere Ikone vor Augen, die sich zum Zeitpunkt seines Auf-
enthalts 1im Dreifaltigkeitskloster befand und zu Beginn des 15. Jahr-
hunderts gemalt worden war (Abb. 2). Sie zeigt einen sehr dhnlichen
Bildaufbau, doch sind zwei Personen mehr im Bild zu sehen: eine Frau
und ein Mann, die zwischen den gefliigelten Figuren und ebenfalls mit
einem Nimbus dargestellt sind. Dies fiihrt uns zur Bildgeschichte der
Dreifaltigkeitsikone.

2. Zweite Betrachtung: Die «Philoxenie Abrahams» (und Saras)

Bei genauerem Hinsehen erkennt man, dass diese beiden Figuren — links
ein bartiger Mann in dunklem Gewand, rechts eine rot gekleidete Frau —
Servierteller in den Hénden halten, die sie den zu Tisch sitzenden Engeln
bringen. Auf dem Tisch stehen drei Schalen, die rechts sitzende Figur
scheint in ihre Schale hineinzugreifen. Es handelt sich also um eine Be-
wirtungsszene. Im Hintergrund sind, deutlicher als auf der Ikone Rubl-
jovs, ein Fels, ein Baum und ein Gebidude zu erkennen. Damit enthilt
diese lkone alle wesentlichen Elemente des Bildmotivs der «Philoxenie
Abrahams», das sich bis in die Spitantike hinein zuriickverfolgen 14sst.13

schichte und Bedeutung des Klosters siche T. N. MANUSHINA u. a., Ceprues ITocan.
Mysefi-3anoBenauk, Moskau 2001.

I Zu Sergij von Radonesh und Rubljovs Beziehung zu diesem Heiligen sieche
KosLowsk1, Ikone (wie Anm. 2), 101-106; BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 86-96.

12 Zuden spirlichen Quellen iiber das Leben Andrej Rubljovs und die Beauftra-
gung zur Anfertigung der Ikone siehe KosLowskl1, Ikone (wie Anm. 2), 82—-106; MUL-
LER, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 32-51. Die «Dreifaltigkeit» war die soge-
nannte «Ortsikone», die ihren Platz rechts neben der Heiligen Pforte hat, siehe
KosLowski, Ikone (wie Anm. 2), 107-116.

13 Bisherige Abhandlungen zu diesem Bildmotiv konzentrierten sich auf die Dar-
stellung der drei Personen und ihre trinitarischen Implikationen. So unterschied man
etwa zwischen einem «christologischen» und einem «trinitarischen» Typus, siehe
BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 29-61, oder zwischen einem «hieratischen» und ei-



Katharina Heyden

Die «Philoxenie Abrahams» stellt die in Gen 18 erzidhlte Geschichte
vom Besuch der drei Minner bei Abraham und Sara im Hain Mamre und
ihre Bewirtung durch die Erzeltern dar. Thren Ursprung hat diese Bildtra-
dition wahrscheinlich in Mamre selbst, wo spétestens seit dem 2. Jahrhun-
dert ein Heiligtum existierte, das jahrhundertelang von Anhingern ver-
schiedener Kultgemeinschaften besucht und in Erinnerung an den Besuch
der drei gottlichen Minner verehrt wurde.* Eusebius von Caesarea be-
richtet in seiner um das Jahr 320 verfassten Schrift Demonstratio evange-
lica tiber diesen Ort: «Auch heute noch wird der Ort von den benachbarten
Anwohnern als heilig verehrt zur Ehre derer, die dem Abraham erschie-
nen sind, und die Terebinthe kann noch immer angeschaut werden. Dieje-
nigen, die Abraham gastlich aufgenommen hat, sind auf einem Bild zu
Tisch sitzend dargestellt, zwei an jeder Seite und in der Mitte der, der sie

nem «trinitarischen» Typus, so HANS MARTIN VON ERFFA, Ikonologie der Genesis.
Die christlichen Bildthemen aus dem Alten Testament und ihre Quellen. Zweiter
Band, Miinchen (Deutscher Kunstverlag) 1995, 91-103. Diese Unterscheidungen re-
kurrieren sehr stark auf die in literarischen Quellen belegten Diskussionen iiber die
Identitit der drei Médnner. WIEBKE GERNHOFER, Die Darstellung der drei Minner an
der Eiche von Mamre und ihre Bedeutung in der friihchristlichen Kunst, in: RQ 104
(2009) 1-20, entwickelte ihre Typologie dagegen stiirker aus bildimmanenten Beob-
achtungen und unterschied einen «chiffrehaften» und einen «narrativen» Typus der
«Philoxenie». Die folgenden Beobachtungen fokussieren weniger auf die Darstellung
der drei Personen als vielmehr auf die weiteren Bildelemente und ihre Entwicklung
im Bildmotiv von der Spitantike bis ins 15. Jahrhundert. Auch hierfiir erweist sich die
Unterscheidung von «narrativen» und «chiffrehaften» Darstellungen als weiterfiih-
rend. Zum Motiv der «Philoxenie» als Vorgeschichte der Dreifaltigkeitsikone von
Andrej Rubljov siehe auch KosLowsk1, Ikone (wie Anm. 2), 21—67; BUNGE, Paraklet
(wie Anm. 2), 29-61.

14 Zum Abrahamsheiligtum in Mamre siche KATHARINA HEYDEN, Hain der Re-
ligionen. Das Abrahamsheiligtum von Mamre als Begegnungsort und locus theolo-
gicus, in: dies., Fremdenliebe — Fremdenangst. Zwei akademische Reden zur interre-
ligiosen Begegnung in Spatantike und Gegenwart, Ziirich (TVZ) 2016, 17-69; DIES,,
Construction, Performance and Interpretation of a Shared Holy Place. The Case of
Late Antique Mamre, in: Entangled Religions 11 (https://er.ceres.rub.de/index.php/
ER/article/view/8557/8128); VLASTIMIL DRBAL, Pilgrimage and multi-religious wor-
ship. Palestinian Mamre in Late Antiquity, in: Troels Myrup Kristensen/Wiebke
Friese (Hg.), Excavating Pilgrimage: Archeological Approaches to Sacred Travel and
Movement in the Ancient World, London (Routledge) 2017, 245-262.



Géttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

in der Ehre iiberragt.»!3 Zwar ist dieses Bild nicht erhalten, doch gibt es
hochstwahrscheinlich eine zeitgendssische Kopie davon auf einer Prige-
form aus Kalkstein, die in Paldstina gefunden wurde und wohl zur Verzie-
rung von Kuchen oder auch zur Herstellung von Pilgersouvenirs aus Ton
oder Leichtmetall verwendet wurde (Abb. 4).1¢ Die Form hat einen Durch-
messer von ca. 14 cm und ist beidseitig verziert. Auf der fiir die Bildtradi-
tion der «Philoxenie» relevanten Seite sind im oberen Register, das drei
Viertel der Gesamtfliche einnimmt, drei in Chiton und Chlamys gekleide-
te minnliche Personen um einen dreibeinigen Tisch sitzend dargestellt.
Alle drei halten eine Schale in der linken Hand und einen Stab in der
rechten. Hinter ihnen ist deutlich ein Baum zu erkennen sowie, weniger
deutlich, ein Gefiss, das im unteren Register nochmals erscheint und wohl
einen Brunnen darstellt. Die mittlere der drei Figuren weist mit der rech-
ten Hand nach oben auf den Baum. Die Stidbe der beiden anderen fiihren
den Blick in das untere Register, auf den Brunnen und ein gehorntes Tier.
Rechts daneben sind zwei weitere Personen dargestellt, die etwas in den
Héinden tragen. Am rechten Rand fiihrt eine griechische Inschrift die
Form des Baumes weiter. Sie besagt: AEXOME MOI OI ANT'EAOI
(«Mogen die Engel mich aufnehmen»).

Dass die Prigeform die in Gen 18 erzéihlte Bewirtung der drei Midnner
durch Abraham und Sara darstellt, diirfte unzweifelhaft sein. Fiir eine
eindeutig jiidische oder christliche Herkunft des Bildes spricht hingegen
nichts. Im Gegenteil: Die Darstellung der Himmelsgottin Urania auf der
anderen Seite zeugt eher von der kultischen Vielseitigkeit und Vereinbar-
keit verschiedener Traditionen im Palaestina des 4. und 5. Jahrhunderts.
Zwar ist kein mit dieser Priageform hergestellter Abdruck bekannt, doch

15 EUSEBIUS VON CAESAREA, Demonstratio evangelica 5, 9, 7-8: 60¢ev eioétL vl
VOV aQd Tolg TANoLoY®EOoLS Mg Gv Belog O TOMOG elg TNV TOV avTdoL T®
ABoaap ¢mpavévtov Bonoxetetar, xol Oempeital ye gig deDdo dapévovoa 1)
1eéPvBog. ol Yo T APoaap émEevwdévtes ém yoadig dvaxeipevor, d00 pev
exateQwOev, pEoog 8¢ O nEETTOV VIEQEXWV TH) TLLT).

16 Die Prigeform befindet sich in der Dr. Lilian Malcove Collection in Toronto,
Katalognummer 80, Accessionsnummer M 82.271. Erstmals publiziert wurde sie von
MARGRET ENGLISH FRAZER in: Age of Spirituality. Late Antique and Early Christian
Art. Third to Seventh Century. Catalogue of the exhibition at The Metropolitan Mu-
seum of Art, hg. v. Kurt Weitzmann, New York (MoMa) 1979, Nr. 522, S. 583f., sowie
DIES., Syncretistic pilgrims mold from Mamre?, in: Gesta 18 (1979) 137-145. Ausfiihr-
lich diskutiert hat das Stiick RANGAR L. CLINE, A two-sided Mold an the Entrepre-
neurial Spirit of Pilgrimage Souvenir Production in Late-Antique Syria-Palestine, in:
Journal of Late Antiquity 7 (2014) 28-48.



Katharina Heyden

lassen ihre blosse Existenz und ihr Zweck vermuten, dass das Bildmotiv
weite Verbreitung fand — oder zumindest dafiir bestimmt war.

Mit dem aufbliihenden Pilgerwesen ins Heilige Land verstérkte sich
der Einfluss der palaestinischen Kunst auf das westliche Christentum.!”
So verwundert es nicht, dass das Motiv mit denselben Bildelementen auf
romischen Mosaiken des 5. und 6. Jahrhunderts wiederkehrt. In der in den
430er-Jahren erbauten und ausgeschmiickten Basilika Santa Maria Mag-
giore zeigt ein Mosaik (Abb. 5) in drei Szenen die Begegnung Abrahams
mit den drei Mdnnern, wie sie auch bereits auf einem Fresko der Katakom-
be an der Via Latina abgebildet war,!8 die Zubereitung der Speisen durch
Sara und die Bewirtung der drei durch Abraham. Diese wird so darge-
stellt, dass Abraham auf einer Platte ein Tier serviert, wihrend sich bereits
drei Kuchen auf dem Tisch vor den drei Gisten befinden. Deutlich zu er-
kennen sind das Haus bzw. das Zelt, vor dessen Eingang Sara die Kuchen
zubereitet, und der Baum. Die grosse Amphore, die sich vor dem Tisch
befindet, soll vielleicht den Brunnen Abrahams symbolisieren oder aber
das in Gen 18,4 erwihnte Gefass fiir die Waschung. Fiir die Deutung die-
ses Mosaiks ist der Ort der Anbringung im Chorraum in unmittelbarer
Nihe zum Altar wichtig. Die mittlere Figur deutet mit der rechten Hand
auf das von Abraham auf einer Schale servierte Tier, wihrend die rechte
Person auf den mittleren Kuchen zeigt. Vermutlich soll durch den Ort der
Anbringung dieses Mosaiks im Altarraum und durch die Zeigegesten eine
Verkniipfung zur Eucharistie geschaffen werden. Die Szene wird somit zu
einem Typos fiir Christus, das Lamm Gottes, das sich den Gldubigen im
Brot als Nahrung schenkt.!?

Einen eucharistischen Bezug weist auch das aus der ersten Hilfte des
6. Jahrhunderts stammende Mosaik in San Vitale in Ravenna auf, das sich
ebenfalls im Altarraum befindet (Abb. 6). Hier sind die drei zu Tisch sit-
zenden Giste gerahmt durch den sie bewirtenden Abraham und die im
Haus stehende, die Szene beobachtende Sara auf der linken sowie die
Darstellung der Bindung Isaaks auf der rechten Seite. Auf der gegeniiber-
liegenden Wand verstirken die Darstellungen Abels mit einem Opfer-

17" Siehe dazu KATHARINA HEYDEN, Orientierung. Die westliche Christenheit
und das Heilige Land in der Antike, Miinster (Aschendorft) 2014, 249-334.

18 Siehe dazu GERNHOFER, Darstellung (wie Anm. 13), 22-24.

19 Zum Gesamtprogramm der Mosaiken von Santa Maria Maggiore WOLFGANG
Kewmp, Christliche Kunst. Thre Anfinge. lhre Strukturen, Miinchen (Beck) 1994,
149-181, sowie BEAT BRENK, Die friihchristlichen Mosaiken von S. Maria Maggiore
zu Rom, Stuttgart (Steiner) 1975.

10



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

lamm und Melchisedeks mit drei Broten und einem Henkelkelch die typo-
logischen Anspielungen auf die christliche Eucharistie zusétzlich.20

Diese wenigen, aber prominenten Beispiele aus der Spitantike?! legen
viel Wert auf die Details aus dem biblischen Bericht: Baum und Zelt (bzw.
Gebidude) sind dargestellt, der Tisch ist mit Speisen gedeckt, und Sara
steht im Haus bzw. im Zelt, wihrend Abraham die Giste bewirtet. Auf den
Mosaiken sind die drei Besucher jeweils mit Nimbus, aber ohne Fliigel
dargestellt. Auf der Prigeform fehlt der Nimbus, aber die Inschrift identi-
fiziert die drei Personen eindeutig als Engel. Durch den Anbringungsort
im Altarraum erhalten die Mosaiken gegeniiber der Prigeform eine typo-
logische Bedeutung: Das Tier und die Kuchen, die Abraham seinen drei
Besuchern zur Sittigung serviert, werden zu Symbolen fiir das Opfer
Christi, das die christliche Gemeinde im Ritus der Eucharistie nachvoll-
zieht.

In der byzantinischen und slawischen Kunst findet das Bildmotiv spé-
testens seit dem 11. Jahrhundert weite Verbreitung. Ein besonders interes-
santes Beispiel ist eine Miniatur in einer Psalterhandschrift aus dem Jahr
1092 aus Konstantinopel (Abb. 7). Hier illustriert die Bewirtung der drei
Minner die rhetorische Frage aus Ps 49,13: «Esse ich etwa das Fleisch von
Stieren?» Links tritt Abraham aus dem Gebiude, in dem Sara hinter einem
Vorhang hervorlugt, und bringt eine Schale an den mit einer edlen Decke
verzierten Tisch. Dieser ist mit drei Broten und einer weiteren Schale ge-
deckt. Davor lagert ein lebender Stier — dass er lebt, ist offenbar eine
bildliche Bestédtigung fiir den Psalmvers. Die drei sitzenden Figuren sind
mit Fliigeln und Nimbus ausgestattet, sie sind nicht (mehr) frontal hinter,
sondern im Halbkreis um den Tisch herum gruppiert. Durch eine Uber-
schrift werden sie als 1 &yia ToLag, «die heilige Dreifaltigkeit», identifi-
ziert. In den Nimbus der mittleren, grossten Figur sind ein Kreuz und die
Buchstaben IC XC, die griechische Abkiirzung des Namens Jesus Chris-
tus, eingezeichnet. Hier hat sich die Darstellung des Mahles aus dem Ab-
rahamzyklus herausgeldst. Zwar sind Abraham und Sara und auch ihr Zelt
noch zu sehen, aber der Baum, der den Hain von Mamre symbolisiert, ist

20 Siehe PATRIZIA ANGIOLINI MARTINELLI, La Basilica di San Vitale a Ravenna,
Modena (Panini) 1997; CLEMENTINA RizzARDI/LINDA KNIFFITZ, Il Mosaico a Ra-
venna. Ideologia e arte, Bologna (Ante Quem) 2013, 128-146.

2l Eine vollstindige Darstellung des Bildmotivs in der Spitantike bieten GERN-
HOFER, Darstellung (wie Anm. 13), und vON ERFFA, Ikonologie (wie Anm. 13).

11



Katharina Heyden

aus dem Bild verschwunden. Die Betonung liegt auf den drei Figuren und
der Identifikation der mittleren Figur als Christus.

Noch stirker ist die Tendenz zur Verselbststindigung der drei Perso-
nen am Tisch in einer prachtvollen liturgischen Handschrift aus dem
11. Jahrhundert, die sich unter der Signatur Staurou 109 im Griechisch-
orthodoxen Patriarchat in Jerusalem befindet.22 Hier wird der Text eines
eucharistischen Gebets des Diakons von der «Philoxenie Abrahams» il-
lustriert. Allerdings ist das Bildmotiv auf beide Rénder aufgeteilt, sodass
die drei Giste (am linken Blattrand) und der sie bewirtende Abraham (am
rechten Blattrand) durch den Text voneinander getrennt sind. Damit ist die
Bildeinheit aufgehoben, und eine isolierte Darstellung der drei Médnner am
Tisch — auch hier markiert als «die heilige Dreifaltigkeit» (1) dyta L)
— wird moglich.

Seit dem 12. Jahrhundert ist das Bildmotiv vielfach an Bronzetiiren
von Kirchen in der Kiever Rus anzutreffen, die in engem kulturell-reli-
giosem Austausch mit der byzantinischen Welt stand. Diesen Darstellun-
gen ist gemeinsam, dass der Tisch halbrund ist, sodass die drei Figuren mit
den Bildbetrachtern einen Kreis bilden. Meistens erscheinen Abraham
und Sara vorn im Bild, den Betrachtenden am nichsten, von beiden Seiten
zum Tisch hinzutretend. Im Vordergrund ist ein lebender Widder zu se-
hen. Fast immer identifizieren eine Uberschrift sowie der Kreuznimbus
iber dem mittleren Engel die Darstellung als Trinitit.

Im Westen dagegen blieb die Szene als ein Teil des Abrahamzyklus
beliebt, wie Mosaiken aus Italien aus dem 12. und 13. Jahrhundert zeigen,
in denen die narrativen Elemente in den Vordergrund treten. Auch hier
diirften byzantinische Kiinstler am Werk gewesen sein, doch haben sie
andere Akzente gesetzt. Im Dom von Monreale sind auf einem normanni-
schen Mosaik vom Ende des 12. Jahrhunderts, wie in Santa Maria Mag-
giore, Begegnung und Bewirtung in zwei Szenen dargestellt (Abb. 8, vgl.
Abb. 5).23 Der Baum und das (leere) Gebidude erscheinen nur in der Dar-
stellung der Begriissung, in der Abraham einem der drei Ménner, die mit
Nimbus, Fliigeln und Stiben versehen sind, die Fiisse kiisst. In der Bewir-

22 Siehe ANDRE GRABAR, Un rouleau liturgique constantinopolitain et ses pein-
tures, in: DOP 8 (1954) 161-199, die Miniatur ist als Abb. 15 abgedruckt.

23 ErNST KITZINGER, The mosaics of Monreale, Palermo (S.F. Flaccovio) 1960;
GIUSEPPE ScHIRO, Der Dom von Monreale. Die Stadt des Goldenen Gotteshauses,
Palermo (Mistretta) 2007; Lisa SciorTINO, Monreale. Die Kathedrale, die Mosaike,
der Kreuzgang, Palermo (Sime Books) 2012.

12



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

tungsszene befindet sich Sara im Gebiude, davor tritt Abraham zum Tisch,
auf dem sich ein gebratenes Tier in einer Schale befindet. Die Inschriften
verstdrken den narrativen Charakter und verzichten auf typologische Deu-
tungen. Uber der Begriissungsszene liest man: ABRAHAM ANGELOS
HOSPITIO SUSCEPIT ET CUM TRES VIESIT (sic) UNUM ADORA-
BIS (sic): «Abraham empféngt Engel als Gastgeber, und obwohl er drei
sieht, betet er einen an»; und iiber der Bewirtung schlicht: ABRAHAM
MINISTRAT ANGELI(S), «Abraham bedient die Engel». Die Betonung
liegt hier auf der Geschichte selbst, nicht auf einer chiffrehaft-symboli-
schen Reprisentation. Ahnliches gilt fiir die Capella Palatina des Nor-
mannenpalastes in Palermo und fiir ein Mosaik aus San Marco in Vene-
dig.24

Wie sind diese unterschiedlichen Bildtraditionen in Ost und West zu
erkldaren? Vielleicht sind sie eine Folge des Bilderstreits im 8. und 9. Jahr-
hundert und des daraus resultierenden unterschiedlichen Umgangs mit
Bildern in Ost und West. Wihrend im Osten das im Bild Dargestellte
(nicht aber das Bild selbst) angebetet werden konnte und sollte, schitzte
man die Bilder im Westen vor allem aufgrund ihres padagogischen und
verzierenden Wertes.? Die Beischriften, die sich im Hochmittelalter auch
fiir das hier betrachtete Bildmotiv durchsetzten, spiegeln diese Auffassun-
gen: Im Osten identifizieren sie die im Bild dargestellte Trinitét, die ange-
betet werden soll. Im Westen erkliren sie, welche biblische Szene im Bild
dargestellt wird. Mit aller gebotenen Vorsicht kann fiir die Zeit nach dem
Bilderstreit also festgehalten werden, dass sich im Westen eher der narra-
tive, im Osten eher der chiffrehafte Typus der «Philoxenie Abrahams»
durchsetzte.

Als Andrej Rubljov mit der Anfertigung einer neuen Dreifaltigkeits-
ikone fiir das Kloster des Sergij von Radonesh beauftragt wurde, kannte
er wahrscheinlich nicht die gesamte hier skizzierte Bildtradition. Die An-
weisungen aus dem Malerhandbuch vom Berg Athos fiir die «Philoxenie»
diirften ihm jedoch vertraut gewesen sein: «Ein Haus, und drei Engel sit-
zen an einem Tisch; in der Schiissel ein Ochsenkopf, und Brot und andere
Gefafle mit Speisen, und Flaschen mit Wein und Becher; und zu ihrer

24 BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 41f.

25 Fiir einen Uberblick siche HANS GEORG THUMMEL, Bilderlehre und Bilder-
streit. Arbeiten zur Auseinandersetzung iiber die Ikone und ihre Begriindung vor-
nehmlich im 8. und 9. Jahrhundert, Wiirzburg (Augustinus) 1991, sowie LESLIE BRU-
BAKER, Inventing Byzantine Iconoclasm, London (Bristol Classical Press) 2012.

13



Katharina Heyden

Rechten trigt Abraham eine zugedeckte Schiissel, zur Linken trigt Sara
eine andere Schiissel mit dem gebratenen Vogel.»*¢ Vermutlich kannte
Rubljov auch das Fresko seines Lehrers Feofan Grek in der Christi-Ver-
kldarungs-Kirche von Novgorod aus dem Jahr 1378, in dem Sara und Ab-
raham grossformatig und im Vordergrund an den Tisch herantreten, der
durch eine Offnung in der Frontseite als Altar gekennzeichnet ist(Abb. 9).27
Und mit hochster Wahrscheinlichkeit hatte Andrej Rubljov die zu erset-
zende Dreifaltigkeitsikone aus der Ikonostase des Dreifaltigkeitsklosters
wihrend seines Aufenthalts vor Augen (Abb. 2).28

Hier war im Blick auf die narrativen Elemente schon einiges gesche-
hen, was offenbar Auswirkungen auf Rubljovs Ikone hatte. So ist der Hin-
tergrund mit Felsen, Baum und Gebiude bei ihm ganz dhnlich gestaltet,
allerdings hat Rubljov die Position von Gebdude und Felsen gegeniiber der
Vorlage vertauscht. Interessanterweise hat auch diese Ikone keine Uber-
schrift, die die dargestellten Personen identifizieren wiirde. Am auffal-
ligsten ist aber, dass Abraham und Sara nicht mehr — wie noch im Fresko
Feofans in Novgorod — vorne im Bild dargestellt, sondern zwischen die
drei am Tisch sitzenden Engel geriickt sind. Damit geben sie zwar fiir die
Betrachtenden den Blick auf den Tisch frei, storen aber gleichzeitig die
Harmonie zwischen den drei Sitzenden. Vielleicht hat Andrej Rubljov dies
auch so empfunden und sich vor allem aus Griinden der Symmetrie und
Ruhe im Bild dafiir entschieden, Abraham und Sara wegzulassen. Insge-
samt erweist sich seine Neufassung der Ikone vor allem als ein Werk der
Reduktion und Konzentration. Dies zeigt sich nicht nur im Weglassen von
Abraham und Sara, sondern auch in der Reduktion der Schalen auf dem
Tisch. Sind es in der Vorlage noch drei Schalen, die durch die Handhaltun-
gen einer Person zugeordnet werden, so stiftet die einzige Schale bei Rubl-
jov die Mittelachse des Bildes und gleichzeitig den gemeinsamen Bezugs-

26 DioNysIos, Malerhandbuch, Kapitel 50 «Wie man die Gastfreundschaft Abra-
hams darstellt», in: Godehard Schifer (Hg.), Das Handbuch der Malerei vom Berge
Athos. Aus dem handschriftlichen neugriechischen Urtext iibersetzt, Trier (Lintz)
1855, 144.

27 Zur Zusammenarbeit zwischen Feofan Grek und Andrej Rubljov sowie fiir
einen Vergleich ihrer Kunst siche KosLowsk1, Ikone (wie Anm. 2), 38-42. Der By-
zantiner Theophanes (russisch: Feofan) gilt demzufolge als expressiver «Maler-Phi-
losoph», wihrend sein Schiiler Rubljov als «Maler-Theologe» bezeichnet werden
kann.

28 BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 55.

14



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

punkt fiir die drei sitzenden Personen wie auch fiir die Betrachtenden,
deren Blick unweigerlich auf die Schale hingefiihrt wird.

Es ist wohl keine Ubertreibung, zu sagen, dass Andrej Rubljov mit
seiner «Dreifaltigkeit» die ikonografische Tradition des Bildmotivs der
«Philoxenie Abrahams» (und Saras) an ein Ende gefiihrt hat. Seine Ikone
wirkt, als hétte er die letzte Konsequenz aus der Bildentwicklung gezogen.
Ob er dies in voller Kenntnis der Bildgeschichte oder vielmehr in Ausein-
andersetzung mit den beiden ihm zweifellos vor Augen stehenden Darstel-
lungen in der Kapelle von Novgorod und im Kloster Sergijs von Radonesh
getan hat, sei dahingestellt. Wenn daher in der dritten und letzten Betrach-
tung gefragt wird, worin Gewinn und Verlust der Konzentration des Bild-
motivs der «Philoxenie Abrahams» (und Saras) auf die drei trinitarischen
Personen in theologischer Hinsicht bestehen, so soll dies nicht als Kritik
an Rubljov und seiner Ikone, schon gar nicht als Polemik einer westlichen
Theologin gegen die orthodoxe Theologie und Kunst geschehen. Letzteres
wire schon deshalb unangemessen, weil die Dreifaltigkeitsikone, wie ein-
gangs erwihnt, im Westen heute mindestens ebenso beliebt ist wie in den
ostlichen Kirchen. Ausserdem sind Abraham und Sara auch in der 6stli-
chen Ikonentradition nach Rubljov — trotz der eingangs erwidhnten Kano-
nisierung seiner «Dreifaltigkeit» durch die Hundertkapitelsynode im Jahr
1551 — nicht einfach aus dem Bildmotiv verschwunden. Das zeigen zahl-
reiche Dreifaltigkeitsikonen, die darin gerade nicht dem Vorbild Andre;j
Rubljovs folgen, sondern die dlteren Bildtraditionen fortfithren und Abra-
ham und Sara mit abbilden.?? Es geht auch nicht um die Frage, ob Andre;j
Rubljov eine unerlaubte Neuerung in die Bildtradition eingefiihrt habe.
Dies zu diskutieren, iiberlasse ich gern orthodoxen Theologinnen und
Theologen.3® Die folgenden Uberlegungen betreffen vielmehr die ver-
schiedenen Variationen der Ikone und ihre theologischen und anthropolo-
gischen Implikationen.?! Ich moéchte die Verbindung zwischen der Bild-

29 So etwa in einer um 1500 entstandenen Dreifaltigkeitsikone aus Pskov, die
heute ebenfalls in der Tretjakov-Galerie gezeigt wird, oder in der sogenannten Syrja-
nischen Dreifaltigkeit aus Voshemsk vom Ende des 15. Jahrhunderts, siche KosLow-
sk1, Ikone (wie Anm. 2), 42-71, sowie in der griechischen Ikonenmalerei.

30 BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 127-133, diskutiert die Frage nach «Tradition
und Neuschopfung» explizit mit dem Ziel, Andrej Rubljov vom Vorwurf des Tradi-
tionsbruchs freizusprechen.

31 Methodisch wird damit die Einbeziehung der Betrachterperspektive eingelost,
was in der kritischen Rezeption der ikonografisch-ikonologischen Bildinterpretation
nach Erwin Panofsky vielfach gefordert wurde. Dabei ist zu beachten, dass es nicht

15



Katharina Heyden

tradition und der Tugend der Gastfreundschaft aufzeigen, die in der
Geisteshaltung der Liebe zum Fremden — griechisch philoxenia — griindet.
Und es soll die Frage aufgeworfen werden, welche Vorstellungen von gott-
licher Dreifaltigkeit und menschlicher Gastfreundschaft sowie ihrem
Verhiltnis zueinander in den verschiedenen Variationen der Ikone fiir ver-
schiedene Betrachterinnen und Betrachter vermittelt werden.

3. Dritte Betrachtung: Gottliche Dreifaltigkeit ohne menschliche
Gastfreundschaft?

In der Antike galt Abraham als Verkorperung der Tugend der Gastfreund-
schaft, und die Bewirtung der drei Besucher in Mamre war fiir jiidische
und christliche Autoren die Schliisselszene biblischer Gastfreundschaft
und damit Ausgangspunkt fiir die theologische Begriindung dieser Tu-
gend.3?

Bereits Philo von Alexandrien stellt in einer Auslegung der Mamre-
Erzdhlung Gen 18 einen Zusammenhang zwischen der Haltung gegeniiber
Gisten und der Haltung gegeniiber Gott her: «Was nun das Gastfreund-
liche an diesem Mann [Abraham] betrifft, so ist dies ein Beiwerk einer
grosseren Tugend. Diese Tugend ist die Gottesfurcht, iiber die wir bereits
friiher gesprochen haben, fiir die diese Erzdhlung ein sicheres Zeichen ist,
auch wenn wir die Fremden fiir Médnner halten.»’? Philo betont hier eine
Verkniipfung, die bereits im griechischen Wort angelegt ist: Das von ihm
verwendete Adverb (pLAOEevoc/philoxenos, ebenso wie die dann hiufig
mit «Gastfreundschaft» iibersetzte Nominalbildung ¢uAoEevia/philoxe-
nia, bezeichnet die «Liebe zum Fremden». Indem Philo diese Liebe zum
Fremden als ein «Beiwerk» (wdpepyov) der Gottesfurcht bezeichnet,

nur eine, sondern vielféltige Betrachterperspektiven gibt. Letztlich sind diese so zahl-
reich wie die betrachtenden Subjekte, doch kann man mit diesem Hinweis jede wis-
senschaftliche Behandlung fiir unsinnig erkldren. Um dies zu vermeiden, rekonstru-
iere ich die Betrachterperspektiven anhand bestimmter gruppenspezifischer Faktoren
wie Zeit, Ort und vermutlicher Kenntnis der Bildtraditionen.

32 Zu Praxis und Begriindung der Gastfreundschaft in der Antike siehe den Sam-
melband: ULRIKE RIEMER (Hg.), Xenophobie — Philoxenie. Vom Umgang mit Frem-
den in der Antike, Stuttgart (Steiner) 2005.

33 PHILO VON ALEXANDRIEN, De Abrahamo 114: TO pgv obv ¢prhoEévov tod
avdog elpnTaL, TGeQyov OV dgetiis peiCovog. 1)  GoeTi) BeooéPela, Tepi 1S ©ai
npdTeQOV elmopey, g delyua oadéotatov Ta vov AexOévia €otiv dg Eml Eévarv
AVOQMV.

16



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

riickt er beide unzertrennbar zusammen. Die Liebe zum Fremden ist eine
unweigerliche Konsequenz aus der Liebe zu Gott. Gottesfurcht driickt sich
in Fremdenliebe und Gastlichkeit aus. Deshalb fordert auch der Autor des
friihchristlichen Hebréderbriefs seine Adressaten auf: «Vergesst die Frem-
denliebe/Gastfreundschaft nicht, denn durch sie haben manche, ohne es
zu wissen, Engel bei sich aufgenommen.»?*

Im Testament Abrahams, einer Schrift, die vom 2. bis zum 5. Jahrhun-
dert in jiidischen und christlichen Kreisen viel rezipiert wurde,® bildet die
Verkniipfung von Gastfreundschaft und Gottesliebe den Rahmen der ge-
samten Erzéhlung iiber den Tod des Erzvaters. Eingefiihrt wird Abraham
mit den Worten: «Vollkommen philoxenos war der Gerechte. Denn er
hatte sein Zelt an der Vier-Wege-Kreuzung von Mamre aufgeschlagen.
Alle nahm er auf [...].»% So nimmt er eines Tages auch den Thanatos
(Tod) auf, der von Gott gesandt wird, um den greisen Abraham sanft auf
sein bevorstehendes Ende vorzubereiten. Da der Tod sich auf Geheiss Got-
tes vor Abraham in seiner schonsten Gestalt zeigt, fragt Abraham ihn, ob
er zu allen Menschen in solcher Wohlgestalt komme — und erhilt zur Ant-
wort: «Nein, mein Herr Abraham, deine gerechten Taten und das unmess-
bare Meer deiner Philoxenie und die Grosse deiner Liebe zu Gott wurden
zu einem Kranz auf meinem Haupt.»?7

Der Gedanke, dass Abraham sich durch die Ubung der Gastfreund-
schaft auf die Begegnung mit Gott vorbereitet habe, wird von verschiede-
nen christlichen Autoren der Spitantike aufgenommen. So schreibt etwa

34 Hebr 13,2: tf|g ¢prhoEeviag pn emAovOdveabe, dua tabtng yoo ELaOOV
tveg Eevioavreg ayyéhove.

35 Edition des griechischen Textes mit Ubersetzung ins Englische: MicHAEL E.
SToNE, The Testament of Abraham. The Greek Recensions, Montana (SBL) 1972. Eng-
lische Ubersetzung und ausfiihrlicher Kommentar: DALE C. ALLISON, Testament of
Abraham, New York (de Gruyter) 2003; deutsche Ubersetzung: ENNoO JANSSEN, Testa-
ment Abrahams, in: JISHRZ 3, Giitersloh (Giitersloher Verlagshaus) 2001, 193-282.

36 Testamentum Abrahae, Rez. A, I: mdvv Umtijoxe dprhdEevog O dixarog. ThEag
YOQ TNV oxNVV avToD év TeTpaodio Thg douog tic Maufoef), tovg maviag
vedéyeto (ed. Stone 2).

37 Testamentum Abrahae, Rez. A, XVII: eimev 6¢ ABoadp. Aétopal oov,
¢meldn) ov el O Bdvarog, Amdyyelhdv pot, ol mEoOg AvTog olTmg Améoyn v
gbpoediq xal dOEN xai heardTTL TOLOTY; 6 Bdvatog elmev. Oy, x0oLE pov
APBoadp. ai yag dixarocivor oov %ai 10 dpetgov méhayogs Ths prhogeviag cov
®al TO péyebog Thig dydnmg oov Tig mEog Bedv €yéveto otédavog £ml TS ENfig
®rePahic.

17



Katharina Heyden

Hieronymus an den réomischen Aristokraten Pammachius, der in Porto bei
Rom eine Fremdenherberge (xenodochium) gestiftet hatte: «Als erster un-
ter den Monchen in der ersten Stadt folgst du dem ersten Patriarchen nach.
Abraham hatte oft Philoxenie geiibt, und weil er sie Menschen nicht ver-
weigert hatte, durfte er Gott aufnehmen. Er befahl nicht seinen Knechten
und Migden, die Giste zu bedienen, er wollte nicht durch andere das
Gute, das er tat, mindern, sondern als habe er Beute gewonnen, widmete
er sich mit seiner Frau Sara ganz allein der Menschlichkeit.»* Und Johan-
nes Chrysostomos bemerkt in einer Predigt, in der er das Warten auf und
die Sorge fiir Giste als Hauptbeschiftigung Abrahams preist und in Bil-
dern des Jagens vor Augen stellt: «Abraham sagt: <Du schenkst Gnade>»,
nicht: <Du empfingst sie>. So ist wahrhaftig auch die Philoxenie mehr ein
Empfangen als ein Geben fiir denjenigen, welcher sie mit Freude erweist.»?

Ein ganz dhnlicher Gedanke findet sich auch in einem Sendschreiben
des russischen Monches I0ssif Ssanin aus den 1460er-Jahren, also nicht
lange nach der Entstehung von Rubljovs «Dreifaltigkeit». In seiner Aus-
legung von Gen 18 heisst es von Abraham: «Da er sass bei der Eiche vor
seinem Zelt, gedachte er seines Alters, da der Tod schon nahe war: <Was
kann ich Gutes tun, auf dass Gott mich einfiihrt in die ewige Wohnstatt?
Wenn ich den Fremdling nicht aufnehme in mein Haus nach Gottes Weise,
wird Gott mich nicht aufnehmen in das ewige Haus.» Und er begann zu
warten auf den Fremdling nach Gottes Weise bis zum Mittag.»40

Die Verheissung der Gottesbegegnung fiir die Gastfreundlichen liegt
im jiidisch-christlichen Gottesbild begriindet, wonach Gott den Menschen
nicht als Vertrauter, sondern als Fremder — also auch: im Fremden — be-

38 HieroNnyYMUS, Epistula 66, 11 an Pammachius: audio te xenodochium in portu
fecisse Romano et uirgam de arbore Abraham in Ausonio plantasse litore. [...] primus
inter monachos in prima urbe primum sequeris patriarcham. [...] et tamen, postquam
crebro hospitalitatis officio, dum homines non refutat, suscipere meruit deum, non
seruis et ancillulis imperauit, ut hospitibus ministrarent, et bonum, quod exercebat,
per alios minuit, sed quasi reperta praeda cum sarra sua humanitati solus incubuit.

3 JoHANNES CHRYSOSTOMOS, Homilia 41 in Genesin 380: Xdouv, $pnoi, didwg,
o hapPavels. Toodtov yag aAnddg 1 prhotevia pdriov Aappavew fj dldwaotv
0 petd mpoBupiog avthv émdewvipevos. Weitere Belege fiir diesen Gedanken bei
anderen christlichen Autoren nennen THERESIA HEITHER/CHRISTIANA REEMTS, Ab-
raham. Biblische Gestalten bei den Kirchenvitern, Miinster (Aschendorff) 2005,
116132, und WirLLiaM T. MILLER, Mysterious Encounters at Mamre and Jabbok,
Chico (Brown) 1984, 43-95.

40 Ubersetzung bei MULLER, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 25.

18



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

gegnet. Die Liebe zum Fremden ist daher die Geisteshaltung, die auf die
Begegnung mit Gott vorbereitet. Wer diese Geisteshaltung der Liebe zu
fremden Menschen in Gastfreundschaft tatkriftig iibt und pflegt, macht
sich bereit fiir eine Begegnung mit Gott, dem schlechthin Fremden. Abra-
ham, der vor seinem Zelt in Mamre sitzt und auf Besucher wartet, die er
bewirten kann, ist das Urbild dieser erwartungsvollen Haltung der Frem-
denliebe. Auf diese Weise wird die im Vorderen Orient in allen religidsen
und kulturellen Traditionen hochgehaltene Tugend der Gastfreundschaft
theologisch gedeutet und gefiillt.

Wihrend iiber die Wichtigkeit und das Verstindnis der Philoxenie
grosse Einigkeit unter den christlichen Autoren herrschte, wurde iiber die
Identitét der drei Besucher Abrahams in Mamre lebhaft gestritten. Prokop
von Gaza fasst die Diskussionen im 6. Jahrhundert so zusammen: «Von
den drei Minnern meinen einige, sie seien Engel; die <Judaisierenden>
aber sagen, einer der drei sei Gott, die anderen beiden Engel; andere sagen,
sie seien ein Vorausbild der Trinitét, da zu ithnen im Singular <Herr> gesagt
wird.»4!

Auch in der Ikonografie der drei Besucher von Mamre schlagen sich
unterschiedliche Auffassungen von der Identitét der drei Gestalten nieder:
In einigen Fillen sind sie nahezu identisch dargestellt; in anderen ist die
mittlere Gestalt hervorgehoben oder auch durch eine Inschrift als Chris-
tus, die zweite Person der Trinitit, markiert; in wiederum anderen sind
sogar alle drei mit einem Kreuznimbus versehen.*?

Im erwihnten Sendschreiben des Idssif Ssdnin tiber Gen 18 wird deut-
lich, dass auch im Russland des 15. Jahrhunderts intensiv iiber die Identitét
der drei Besucher Abrahams nachgedacht und diskutiert wurde.*? Fiir die
Ikone Andrej Rubljovs ist umstritten, ob eine eindeutige Zuweisung der

41 PrROKOP VON GAzA, Kephalaia 18 (PG 87, 363): Toug to€ilg dvooag ol pev
10¢ic dryyéhoug dpaoiv, oi d¢ Tovdailoviec Eva Pev TV TOLOV elval AEYovoL TOV
O¢cov, dyyéhovg 8¢ Tovg 810, ol Og TumoV Exewv daol Thg ayiog %ol dpoovaoiov
Toladog, meog 0vg eipflobal povadinds 1o Kigue. Fiir eine Zusammenstellung der
verschiedenen Deutungen sieche HEYDEN, Fremdenliebe (wie Anm. 14), 32-35, sowie
HEITHER/REEMTS, Abraham (wie Anm. 39), 116—127. Zur Diskussion um die Deu-
tung der drei Personen in Russland siehe MULLER, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2),
21-27, sowie KosLowsklI, Ikone (wie Anm. 2), 17-20.

42 So etwa die sogenannte Syrjanische Dreifaltigkeit aus Voshemsk vom Ende
des 15. Jahrhunderts, siche BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 59f.

43 MULLER, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 25-27.

19



Katharina Heyden

Engel an jeweils eine Person der Trinitit vom Kiinstler intendiert war.44
Unbestreitbar aber ist, dass er seine Darstellung in Auseinandersetzung
mit seinen Vorlagen ganz auf die drei Gestalten konzentriert und in die-
sem Bemiihen um Abraham und Sara reduziert hat. Moglicherweise ist
darin auch eine Reaktion auf trinitarische Streitigkeiten seiner Zeit zu
sehen. Vor dem Hintergrund der Bildtradition und der Bedeutung der
Fremdenliebe fiir die christliche Interpretation der Mamre-Szene ist aber
zu fragen: Warum sind mit der Reduktion auf die drei trinitarischen Figu-
ren die menschliche Gastfreundschaft und Fremdenliebe aus dem Bild
verschwunden? Geraten mit der Konzentration auf die Dreieinigkeit als
dem eigentlichsten Inhalt des christlichen Glaubens menschliche Frem-
denliebe und Gastfreundschaft aus dem Blick? Ist also, um diese Frage-
reihe mit einem Ausdruck Philos auf die Spitze zu treiben, das Verschwin-
den der Philoxenie ein «Beiwerk» der Konzentration auf die trinitarische
Gottesfurcht?

Um an dieser Stelle nicht in unangemessene Polemik zu verfallen, ist
es notwendig, die unterschiedlichen Perspektiven von Kiinstler, Auftrag-
geber und unterschiedlichen Betrachtern sowie die riumlichen und zeit-
lichen Kontexte der Bilder in die Uberlegungen einzubeziehen:

Andrej Rubljov selbst kannte die Bildtradition der «Philoxenie» zwei-
fellos, sie stand ihm, als er seine «Dreifaltigkeit» schuf, unmittelbar vor
Augen. Im Fresko seines Meisters Feofan Grek in Novgorod (Abb. 9) wa-
ren Abraham und Sara prominent im Vordergrund dargestellt, in der Iko-
ne im Dreifaltigkeitskloster zwischen den Engeln im Hintergrund des
Bildes (Abb. 2). Rubljov spielte wohl bewusst mit dem Wissen, dass Abra-
ham und Sara eigentlich ins Bild gehoren, indem er die Kreisbewegung
zwischen den drei Engeln fiir die Betrachter der Ikone offenhielt. Das
unvollstindige Dreieck am unteren Rand ist das «Einstiegstor» in die Iko-
ne fiir die Betrachtenden. Durch die Betrachtung kdnnen sie gewisserma-
ssen in das Bild hinein- und an den Tisch herantreten und damit die Stelle
Abrahams und Saras einnehmen. Die Betrachterin, der Betrachter dieser
Ikone werden dann selbst zu Gastgebern fiir die Trinitdt. Mit diesem Ef-
fekt fiihrt Rubljov die in der Entwicklung der Bildtradition angelegte Dy-
namik auf geniale Weise an einen Hohepunkt. Die Ikone erzihlt nun nicht
mehr die biblische Geschichte von der Bewirtung der drei Minner in

44 Zu der intensiv gefiihrten Diskussion um die Identifikation der Figuren siehe
MULLER, Dreifaltigkeitsikone (wie Anm. 2), 54—103; KosLowskl1, [kone (wie Anm. 2),
146-161; BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), 63—83.

20



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Mamre wie im narrativen Typus. Sie stellt auch nicht bloss die Gastfreund-
schaft Abrahams und Saras dar wie im chiffrehaften Typus. Sie ldsst viel-
mehr geschehen, was in der Bildtradition vor Rubljov nur abgebildet war.
Wer vor der Ikonostase im Dreifaltigkeitskloster Sergijev Possad stand,
wurde «gleichsam in die GroBe des sich vor ihm auftuenden Bildes hinein-
gezogen».® Darin liegt die Meisterschaft Rubljovs, dass seine Ikone wirk-
lich zum «Fenster der Ewigkeit» werden kann.

Allerdings kann dieser Effekt nur bei denjenigen Betrachtern zu Be-
wusstsein kommen (vielleicht auch nur bei denjenigen iiberhaupt eintre-
ten), die um die Bildtradition der «Philoxenie» wissen. Wer weiss und
noch vor dem inneren Auge sieht, dass Abraham und Sara eigentlich ins
Bild gehoren, kann sich gut an ihre Stelle imaginieren, in der Betrachtung
der Dreieinigkeit ihren Platz einnehmen. Solchen «wissenden» Betrach-
tern mag der Gedanke kommen, dass sie selbst diejenigen sind oder sein
sollen, die Gott Gastfreundschaft in ihren Herzen erweisen. Dies diirfte
fiir den Auftraggeber der Ikone ebenso wie fiir ihre zeitgendssischen Be-
trachter und Betrachterinnen der Fall gewesen sein. Fiir sie erweist sich die
Dreifaltigkeitsikone Rubljovs als geniale Spiritualisierung der gastlichen
Aufnahme der drei gottlichen Personen durch Abraham und Sara.

Wer aber diese Tradition nicht kennt, wem die ikonografischen Vorbil-
der fiir Rubljovs Ikone nicht vor Augen stehen — und dies gilt wohl fiir die
meisten Menschen heute, vor allem im Westen —, die oder der ist ganz auf
das in der Ikone Sichtbare angewiesen.*¢ Auch die Symbole im Hinter-
grund: Haus, Baum und Fels — von Rubljov méglicherweise bewusst bei-
behalten um den biblischen Anker der Mamre-Erzihlung in der «Drei-
faltigkeit» pridsent zu halten — sind fiir unwissende Betrachter nicht
selbsterkldarend. Sie sind auf die Sichtweise beschriankt, die ich in der «Ers-
ten Betrachtung» wiederzugeben versucht habe. IThnen wird nichts im Bild
fehlen, keine Liicke auffallen, die durch die oder den Betrachtenden selbst
zu fiillen wire. Der Effekt des getffneten Dreiecks als Einstieg in das Bild
kann sich zwar immer noch einstellen, aber die Betrachtenden bleiben
allein mit der «kreisformigen Zuneigung, der perichoretischen Bewegung,
dem gegenseitigen Schauen», ja dem «Tanz» der drei trinitarischen Perso-

45 FORDERER, Herrlichkeit (wie Anm. 2), 32.

46 Vgl. a. a. O., 34: «Schwerlich konnte ein ahnungsloser moderner Betrachter
erraten, dall das die drei Besucher Abrahams sein sollen.» KosLowskli, Ikone (wie
Anm. 2), 72-81, zweifelt insgesamt daran, dass nicht orthodoxe westliche Menschen
die Dreifaltigkeitsikone wirklich verstehen konnen.

21



Katharina Heyden

nen.*” Fiir sie erschliesst sich der biblische und lebensweltliche Kontext der
Gastfreundschaft und Fremdenliebe Abrahams und Saras nicht.

Ob etwas verloren geht, wenn Abraham und Sara aus dem Bild der
Dreieinigkeit verschwinden, ist also keine Frage an Rubljov und seine
Zeitgenossen, sondern an die spitere Rezeption, der das selbstverstindli-
che Bewusstsein fiir die Bildtradition verloren gegangen ist. In zwei Aus-
blicken soll daher nach den Wirkméglichkeiten der Dreifaltigkeitsikone in
heutiger Zeit, ungefidhr 600 Jahre und 2000 km von ihrem Entstehungs-
kontext entfernt, gefragt werden. Ikonen sind nicht nur «Fenster zur
Ewigkeit»*8, sondern auch Spiegel ihrer eigenen Zeit. Jede Variation des
Bildmotivs reprisentiert auch die &sthetischen und theologischen Str6-
mungen ihrer jeweiligen Entstehungskontexte. So ist Rubljovs Ikone ge-
préigt von der Dreifaltigkeitsmystik des Sergij von Radonesh, die in den
weiteren Kontext der hesychastischen Bewegung gehort.# In diesem Kon-
text gilt es als das hochste Ziel des Menschen, in Gebet und Betrachtung
Anteil am Wesen des dreifaltigen Gottes zu erhalten und dadurch vergott-
licht zu werden. In diesem Kontext kann die Ikone ein Medium fiir die
«Theosis» werden, indem sie die Betrachterin, den Betrachter in die inti-
me Kreisbewegung zwischen den drei gottlichen Personen hineinzieht.
Eine narrative Darstellung der Bewirtung durch Abraham und Sara in
Mamre wiirde diese Wirkung vielleicht behindern.

Welche Dreifaltigkeitsikone aber passt ins Westeuropa des 21. Jahr-
hunderts? Welche «Dreifaltigkeit» braucht dieses Westeuropa, dem der
Hesychasmus und die Dreifaltigkeitsmystik eines Sergij von Radonesh
weitgehend fremd sind — eine religios und kulturell vielfdltige Welt, in der
Fremdenangst grassiert und Frauen um ihren Platz in der Gesellschaft
ringen?30

47 Hier nehme ich Formulierungen von GEORGIANA HUIAN in diesem Heft auf:
«Obwohl sie eine Darstellung der Trinitét fiir uns ist, nicht eine Darstellung der Tri-
nitét an sich, bringt die Ikone doch den perichoretischen Prozess als Dialog, gegen-
seitiges Schauen, kreisformige Zuneigung in den nicht austauschbaren Haltungen der
drei Personen wunderbar zur Sprache.» HUIAN, Durchsichtigkeit, 51.

48 Die Herkunft dieser in vielen Buchtiteln und Abhandlungen iiber Ikonen zitier-
ten Formulierung konnte ich nicht ausfindig machen.

49 Zum Hesychasmus in Russland sieche PAuL BusHkoviTcH, The limits of He-
sychasm. Some notes on Monastic spirituality in Russia 1350-1500, in: Forschungen
zur europiischen Geschichte 38 (1986) 97-109.

30 Zur aktuellen Relevanz der Trinititstheologie in diesem Kontext siehe auch
den Beitrag von PETER-BEN SMIT in diesem Heft, SMIT, Dreifaltigkeit, 60—88.

22



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

4. Erster Ausblick: Fremdenliebe als Kern der Gastfreundschaft

«Gastfreundschaft» ist in den letzten Jahrzehnten zum Paradigma fiir
okumenische und interreligidse Begegnungen geworden. Gegeniiber dem
Ideal des Dialogs besteht der Charme der Gastfreundschaft darin, dass es
sich hierbei um eine bereits in der Bibel prisente kulturelle Praxis der
Begegnung handelt, die dem elitidren Intellektualismus des Dialogs ein
interaktives Tun und praktizierte Gemeinschaft entgegensetzt. Dabei ist
ein gleichberechtigter intellektueller Dialog zwischen Gast und Gastge-
bendem keineswegs ausgeschlossen, aber er ist weder Bedingung noch
Garantie fiir eine gelingende Gastlichkeit. Im Modus der Gastfreund-
schaft sind vielmehr die Bereitschaft des Gastes, sich auf die Welt der
Gastgeberin einzulassen, und die Riicksicht des Gastgebers auf die Gren-
zen der Anpassungsbereitschaft des Gastes entscheidend fiir eine gelin-
gende Begegnung. Es geht darum, dem Anderen Raum zu gewihren.’!

In den modernen philosophischen Grundlegungen des Ideals der Gast-
lichkeit (hospitalité) bei Emanuel Lévinas, aber auch bei Jacques Derrida
und Paul Ricceur wird betont, dass Gastfreundschaft in erster Linie eine
Haltung ist: eine Haltung, die im Anderen mehr Bereicherung als Bedro-
hung fiir das Eigene sieht.>? Hier sehe ich, bei allen Unterschieden im
Einzelnen, eine grundlegende Analogie zum friihchristlichen Verstédndnis
von Gastfreundschaft und Fremdenliebe.>

51 Eine konzise Darstellung und Diskussion dieses Paradigmas bietet REINHOLD
BERNHARD, Inter-Religio. Das Christentum in Beziehung zu anderen Religionen, Zii-
rich (TVZ) 2019, 203-266.

52 A. a. O, 230: «kDem philosophischen Verstindnis zufolge beschreibt <«Gast-
freundschaft> primir eine Geisteshaltung, die dem Anderen (im metaphorischen
Sinn) <Raum> gewihrt. Daraus kann und soll dann allerdings auch die Raumgewih-
rung in einem ganz realen Sinn erwachsen.»

33 Der wesentliche und wichtigste Unterschied diirfte sein, dass in der modernen
Philosophie die Subjektivitit des Menschen von der Gastlichkeit her gedacht wird,
vgl. EMANUEL LEvINAS, Totalité et Infini. Essai sur I'extériorité, La Haye (M. Nij-
hoff) 1980, XV: «Ce livre présentera la subjectivité comme accueillant Autrui, com-
me hospitalité.» Dagegen formulieren die antiken und mittelalterlichen Autoren Gast-
lichkeit als eine Tugend, die den Menschen fiir die Begegnung mit Gott vorbereitet.
Beide Ansiitze treffen sich aber darin, dass der/die Gastgebende mehr empfangen, als
sie geben. Diese Einsicht spielt in den bisherigen theologischen Uberlegungen zu
Gastfreundschaft aus meiner Sicht eine zu geringe Rolle. Diese sind bezeichnender-
weise eher praxisorientiert, wie etwa das «Konvivenzmodell» von Theo Sundermeier
oder die am Ritual orientierte Theorie der Gastfreundschaft von Marianne Moyaert
zeigen, vgl. BERNHARD, Inter-Religio (wie Anm. 51), 243-266.

23



Katharina Heyden

Die Pointe des friihchristlichen Verstdndnisses von Philoxenie scheint
mir darin zu liegen, dass Gastfreundschaft nicht einfach eine selbstlose
Tugend ist, die eingefordert werden muss. Nimmt man ernst, dass die Lie-
be zum Fremden der innere Kern der Gastfreundschaft ist, dann diirfen
die Gastgeberin, der Gastgeber durchaus etwas von den Gésten fiir sich
erwarten. Die friihchristliche Theologie versteht Philoxenie im Kern als
Liebe, als Hingezogensein zum Fremden. Gastgebende haben also ein in-
trinsisches, ja theologisches Interesse am Anderen. Furcht und Neugier
gegeniiber allem Fremden sind dem Menschen gleichermassen mit der
Natur eingegeben,>* in der Evolution dient die Furcht dem Selbstschutz,
die Neugier der Weiterentwicklung der Art. Wer Fremde bei sich auf-
nimmt, weiss nicht, was ithn oder sie erwartet. Wer «fremdenliebend» ist
und gastfreundlich handelt, fiihlt sich zum Fremden hingezogen, eben
weil es fremd ist.> Fiir sie oder ihn ist diese Anziehungskraft stirker als
die Furcht vor dem Fremden. Wenn man Gastlichkeit als Geisteshaltung
fordern mochte, dann muss man diese sehnsuchtsvolle Erwartung an eine
Begegnung mit Fremdheit in einer Weise wachhalten, dass sie stirker wird
als die Angst, ohne jedoch die Angst zu unterdriicken. Die Kunst der Gast-
freundschaft besteht im vorsichtigen, tastenden Umgang mit dem Gegen-
tiber, der bei aller Zuwendung auch Distanz bewahrt. Und genau darin
sieht die jlidisch-christliche Tradition die Vorbereitung auf eine Begeg-
nung mit Gott, weil eine angemessene Anniherung an Gott ebenso sehn-
suchts- wie respektvoll zu sein hat. Wer Fremde(s) in dieser Weise gastlich
aufnimmt, bereitet sich innerlich auf die Begegnung mit Gott, dem
schlechthin Fremden, vor.

34 BERNHARD, Inter-Religio (wie Anm. 51), 224, weist darauf hin, dass die latei-
nischen Worter fiir «Gast» (hostis) und «Feind» (hospes) aus derselben indogermani-
schen Wurzel: ghasti = Fremder abstammen, und folgert daraus: «Hostilitdt und Hos-
pitalitit liegen also nicht weit auseinander.»

55 Wenn Gastfreundschaft so verstanden wird, ist m. E. auch die Gefahr der
Asymmetrie gebannt, auf die BERNHARD, Inter-Religio (wie Anm. 51), 243-266, mit
Blick auf die interkulturelle Praxis zu Recht aufmerksam macht. Die Bibel markiert
an mehreren Stellen eine Umkehrung der von Bernhard beobachteten Asymmetrie
menschlicher Gastverhiltnisse, wofiir Gen 18 ein gutes Beispiel ist. Denn hier ist Gott
selbst der Gast, und die Menschen sind die Gastgebenden. Auch der Jesus des Neuen
Testaments is(s)t gern und oft zu Gast, auch bei gesellschaftlich wenig angesehenen
Gastgebern. In der Bibel ist also der Gast der Konig. Diese Umkehrung wird m. E.
auch in der Ikone der Philoxenie zur Anschauung gebracht: Es sind die Gastgebenden,
Abraham und Sara, die aus ihrem Zelt heraustreten, die in Bewegung sind, die auf die
Giiste zugehen — und die Betrachter dazu einladen, es ihnen gleichzutun.

24



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Ikonen sind nicht nur Fenster zur Ewigkeit und Spiegel ihrer Zeit. Sie
wollen auch zu ihren Betrachtern sprechen, wie Pavel Florenskij in seinem
Werk «Die umgekehrte Perspektive» gezeigt hat.>® Was hitte welche Va-
riation der Dreifaltigkeitsikone ihren westeuropéischen Betrachtern heute
zu sagen?

Rubljovs «Dreifaltigkeit» 6ffnet ihren Betrachtern auf unnachahmliche
Weise einen Raum fiir die Versenkung in das Urgeheimnis des Christen-
tums. Den Zusammenhang zwischen menschlicher Gastfreundschaft und
Gottesbegegnung aber fiihrt sie in ihrer Reduktion auf die drei gottlichen
Personen nicht vor Augen. Dieser Zusammenhang bleibt Betrachtern, die
mit der Bildtradition der «Philoxenie» nicht vertraut sind, verschlossen. Ich
meine daher, dass Dreifaltigkeitsikonen in heutigen westeuropéischen
Kontexten sich am Typus der «Philoxenie» orientieren und die menschli-
chen Gastgeber mit ins Bild nehmen sollten. Solche Ikonen hitten die
Kraft, heutigen Menschen die anthropologische und theologische Wiirdi-
gung der Liebe zum Fremden vor Augen zu fiihren und sie hineinzuziehen
in die Dynamik taktvoller Zuneigung zum Anderen, in der Gottesbegeg-
nung moglich wird.

Im Gesprich mit modernen philosophischen Entwiirfen zur Gast-
freundschaft konnte man die Dreizahl der Géste in der biblischen Mamre-
Erzihlung und auf der Ikone als Darstellung von Fremdheit an sich deuten
und als Hinweis darauf auslegen, dass der Gott, der Abraham und Sara
begegnet, in seiner Fremdheit nicht festgelegt und nicht greifbar ist. Ema-
nuel Lévinas hat in «Autrement qu’étre ou au-dela de 'essence» den Ge-
danken entwickelt, dass Andersheit nur in der (wenigstens potenziellen)
Gegenwart eines Dritten gedacht werden kann, weil erst in der Dreiheit
die Andersheit des Anderen als wirklich anders als das Eigene (und nicht
einfach das Gegenteil vom Eigenen) erfasst werden kann.>’ Die Fremdheit
eines einzelnen Gegeniibers lédsst sich nach einer gewissen Zeit verstehen
und in Vertrautheit verwandeln. Ein Zweites kann man oft in Abgrenzung
zum vertrauten Ersten, als Gegenteil dessen, verstehen. Abraham und Sa-

56 PAVEL FLORENSK1J, Die umgekehrte Perspektive, aus dem Russischen tibertra-
gen und herausgegeben von André Sikojev, Miinchen (Matthes & Seitz) 1989.

57 EMANUEL LEVINAS, Autrement qu’étre ou au-dela de ’essence, La Haye (M.
Nijhoff) 1974, 200: «Le tiers est autre que le prochain, mais aussi un autre prochain,
mais aussi un prochain de I’Autre et non pas simplement son semblable. [...] Le tiers
introduit une contradiction dans le Dire dont la signification devant l'autre allait,
jusqu’alors, dans un sens unique.» Aus dieser Erkenntnis entsteht nach Lévinas Ver-
antwortung (responsabilité) fiir Fremdes.

25



Katharina Heyden

ra aber haben es mit drei Fremden zu tun, die doch auch irgendwie als
Eines auftreten — fremd in den vielen Ausprigungen, die Fremdheit als
solche haben kann.

5. Zweiter Ausblick: Wo ist Sara?

Wenn es richtig ist, dass eine Ikone in ihrem Umgang mit der ihr voraus-
gehenden Bildtradition immer auch den Geist ihrer Zeit und Welt spiegelt,
und wenn in «umgekehrter Perspektive» auch richtig ist, dass eine Ikone
ihren Betrachtern etwas zu sagen hat, dass sie — wie es das Konzil in Nicda
787 zur Verteidigung der Bilder formuliert hat — «Erinnerung an die Ur-
bilder und Sehnsucht zu ihnen wecken» mochte,5® dann lohnt sich zum
Abschluss ein Blick auf Dreifaltigkeit und Philoxenie in der heutigen Iko-
nenkunst. Ich wiihle als Beispiel die in Hamburg lebende Ikonenmalerin
Kirsten Voss, die auf ihrer Homepage die Entstehung ihrer Ikonen doku-
mentiert. Die kurzen Berichte der Kiinstlerin zeigen, dass eine Tkone im-
mer im Gesprich mit den Auftraggebern entsteht — ein Aspekt, der in der
Kunstwissenschaft hdufig unterschlagen wird.”® Im konkreten Fall der
Dreifaltigkeitsikone wird deutlich, wie die Position Saras als Gastgeberin
der Trinitdt immer wieder verhandelt wird.®0

Die Bildtradition vor Rubljov bietet hierfiir drei Moglichkeiten: Im
narrativen Typus ist Sara, entsprechend dem biblischen Text, im Zelt bzw.
im Haus stehend dargestellt, von wo aus sie entweder mit der Zubereitung
der Speisen beschiftigt ist (Abb. 4)%! oder das Geschehen beobachtet
(Abb. 6-8). Im chiffrehaften Typus steht Sara meist gemeinsam mit Abra-

58 So heisst es im Kanon des 2. Konzils von Nikaia (787) iiber die Bilder:
Bempevol dLavioTavToL TEOS TV TOV TOWTOTVITWV UVAUNY T€ ®ol EnAdOnoV
(HeinrIiCcH DENZINGER, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen, Nr. 600f.). Zum orthodoxen Verstdndnis der Ikonen siehe auch
KosLowsk1, ITkone (wie Anm. 2), 72-81, sowie FLORENSKIJ, Perspektive (wie
Anm. 56).

59 Siehe z. B. RAINER WOHLFEIL, Methodische Reflexionen zur Historischen
Bildkunde, in: Brigitte Tolkemitt/Rainer Wohlfeil (Hg.), Historische Bildkunde. Pro-
bleme — Wege — Beispiele, Berlin (Duncker & Humblot) 1991, 17-35; HEIKE TALKEN-
BERGER, Von der Illustration zur Interpretation. Das Bild als historische Quelle. Me-
thodische Uberlegungen zur historischen Bildkunde, in: ZHF 21 (1994) 289-313.

60 http://www.kirstenvoss.my-kaliviani.com/Einleitung/Ikonengalerie/Szenen/
Dreifaltigkeit_lkone/dreifaltigkeit_ikone.html (zuletzt besucht am 6.1.2020).

61 Vgl. auch die sogenannte Syrjanischen Dreifaltigkeit, siehe BUNGE, Paraklet
(wie Anm. 2), Abb. 4 und 18.

26



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

ham am Tisch, um die Giste zu bewirten, entweder im Vordergrund
(Abb. 3 und 9) oder im Hintergrund zwischen den drei Gésten (Abb. 2).
Selten ist Abraham ohne Sara als alleiniger Gastgeber dargestellt, wie et-
wa in der Capella Palatina und auf den russischen Bronzetiiren des 12. und
13. Jahrhunderts.®? Bei jeder dieser Varianten wiirde es sich lohnen, zu
fragen, ob die Position Saras nach dsthetischen oder inhaltlichen Kriterien
bestimmt wird, ob die Darstellungen also auch zeitgendssische Vorstellun-
gen des Verhiltnisses von Mann und Frau als Gastgebern reflektieren.

Die erste Dreifaltigkeitsikone, die Kirsten Voss schuf, war eine Wie-
dergabe des Freskos in der Klosterkirche des HI. Johannes auf Patmos aus
dem 12. Jahrhundert, die nur die drei Engel am gedeckten Tisch zeigt.
Dann bekam sie den Auftrag, eine «Philoxenie» zu malen. Als Vorlage
diente eine griechische Ikone aus dem 15. Jahrhundert, in der die Symbo-
le fiir Mamre (Gebédude, Baum) abgebildet sind und Abraham und Sara
hinter bzw. zwischen den drei Engeln stehen (vgl. Abb. 3). «Jedoch war
dies meinem Auftraggeber zu dominant», berichtet die Kiinstlerin, «er
erbat sich die Sara aus dem Fenster des hinteren Hauses schauend.» Aus
dem Bericht geht nicht hervor, ob der Auftraggeber die Dominanz Saras
aus dsthetischen oder aus theologischen Griinden (oder beides) vermeiden
wollte.

Eine weitere Auftraggeberin — nota bene: eine Frau! — erbat wenig
spéter von Kirsten Voss die Hinzufiigung von Abraham zu den drei En-
geln ganz ohne Sara. Im Gesprich entwickelten Auftraggeberin und
Kiinstlerin ein quadratisches Bildformat, in dem Abraham von links mit
einer Schale Oliven in der Hand an den Tisch herantritt.

Was wird gewonnen, und was geht verloren, wenn zwar nicht die Men-
schen als solche aus dem trinitarischen Geschehen verbannt werden, aber
die Frau in den Hintergrund tritt oder ganz aus dem Bild verschwindet?
Gewonnen wird eine grossere Nidhe zum biblischen Text, zumindest,
wenn die Frau im Hintergrund steht. Denn in Gen 18 ist tatsdchlich nicht
davon die Rede, dass Sara sich an der Bewirtung der drei Giste beteiligt.
Sie hilt sich die ganze Zeit iliber «drinnen im Zelt» auf, wie mehrfach
betont wird (Gen 18,6.9.10). Dies hat Ambrosius im 4. Jahrhundert dazu
veranlasst, Sara als weibliches «Rollenvorbild» fiir die Bewirtung von
Gisten hinzustellen. Der Bischof von Mailand zitiert den Bibeltext (Gen
18,9): «Gott sprach: Wo ist Sara, deine Frau? Er antwortete und sagte:

62 Siehe BUNGE, Paraklet (wie Anm. 2), Abb. 6 und 10.

27



Katharina Heyden

Siehe, dort im Zelt»%, und kniipft daran die rhetorische Frage an: «Wuss-
te der Herr etwa nicht, wo Sara war?», um zu antworten: «Er wusste es
wohl, doch wollte er uns dariiber belehren, wie gross das Schamgefiihl der
Frauen sein muss, so dass sie nicht dreist den Fremden entgegenlaufen und
ihre Blicke auf sich lenken, sondern zuchtvolle Scheu bewahren und so
ihren Dienst verrichten. Abraham macht auch dir deutlich, dass Sara sich
im Zelt aufhilt, damit du lernst, was du von deiner Frau verlangen
kannst.»64

Nimmt man die Bibel und die Kirchenviter als Richtschnur, so wire
also eine Version, die Sara im Zelt zeigt, zu bevorzugen. Aber kann das
eine Option fiir das 21. Jahrhundert sein? In den philosophischen Reflexi-
onen zur Gastlichkeit bei Emanuel Lévinas spielt gerade das Weibliche
eine grundlegende Rolle. Fiir Lévinas steht die Frau mit ihrer Fahigkeit
zur Empfingnis, Selbstzuriicknahme, Anerkennung des Anderen und Ge-
wihrung von Lebensraum fiir Gastlichkeit schlechthin.®5 Man kann diese
Bestimmungen von Weiblichkeit als «Paradigma der Gastfreundschaft»%¢
vor dem Hintergrund der Gender-Diskussionen des ausgehenden 20. und
beginnenden 21. Jahrhunderts natiirlich auf ihre Primissen hin kritisch
befragen. Wie auch immer man aber zur Identifikation von Gastlichkeit
und Weiblichkeit stehen mag: Ist es eine gute Option, Sara, die Frau, als
Gastgeberin Gottes gar nicht oder nur ganz im Hintergrund darzustellen?

Nochmals: Alle diese Uberlegungen intendieren in keiner Weise, der
Dreifaltigkeitsikone des Andrej Rubljov ihren kiinstlerischen oder theolo-
gischen Wert abzusprechen. Sie war und ist eine geniale Weiterentwick-
lung der seit dem 4. Jahrhundert sich entwickelnden Bildtradition der
«Philoxenie Abrahams» (und Saras) im Geist des Hesychasmus und der
Dreifaltigkeitsmystik des Sergij von Radonesh, ganz konzentriert auf die
innertrinitarische Dynamik und die Teilhabe des Menschen daran. Rubl-
jovs «Dreifaltigkeit» 6ffnet den Raum fiir eine Versenkung in das Ur-

63 Gen 18.9.

64 AMBROSIUS, De Abrahamo 1, 5 (CSEL 32, 2 Schenkl): dixit autem ad illum:
ubi est Sara uxor tua? qui respondit et dixit: ecce in tabernaculo, numquid ignorabat
dominus, qui in posterioribus Sodomorum futura excidia denuntiat, ubi Sarra esset?
non ignorabat, sed docere nos uoluit, quantus pudor esse debeat feminarum, ne pro-
caci occursu hospitum in se oculos inflectant, salua uerecundia ministerium suum
exerceant. Abraham quoque auribus tuis ingerit in tabernaculo Sarram degere, ut
discas ab uxore exigas.

65 LEVINAS, Totalité (wie Anm. 53), 232-244.

66 BERNHARD, Inter-Religio (wie Anm. 51), 233.

28



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

geheimnis des Christentums. Aber sie birgt fiir den, der unbedarft in diese
Kreisbewegung eintritt, auch die Gefahr, sich in dieser Bewegung einzu-
schliessen und nur in der eigenen Glaubenswahrheit zu kreisen.

Eine Ikone soll gemiss dem Zweiten Konzil von Nicéa in den Betrach-
tenden «Erinnerung an die Urbilder und Sehnsucht zu ihnen» wecken — sie
kann es aber nur im Blick auf diejenigen Urbilder, die sie abbildet. Darum
braucht das 21. Jahrhundert zumindest auch Dreifaltigkeitsikonen vom
Typus der «Philoxenie», wie sie Andrej Rubljov als Vorlage gedient haben
(Abb. 2 und 9): Ikonen, in denen Abraham und Sara gleichberechtigt die
Liebe zum Fremden reprisentieren, die die Grundlage fiir Gastfreund-
schaft unter Menschen und fiir die Begegnung mit Gott ist. Vielleicht
schreibt dann einmal jemand: «Es gibt die Ikone der Philoxenie Abrahams
und Saras. Folglich gibt es Fremdenliebe bei Gott und den Menschen.»

Katharina Heyden (geb. 1977 in Berlin/DDR), Prof. Dr., 1996-2003 Studium
der Theologie in Berlin, Jerusalem und Rom. Promotion in Kirchengeschich-
te 2008 an der Friedrich-Schiller-Universitit Jena, Habilitation in Kirchen-
geschichte 2013 an der Georg-August-Universitit Gottingen. 2003—-2005
Assistentin am Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte I der FSU Jena, 2005-2008
Stipendiatin im Graduiertenkolleg «Leitbilder der Spdtantike» in Jena,
2008-2010 Assistentin am Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte in Gottingen,
2010-2013 Dorothea-Schlozer-Forschungsstipendiatin. 2012 bis 2017 Mit-
glied der «Jungen Akademie». Seit 2014 Professorin fiir Altere Geschichte
des Christentums und der interreligiosen Begegnungen an der Universitdt
Bern. Seit 2016 Koordinatorin des Schwerpunkts «Interreligiose Studien»
und seit 2018 Direktorin der Interfakultiren Forschungskooperation «Reli-
gious Conflicts and Coping Strategies» an der Universitit Bern. Ordinierte
Pfarrerin der Evangelisch-Lutherischen Kirche und Synodale der Evangeli-
schen Kirche Schweiz (EKS).

Adresse: Institut fiir Historische Theologie, Universitdit Bern, Ldnggassstras-
se 51, CH-3012 Bern
E-Mail: katharina.heyden@theol.unibe.ch

29



Katharina Heyden

Abstract

The article investigates the theological implications that various Trinity icons
have in past and present, starting from the very famous and popular one of Andrei
Rubljov. This investigation consists in three “considerations”, which are based on
the iconographic-iconological interpretation following Erwin Panofsky and at the
same time go beyond this methodology. A description of Rubljov’s icon is fol-
lowed by the reconstruction of the development of the iconographic motif of
“Philoxenia” from late antiquity to the 15th century. In light of this tradition it is
striking that Rubljov presents the visit of the three men in Mamre (cf. Gen 18:1-
12) without depicting the hosts, Abraham and Sara. In the third “consideration”,
the iconographic tradition — as well as Rubljovs break with it — is brought into
dialogue with reflections on the relation between human hospitality and knowl-
edge of God in Christian theology. On that basis, two “outlooks” ask what kind
of Trinity/Philoxeny icon would be the most appropriate within the context of the
Western world in the 21st century, focusing on the paradigm of “hospitality” in
modern theology and philosophy, esp. Emanuel Lévinas, as well as on the role and
position of women (Sara) therein.

Schliisselworter — Key Words

Ikone — Trinitdt — Philoxenie — Fremdenliebe — Gastfreundschaft

Bildquellen und -rechte

Abb. 1:  https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rublev_Troitsa.jpg

Abb. 2:  Bildzitat aus Bunge 1994, 42

Abb. 3:  Bildzitat aus Bunge, 1994, 11

Abb. 4:  Dr. Lilian Malcove Collection in Toronto, Katalognummer 80,
Accessionsnummer M 82.271 (Bildrechte erhalten)

Abb. 5:  eigenes Bild, kh

Abb. 6: eigenes Bild, kh

Abb. 7. Biblioteca Apostolica Vaticana (Bildrechte erhalten)

Abb. 8: eigenes Bild, kh

Abb. 9:  https://bolshoevoznesenie.ru/15197-molitva-presvyatoj-troice/
(public domain)

30



Gaottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Abb. 1: Andrej Rubljov, Tpouna — Dreifaltigkeit, ca. 1422—1427, 142 x 112 cm,
urspriinglich Dreifaltigkeitskloster Sergijev Possad, seit 1921 Tretjakov-
Galerie Moskau

31



Katharina Heyden

Abb. 2: Unbekannt, lkone aus dem Abb. 3: Feld einer vierteiligen lkone
Dreifaltigkeitskloster des Sergij von aus der Kirche des Hl. Georg in
Radonesh, friihes 15. Jh., vermutlich  Novgorod, 1. Hiilfte 15. Jh.

die Vorlage fiir Andrej Rubljov

Abb. 4: Prdgeform aus Paldstina, Abb. 5: Mosaik im Langhaus von San-
4./5. Jh., Kalkstein, Durchmesser ta Maria Maggiore, Rom, 430er-Jahre
ca. 14 cm

32



Gottliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft

Abb 6 Mosaik im Altarraum von San Vu‘ale in Ravenna, 6. Jh.

L e A SRR * R o ok 3 “ﬂumu'
s Y B b e R

ok

.nirr'a "?‘”‘}1 ;433" af’fm{ﬂwu’mo!)l(lmra'm e

w‘aao.u.mmrnm TR

%vpoumhféwm&m‘u;{u M |
! “‘“’"P"[/m?"tﬂ'!"om prhha i 3 !
g‘m' v""’"\#{qﬂw'ﬂ!ﬂ‘(}ﬂ’
crau P S

Abb 7: lllumination einer griechischen Psalterhandschrift, Codex Vattcanus
Barberinus graecus 372, fol. 85v, um 1092

o A

»m‘
=

33



Katharina Heyden

A\

‘V‘f&!\\ ;
i

=P, j-'.,\ f
% / N o | |\

Abb. 8: Mosaik im Langhaus des Doms von Monreale Palermo, Ende 12. Jh.

Abb. 9: Feofan Grek, Fresko in der
Kathedrale in Novgorod, 1378

34



	Göttliche Dreifaltigkeit und menschliche Gastfreundschaft : drei Betrachtungen und zwei Ausblicke zur Dreifaltigkeitsikone

