Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)
Heft: 3-4

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

PaiLipPE DENIS, Edmond Richer and
the Renewal of Conciliarism in the
17th century (Refo 500 Academic
Studies, 62), Gottingen (Vanden-
hoeck & Ruprecht) 2019, 312 S.,
ISBN 978-3-525-56472-1, € 90,00.

Edmond Richers (1560-1631) ekkle-
siologisches Denken ist hdufig mit
dem Jansenismus und spiteren Altka-
tholizismus in Verbindung gebracht
worden. Das ist sicher berechtigt. Es
war Thierry de Viaixnes (1659-1735),
der vor seiner Flucht nach Amsterdam
die treibende Kraft hinter der postu-
men Ausgabe von Richers Defensio
(1703) war. Pasquier Quesnel (1634-
1719) und Nicolas Le Gros (1675-1751)
tibernahmen in ihrer Ekklesiologie be-
stimmte Gedanken Richers. Zeger-
Bernard van Espen (1646-1728) wies
in seinem Tractatus de ecclesiastica et
politica potestate (1718) ausgiebig auf
Richer hin und liess sich von seinem
Denken anregen.! Das Aufgreifen von
Richers ekklesiologischen Anschau-
ungen wurde in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts zum Kriterium, um
jemanden als Jansenisten abzustem-
peln;? Schriftsteller, die dem spiteren

I MicHeEL NUTTINCK, La vie et
I'ceuvre de Zeger-Bernard van Espen, un
canoniste janséniste, gallican et régalien a
I'Université de Louvain (1646-1728), Lou-
vain (Université de Louvain), 1969, 446—
449,

2 JAN VISSER, Het ideaal van de «Ec-
clesia Primitiva» in het Jansenisme en oud-
katholicisme Amersfoort (Stg. OKS) 1980,
6—7; er verweist auf PETER HERSCHE, Der

IKZ 109 (2019) Seiten 393-396

ekklesiologischen Jansenismus zuge-
rechnet werden, wie etwa Gabriel-
Nicolas Maultrot (1714—-1803), vertei-
digten Richers Lehrmeinungen. In
spiterer Zeit schrieben altkatholische
Theologen in der Regel wertschitzend
iiber ihn. In Kiirys Standardwerk iiber
die altkatholische Kirche wurde er
zwar lediglich als Verteidiger der galli-
kanischen Freiheiten erwihnt,3 doch
Jan Visser betonte Richers Bedeutung
stark wegen dessen Orientierung an
der Alten Kirche.* Dies alles steht in
schrillem Kontrast dazu, wie Autoren
wie Pierre-Edouard Puyol (1835-1904)
und Edmond Préclin (1888—1955) ihn
darstellen: als Reprisentanten eines
bosartigen antirdmischen Katholizis-
mus. In ithren Augen war er arrogant
und rachsiichtig, seine Ekklesiologie
sei mangelhaft und inkonsistent.

Der erste Teil (acht Kapitel) der
vorliegenden Arbeit erortert das Le-
ben Richers, der zweite Teil (drei Ka-
pitel) legt seine Lehre dar.

Wiihrend seines Lebens sind nur
wenige seiner Schriften iiber Ekkle-
siologie und Staatsgewalt verdffent-
licht worden. Zwei davon, die Apolo-
gia pro ecclesiae et concilii auctori-
tate (1606) und De ecclesiastica et
politica potestate (1611), wurden an-
lasslich der Meinungsverschiedenheit

Spitjansenismus in Osterreich, Wien (Ver-
lag der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften) 1977.

3 Urs KURry, Die Altkatholische Kir-
che. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anlie-
gen. 2. Auflage hg. von Christian Oeyen,
Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk)
1978, 30.

4 VISSER, Het ideaal (wie Anm. 2),
6-8.

393



Bibliographie

zwischen Paolo Sarpi (1552-1623) und
Roberto Bellarmino (1542-1621) ver-
fasst. Papst Paulus V (1550-1621) hatte
damals Venedig mit einem Interdikt
belegt, weil die Republik weitere Ver-
dusserungen von Grundstiicken an die
Kirche verboten hatte. Sarpi verteidig-
te diese Entscheidung und berief sich
dabei auf die Pariser Schule, insbeson-
dere auf Jean Gerson (1363-1429).
Bellarmino war jedoch der Ansicht,
dass Gersons Aussagen iiber Papst und
Konzil ihre Aktualitét verloren hitten.
In den zwei genannten Schriften trat
Richer, der seit 1608 Syndikus der
Theologischen Fakultit in Paris war,
fiir die Lehre Gersons ein. Die zweite
Schrift, De ecclesiastica et politica
potestate, sollte die traditionelle Dokt-
rin der Pariser Schule zusammenfas-
sen. Neu war daran lediglich, dass Ri-
cher, der gerade an einer Neuausgabe
von Gersons Gesamtwerk arbeitete,
sich in der genannten Schrift stark auf
dessen Theologie bezog.

Man warf Richer jetzt vor, dass er
nicht nur die weltliche Gewalt des
Papstes, sondern auch seine geistliche
Gewalt in Zweifel gezogen habe. Im
Jahre 1612 wurde De ecclesiastica et
politica potestate von zwei franzosi-
schen Lokalkonzilien verurteilt. Der
Papst bekriftigte die Verurteilung. Die
Schrift wurde auf den Index gesetzt
und Richer als Syndikus entlassen. Die
weltlichen Behorden boten ihm keine
Hilfe. Der Conseil de Régence (Regen-
tenrat) verbot Richer sogar, etwas zu
seiner Verteidigung zu publizieren. In
der Folge fiihrte seine Ekklesiologie
ein Eigenleben, hauptsichlich in der
Interpretation seiner ultramontanen
Gegner, die ihn als Verriter der Pariser
Schule, der zum Protestantismus nei-

394

ge, darstellten. Einer seiner Gegner,
André Duval (1564-1638), fiihrte den
Begriff «Richerismus» ein, um auszu-
driicken, dass Richer mit der Pariser
Tradition gebrochen habe. Entgegen
dem Verbot publizierte Richer 1622
seine Demonstratio libelli de ecclesi-
astica et politica potestate, in der er die
von Duval vorgebrachten Einwinde
gegen seine Schrift De ecclesiastica et
politica potestate aus dem Jahr 1611 zu
entkriften suchte. 1628 erschienen die
Considérations sur un livret intitulé
Raisons piu run désaveu unter Pseudo-
nym. Richer ergriff in ihnen Partei fiir
die Vertreter des Gallikanismus. An-
dere seiner ekklesiologischen Schrif-
ten erschienen erst postum. Von Kardi-
nal Richelieu (1585-1642) unter Druck
gesetzt, widerrief Richer am 7. De-
zember 1629 seine Schrift De ecclesi-
astica et politica potestate. Einige Ta-
ge spiter jedoch unterzeichnete er sein
Testamentum (1630 gedruckt), in dem
er seine frithere Lehre wiederaufnahm.

Die Ekklesiologie Richers, wie sie
in seinen Schriften in ihrem Zusam-
menhang sichtbar wird, ist durch ein
korporatives Konzept von der Kirche
gekennzeichnet. Christus iibergab der
Kirche die Schliisselgewalt, dem Papst
lediglich die Ausiibung dieser Gewalt.
Ahnlich wie schon Gerson, versteht Ri-
cher die Kirche hier als priesterliche
Kirche (Bischofe und Priester). Die
Kirche ist eine monarchische Gesell-
schaft, weil Christus das wesentliche
Haupt (caput essentiale) und der Papst
das dienende Haupt (caput ministeria-
le) ist, wiahrend die Bischofe die Be-
schliisse der Kirche ausfiihren. Zu-
gleich ist die Kirche aristokratisch, weil
sie vom Okumenischen Konzil reprii-
sentiert wird. Der Papst gehort zur Kir-



Bibliographie

che, ist ihr jedoch nicht iibergeordnet.
Seine plenitudo potestatis ist nicht ab-
solut. Nur in der Zeitspanne zwischen
zwei Konzilien hat der Papst bestimmte
gesetzgebende Kompetenzen; immer-
hin ist er dem Konzil untergeordnet.
Wie der Papst, so empfangen auch die
Bischofe und Priester ihre Sendung un-
mittelbar von Christus. Priester, die
Geistlichen du second ordre, sind auf-
grund ihrer Weihe an der Verwaltung
der Diozese beteiligt, obwohl sie dem
Bischof untergeordnet sind. In der Ek-
klesiologie Richers wird den Laien kei-
ne Schliisselgewalt gegeben; sie spielen
auch keine Rolle in der Zuteilung der
Ausiibung der Schliisselgewalt. In sei-
ner Defensio aber, postum im Jahre
1701 veroffentlicht, anerkannte Richer
dass es den Laien zustehe, sich kirchli-
cher Jurisdiktion unterzuordnen. Er be-
tonte zudem, dass Gesetze und Dekrete
eines Konzils oder eines Papstes erst
dann ihre volle Wirkung erlangen,
nachdem die Kirche — hier im Sinne ei-
ner auch die Laien einschliessenden
Bedeutung von Kirche — sie genehmigt
und akzeptiert hat.

Die Kirche hat keine Gewalt in ir-
dischen Angelegenheiten. Gott hat
dem Volk politische Macht gegeben;
das Volk hat diese Macht implizit oder
explizit dem Fiirsten anvertraut, der
diese Macht dem Naturrecht gemiss
austiiben soll. Es ist seine Aufgabe, die
Kirche zu beschiitzen und auf die Fin-
haltung der Kanones zu achten. Appel
comme d’abus gegen unberechtigte
Exkommunikation ist daher legitim,
besonders in dem Fall, wenn ein Ap-
pell an das Konzil unmoglich ist.

Der Vf. zeigt iiberzeugend, dass
Richer durchaus ein Vertreter der Pari-
ser Schule war, und dass nicht er, son-

dern seine Gegner, etwa Duval, mit der
Tradition gebrochen hatten. Fast alle
Bausteine von Richers Ekklesiologie
sind bei fritheren Theologen wie Ger-
son und Jacques Almain (1480-1515)
zu finden. Richer hat die traditionelle
Lehre lediglich systematisiert, sie kon-
sistenter gemacht, erneut dargelegt
und damit schirfer formuliert. Nur in
seiner absoluten Ablehnung der indi-
rekten Gewalt des Papstes in irdischen
Angelegenheiten ist Richer weiter ge-
gangen. Zu Unrecht wurde ihm vorge-
worfen, er habe Bischofe und Priester
vollig gleichgesetzt und sei damit zum
Begriinder eines «prebyterianischen
Gallikanismus» geworden, zu Unrecht
wurde er von seinen Gegnern zu den
Monarchomachen gezéhlt.

Auch dem Einfluss von Richers
Denken auf den spiteren ekklesiologi-
schen Jansenismus wird in der vorlie-
genden Arbeit Aufmerksamkeit ge-
widmet (171-179). Leider geht der Vf.
dabei nur am Rand auf das Weiterwir-
ken des Konziliarismus und auf sein
Eintreten fiir die Rechte des niedrigen
Klerus ein. Der spitere Jansenismus
entsprach insoweit der Pariser Schule,
als man voraussetzte, dass die Schliis-
selgewalt der Kirche gegeben sel.
Richer und die Vertreter des Gallika-
nismus wandten jedoch ein aristokrati-
sches Kirchenmodell an. Die Kirche,
die die Schliisselgewalt empfangen
hatte, war die hierarchische Kirche der
Bischofe und Priester. Der spitere Jan-
senismus verstand die Kirche jedoch
als Gemeinschaft aller Gliubigen, die
Laien einbegriffen.’ Pasquier Quesnel

5 Esist also nicht richtig dieses weite
Verstdndnis des Begriffes «Kirche» schon

395



Bibliographie

wurde des Richerismus beschuldigt,
aber seine Ekklesiologie unterschied
sich grundsitzlich von der Richers.
Die Jurisdiktion, die Gott ministeriali-
ter dem Bischof anvertraut hatte, soll-
te — Quesnel und auch Le Gros zufolge
— mit der Zustimmung der Kirche (ein-
schliesslich der Laien), die die Juris-
diktion essentialiter von Gott empfan-
gen hatte, ausgeiibt werden.® Dass der
spitere Jansenismus die Lehre Richers
ein zweites Mal modifizierte, wird in
der vorliegenden Arbeit nicht erdrtert;
bei Zeger Bernard van Espen (1646—
1728) und ebenso bei Joan Christiaan
van Erckel (1654—-1734) wurde die Kir-
che, als Gemeinschaft aller Gldubigen,
zu der Korperschaft, die alle Jurisdik-
tion empfangen hat und dem Bischof
die Ausiibung dieser Jurisdiktion ver-
mittelt.” Der spitere Jansenismus neig-

Richer zuzuschreiben. Vgl. EDMOND
PrEcLIN, Edmond Richer (1559-1631), Sa
vie, son ceuvre, le richerisme, in: Revue
d’Histoire Moderne 5 (1930) 241-296 und
321-336, bes. 331, Anm. 18.

6 Den grundlegenden Aufsatz von
Jan Visser aus dem Jahre 1983 hat der Vf.
leider nicht berticksichtigt; JAN VISSER,
Jansenismus und Konziliarismus: ekkle-
siologische Anschauungen des Nicolas Le-
Gros (1675-1751), in: IKZ 73 (1983) 212-
224; vgl. auch JAN HALLEBEEK, Synodali-
ty and Authority. Canon law doctrines and
practices in the tradition of Old Catholi-
cism, in: PAUL Avis u. a. (Hg.), Incarnating
authority. A critical account of authority in
the Church, Miinchen (Utz Verlag) 2019,
81-101, bes. 89-91.

7 JAN HALLEBEEK, Alonso «El Tos-
tado» (c. 1410-1455): His doctrine on juris-
diction and its influence in the Church of
Utrecht, Amersfoort (Stg. OKS) 1997, 32—
41.

396

te daher zu einem mehr demokrati-
schen Verstdndnis der Kirche. Leider
klirt der VT, nicht, auf welchen Grund-
lagen und Begriindungen die beiden
Modifikationen beruhten, die der
Spitjansenismus an der Lehre Richers
beziiglich des Ursprungs der Jurisdik-
tionsgewalt vollzog. Beide Neuerun-
gen — die Kirche, die die Schliisselge-
walt empfangen hat, umfasst auch die
Laien, und es ist diese Kirche, die dem
Bischof die Ausiibung der Jurisdiktion
gewihrt — sind auf die Ekklesiologie
von Alonso el Tostado (ca. 1410-1455)
zuriickzufiihren.®

Die Stédrke des vorliegenden Bu-
ches liegt in der sorgfiltigen Analyse
der priméren Quellen.

Daher wird deutlich, inwieweit die
Ekklesiologie und politische Theorie
Richers den Ansichten friiherer oder
spaterer Theologen entsprechen oder
von ihnen abweichen. Dies fiihrt zu
einer nuancierten Darstellung. Mit
seinem Buch hat der Vf. einen wichti-
gen Beitrag zum richtigen Verstdndnis
des altkatholischen Denkens iiber Kir-
chenstruktur in seiner historischen
Entwicklung geleistet. Im Jahre 1983
schrieb Jan Visser in dieser Zeitschrift:
«Eine neue Biographie Richers wire
wiinschenswert».? Wir konnen jetzt
feststellen, dass dieser Wunsch sich
erfiillt hat.

Jan Hallebeek, Utrecht NL

8 Vgl. HALLEBEEK (wie Anm. 7),
passim und DERS., Die Autonomie der
Ortskirche im Denken von Zeger Bernard
van Espen, in: IKZ 92 (2002) 76-99, ins-
bes. 95-97.

9 VISSER, Het ideaal (wie Anm. 6),
213, Anm. 6.



Redaktionskommission

Prof. Dr. Angela Berlis, Bern (Chefredaktorin); Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht;
Prof. Dr. Klaus Rohmann, Bonn; Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam und Bern;
Prof. Dr. Frederic Vobbe, Heidelberg; Bischof Prof. Dr. Wiktor Wysoczanski,
Warschau.

Redaktionsassistenz: Dipl. theol. Martin Rahn-Kéchele, Bern.
Eingegangene Beitrige werden begutachtet.

Adresse der Redaktion

Redaktion IKZ, c/o Universitidt Bern, Institut fiir Christkatholische Theologie,
Linggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: angela.berlis @theol.unibe.ch
Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare
sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beitréige sind elektronisch
(Textgestaltung gemiss den Richtlinien im Internet) einzureichen.

Internet: www.ikz.unibe.ch

ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung

Stampfli AG, Wolflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern

Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90

E-Mail: abonnemente @staempfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8
BIC: POFICHBEXXX.

Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76.— fiir die Schweiz bzw. von CHF 82.— fiir das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24.— zuziigl. Versandspesen, Doppelhefte kosten
entsprechend mehr.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stampfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstiitzung der Schweizerischen Akademie fiir Geistes- und
Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen
Theologischen Gesellschaft (SThG) — http://www.sagw.ch/sthg

Die IKZ vertritt die Strategie des “Green Open Access”.

Die Jahrgédnge der RITh bzw. der IKZ sind von 1893 bis 2015 online zugénglich
unter http://www.e-periodica.ch/digbib/vollist?var=true&UID=ikz-002

Suche nach Autorinnen und Autoren " MIX
bzw. Titeln (1911-2019) unter P‘ir;lge; :;flse :eéau:t'\i:%r-
http://www.ikz.unibe.ch/search.html FSC  tscecots087







	Bibliographie

