
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 3-4

Bibliographie: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Philippe Denis, Edmond Richer and

the Renewal of Conciliarism in the
17th century (Refo 500 Academic
Studies, 62), Göttingen (Vanden-
hoeck & Ruprecht) 2019, 312 S.,

ISBN 978-3-525-56472-1, 90,00.

Edmond Richers (1560-1631) ekkle-
siologisches Denken ist häufig mit
dem Jansenismus und späteren
Altkatholizismus in Verbindung gebracht
worden. Das ist sicher berechtigt. Es

war Thierry de Viaixnes (1659-1735),
der vor seiner Flucht nach Amsterdam
die treibende Kraft hinter der postumen

Ausgabe von Richers Defensio
(1703) war. Pasquier Quesnel (1634—

1719) und Nicolas Le Gros (1675-1751
übernahmen in ihrer Ekklesiologie
bestimmte Gedanken Richers. Zeger-
Bernard van Espen (1646-1728) wies
in seinem Tractatus de ecclesiastica et

politico potestate (1718) ausgiebig auf
Richer hin und liess sich von seinem
Denken anregen.1 Das Aufgreifen von
Richers ekklesiologischen Anschauungen

wurde in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts zum Kriterium, um
jemanden als Jansenisten abzustempeln;2

Schriftsteller, die dem späteren

1 Michel Nuttinck, La vie et

l'œuvre de Zeger-Bernard van Espen, un
canoniste janséniste, gallican et régalien à

l'Université de Louvain (1646-1728), Lou-
vain (Université de Louvain), 1969, 446-
449.

2 Jan Visser, Het ideaal van de «Ec-
clesia Primitiva» in het Jansénisme en oud-

katholicisme Amersfoort (Stg. OKS) 1980,

6-7; er verweist auf Peter Hersche, Der

ekklesiologischen Jansenismus
zugerechnet werden, wie etwa Gabriel-
Nicolas Maultrot (1714-1803), verteidigten

Richers Lehrmeinungen. In

späterer Zeit schrieben altkatholische
Theologen in der Regel wertschätzend
über ihn. In Kürys Standardwerk über
die altkatholische Kirche wurde er
zwar lediglich als Verteidiger der galli-
kanischen Freiheiten erwähnt,3 doch
Jan Visser betonte Richers Bedeutung
stark wegen dessen Orientierung an
der Alten Kirche.4 Dies alles steht in
schrillem Kontrast dazu, wie Autoren
wie Pierre-Edouard Puyol (1835-1904)
und Edmond Préclin (1888-1955) ihn
darstellen: als Repräsentanten eines

bösartigen antirömischen Katholizismus.

In ihren Augen war er arrogant
und rachsüchtig, seine Ekklesiologie
sei mangelhaft und inkonsistent.

Der erste Teil (acht Kapitel) der
vorliegenden Arbeit erörtert das
Leben Richers, der zweite Teil (drei
Kapitel) legt seine Lehre dar.

Während seines Lebens sind nur
wenige seiner Schriften über
Ekklesiologie und Staatsgewalt veröffentlicht

worden. Zwei davon, die Apologia

pro ecclesiae et concilii auctori-
tate (1606) und De ecclesiastica et

politico potestate (1611), wurden
anlässlich der Meinungsverschiedenheit

Spätjansenismus in Österreich, Wien (Verlag

der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften) 1977.

3 Urs Küry, Die Altkatholische Kirche.

Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen.

2. Auflage hg. von Christian Oeyen,
Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk)
1978, 30.

4 Visser, Het ideaal (wie Anm. 2),

6-8.

IKZ 109 (2019) Seiten 393-396 393



Bibliographie

zwischen Paolo Sarpi (1552-1623) und
Roberto Bellarmino (1542-1621) ver-
fasst. Papst Paulus V (1550-1621) hatte
damals Venedig mit einem Interdikt
belegt, weil die Republik weitere Ver-

äusserungen von Grundstücken an die
Kirche verboten hatte. Sarpi verteidigte

diese Entscheidung und berief sich
dabei auf die Pariser Schule, insbesondere

auf Jean Gerson (1363-1429).
Bellarmino war jedoch der Ansicht,
dass Gersons Aussagen über Papst und
Konzil ihre Aktualität verloren hätten.
In den zwei genannten Schriften trat
Richer, der seit 1608 Syndikus der
Theologischen Fakultät in Paris war,
für die Lehre Gersons ein. Die zweite
Schrift, De ecclesiastica et politico
potestate, sollte die traditionelle Doktrin

der Pariser Schule zusammenfassen.

Neu war daran lediglich, dass

Richer, der gerade an einer Neuausgabe
von Gersons Gesamtwerk arbeitete,
sich in der genannten Schrift stark auf
dessen Theologie bezog.

Man warf Richer jetzt vor, dass er
nicht nur die weltliche Gewalt des

Papstes, sondern auch seine geistliche
Gewalt in Zweifel gezogen habe. Im
Jahre 1612 wurde De ecclesiastica et

politico potestate von zwei französischen

Lokalkonzilien verurteilt. Der
Papst bekräftigte die Verurteilung. Die
Schrift wurde auf den Index gesetzt
und Richer als Syndikus entlassen. Die
weltlichen Behörden boten ihm keine
Hilfe. Der Conseil de Régence (Regentenrat)

verbot Richer sogar, etwas zu
seiner Verteidigung zu publizieren. In
der Folge führte seine Ekklesiologie
ein Eigenleben, hauptsächlich in der

Interpretation seiner ultramontanen
Gegner, die ihn als Verräter der Pariser
Schule, der zum Protestantismus nei¬

ge, darstellten. Einer seiner Gegner.
André Duval (1564-1638), führte den

Begriff «Richerismus» ein, um
auszudrücken, dass Richer mit der Pariser
Tradition gebrochen habe. Entgegen
dem Verbot publizierte Richer 1622

seine Demonstratio libelli de ecclesiastica

etpolitico potestate, in der er die

von Duval vorgebrachten Einwände

gegen seine Schrift De ecclesiastica et
politico potestate aus dem Jahr 1611 zu
entkräften suchte. 1628 erschienen die
Considérations sur un livret intitulé
Raisons piu run désaveu unter Pseudonym.

Richer ergriff in ihnen Partei für
die Vertreter des Gallikanismus.
Andere seiner ekklesiologischen Schriften

erschienen erst postum. Von Kardinal

Richelieu (1585-1642) unter Druck
gesetzt, widerrief Richer am 7.

Dezember 1629 seine Schrift De ecclesiastica

et politico potestate. Einige Tage

später jedoch unterzeichnete er sein
Testamentum (1630 gedruckt), in dem

er seine frühere Lehre wiederaufnahm.
Die Ekklesiologie Richers, wie sie

in seinen Schriften in ihrem
Zusammenhang sichtbar wird, ist durch ein

korporatives Konzept von der Kirche
gekennzeichnet. Christus übergab der
Kirche die Schlüsselgewalt, dem Papst

lediglich die Ausübung dieser Gewalt.
Ähnlich wie schon Gerson, versteht
Richer die Kirche hier als priesterliche
Kirche (Bischöfe und Priester). Die
Kirche ist eine monarchische Gesellschaft,

weil Christus das wesentliche

Haupt (caput essentiale) und der Papst
das dienende Haupt (caput ministeria-
le) ist, während die Bischöfe die
Beschlüsse der Kirche ausführen.
Zugleich ist die Kirche aristokratisch, weil
sie vom Ökumenischen Konzil
repräsentiert wird. Der Papst gehört zur Kir-

394



Bibliographie

che, ist ihr jedoch nicht übergeordnet.
Seine plenitudo potestatis ist nicht
absolut. Nur in der Zeitspanne zwischen
zwei Konzilien hat der Papst bestimmte
gesetzgebende Kompetenzen; immerhin

ist er dem Konzil untergeordnet.
Wie der Papst, so empfangen auch die
Bischöfe und Priester ihre Sendung
unmittelbar von Christus. Priester, die
Geistlichen du second ordre, sind
aufgrund ihrer Weihe an der Verwaltung
der Diözese beteiligt, obwohl sie dem
Bischof untergeordnet sind. In der Ek-

klesiologie Richers wird den Laien keine

Schlüsselgewalt gegeben; sie spielen
auch keine Rolle in der Zuteilung der

Ausübung der Schlüsselgewalt. In seiner

Defensio aber, postum im Jahre
1701 veröffentlicht, anerkannte Richer
dass es den Laien zustehe, sich kirchlicher

Jurisdiktion unterzuordnen. Er
betonte zudem, dass Gesetze und Dekrete
eines Konzils oder eines Papstes erst

dann ihre volle Wirkung erlangen,
nachdem die Kirche - hier im Sinne
einer auch die Laien einschliessenden

Bedeutung von Kirche - sie genehmigt
und akzeptiert hat.

Die Kirche hat keine Gewalt in
irdischen Angelegenheiten. Gott hat
dem Volk politische Macht gegeben;
das Volk hat diese Macht implizit oder

explizit dem Fürsten anvertraut, der
diese Macht dem Naturrecht gemäss
ausüben soll. Es ist seine Aufgabe, die
Kirche zu beschützen und auf die
Einhaltung der Kanones zu achten. Appel
comme d'abus gegen unberechtigte
Exkommunikation ist daher legitim,
besonders in dem Fall, wenn ein
Appell an das Konzil unmöglich ist.

Der Vf. zeigt überzeugend, dass

Richer durchaus ein Vertreter der Pariser

Schule war, und dass nicht er, son¬

dern seine Gegner, etwa Duval, mit der
Tradition gebrochen hatten. Fast alle
Bausteine von Richers Ekklesiologie
sind bei früheren Theologen wie Ger-

son und Jacques Almain (1480-1515)
zu finden. Richer hat die traditionelle
Lehre lediglich systematisiert, sie
konsistenter gemacht, erneut dargelegt
und damit schärfer formuliert. Nur in
seiner absoluten Ablehnung der
indirekten Gewalt des Papstes in irdischen
Angelegenheiten ist Richer weiter
gegangen. Zu Unrecht wurde ihm
vorgeworfen, er habe Bischöfe und Priester

völlig gleichgesetzt und sei damit zum
Begründer eines «prebyterianischen
Gallikanismus» geworden, zu Unrecht
wurde er von seinen Gegnern zu den

Monarchomachen gezählt.
Auch dem Einfluss von Richers

Denken auf den späteren ekklesiologi-
schen Jansenismus wird in der
vorliegenden Arbeit Aufmerksamkeit
gewidmet (171-179). Leider geht der Vf.
dabei nur am Rand auf das Weiterwirken

des Konziliarismus und auf sein
Eintreten für die Rechte des niedrigen
Klerus ein. Der spätere Jansenismus

entsprach insoweit der Pariser Schule,
als man voraussetzte, dass die
Schlüsselgewalt der Kirche gegeben sei.

Richer und die Vertreter des Gallikanismus

wandten jedoch ein aristokratisches

Kirchenmodell an. Die Kirche,
die die Schlüsselgewalt empfangen
hatte, war die hierarchische Kirche der
Bischöfe und Priester. Der spätere
Jansenismus verstand die Kirche jedoch
als Gemeinschaft aller Gläubigen, die
Laien einbegriffen.5 Pasquier Quesnel

5 Es ist also nicht richtig dieses weite
Verständnis des Begriffes «Kirche» schon

395



Bibliographie

wurde des Richerismus beschuldigt,
aber seine Ekklesiologie unterschied
sich grundsätzlich von der Richers.
Die Jurisdiktion, die Gott ministeriali-
ter dem Bischof anvertraut hatte, sollte

- Quesnel und auch Le Gros zufolge

- mit der Zustimmung der Kirche
(einschliesslich der Laien), die die
Jurisdiktion essentialiter von Gott empfangen

hatte, ausgeübt werden.6 Dass der
spätere Jansenismus die Lehre Richers
ein zweites Mal modifizierte, wird in
der vorliegenden Arbeit nicht erörtert;
bei Zeger Bernard van Espen (1646-
1728) und ebenso bei Joan Christiaan
van Erckel (1654-1734) wurde die
Kirche, als Gemeinschaft aller Gläubigen,
zu der Körperschaft, die alle Jurisdiktion

empfangen hat und dem Bischof
die Ausübung dieser Jurisdiktion
vermittelt.7 Der spätere Jansenismus neig-

Richer zuzuschreiben. Vgl. Edmond
Préclin, Edmond Richer (1559-1631), Sa

vie, son œuvre, le richerisme, in: Revue
d'Histoire Moderne 5 (1930) 241-296 und
321-336, bes. 331, Anm. 18.

6 Den grundlegenden Aufsatz von
Jan Visser aus dem Jahre 1983 hat der Vf.
leider nicht berücksichtigt; Jan Visser.
Jansenismus und Konziliarismus: ekkle-
siologische Anschauungen des Nicolas Le-
Gros (1675-1751), in: IKZ 73 (1983) 212—

224; vgl. auch Jan Hallebeek, Synodali-
ty and Authority. Canon law doctrines and

practices in the tradition of Old Catholicism,

in: Paul Avis u. a. (Hg.), Incarnating
authority. A critical account of authority in
the Church, München (Utz Verlag) 2019,

81-101, bes. 89-91.
7 Jan Hallebeek, Alonso «El Tos-

tado» (c. 1410-1455): His doctrine on
jurisdiction and its influence in the Church of
Utrecht, Amersfoort (Stg. OKS) 1997, 32-
41.

te daher zu einem mehr demokratischen

Verständnis der Kirche. Leider
klärt der Vf. nicht, auf welchen Grundlagen

und Begründungen die beiden
Modifikationen beruhten, die der

Spätjansenismus an der Lehre Richers
bezüglich des Ursprungs der
Jurisdiktionsgewalt vollzog. Beide Neuerungen

- die Kirche, die die Schlüsselgewalt

empfangen hat, umfasst auch die
Laien, und es ist diese Kirche, die dem
Bischof die Ausübung der Jurisdiktion
gewährt - sind auf die Ekklesiologie
von Alonso el Tostado (ca. 1410-1455)
zurückzuführen.8

Die Stärke des vorliegenden
Buches liegt in der sorgfältigen Analyse
der primären Quellen.

Daher wird deutlich, inwieweit die
Ekklesiologie und politische Theorie
Richers den Ansichten früherer oder
späterer Theologen entsprechen oder
von ihnen abweichen. Dies führt zu
einer nuancierten Darstellung. Mit
seinem Buch hat der Vf. einen wichtigen

Beitrag zum richtigen Verständnis
des altkatholischen Denkens über
Kirchenstruktur in seiner historischen
Entwicklung geleistet. Im Jahre 1983

schrieb Jan Visser in dieser Zeitschrift:
«Eine neue Biographie Richers wäre
wünschenswert».9 Wir können jetzt
feststellen, dass dieser Wunsch sich
erfüllt hat.

Jan Hallebeek, Utrecht NL

8 Vgl. Hallebeek (wie Anm. 7),
passim und ders., Die Autonomie der
Ortskirche im Denken von Zeger Bernard
van Espen, in: IKZ 92 (2002) 76-99, ins-
bes. 95-97.

9 Visser, Het ideaal (wie Anm. 6),
213, Anm. 6.

396



Redaktionskommission
Prof. Dr. Angela Berlis, Bern (Chefredaktorin); Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht;
Prof. Dr. Klaus Rohmann, Bonn; Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam und Bern;
Prof. Dr. Frederic Vobbe, Heidelberg; Bischof Prof. Dr. Wiktor Wysoczanski,
Warschau.

Redaktionsassistenz: Dipl. theol. Martin Rahn-Kächele, Bern.

Eingegangene Beiträge werden begutachtet.

Adresse der Redaktion
Redaktion IKZ, c/o Universität Bern, Institut für Christkatholische Theologie,
Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch
Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare
sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beiträge sind elektronisch

(Textgestaltung gemäss den Richtlinien im Internet) einzureichen.
Internet: www.ikz.unibe.ch

ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung
Stämpfli AG, Wölflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern
Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90

E-Mail: abonnemente@staempfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8

BIC: POFICHBEXXX.
Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76 - für die Schweiz bzw. von CHF 82 - für das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24- zuzügl. Versandspesen, Doppelhefte kosten

entsprechend mehr.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stämpfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstützung der Schweizerischen Akademie für Geistes- und

Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen

Theologischen Gesellschaft (SThG) - http://www.sagw.ch/sthg

Die IKZ vertritt die Strategie des "Green Open Access".

Die Jahrgänge der RITh bzw. der IKZ sind von 1893 bis 2015 online zugänglich
unter http://www.e-periodica.ch/digbib/vollist?var=true&UID=ikz-002

Suche nach Autorinnen und Autoren
bzw. Titeln (1911-2019) unter
http://www.ikz.unibe.ch/search.html

www.fsc.org FSC® C016087




	Bibliographie

