
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 3-4

Artikel: "Unterbrochene kirchliche Internationalität" : die Internationale
Kirchliche Zeitschrift im Ersten Weltkrieg

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Unterbrochene kirchliche Internationalst».
Die Internationale Kirchliche Zeitschrift im Ersten
Weltkrieg

Ein halbes Jahr nach dem Beginn des Ersten Weltkriegs spricht der
christkatholische Theologe Adolf Thürlings (1844-1915) in seinem Leitartikel
in der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift (IKZ) die «[unterbrochene
kirchliche Internationalität» als sichtbare Auswirkung des Krieges an.1

«Der grosse Krieg» sei «auch für die so mannigfachen und fruchtverheis-
senden Anknüpfungen verhängnisvoll geworden, die in den verschiedensten

Ländern auf kirchlichem Boden, angelehnt an die altkatholische
Bewegung, erwachsen waren.»2 Die IKZ wage es, sich weiterhin «an ihre
Leser in den verschiedenen Ländern zu wenden», sie tue dies in der «Hoffnung

auf ein späteres Wiederaufleben der internationalen kirchlichen
Beziehungen».3 Thürlings, Hauptredakteur der IKZ seit 1911, spricht die

Hoffnung aus, dass der «Fortbestand unseres Organes als ein kleines
Unterpfand dieser Hoffnung» gelten und agieren möge.4 Nicht nur die

Krieg führenden Länder seien voneinander <abgesondert>, auch der
«unbefangene] und freundschaftlichen] Gedankenaustausch» zwischen Krieg
führenden und neutralen Völkern sei erschwert.5

In diesem Beitrag wird untersucht, auf welche Weise die Redaktion der
IKZ in den Kriegsjahren das internationale theologische Proßl dieser
Zeitschrift aufrechterhielt und dabei neue ökumenische Bestrebungen und
Initiativen unterstützte, insbesondere diejenige, die 1927 zur Weltkonfe-

1 Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine überarbeitete Fassung von Angela
Berlis, «Disrupted ecclesial internationality». The Old Catholic «Internationale
Kirchliche Zeitschrift» during the First World War, in: KZG 31 (2018) 146-168. Ich
danke Prof. Dr. Charlotte Methuen (Glasgow) für ihre Kommentare zu früheren
Fassungen.

2 Adolf Thürlings, Ausschau. Unterbrochene kirchliche Internationalität, in:
IKZ 5 (1915) 4-10, hier 4.

3 Ebd.
4 Ebd.
5 A.a.O., 5.

340 IKZ 109 (2019) Seiten 340-373



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

renz über Glauben und Verfassung führte.6 Indem der Hauptredakteur
streng auf der politischen Neutralität der in der Schweiz herausgegebenen

Vierteljahrsschrift beharrte, war es möglich, das über den Krieg hinaus
Verbindende zwischen den altkatholischen Kirchen, die teilweise in Krieg
führenden, teilweise in neutralen Ländern bestanden, aufzuzeigen. Dies
wird exemplarisch anhand der Kriegshirtenbriefe altkatholischer Bischöfe
in den Jahren 1914 bis 1918 aufgezeigt, die in der IKZ besprochen wurden.
Damit leistet dieser Artikel einen Beitrag zum bisher kaum bearbeiteten
Thema «Die altkatholischen Kirchen und der Erste Weltkrieg».7

1. Die IKZ als internationales wissenschaftliches Forum im Krieg

Seit den ausgehenden 1880er-Jahren kam es durch die Schaffung mehrerer
internationaler Organe zu einer «institutionalisierten» Internationalisie -

rung des Altkatholizismus.8 1889 schlössen sich die Bischöfe der altkatho-

6 Die anderen Stränge der Anfang des 20. Jahrhunderts aufkommenden Ökumenischen

Bewegung fanden in der IKZ und in den altkatholischen Kirchen weniger
Widerhall. Der christkatholische Bischof Eduard Herzog war 1910 zur Weltmissionskonferenz

nach Edinburgh eingeladen, begrüsste «das Trachten nach einer Verständigung

im Geiste der Liebe», sagte jedoch wegen (damals) fehlender Missionswerke in
der Christkatholischen Kirche der Schweiz ab. Der Katholik 33 (1910) 186 (im
Folgenden: Kath[B]). - Die IKZ berichtete regelmässig über den «Weltbund für
Freundschaftsarbeit der Kirchen» («World Alliance for Promoting International Friendship
Through the Churches»), der v. a. mit dem Namen des Erzbischofs von Uppsala,
Nathan Söderblom, verbunden ist. 1925 waren auch Altkatholiken an der
Weltkirchenkonferenz für Praktisches Christentum («World Conference of Life and Work»)
in Stockholm anwesend.

7 Vgl. Matthias Ring, Der Krieg als Gottes Werk. Die alt-katholische Kirche
und der Erste Weltkrieg, in: Christen heute 48 (2004) 228f. Auch in seiner Dissertation

geht Ring kurz auf die ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts ein, beschränkt
sich aber weitgehend auf Deutschland. Vgl. ders., «Katholisch und deutsch». Die
alt-katholische Kirche Deutschlands und der Nationalsozialismus, Bonn (Alt-Katholischer

Bistumsverlag) 2008, 122-125.
8 Die altkatholische Bewegung war von Anfang an international und ökumenisch

ausgerichtet, verfügte anfangs jedoch nicht über Organe und Einrichtungen auf
internationaler Ebene. Vgl. dazu Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwer-
dung. Eine historisch-theologische Geschichte der Anfangsphase des deutschen
Altkatholizismus (1850-1890), Frankfurt a.M. (Lang) 1998.

341



Angela Berlis

lischen Kirchen zur «Utrechter Union» zusammen.9 1890 wurden die bis
dahin deutschen Altkatholikenkongresse in internationale Kongresse
umgewandelt.10 Beim 2. Internationalen Altkatholikenkongress in Luzern im
Jahr 1892 wurde auf Anregung des russisch-orthodoxen Generals Alexander

Kirejew (1832-1910) die Gründung einer internationalen theologischen

Zeitschrift beschlossen.11 Mit der Revue Internationale de Théologie

(RITh), die bereits ab 1893 in Bern erschien (sie wurde ab 1911 unter
dem Namen Internationale Kirchliche Zeitschrift fortgesetzt), wurde ein
wissenschaftliches Forum für den internationalen Austausch und «ein
monumentales Kompendium für Fragen der Union zwischen Ost- und
Westkirche»12 geschaffen. Dass die Zeitschrift in Bern erschien (und bis
heute erscheint), war kein Zufall, bestand doch seit 1874 in Bern eine

(christkatholische) Katholisch-Theologische Fakultät13, die - obwohl die

9 Dick Schoon nennt fünf Gründe für diesen Prozess und bietet einen Vergleich
zur Entstehung anderer weltweiter Kirchenverbände im etwa gleichen Zeitraum. Vgl.
Dick Schoon, The Union of Utrecht among the Christian World Communions: a

Comparative Perspective, in: IKZ 105 (2015) 91-103.
10 Der 10. Altkatholikenkongress in Köln wurde so zum 1. Internationalen

Altkatholikenkongress.
11 Vgl. Der zweite internationale Altkatholiken-Kongress in Luzern, 13. bis

15. September 1892. Stenographischer Bericht. Offizielle Ausgabe, Luzern (Burkhardt)

1892, 129-139.250. Zu Kirejew, der die IKZ inhaltlich und finanziell stark
unterstützte vgl. E[ugène] Michaud, Alexandre Kiréeff f (1832-1910), in: RITh 18

(1910) 649-652; ders., Le Général Alexandre Kiréeff et l'Ancien-Catholicisme, in:
IKZ I (1911) 161-168. - Ein weiterer Beschluss des Luzerner Kongresses, der die
Internationalisierung der Berner Fakultät zum Ziel hatte, kam nicht in der beabsichtigten

Weise zur Umsetzung.
12 So Urs von Arx, Art. «Michaud, Eugène», in: Historisches Lexikon der

Schweiz [= HLS], http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D27554.php (zuletzt besucht

am 15.5.2018).
13 Vgl. dazu jetzt Benedikt Bietenhard/Stefanie Blaser, Geschichte der

theologischen Fakultäten der Universität Bern 1834-2001, Zürich (TVZ) 2020;
ausserdem Urs von Arx, Ein Porträt der christkatholischen Lehranstalt, in: Günter
Esser/Matthias Ring (Hg.), Zwischen Freiheit und Gebundenheit. Festschrift zum
100jährigen Bestehen des Alt-Katholischen Seminars der Universität Bonn (1902-
2002). Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, 209-225.

342



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Zeitschrift nicht offiziell von ihr herausgegeben wurde - immer mit ihr
verbunden war (und ist).14

Die Internationalisierung des Altkatholizismus war stark mit dem seit

den 1870er-Jahren insbesondere von Ignaz von Döllinger (1799-1890)
entwickelten und von der altkatholischen Bewegung getragenen ökumenischen

Anliegen der «Wiedervereinigung der Kirchen» auf einer altkirchlichen

Grundlage verbunden.15 Deshalb erstaunt es nicht, dass sich in der

RITh bzw. IKZ von Anfang an nicht nur altkatholische, sondern auch
orthodoxe und anglikanische und in geringerem Umfang auch evangelische
Theologen zu Wort meldeten.

Der Ausbruch des Ersten Weltkriegs brachte die Internationale Kirchliche

Zeitschrift in Schwierigkeiten. So musste der Seitenumfang der
Zeitschrift 1915 und - wegen steigender Herstellungskosten - erneut 1918

reduziert werden.16 Die Zahl der Abonnenten in den Krieg führenden
Ländern, allen voran in Deutschland und der Habsburgermonarchie, ging im
Kriegsverlauf zurück; trotz reduziertem Bezugspreis für Abonnenten in
diesen Ländern war die Entwertung der Währungen im Vergleich zum
Schweizer Franken zu gravierend. Auch der Postverkehr war im Krieg

14 Die Verbindung besteht auf unterschiedlichen Ebenen (personell, durch
Redaktoren und Autoren, inhaltlich und auch finanziell; hinzu kommt über das Christ-
kath. Pressekomité eine Verbindung zur Christkatholischen Kirche der Schweiz, aus
der seit 1911 der Verwalter der IKZ gestellt wird). Vgl. dazu IKZ 47 (1957) 211.

Anlässlich des 100-jährigen Bestehens der Zeitschrift gab der damalige Redakteur der

IKZ, Pfr. Hans A. Frei, einen Überblick über deren Geschichte: Hans A. Frei, 18

RITh + 82 IKZ 100 Jahre: historischer Rückblick auf das erste Jahrhundert unserer
Zeitschrift, in: IKZ 83 (1993) 1-14. Hans A. Frei (1922-2011), Hauptredaktor der IKZ
1973-2000, war in der Reihe der bisherigen Hauptredakteure der einzige, der nicht an
der Christkatholischen Fakultät bzw. ihren Nachfolgeinstitutionen lehrte. Er sprang
für Prof. Kurt Stalder ein, der die Hauptredaktion wegen zu grosser Arbeitslast sehr

kurzfristig nicht übernehmen konnte. Vgl. dazu Urs von Arx, Zum Redaktionswechsel

- ein Wort des Dankes, in: IKZ 91 (2001) lf.; zu Hans Frei: vgl.: Urs von Arx,
Art. «Frei, Hans Alfred», in: HLS, https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/028163/2011-
07-28/ (zuletzt besucht am 22.11.2019).

15 Vgl. Ignaz von Döllinger, Ueber die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen. Vorträge, gehalten zu München im Jahr 1872, Nördlingen (Beck) 1888. Die
englische Übersetzung dieser Vorträge erschien bereits 1872.

16 Zwischen Kriegsbeginn und April 1919 stiegen die Herstellungskosten um
150 Prozent. Adolf Küry an Nicolaüs B. P. Spit, Basel, 4. April 1919, Bischöfliches
Archiv, Christkatholische Kirche der Schweiz [= BABe], Kopialbuch - AH 119

Bischof Eduard Herzog <Adolf Küry> [= AH 119]. - Die in diesem Beitrag zitierten
Briefe aus BABe wurden von Dr. Ewald Kessler, Heidelberg, transkribiert.

343



Angela Bertis

erheblich erschwert.17 Nach Russland konnten ab 1917 infolge der Revolution

keine Hefte mehr an die dortigen ca. 65-70 Abonnenten gesandt
werden.18

Nach dem plötzlichen Tod von Adolf Thürlings19 am 14. Februar 1915

übernahm Adolf Küry20 (1870-1956), (zweiter) christkatholischer Pfarrer
an der Predigerkirche in Basel, die Redaktion. Franciscus Kenninck
(1859-1937), damals Professor am Altkatholischen Seminar in Amers-
foort, und Rudolf Keussen (1877-1944), damals Professor für Philosophie
am Bischöflichen Seminar in Bonn, zeichneten bereits davor als
Mitredakteure. Adolf Küry, Präsident des Christkatholischen Presskomités, das
die IKZ seit 1. Januar 1911 herausgab, war bereits vor der Übernahme der
Hauptredaktion in die redaktionelle Arbeit der IKZ involviert gewesen -
er sollte es bis zu seinem Tod im Jahr 1956 bleiben. Seine Hand wird
sichtbar in der Zusammenstellung der Rubrik «Kirchliche Chronik», für
die er zuständig war. Darin wurde über internationale kirchliche Entwicklungen

(insbesondere in derOrthodoxie und im Anglikanismus),
Unionsbestrebungen und ökumenische Friedensarbeit berichtet sowie innerkirchliche

Nachrichten vermittelt.21 Emsig und in enger Absprache mit Eduard

Herzog (1841—1924)22 sammelte Küry Informationen und nahm dazu oft
direkt mit den jeweiligen Verantwortlichen Kontakt auf.

In der Kriegssituation erkannte der nunmehrige Hauptredaktor Küry
schnell, dass die Werbung neuer Abonnenten und Spender sich als dringend

nötig erweise, dabei jedoch «sehr behutsam» vorzugehen sei; in

17 Vgl. Kath[B] 36 (1914) 290.316. Dieses Problem wird auch immer wieder in
Kürys Briefwechsel erwähnt.

18 Adolf Küry an Franciscus Kenninck, Basel, 7. Mai 1918. BABe, AH 119.
19 Vgl. zu ihm: Angela Berlis, Adolf Thürlings (1844-1915) - Kirchenreform

durch die Erneuerung des Gottesdienstes, in: dies./Stephan Leimgruber/Martin Sall-
mann (Hg.), Aufbruch und Widerspruch. Schweizer Theologinnen und Theologen im
20. und 21. Jahrhundert, Zürich (TVZ) 2019, 490-505. Ein Themenheft der IKZ zu
Adolf Thürlings ist für das Jahr 2020 in Vorbereitung.

20 Vgl. zu ihm: Hans A. Frei, Art. «Küry, Adolf», in: HLS, http://www.hls-dhs-
dss.ch/textes/d/D10718.php (zuletzt besucht am 25.4.2018).

21 Für einen allgemeinen Überblick über kirchliche Freundschaftsarbeit vor und
nach dem Krieg vgl. Gerhard Besier, Der Große Krieg und die Religion in
vergleichender Perspektive. Warum 1914 die christliche Kriegskultur über den religiös
motivierten Pazifismus obsiegte, in: SZRKG 108 (2014) 31-71. Besier behandelt eine
breite Auswahl an Literatur, bezieht jedoch die altkatholischen ökumenischen
Bestrebungen leider nicht ein.

22 So etwa in: Kath[B] 38 (1915) 39.

344



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

«Deutschland und England wird nicht viel zu machen sein»23, schrieb er
dem St. Galler Pfarrer Wilhelm Heim (1878—1952)24, der gemeinsam mit
ihm bis 1917 die Werbung für die IKZ im In- und Ausland übernahm. In
seinen Rundschreiben an Schweizer Adressaten appellierte Heim an die
«bewährte Opferwilligkeit im Dienste unserer romfreien Bewegung»25.
Die IKZ sei

das wichtigste Bindeglied für die altkath. Kirchen, das unter allen Umständen
zu erhalten + zu fördern unsere Pflicht ist, insbesondere jetzt bei den auch

unter Altkatholiken zum Vorschein [kommenden trennenden] Tendenzen, die
der die Nationen gegeneinander hetzende Weltkrieg erzeugt.26

Ein anderer Aufruf greift die Sicht der IKZ als Bindeglied «aller
Altkatholiken und altkatholischen Kirchen» auf, begründet dies aber inhaltlich
mit dem gemeinsamen Kirchenideal:

Mitten in all' dem Wirrwarr des nationalen Haders dieser Tage sollten wir
Altkatholiken aller Länder uns dessen bewußt sein, daß wir ein Gemeinsames
hegen und pflegen: das altkatholische Kirchenideal, das uns bei aller nationalen

Verschiedenartigkeit oder gar Gegensätzlichkeit als Brüder fühlen läßt.
Dass es recht hell und klar leuchte, dieses kirchliche Ideal, dazu trägt unsere
«Zeitschrift» seit Jahren ein Wesentliches bei.27

23 Adolf Küry an Wilhelm Heim, Basel, 1. Dezember 1915, BABe, AH 119. So

hatten etwa der Erzbischof von Canterbury, Randall Th. Davidson (1848-1930), und
der Berliner Oberhofprediger, Ernst Dryander (1843-1922), 1914 einen Aufruf des

Erzbischofs von Uppsala, dass der Krieg die Bande nicht zerreissen könne, «mit
denen Christus uns untereinander verbindet», abgelehnt; Christen neutraler Länder hatten

den Aufruf unterzeichnet. Kath[B] 36 (1914) 399f., hier 400. S. auch unten,
Anm. 65, über die Freundschaftsarbeit vor dem Krieg.

24 Vgl. zu ihm: Urs von Arx, Art. «Heim, Wilhelm», in: HLS, http://www.hls-
dhs-dss.ch/textes/d/D28762.php (zuletzt besucht am 25.4.2018).

25 Wilhelm Heim an Stadtrat Ducloux, St. Gallen, 7. Mai 1915, BABe, AH 121. -
Ernst Julius Ducloux (1850-1917), Luzerner Sozialdirektor und Stadtrat, Mitglied der
Luzerner Freimaurerloge.

26 Rundschreiben von W. Heim im Namen des Christkatholischen Presskomités
[1915], in: BABe, AH 121, 11.

27 Kath[B] 36 (1914) 371 f. Der Aufruf stammt von Wilhelm Heim, der lediglich
mit seinem Kürzel g unterzeichnete; aufgrund der Korrespondenz mit Küry kann er
als Verfasser identifiziert werden.

345



Angela Berlis

Verstärkt bemühte sich Küry um Mitarbeiter aus der Altkatholischen Kirche

der Niederlande28, aber auch aus den USA und sogar aus der Kirche
von Schweden29. Denn, so schrieb er an den Bischof von Deventer, Nico-
laüs B. P. Spit (1853-1929): «Es wird in erster Linie die Aufgabe der
Neutralen sein, die Zeitschrift zu halten.»30 Wen er damit meinte, schrieb er

explizit an Heim: «Holland - Schweiz - Amerika, wenn in diesen Ländern
noch mehr erreichbar ist, werden wir auch 1916 und 1917 durchkommen.»31
Diese Äusserungen beziehen sich auf die finanzielle Unterstützung der

IKZ, zielen aber auch darauf, deren internationalen Charakter weiterhin
zu gewährleisten. So war es kein Zufall, dass die IKZ eine internationale
Zeitschriftenschau, wie sie bereits in den 1890er-Jahren in der RITh
üblich gewesen war, ab 1914 erneut ein- und konsequent fortführte.32 Die
Mitarbeiter - es war damals kein Problem, sie zu gewinnen - waren ein
Spiegel der internationalen und ökumenischen Ausrichtung der
Zeitschrift. Küry schrieb darüber an Johann Friedrich (1836-1917) Ende 1915:

28 Adolf Küry anFranciscus Kenninck, Basel, 20. Juli 1915, BABe, AH 119: «Ich
gelange mit der höflichen Anfrage an Sie, ob es Ihnen gelungen ist, für den Jahrgang
1916 eine wissenschaftliche Arbeit aus der Holländischen Kirche für unsere
Zeitschrift zu bekommen. Gerade in jetziger Zeit legen wir überaus grossen Wert darauf,
dass auch die ehrwürdige Kirche Hollands mit Arbeiten vertreten ist. Ich wäre Ihnen
zu grossem Dank verpflichtet, wenn Sie uns in dieser Beziehung behilflich sein könnten.

Auf die Engländer, die auf dem Kongress in Köln [im Jahr 1913, AB] ihre
literarische Mitarbeit in Aussicht gestellt hatten, wird jetzt nicht zu rechnen sein. Es ist aber
ein Lebensinteresse der Zeitschrift, dass sie ihren internationalen Charakter bewahrt.
[Deshalb ist ins-]besondere die Mitarbeit der Holländer nicht nur erwünschtf,]
sondern auch wichtig.»

29 Zur Kirche von Schweden s. den von mir verfassten historischen Teil des

folgenden Beitrags: Angela Berlis/Peter Feenstra, Die Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union und die Kirche von Schweden - historische Begegnungen und aktuelle

Entwicklungen, in: Angela Berlis (Hg.), Utrecht and Uppsala on the Way to
Communion. Report from the official dialogue between the Old Catholic Churches of the
Union of Utrecht and the Church of Sweden (2013) with a revised translation «Utrecht
und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft» (2018) (Beiheft zu IKZ 108),
Bern (Stämpfli) 22018, 10-46, hier 10-34 (historischer Teil). Zu den Kontakten Kürys
als Redaktor der IKZ mit Autoren der Kirche von Schweden vgl. a. a. O., 17-20.

30 Adolf Küry an N. B. P. Spit in Rotterdam, Basel, 14. Mai 1915, BABe, AH 119.
31 Adolf Küry an Wilhelm Heim, Basel, 1. Dezember 1915, BABe, AH 119. -

«Amerika» meint hier die Episkopalkirche, bisweilen auch eine andere amerikanische
«mainline»-Kirche, nicht jedoch die damals zur Utrechter Union gehörende Polish
National Catholic Church (PNCC). Diese spielt in der Berichtgebung und in den erhaltenen

Korrespondenzen, die für diesen Beitrag ausgewertet wurden, kaum eine Rolle.
32 Vgl. etwa IKZ 4 (1914) 280-287; 6 (1916) 355-360.

346



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Mitarbeiter aus verschiedenen Ländern gruppieren sich so friedlich um unser
Unternehmen, dass ich nur wünschen möchte, es möchte bald wieder so werden

in der grossen internationalen Völkerfamilie.33

Für die IKZ war aus Kürys Sicht strikte Neutralität in politischer Hinsicht
unabdingbar - ähnlich wie dies auch für die Schweiz galt. Die Eidgenossenschaft

hatte zwar bei Kriegsbeginn auf die Verletzung der Neutralität
Belgiens durch das Deutsche Reich am 1. August 1914 zur Demonstration
ihrer militärischen Stärke die Generalmobilmachung beschlossen, am
4. August jedoch eine Neutralitätserklärung abgegeben; in den Kriegsjahren

beliess sie es bei der Grenzsicherung und Landesverteidigung.34
Gesellschaftlich-sozial und wirtschaftlich hatte der Krieg jedoch bedeutende

Auswirkungen auf die Schweiz. Die deutschsprachige Mehrheit der
Schweizer Bevölkerung favorisierte Deutschland, der französischsprachige

Landesteil fühlte sich Frankreich verbunden. Um 1910 lebten etwa
200 000 Deutsche in der Schweiz, unter ihnen auch etliche, die sich zur
christkatholischen Kirche zählten. Auf örtlicher Ebene wurden Gemeinden

und Kirchenmitglieder persönlich vom Krieg berührt: So hatte etwa
die christkatholische Gemeinde in Basel, deren Pfarrer Adolf Küry von
1906 bis 1924 war, in den Kriegsjahren verschiedene Todesfälle von
Gemeindemitgliedern zu beklagen, die als Deutsche unter deutscher Fahne

gekämpft hatten35, als Schweizer Sympathisanten in den Krieg gezogen

33 Adolf Küry an Johann Friedrich, Basel, 14. November 1915, BABe, AH 119. -
Zu Friedrich, der am Ersten Vatikanum als Konzilsberater teilgenommen und u. a.

1874-75 in Bern gelehrte hatte (Gründungsdekan), bevor er wieder nach München
zurückgekehrt war, vgl. Ewald Kessler, Art. «Friedrich, Johann», in: HLS, http://
www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D27546.php (zuletzt besucht am 23.4.2018).

34 Vgl. Hans Rudolf Kurz, Dokumente der Grenzbesetzung 1914-1918,
Frauenfeld (Huber) 1970; Georg Kreis, Insel der unsicheren Geborgenheit. Die Schweiz
in den Kriegsjahren 1914-1918, Zürich (Verlag NZZ) 2014. Kreis «kommt in seiner

Darstellung ohne Erwähnung der Kirchen aus.» Besier, Der Große Krieg (wie
Anm. 21), 40, Anm. 51.

35 Vgl. etwa KathfB] 37 (1914) 378: «Wie wir hören, sind auch Angehörige der

christkatholischen Gemeinden Basel und Zürich auf dem Felde der Ehre gefallen. Aus
Basel sind über zwanzig militärpflichtige Christkatholiken unter die deutschen Fahnen

gerufen worden».

347



Angela Berlis

waren, zur Sicherung der Grenze eingesetzt oder wegen ihres grenznahen
Wohnortes in den Krieg involviert wurden.36

Eine genauere Durchsicht des christkatholischen Wochenblatts Katholik

würde wahrscheinlich ergeben, dass trotz der Beteuerung des Katholik,
sich nicht in politische Angelegenheiten einmischen zu wollen und
«Leidenschaften, die jeder Krieg entzündet, noch mehr anzufachen»37, das

Wochenblatt insgesamt eher deutschfreundlich orientiert war.38 Trotzdem
wurde auch hier auf die Neutralität als historische und gegenwärtige Realität

gepocht39 (was nicht erstaunt, da Adolf Küry auch in diesem Blatt als

Redakteur zeichnete) und das Augenmerk der Schweiz auf humanitäre
Hilfsaktionen und internationale Verständigung gerichtet.40

In allen Kirchen der Schweiz erhöhte sich im ersten Kriegsjahr der

Kirchgang, im Katholik wurde 1914 zudem auch über den höheren

Kommunionempfang berichtet.41

Die drei Schweizer Landeskirchen kamen teilweise gemeinsam in
Aktion: So beteiligte sich die Christkatholische Kirche der Schweiz am
21. Lebruar 1915 am Bettag für den Brieden, zu dem die Schweizerische

36 Die Gemeindegebiete beider Basel lagen an der Nordwestfront, am Dreiländereck

von Deutschland (Südbaden und Elsass), Frankreich und der Schweiz. Das Elsass

gehörte seit 1871 zum Deutschen Reich, 1914-1918 kämpften Elsässer auf beiden
Seiten. Vgl. Matthieu Arnold/Irene Dingel, Vorwort, in: dies. (Hg.), Predigt im
Ersten Weltkrieg. La prédication durant la «Grande Guerre», Göttingen (Vanden-
hoeck & Ruprecht) 2017, 7-16, hier 11. Über das Elsass als Kriegsschauplatz vgl.
Kath[B] 37 (1914) 324.

37 Vgl. Kath[B] 36 (1914) 253.288 (Zitat).
38 Vgl. etwa Kath[B] 36 (1914) 318f. Das Blatt lehnte es ab, die Deutschen - wie

in der englischen Presse geschehen - als «Barbaren» anzusehen, und mahnte stattdessen

die Leserschaft (auch die deutsche), die «deutsche, christliche, menschliche Kultur

zu schützen», a. a. O., 319.
39 Vgl. etwa KathfB] 36 (1914) 335 (über den damaligen Schweizer Bundespräsidenten

Hoffmann).401 (Vortrag über Schweizer Geschichte). Zugleich wurde aber
auch der «Vaterlandsgedanke» betont, vgl. a. a. O., 402.

40 Vgl. Kath[B] 36 (1914) 384f., unter Hinweis auf das in der Schweiz begründete
Rote Kreuz und die Postbestellung an Soldaten und Gefangene, die über die Schweiz
lief. - Auf die Kritik, die der Katholik zum Teil vom deutschen Schwesterblatt Alt-
katholisches Volksblatt AKVB) erntete, kann hier nicht näher eingegangen werden.

Vgl. etwa z. B. Kath[B] 36 (1914) 300; s. auch unten Anm. 84 und 85.
41 Vgl. Kath[B] 36 (1914) 313.323.327.401, u.ö.

348



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Reformierte Kirchenkonferenz aufgerufen hatte, die römisch-katholische
Kirche hingegen nicht.42

Auffällig ist, wie häufig der Katholik positiv auf Entwicklungen in den

bis zum Karfreitag 1917 (6. April) neutralen USA43, insbesondere in der
Bischöflichen Kirche der USA (PECUSA)44, eingeht, die «den streitenden

europäischen Mächten gegenüber ungefähr die gleiche neutrale Stellung»
einnehme, «die uns selbst zur Pflicht gemacht ist.»45 Der Katholik
veröffentlichte mehrmals Gebete, die Bischöfe der Episkopalkirche speziell für
die Kriegszeit formuliert hatten, und empfahl sie den christkatholischen
Leserinnen und Lesern zum Gebrauch. In diesen Gebeten wurde um
«Einigkeit, Frieden und Eintracht», um die «baldige[n] Wiederherstellung
eines gerechten und ehrenvollen Friedens unter allen Nationen» und für
«alle Verwundeten und Leidenden» gebetet.46

Als erstes Ergebnis zur Rolle der IKZ kann festgehalten werden: Mit
dem Ausbruch des Krieges bekam die von Anfang an intendierte internationale

Ausrichtung der IKZ die wichtige Funktion, dafür zu sorgen, dass

die zwischenkirchlichen Beziehungen zu anderen altkatholischen
Kirchen, aber auch zu nahestehenden Kirchen auch unter erschwerten
Umständen weitergeführt werden konnten. Dass die IKZ in der neutralen
Schweiz herausgegeben wurde, war dafür eine wichtige Voraussetzung,
die der Hauptredakteur, Adolf Küry, erkannte und für eine Ausweitung
des Netzwerks insbesondere in andere neutrale Länder sorgte. Der Blick
ins christkatholische Wochenblatt Katholik zeigt, dass dieses Blatt sich

zwar ähnlich «neutral» positionierte und orientierte (indem es etwa Gebe-

42 Vgl. Wilhelm Heim, Die Hirtenbriefe der altkatholischen Bischöfe während
der Kriegszeit, in: IKZ 7 (1917) 270-286, hier 282. Der Hirtenbrief Bischof Herzogs
am 23. Januar 1915 wird unten (S. 365f) näher behandelt.

43 Vgl. etwa die Hinweise auf Reden des amerikanischen Präsidenten Woodrow
Wilson (1856-1924), der dazu aufrief, im Geiste der Neutralität zu handeln, den
Hirtenbrief der amerikanischen Bischöfe von 1914 oder die vom Chicago Herald veranlasste

Aktion eines mit 8000 Tonnen Weihnachtsgeschenken beladenen Schiffes für
Kinder aller Krieg führenden Mächte. Vgl. Kath[B] 36 (1914) 314f.325.330f.364.403.

44 In altkatholisehen Veröffentlichungen wird die Kirche oft einfach «Bischöfliche

Kirche» der USA genannt. Selbst nannte sie sich (Protestant) Episcopal Church
of the USA (PECUSA, später ECUSA), heute einfach «The Episcopal Church» (TEC).

45 KathfB] 37 (1914) 285.
46 Ebd. Weitere Gebete sind zu finden in: Kath[B] 37 (1914) 285f.293f.309f. Die

niederländische Zeitschrift De Oud-Katholiek 30 (1914) 205f. veröffentlichte die
Gebete ebenfalls, worüber in KathfB] 37 (1914) 403 berichtet wurde. Gläubige konnten
die Gebete, separat gedruckt, in ihr Gebetbuch einlegen (ebd.).

349



Angela Bertis

te aus den USA abdruckte), trotzdem jedoch eine andere - pastorale, auf
den Schweizer Kontext gerichtete - Funktion erfüllte als die IKZ.

2. Internationale Verbindungen und ihr Niederschlag in der IKZ
2.1 Initiativen für eine Weltkonferenz über Glaube und Verfassung

Dass gerade die Bischöfliche Kirche der USA in den Fokus der Christkatholiken

rückte, lag nicht nur an der Neutralität der USA, sondern auch

daran, dass mit dieser Kirche, die zur Anglikanischen Kirchengemeinschaft

gehört, damals bereits seit mehreren Jahrzehnten engere Beziehungen

bestanden - ähnlich übrigens wie auch zur Kirche von England -, die

der Schweizer Bischof Eduard Herzog in besonderer Weise pflegte.47 1 880

hatte er auf Einladung des Leitenden Bischofs die General Convention der

amerikanischen Kirche besucht; nach seiner Rückkehr erklärte er in
einem Hirtenbrief zur Fastenzeit 1881, weshalb zwischen Altkatholiken und

der PECUSA kirchliche Gemeinschaft bestehe.48 In späteren Jahren -
nach der Gründung der Utrechter Union konnte Herzog in derartigen
Angelegenheiten nicht mehr im Alleingang handeln - hatte er immer wieder

geistliche Amtshilfe verliehen.49 Obwohl also eine Interkommunion zwi-

47 Vgl. dazu Mark Chapman, The Fantasy of Reunion. Anglicans, Catholics,
and Ecumenism, 1833-1882, Oxford (Oxford University Press) 2014, insbes. Kap. 10:

«Eduard Herzog and the <Anglo-American> Church», 263-296.
48 Vgl. Eduard Herzog, Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche.

Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1881, in: ders., Synodalpredigten und Hirtenbriefe,
Bern (Wyss) 1886, 208-230. Bereits bei den Bonner Unionskonferenzen 1874 und
1875 waren sich Anglikaner (u. a. Bischof E. Harold Browne von Winchester und

Bischof John Barret Kerfoot von Pittsburgh, Pennsylvania) sowie die deutschen und

die niederländischen Altkatholiken darin einig, dass es keine Differenzen gebe, die

einer «Wiederherstellung einer thatsächlichen Gemeinschaft» im Wege stehe. Am
10. August 1879 kam es in der christkatholischen Kirche St. Peter und Paul in Bern

zu einer gemeinsamen Eucharistiefeier (Bischof Eduard Herzog, Bischof Joseph
Hubert Reinkens, Pfr. Hyacinthe Loyson und Bischof Henry Cotterill, Schottland). Bei
seinem Aufenthalt in den USA im Jahr 1880 wurde Herzog zur aktiven Teilnahme an

den eucharistischen Gottesdiensten eingeladen. Vgl. a. a. O., 208-210; vgl. ausserdem

Eduard Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche

der Schweiz, in: IKZ 9 (1919) 1-37.112-126, hier 27-37.
49 So erteilte Herzog etwa auf die Bitte des Bischofs von Fond du Lac, Charles

Chapman Grafton (1830-1912), 1889 einem französischsprachigen Priesterkandidaten

die Weihe. Vgl. Kath[B] 36 (1914) 395f.; zu Graftons Unionsbestrebungen mit den

orthodoxen Kirchen vgl. B. Talbot Rogers, Bishop Grafton and the Eastern Ortho-

350



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

sehen der Bischöflichen Kirche und der Christkatholischen Kirche der
Schweiz «offiziell noch nicht geschlossen» sei, so bestehe sie, wie der
Chronist der IKZ im Jahr 1920 festhielt, «aber praktisch schon seit vier
Jahrzehnten».50

Ab den 1910er-Jahren ergaben sich neue Anknüpfungspunkte mit der
Bischöflichen Kirche der USA. Küry berichtete darüber eingehend in der
«Kirchlichen Chronik», ausserdem erschienen auch Beiträge von anderen
Personen über diese neuen Entwicklungen.51 Diese begannen damit, dass

die General Convention der Episkopalkirche im Jahr 1910 die Initiative
ergriff, eine Weltkonferenz einzuleiten, bei der über trennende Fragen der
Glaubenslehre und der Kirchenordnung gesprochen werden solle. Eine
dazu bestimmte Kommission konstituierte sich im April 1911 und errichtete

Unterkommissionen für den Kontakt mit einzelnen Kirchen, darunter
auch mit den altkatholischen Kirchen. Bereits am 2. September 1911

informierte Boyd Vincent (1845-1935), der für die Verhandlungen mit den

altkatholischen Bischöfen verantwortliche Bischof der Diözese Southern-
Ohio, Bischof Herzog in einem offiziellen Schreiben über diese
Entwicklungen.52 Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) tagte

jedoch erst am 11. September 1913 wieder. Zu dieser Sitzung entsandte
der Präsident der Kommission, Bischof Dr. Charles Palmerston Anderson
(1865-1930) von Chicago, offiziell Rev. A. A. Müller (Good Shepherd
Church, Chicago); Müller nahm auch am Internationalen Altkatholiken-

dox Churches, in: IKZ 6 (1916) 248-261; dazu die Reaktion von Rudolf Keussen in:
IKZ 6 (1916) 350f.

50 IKZ 10 (1920) 136. Küry schrieb dies anlässlich des Besuchs von James Henry
Darlington (1856-1930), Bischof von Harrisburg, in der Schweiz. Darlington, der für
die Beziehungen zu den Altkatholiken zuständig war, verfasste u. a. auch ein schwungvolles

Gedicht auf die Schweiz, vgl. Kath[B] 43 (1920) 151.
51 Vgl. IKZ 1 (1911) 273f.544f.; 2 (1912) 106-109 und in den Folgejahren. 1911

wurde ausserdem eine Predigt des amerikanischen Bischofs Charles Henry Brent
(1862-1929), 1902-1918 Missionsbischof auf den philippinischen Inseln, abgedruckt:
Whole Man for Whole God. Sermon by Bishop Brent at St. Paul's, in: IKZ 1 (1911)
293-299. Bischof Brent hatte 1904 am 6. Internationalen Altkatholikenkongress in
Ölten teilgenommen und dort eine Rede gehalten, in der er sich u. a. auf Döllinger
bezog. Vgl. Bericht über den 6. internationalen Altkatholiken-Kongress in Ölten vom
1. bis 4. September 1904, zusammengestellt von den Sekretären des Organisations-
Komitees und des Kongresses, hg. vom Organisations-Komitee, Aarau (Wirz) 1905,

36-38, hier 37.
52 Vgl. IKZ 2 (1912) 107. Das offizielle Schreiben, das beim Kölner Kongress

1913 übergeben wurde, ist abgedruckt in: IKZ 9 (1919) 335-337.

351



Angela Berlis

kongress teil, der vom 9. bis zum 12. September 1913 in Köln tagte.53 Die
IBK beschloss an ihrer Sitzung, für diese Angelegenheit eine eigene
Kommission einzusetzen.54 Eduard Herzog berichtete in seinem bischöflichen
Bericht bei der Schweizer Synode im Juni 1914 über diese Entwicklungen
und hob dabei die mögliche Rolle der Altkatholiken zur Unterstützung der

Bewegung in Europa hervor:

Es ist sehr wohl möglich, dass die Freunde des Unternehmens nächstes Jahr
unsern Kongress gern als gute Gelegenheit benützen werden, um in irgend
einer Weise für die Sache Propaganda zu machen.55

Nach Herzogs Urteil wurde so «der Unionsgedanke, der unter Döllingers
Anregung und Leitung genau vor 40 Jahren in Bonn von den angesehensten

Würdenträgern und Theologen der östlichen und westlichen Kirchen
behandelt worden ist, in neuer, mehr kirchlicher Form wieder
aufgenommen.»56 Herzog erwartete keine schnellen Resultate, jedoch eine

«Einigkeit des Geistes» der Kirchen «durch das Band des Friedens»,
wodurch jede Kirche sich zur Würdigung der Gaben, die jeder Kirche
verliehen seien, zu bescheidener Selbstprüfung und «zu ernstem Trachten»

nach dem Gottesreich und seiner Gerechtigkeit veranlasst sehen
könne.57 Im letzten Heft der IKZ von 1914 musste jedoch darüber berichtet
werden, dass die Arbeiten der Kommission «durch die kriegerischen Er-

53 Vgl. Kath[B] 37 (1914) 7. Über Rev. Müller konnten keine weiteren Informationen

ausfindig gemacht werden. - Vgl. zum Kongress: Bericht über den neunten
internationalen Altkatholikenkongress in Köln vom 9. bis 12. September 1913. Offizielle

Ausgabe, Bern (Stämpfli) 1913. Darin sind mehrere Briefe anglikanischer Bischöfe

abgedruckt, aus den USA vom Presiding Bishop David Tuttle sowie von Boyd
Vincent und William J. Manning (Empfehlungsschreiben für Rev. Müller), vgl.
a.a.O., 140-142.

54 Vgl. dazu IKZ 4 (1914) 242-245 und 396-398. Mitglieder der Kommission
waren u. a. die Bischöfe E. Herzog (Bern), N. Prins (Haarlem), F. Hodur (Scranton,
Penns.), G. Moog (Bonn, Vors.) und die Professoren A. Thürlings (Bern), F. Kenninck
(Amersfoort) und F. Mülhaupt (Bonn). Bischof Hodur wurde zudem Mitglied des

«Advisory Committee». Die Bildung dieser Kommission ist auch erwähnt bei John F.

Woolverton, Robert H. Gardiner and the Reunification of Worldwide Christianity in
the Progressive Era, Columbia - London (University of Missouri Press) 2005, 200.

55 IKZ 4 (1914) 398.
56 Ebd.
57 Ebd.

352



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

eignisse, wie so viele andere Unternehmungen auf internationalem
Gebiet, eine Hemmung» erleiden würden.58

Nicht die altkatholische Kommission, die sich gar nicht richtig
konstituieren und an die Arbeit machen konnte, sondern die IKZ war es, die in
den Kriegsjahren «immer wieder die Aufmerksamkeit ihrer Leser auf die

wichtige Angelegenheit» lenkte.59 Faktisch wurde die IKZ zur internationalen

Drehscheibe, da auch andere kirchliche Foren und Strukturen nicht
mehr funktionierten: Die IBK konnte nach 1913 erst Ende April 1920,
also nach Kriegsende, erneut zusammentreten.60 Auch der für 1915

geplante Internationale Altkatholikenkongress in Bern musste abgesagt werden.

Im September 1915 schrieb Adolf Küry an den Sekretär der Weltkonferenz

von Glaube und Verfassung, Robert Hallowell Gardiner(1855-1924),
dass es von grosser Wichtigkeit sei, in Amerika die Idee der Annäherung
der Kirchen weiter zu verfolgen, auch wenn in Europa der Krieg diese

internationalen Anliegen unterbrochen habe. Der Krieg sei schuld, dass

der Internationale Altkatholikenkongress in Bern, «der sich mit der
Weltkonferenz befassen wollte», ausfallen musste.61 Gleichwohl wurden die
Beziehungen vertieft, offensichtlich war 1915 sogar die Rede von einer
neuerlichen Reise Eduard Herzogs in die USA, die aber nicht zustande
kam.62 Küry nutzte den Kontakt mit Gardiner, um ihm die IKZ zu
empfehlen (die dieser in der Folge bezog). Als Sekretär der Weltkonferenz war
Gardiner ausserordentlich gut vernetzt; vor dem Krieg trafen jährlich an

58 IKZ 4 (1914) 561; s. auch IKZ 9 (1919) 338. Über Verzögerungen in der Arbeit
mehrerer Gesellschaften, die sich dem Ziel der Pflege internationaler Beziehungen
und kirchlicher Union verschrieben hatten, berichtete die IKZ 4 (1914) 285f.; 5 (1915)
220-224.

59 So Küry in: IKZ 9 (1919) 338.
60 Vgl. Kundgebung der am 28. und 29. April 1920 zu Utrecht versammelten

altkatholischen Bischöfe, in: IKZ 10 (1920) 89-96, hier 89f.
61 «C'est aussi la guerre, qui nous a empêchés de tenir à Berne le congrès

international des Vieux-catholiques, qui voulait aussi s'occuper de la World conference.»
Adolf Küry an Robert H. Gardiner, Basel, 6. September 1915, BABe, AH 119.

62 Adolf Küry an Eduard Herzog, Basel 23. November 1915, BABe, AH 120.

Adolf Küry schrieb, er könne sich «die kirchliche Einigung mit der bischöfl. Kirche
[sehr gut] vorstellen. Wenn die Holländer mitmachen würden, wäre alles gewonnen.»

353



Angela Bertis

die 16000 Briefe bei ihm ein!63 1916 und 1917 erschienen zwei Beiträge
von ihm über die Entwicklung des Unionsgedankens in der IKZ.64 Während

Adolf Küry in der «Kirchlichen Chronik» über den Weltbund für
Freundschaftsarbeit der Kirchen65, über die Weltkonferenz für Glauben
und Verfassung und über andere ökumenische Bestrebungen66 berichtete,
verfasste Herzog einen Beitrag über «Kirchlichkeit und kirchliche
Verständigung»67, in dem er auf die Übereinstimmung zwischen den Anliegen

der Weltkonferenz und einem bereits 1876 gefassten Synodenbe-

63 Vgl. IKZ 8 (1918) 172. 1916 berichtete die New York Times, Gardiner sei «the
wielder of the largest religious correspondence that one man has ever conducted in
America.» Zitiert nach Woolverton, Gardiner (wie Anm. 54), 7. - Adolf Küry
schrieb über Gardiner an seine Kontaktperson beim Stämpfli Verlag: «Ich bemerke
Ihnen, dass Herr Gardiner eine sehr einflussreiche Persönlichkeit ist, der unserer
Zeitschrift sehr gewogen ist und für sie in Amerika viel tun kann.» Adolf Küry an den

Stämpfli Verlag, Basel, 20. Oktober 1915, BABe, AH 119.
64 Vgl. R. H. Gardiner, L'union des Eglises et l'initiative américaine de la

«World Conference», in: IKZ 6 (1916) 56-78; ders., La «World Conference» et le
Protestantisme américain, in: IKZ 7 (1917) 60-82. Zur Sprache: «Vom Sekretär der
amerikanischen Weltkonferenz bekam ich eine Abhandlung über diese in französischer

Sprache, die ich mit Rücksicht auf die Leser der englischen vorgezogen habe.»

Adolf Küry an Rudolf Keussen, Basel, 15. September 1915, BABe, AH 119.
65 Vgl. etwa IKZ 6 (1916) 104-107. Dort berichtet Küry auch über andere kirchliche

Freundschaftsarbeit vor dem Krieg, etwa zwischen Deutschland und Grossbritannien,

vgl. a.a.O., 105; vgl. auch IKZ 5 (1915) 220-224, zum gleichen Thema,
insbesondere über die 1909 von Friedrich Siegmund-Schultze begründete und
herausgegebene Vierteljahrsschrift Die Eiche. - Friedrich Siegmund-Schultze (1885-1969),
evangelischer Theologe und Pionier der Friedensbewegung, war 1914 Mitbegründer
des Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen.

66 Etwa über englisch-orientalische, deutsch-griechische, deutsch-armenische
Gesellschaften, die alle durch den Krieg in ihrer Arbeit stark eingeschränkt oder
sistiert wurden. Vgl. IKZ 5 (1915) 220-224; 6 (1916) 107-113.

67 Vgl. Eduard Herzog, Kirchlichkeit und kirchliche Verständigung, in: IKZ 6
(1916) 121-128. Die enge Zusammenarbeit mit Küry zeigt sich auch hier. So hatte

Küry Herzog auf William T. Manning (1866-1949, ab 1921 Bischof von New York
City) hingewiesen: «Der Aufsatz Mannings <The Protestant Ep. Church and Christian
Unity> dürfte Sie interessieren. Es wäre angezeigt, wenn wir in irgend einer Form in
der Zeitschrift darauf Bezug nehmen könnten. Ich wäre Ihnen für einen Artikel
darüber sehr dankbar, in welchem Sie vom Standpunkt des Altkatholizismus dazu
Stellung nehmen würden.» Adolf Küry an Eduard Herzog, Basel, 7. Februar 1916, BABe,
AH 119. Vgl. dazu William T. Manning, The Protestant Episcopal Church and
Christian Unity, New York (Edwin S. Gorham, Publisher) 1915.

354



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

schluss68 der Christkatholischen Kirche der Schweiz hinwies.69 Noch
deutlicher äusserte Herzog sich bei der Synode der Christkatholischen
Kirche der Schweiz 1917 im aargauischen Möhlin: Die Episkopalkirche
stehe den Christkatholiken so nahe, «dass ich keinen prinzipiell wichtigen
Scheidungsgrund namhaft zu machen wüsste.»70

Im Hinblick auf die interkonfessionelle Versammlung zur Vorbereitung

der Weltkonferenz in Garden City (USA) vom 4. bis 6. Januar 1916

(die römisch-katholische Kirche war dort nicht vertreten), wies Herzog in
der IKZ 1916 darauf hin, dass «Kirchlichkeit im römisch-katholischen
Sinne [...] in unversöhnlichem Widerspruch mit der Bestrebung der
Weltkonferenz [stehe], zu einer kirchlichen Einigung zu gelangen.»71 Über diese

Konferenz berichtete - vermittelt durch Gardiner - der Gelehrte Benjamin

Willis Well (1856-1923) in der IKZ.72 Die IKZ orientierte aber auch

über andere Entwicklungen in den USA, etwa über Zeitschriften mit
ökumenischer Zielsetzung oder über die Verhandlungen zwischen der PECU-
SA und der Congregational Church, die 1919 zu einem «concordat» führte.

Bereits 1917 hatte Eduard Herzog in der IKZ über «Protestantische

Einigungsversuche in Amerika» berichtet und diese Unionsbestrebungen
als «Zeichen der Zeit» bezeichnet.73

68 In dieser Erklärung vom 8. Juni 1876 hatte sich die christkatholische Nationalsynode

den Bestrebungen der deutschen altkatholischen Kirche, «eine Einigung mit
den protestantischen, griechischen und anglikanischen Kirchen herbeizuführen»,
angeschlossen und auch die ins Auge gefasste Methode begrüsst (Übereinstimmung
mit der Alten Kirche). Der Text ist abgedruckt bei Urs Küry, Die Altkatholische
Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, hg. von Christian Oeyen, Stuttgart
(Evangelisches Verlagswerk) 21978, 455.

69 Vgl. Herzog, Kirchlichkeit (wie Anm. 67), 124.
70 IKZ 7 (1917) 308-311, hier 311.
71 Herzog, Kirchlichkeit (wie Anm. 67), 128. Kardinal Gasparri schrieb im

Namen des Papstes an Gardiner: Nach Meinung der IKZ-Redaktion wurde die
Bedeutung der Briefe überschätzt. Vgl. IKZ 7 (1917) 189-192, hier 191.

72 Vgl. Benjamin W. Wells, The Garden City Conference. Notes and Impressions,

in: IKZ 6 (1916) 370-400. Vgl. ausserdem die genauen Angaben zu dieser
Konferenz in der «Kirchlichen Chronik»: IKZ 6 (1916) 343-350.

73 Eduard Herzog, Protestantische Einigungsversuche in Amerika, in: IKZ 7

(1917) 329-340, hier 340. Im Beitrag stellte Herzog die Ausrichtung der Zeitschriften
The Christian Union Quarterly, hg. von Peter Ainslie, und Constructive Quarterly,
hg. von Silas McBee, vor. Zu den Verhandlungen zwischen der PECUSA und der

Congregational Church of the USA, vgl. ausserdem IKZ 9 (1919) 174-179; 10 (1920)
135. Der Text ist zu finden in: G. K. A. Bell (Hg.), Documents bearing on the problem
of Christian unity and fellowship, 1916-1920, London (SPCK) 1920, 15-19; er wird

355



Angela Berlis

2.2 Wachsende Spannungen und zunehmende Hoffnungen auf ein Ende
des Krieges

Mit dem Eintritt der USA in den Krieg verschlechterte sich die Lage der

IKZ weiter; waren bis 1917 stets genug Beiträge eingegangen, so ebbte
dies nun immer mehr ab.74 Im Mai 1917 klagte Küry, dass für Heft 3 «noch
keine Zeile da» sei. Die IKZ «wird wohl von selbst aufhören - aber nicht
infolge finanzieller Schwierigkeiten», schrieb Küry an Bischof Herzog.
«Dass die Amerikanischen Zeitschriften der Kriegspsychose anheimfallen

werden, war vorauszusehen. Sie sind nicht besser als ihre englischen
oder deutschen Schwestern.»75 Die Berichterstattung über die Weltkonferenz

ging trotzdem weiter76, auch nach dem Krieg. Für die Woche vom 18.

bis zum 25. Januar 1918 wurde eine «Gebetswoche für die Wiedervereinigung»

angekündigt.77

Herzog und Gardiner standen «in regem Briefwechsel», nicht zuletzt
über die Schwierigkeiten der geplanten Weltkonferenz, «besonders das

Verhältnis zur römisch-katholischen und zur orthodoxen Kirche.»78 Sehr

gut informiert berichtete die «Kirchliche Chronik» auch über Entwicklungen

in der orientalischen und der östlichen Orthodoxie, 1917 über armenische

Deportationen in der Türkei79. Das politische Bündnis zwischen England

und Russland zeitigte zeitweilige Annäherungen zwischen den

kurz diskutiert in Charlotte Methuen, The Kikuyu proposals in their contemporary

ecumenical perspective, in: Jeremy Bonner/Mark Chapman (Hg.), Costly
Communion. Ecumenical Initiative and Sacramental Strife in the Anglican Communion,

Leiden (Brill) 2019, 145-162.
74 Dies war auch noch nach Kriegsende der Fall. Am 28. Mai 1919 dankte Küry

Herzog für seinen eingesandten Beitrag, dieser sei «der einzige Aufsatz, der vorliegt.
Wenn der Friede nicht unterzeichnet wird, wird für die I.K.Z. eine kritische Zeit
werden.» BABe, AH 117.

75 Adolf Küry an Eduard Herzog, Basel, 9. Mai 1917, BABe, AH 119.
76 Vgl. IKZ 8 (1918) 82f.172f.380.
77 Vgl. IKZ 8 (1918) 172.
78 [Adolf Küry], Zur Weltkonferenz über Glauben und Verfassung in Lausanne,

in: IKZ 17 (1927) 129-133, hier 129. Der Beitrag gibt ein paar Briefe aus diesem
Briefwechsel wieder.

79 Vgl. IKZ 7 (1917) 201-204. Vgl. auch Eduard Herzog, Beziehungen zwischen
der russischen und der anglikanischen Kirche, in: IKZ 8 (1918) 118-128. Es handelt
sich hier um eine Rezension des Buches von Athelstan Riley, Birkbeck and the
Russian Church, London u. a. (Knowledge u. a.) 1917. Am Ende weist Herzog auf die

Umwälzungen infolge des Weltkrieges in der russischen Kirche und die Abdankung
des Zaren im März 1917 hin. «Die russische Kirche liegt im Staube.» A. a. O., 128.

356



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Kirchen dieser Länder80. Auch mit möglichen Autoren aus England nahm
Adolf Küry Kontakt auf, so etwa 1916 mit G. Lewis Albert Way (1880-
1918), der von 1908 bis 1917 Bibliothekar des Pusey House in Oxford
war.81 Kürys Brief an Way ist aufschlussreich im Hinblick auf Kürys
Wahrnehmung der Rolle der Schweiz und der IKZ im Weltkrieg:

Es ist schwer, mit ein paar Worten unsere Verhältnisse zu schildern. Allen
Ausländern macht es jetzt Mühe, uns zu verstehen.

Die Zusammensetzung unseres Landes mit seinen vier Sprachgebieten
bewahrt uns davor, in den Fehler des Nationalismus zu fallen und befähigt uns,
internationale Beziehungen zu pflegen und die universalistischen Gedanken
des Evangeliums zu verstehen.

Die Arbeiten für internationale Ziele sind bei uns nicht unterbrochen. Auf
dem Gebiet des roten Kreuzes wird allerlei geleistet. Für Polen, Belgier,
Serben, Armenier, Gefangene, Evakuierte, Internierte wird nach besten Kräften
gearbeitet und gesammelt.

Die kirchlichen Beziehungen leiden, aber sie sind nicht abgebrochen. Fäden

aus den uns befreundeten Kirchen kommen bei uns zusammen. Wir tragen
Sorge, dass sie nicht zerrissen werden. Wir werden keine Opfer scheuen um
unsere internationale kirchliche Zeitschrift durch die schlimmsten Zeiten
hindurchzuretten. Leicht ist es nicht. Wir sind dabei auf die Hilfe aller
Gutgesinnten unter unsern Freunden in allen Ländern angewiesen. Können Sie

etwas für die Verbreitung unserer Zeitschrift besonders an Bibliotheken in
England tun, versäumen Sie es nicht.82

Während Küry der IKZ strenge Neutralität als Gegenmittel zu Nationalismus

verordnete, wird in seinen Briefen und in manchen seiner Beiträge im
Katholik sein Standpunkt deutlich. So rechtfertigte er sich gegenüber
Adolf Thürlings jr. (1889-1963) in aller Offenheit im April 1917:

Wenn ich böse Begleiterscheinungen des Krieges erwähne, geschieht es einzig
aus folgenden Gründen: Ich kämpfe gegen den bei uns verbreiteten Wahn, der

Krieg sei etwas notwendiges und segensreiches, er fördere insbesondere die

80 Vgl. IKZ 7 (1917) 198f.
81 Albert Way veröffentlichte eine Rezension über C. E. Osborne, Religion in

Europe and the World-Crisis (London 1916), in dem auch die Frage der Wiedervereinigung

angesprochen wurde. Vgl. A[lbert] Way, Eine anglikanische Untersuchung
heutiger Weltprobleme, in: IKZ 7 (1917) 93-99. - Mit Dank an Anna James,
Bibliothekarin des Pusey House, für ihre Auskunft am 21. September 2018 zu biographischen

Details ihres Vorgängers.
82 Adolf Küry an Albert Way, Basel, 14. März 1916, BABe, AH 119.

357



Angela Bertis

Religion und habe einen Aufschwung der Kirche zur Folge. Ich trete der
verkehrten Ansicht von der doppelten Moral, die sich bei uns einnistet, entgegen.83

Küry betont in seinem Schreiben an Thürlings jr., dass er «grundsätzlich
nur Nachrichten aus den betr[effenden] Ländern selbst» benutze. Bagatellen

in seinem Beitrag im Katholik seien auf deutscher Seite von Erwin
Kreuzer (1878-1953), damals Pfarrer in Freiburg i. Br., «in hässlicher Weise

aufgebauscht worden».84 «Ich habe mich auch schon gefragt, ob ich die
erwähnten Punkte der internationalen Beziehungen wegen nicht beiseite
lassen sollte. Allein ich konnte es nicht, weil der Christ stärker in mir ist
als der Mann der Kirche.» Um die künftigen Beziehungen nach dem Krieg
sei ihm nicht bange:

Sie werden eine Notwendigkeit sein. [Allerjdings werden nur Menschen [daran

teilnehmen] können, bei denen menschliches und christliches Empfinden
mindestens so stark ist wie ihr nationales und politisches Fühlen. [...] Meine
Briefe sind nicht für die Öffentlichkeit bestimmt, aber wenn ihr Inhalt Jemand

interessiert, können] Sie sie ihn Einzelnen bekannt geben.85

Es dürfte deutlich geworden sein, dass die IKZ und ihr rühriger Hauptredaktor

versuchte, im Krieg die internationalen Verbindungen nach innen
wie nach aussen - zu anderen altkatholischen Kirchen, zu anderen,
nahestehenden Kirchen und zur sich entwickelnden Ökumenischen Bewegung

- aufrechtzuerhalten oder wo möglich neue zu knüpfen. Der folgende

Abschnitt widmet sich der Frage, wie die Bischöfe der einzelnen
altkatholischen Kirchen in ihren Hirtenbriefen zum Krieg Stellung bezogen

und welchen Widerhall solche Stellungnahmen in der IKZ fanden.

3. Altkatholische Kriegshirtenbriefe in der IKZ

In der eingangs erwähnten Ausschau «Unterbrochene kirchliche Interna-
tionalität» geht Adolf Thürlings kurz auf Hirtenschreiben altkatholischer

83 Adolf Küry an AdolfThürlings jr., Basel, ohne Datum [April 1917], BABe, AH
119. Die folgenden Zitate stammen ebenfalls aus diesem Brief.

84 Erwin Kreuzer (Kürzel E.K.Z.) reagierte im Alt-Katholischen Volksblatt auf
einen Beitrag über die russische Revolution, erschienen in Kath[B] 40 (1917) 91f.
Kreuzer warf dem Katholik seine «unfreundliche[n] Haltung gegen Deutschland»

vor, aber auch, «daß er den Krieg um seiner Gewalttat willen nicht mit der christlichen
Pflichtenlehre zu vereinigen» vermöge. Vgl. AKVB 31 (1917) 107f., hier 107.

85 Für einen weiteren solchen Angriffund Kürys Reaktion darauf, vgl. Kath[B] 37

(1914) 300 («In eigener Sache»).

358



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Bischöfe in der Schweiz, den Niederlanden und Deutschlands bis zur
Fastenzeit 1915 ein und nennt zudem Predigten und andere Veröffentlichungen

zum Thema, die der Redaktion nach Ausbruch des Krieges zugegangen

seien.86 Weniger interessieren ihn Schriften, die sich jeweils nur an
eine einzige Nation richten, wie das Buch «Die Leidenschule» des

Bischofs von Rottenburg, Paul Wilhelm von Keppeler (1852-1926), der den

Krieg einen «Erzieher grossen Stils» nennt, oder die Hirtenbriefe des

Hauses der Bischöfe der PECUSA (8. Oktober 1914) und der römisch-katholischen

Bischöfe des Deutschen Reichs (27. Dezember 1914).87

Anders bewertet Thürlings die beiden folgenden Schreiben, auf die er
denn auch ausführlicher eingeht. Das Schreiben «Ubi primum», das Papst
Benedikt XV. (1854-1922) wenige Tage nach seinem Amtsantritt am
3. September 1914 verfasste, ist «eine Ermahnung an alle Katholiken des

Erdkreises [...], fortzufahren im Gebete um beschleunigten Frieden.»88

Thürlings würdigt die Bemühungen des Papstes «zu dem Grundsatz strenger

Neutralität»89 und hofft, dass sich seine Position nicht verändern werde.

Die päpstliche Aufforderung zu einem gemeinsamen
Friedensgottesdienst sieht Thürlings allerdings kritisch - der Gedanke sei in
Gebetsstunden aller Art bereits in vielen Ländern und Kirchen zur
Ausführung gekommen, das brauche nicht von oben verordnet und mit Ablässen

zur Teilnahme dazu ermuntert zu werden!90 Eine einheitliche Ausführung

eines solchen Gottesdienstes, der allen «gleicherweise aus der Seele

spräche»91, sei allerdings schwierig. Stattdessen plädiert der Liturgiker
Thürlings dafür, dass sich eine «grosse Gesamtgemeinde vor dem Altare

86 Eine Liste der eingegangenen Literatur findet sich in IKZ 5 (1915) 119.
87 Vgl. zum letztgenannten Schreiben Kath[B] 38 (1915) 19f. «Der Krieg schlage

das Schuldbuch der Völker auf.» a. a. O., 19.
88 Thürlings, Ausschau (wie Anm. 2), 7. - Thürlings belässt es in seinem Beitrag

bei kritisch-ironischen Untertönen gegenüber Papsttum und römischem Katholizismus.

In zeitgenössischen populären altkatholischen Zeitschriften wird die Abgrenzung

in der Regel schärfer formuliert. - Zur Rolle der römischen Katholiken und des

Papsttums vgl. Birgit Aschmann, Oh mein Gott. Die Katholiken und der Erste
Weltkrieg, in: Notger Slenczka (Hg.), Faszination und Schrecken des Krieges, Leipzig
(EVA) 2015, 81-105. Der Erste Weltkrieg bot die Chance, den Status der Katholiken
in vielen Ländern zu verbessern (a. a. O., 102), das Papsttum, das erstmals in der
Geschichte den Krieg verurteilte, ging daraus gestärkt hervor (a. a. O., 104).

89 Thürlings, Ausschau (wie Anm. 2), 9.
90 Ebd.
9' Ebd.

359



Angela Berlis

Gottes [...] in ehrfurchtsvollem Schweigen beugen» solle unter Gottes

«gewaltige Hand, die auch im Kriege segnet, unter seinen unergründlichen

Ratschluss, der in den höchsten Wirren und Nöten seinen Weg weiss
und der die Seinen nicht vergisst.»92

In ähnlicher Weise wie der Papst hatte auch der Erzbischof von Uppsala,

Nathan Söderblom (1866-1931), kurz nach seinem Amtsantritt einen

«hauptsächlich an die protestantische Welt gerichteten» Aufruf «Für Frieden

und christliche Gemeinschaft» gerichtet. Die Ablehnung dieses Aufrufs

vom 27. November 1914 durch «entscheidende kirchliche Stellen in
Krieg führenden Fändern (der Erzbischof von Canterbury und der
Berliner Oberhofprediger Dryander)» wertet Thürlings als Zeichen für «die

gegenwärtige Unmöglichkeit einer positiv wirksamen christlichen Inter-
nationalität».93

Thürlings befasst sich in seiner Ausschau auch mit den bis dahin
erschienenen altkatholischen Hirtenbriefen. Er betont, dass sie sich alle
«möglichst objektiver Auffassung und Darstellung befleissigen» und
neben «vaterländischen Tönen vor allem der Pflicht frommen Ertragens und
der Menschlichkeit in der Kriegführung das Wort reden»94, dabei der
«Sehnsucht nach baldiger Wiederkehr friedlicher Zustände» Ausdruck
verleihen und dabei «allgemein christliche Gesichtspunkte»95 betonen.

Thürlings hebt «ihren hohen seelsorglichen Wert hervor», die
Unterschiedlichkeit im Einzelnen hänge mit «den gegebenen Verhältnissen»
zusammen.96 Mit seinen Ausführungen setzte der deutsche, seit 1887 in
der Schweiz lehrende Theologe den Ton künftiger Darstellungen in der

IKZ: Man war bemüht, Unterschiede nicht unter den Tisch zu kehren,
zugleich aber nicht zu polarisieren.

Zwei Jahre später erschien in der IKZ ein weiterer Beitrag über
altkatholische Kriegshirtenbriefe. Adolf Küry hatte seinen Kollegen Wilhelm
Heim darum gebeten:

Die Kriegshirtenbriefe der Bischöfe Herzog [und] Moog sollten in der I.K.Z.
besprochen werden. Hätten sie Zeit und Lust, die Arbeit zu besorgen. Über
das «Wie» [lasse] ich Ihnen Freiheit - Sie können es [in einer] grösseren Ar-

92 A.a.O., 10.

93 A. a. O., 7. - Zum Erzbischof von Canterbury und Oberhofprediger Dryander
s. o. Anm. 23.

94 A.a.O., 5.
95 A.a.O., 6.
96 Ebd.

360



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

beit tun oder als Beitrag [für die] Bibliographie. [Zu] Beginn des Krieges hat
Erzbischof Gul [damals] ein Schreiben erlassen, das Sie ev. berücksichtigen
können.97

Heim nahm nicht nur die Kriegshirtenbriefe des schweizerischen und des

deutschen Bischofs zur Hand, sondern wollte über jene aller altkatholischen

Bischöfe98 «orientieren»99. Der Krieg sei ein Tyrann und ziehe alles
in seinen Bann. Von den polnischen Altkatholiken in den USA (Polish
National Catholic Church, PNCC) und den Mariawiten in Polen - beide
Kirchen gehörten damals zur Utrechter Union - waren Heim keine
Hirtenbriefe bekannt, aus den Niederlanden nur der bereits von Thürlings
erwähnte vom 5. August 1914.100 Die niederländischen Bischöfe sprachen
in ihrem kurzen Schreiben vom sündigen Menschen. Gott müsse in dieser
Zeit der Heimsuchung um Vergebung gebeten werden. Sie riefen dazu auf,
für die Obrigkeit zu beten, ihr zu folgen und mahnten zur Opferbereitschaft.101

Der österreichische Bistumsverweser Amandus Czech (1855—

1922) verfasste am Anfang des Krieges einen Hirtenbrief, in dem er zum
Vertrauen aufrief, dass Gott in Leiden und Trübsal walte. Auch wenn
deutlich wird, dass Czech einen gewaltigen und schlimmen Krieg erwartete,

erinnerte er daran, dass Menschen ihr Heil in den Grundsätzen des

Reiches Gottes suchen sollten. Er stellte den Gräueln des furchtbaren
Krieges den wahren Frieden der Gotteskindschaft gegenüber, dem
soldatischen Heldentum das grössere christliche Heldentum.102

Ausführlicher besprach Heim fünf Hirtenbriefe des deutschen
Bischofs Georg Moog (1863-1934).103 Moog sehe sich als Lehrer und Tröster
seiner Gläubigen; «er findet sich mit dem Krieg als gegebener bedauerns-

97 Adolf Küry an Wilhelm Heim, Basel, 23. Januar 1917, BABe, AH 119; die
Zusage Heims für eine umfangreichere Besprechung findet sich in BABe, AH 121,
160 (Datum unleserlich).

98 Wilhelm Heim an Adolf Küry, St. Gallen, 26. Mai 1917, BABe, AH 121.
99 Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 270.
100 Vgl. De Oud-Katholiek 30 (1914) 157f. Der Hirtenbrief war unterzeichnet von

Gerardus Gul (1847-1920), Erzbischof von Utrecht, und Nicolaas Prins (1858-1916),
Bischof von Haarlem. Nicolaüs Spit, der Bischof von Deventer, weilte damals gerade
zur Erholung in Deutschland. Vgl. Der Katholik 36 (1914) 291f. Eine deutsche
Übersetzung erschien am 21. August 1914 in: AKVB 28 (1914) 265f.

101 Vgl. Heim, Hirtenbriefe, (wie Anm. 42), 271.
102 Vgl. a. a. O., 272f. - Der Text dieses Hirtenbriefes stand mir nicht zur Verfügung.
103 Vgl. a.a.O., 274-278. Zwei weitere Hirtenbriefe Moogs im Kriegszeitraum

sind erst nach der Drucklegung von Heims Beitrag erschienen.

361



Angela Bertis

werter Tatsache ab und sieht seine Aufgabe lediglich darin, den Lesern
und Hörern seiner Hirtenworte den Weg zu innerer Kraft zu weisen.»104

Christus wird in diesen Briefen gesehen als Weltheiland, Friedensfürst,
Ostersieger.105 Moog warnte vor «alle[m] unchristlichen Hass gegen die
Feinde» und rief dazu auf, für die Feinde zu beten.106 Der erste Kriegshirtenbrief

(3. August 1914) ist getragen von vaterländischer Begeisterung
und vom Vertrauen auf Gott. Moog sieht den Krieg als heiligen Krieg, als

gerechte Sache Deutschlands.107 Er ruft dazu auf, den vom Kaiser
angeordneten ausserordentlichen Bettag zu halten und gibt den altkatholischen
Gläubigen ein Gebet mit auf den Weg.108 Die meisten seiner Kriegshirtenbriefe

stellt Moog unter ein Schriftwort. Der zweite Kriegshirtenbrief,
vom Januar 1915, ist ein «Trostschreiben», das Moog unter das Jesajazitat
«Tröstet, tröstet mein Volk» (Jes 40,1) stellt. Der Krieg ist auch in den

Heimatgesellschaften angekommen: Viele Familien haben Gefallene und
anderes Leid zu beklagen.109 Es ist eine Zeit des Sterbens und Verwelkens
der Menschenblüten, die Hinterbliebenen brauchen Trost. Christus ist der

grosse Tröster,110 wir Menschen folgen «in der vollkommenen
Selbstentäußerung des Opfergeistes Christi» nach.111 Im Weihnachtshirtenbrief
1915 - es ist Weihnachten inmitten des Krieges - steht die Geburt des

Weltheilands (Lk 2,10f.) im Zentrum. Moog geht auf die persönliche
Beziehung der Christinnen und Christen zum Heiland ein. Jesus fleht Heil
und Frieden nicht nur auf sein eigenes Volk, sondern auch auf die feindlichen

Völker herab.112 In der Osterzeit 1916 stellt Moog die siegende
Gottesliebe (Rom 8,31-39) in den Mittelpunkt. Jesus ist «tröstender Bruder
und Freund», mit ihm wird der Sieg des Lebens, der Sieg der ewigen

104 Vgl. a.a.O., 274.
105 Ebd.
106 Ebd.
107 Vgl. a. a. O., 274f. Der Hirtenbrief ist abgedruckt in Amtliches Altkatholisches

Kirchenblatt, Bonn [= AmtKb] V (1914) Nr. 6, 35-37.
108 A.a.O., 37.
109 Auch Moogs eigene Familie hatte Grund zur Trauer: Am 7. Dezember 1914 fiel

Paul Moog, Sohn seines Bruders Josef (altkatholischer Pfarrer in Dortmund) und
Student der Theologie in Bern. Paul Moog hatte sich als Kriegsfreiwilliger gemeldet
und starb im damaligen Russisch-Polen. S. Kath[B] 38 (1915) 6.

110 Vgl. Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 275. Der Hirtenbrief ist abgedruckt in:
AmtKb V (1915) Nr. 10, 53-64.

111 A.a.O., 63.
112 Vgl. Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 276. Der Hirtenbrief ist abgedruckt in:

AmtKb V (1915) Nr. 22, 117-124, hier 123.

362



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Gottesliebe proklamiert (die Moog auch den Feinden wünscht - das hat

mit dem Sieg auf den Schlachtfeldern nichts zu tun).113 «Kein Feind, kein
Haß, keine Entbehrung, kein Tod kann uns hindern an dem Siege des

Lebens, zu dem Gottes Liebe uns führt.»114

Bischof Moogs fünfter Kriegshirtenbrief fällt in den Kriegswinter
1916/17. Der Krieg dauert immer noch an, «Sorge und Schwäche suchen

uns zu überwältigen».115 Die Stimmung im Krieg ist umgeschlagen: Am
Anfang stand der Helden eilender Siegeslauf, jetzt heisst es Warten und
Stillsein. Moog mahnt zu Kraft und Mut im Ausharren und Dulden und
schreibt über den wahren Helden: «[...] in Stillsein und Vertrauen besteht

eure Heldenkraft.»116 Zentrale Bibelstelle dieses Hirtenschreibens ist Jes

30,15. Dieser Brief wurde von der Zentralstelle zur Verbreitung guter
deutscher Literatur in eine Schriftenreihe aufgenommen und fand bis an
die Front Verbreitung; er war der meistgelesene von Moogs Hirtenbriefen.117

Die beiden folgenden Hirtenbriefe hat Heim nicht besprochen: einer
anlässlich des Festes zum 400-Jahr-Jubiläum der Reformation118 und der
im fünften Kriegsjahr (September 1918) erschienene Hirtenbrief «Die
Überwindung des Bösen durch das Gute» (Rom 12,21)319 Der Krieg brin-

113 Vgl. Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 276f. Der Hirtenbrief ist abgedruckt
in: AmtKb V (1916) Nr. 27, 135-140, hier 139: «daß der Sieg des Lebens, den der
Apostel in allen Jubeltönen feiert, mit dem Siege auf den Schlachtfeldern nichts zu tun
hat».

114 A.a.O., 140.
115 Der Hirtenbrief ist abgedruckt in: AmtKb 5 (1916) Nr. 36, 175-182, hier 175.

Vgl. Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 277f.
116 Vgl. a.a.O., 278. Heim ist offensichtlich beeindruckt, er zitiert eine Dreiviertelseite

lang aus dem Brief über wahres Heldentum. Ebd.
117 A.a.O., 277f. Der Hirtenbrief ist abgedruckt in: AmtKb V (1916) Nr. 36,

175-182.
118 Der Hirtenbrief ist abgedruckt in: AmtKb V (1917) Nr. 47, 222f. Er fällt aus

dem Rahmen der Kriegshirtenbriefe (mit Ausnahme seines sehr kurzen Hirtenschreibens

vom 3.8.1914) und nimmt auch nicht Bezug auf ein bestimmtes Schriftwort.
Moog beschreibt das berechtigte Anliegen Luthers, dessen Berufung auf sein Gewissen

der Gewissensfreiheit im Allgemeinen den Weg geebnet habe. Auch die Altkatholiken

hätten sich 1870 auf ihr Gewissen berufen und seien katholisch geblieben. Moog
spricht im Hirtenbrief die guten Beziehungen zur evangelischen Kirche an.

119 Der Hirtenbrief ist abgedruckt in: AmtKb V (1918) Nr. 58, 273-281. Interessant

sind auch Moogs Hirtenbriefe «Nach dem Kriege. Die Zukunft der alt-katholischen

Kirche», abgedruckt in: AmtKb VI (1919) Nr. 1, 1-10, sowie sein Hirtenbrief
nach dem Friedensschluss, abgedruckt in: AmtKb 6 (1919) Nr. 5, 22-31. Auf beide
kann hier nicht weiter eingegangen werden.

363



Angela Bertis

ge viel Böses, wobei Moog verschiedene Arten unterscheidet - das sittlich
Böse, Unrecht und Gewalt, Schicksal und Unglück, Opfer an Geld und
Gut - und für Versöhnung plädiert. Moog geht in diesem Brief auch auf
die nachteiligen Folgen des Krieges für die kleine altkatholische Kirche
ein: «Verminderung der Gemeinden und Schwächung ihrer verschiedenartigen

Kräfte, schwindendes Vertrauen in die Zukunft» nach dem

Krieg.120 Auch den Frieden spricht er an: Es dürfe kein <undeutscher>,

«uns in Schande und Schwäche niederstoßende[r]»121 Friede geschlossen
werden. Heims Schluss, dass Moog das «Problem des Krieges an sich,

Fragen wie: Evangelium und Krieg, Christentum und Krieg, Kirche und

Krieg» nicht aufgreife oder näher behandle, sondern sich «mit dem Krieg
als gegebener bedauernswerter Tatsache» abfinde und seiner Leserschaft

lediglich Trost und «den Weg zu innerer Kraft» weise122, erklärt Matthias
Ring anhand des «Paradigmas vom unpolitischen Katholizismus» des

deutschen Altkatholizismus.123 Damit und mit seiner Aufforderung zum
Gebet für die Feinde sei Moog jedoch «von chauvinistischen Entgleisungen

und vor der Herabsetzung der Kriegsgegner bewahrt» geblieben.124

Aufgrund neuerer Untersuchungen zu Kriegspredigten lassen sich Moogs
Hirtenbriefe in ein übliches Muster einreihen; auf die anfängliche Kriegslust

(wie in römisch-katholischen und protestantischen Aussagen steht das

Motiv des gerechten Krieges im Vordergrund125) folgt später die
Kriegsmüdigkeit.126

120 AmtKb 5 (1918) Nr. 58, 276.
121 AmtKb 5 (1918) Nr. 58, 281.
122 Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42) 274.
123 Ring, «Katholisch und deutsch» (wie Anm. 7), 124. Moog hat sich mehrfach

dazu geäussert, vgl. a.a.O., 15-20. Moog und andere Altkatholiken sahen im
römischen Katholizismus eine «Vermischung von Politik und Religion», daneben sah die
altkatholische Kirche sich Ring zufolge als sich «rein auf das Religiöse beschränkende

Kirche». A. a. O., 19. Ähnliches konstatiert Ring auch für Eduard Herzog (Schriften

von 1882 und 1902), vgl. a.a.O., 25, Anm. 101.
124 Ring, «Katholisch und deutsch» (wie Anm. 7), 124.
125 Vgl. Gerd Krumeich, «Gott mit uns»? Der Erste Weltkrieg als Religionskrieg,

in: ders./Hartmut Lehmann (Hg.), «Gott mit uns». Nation, Religion und Gewalt
im 19. und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen (Vandenhoeck& Ruprecht) 2000, 273-
283, hier 278.

126 Vgl. Charlotte Methuen, «The very nerve of faith is touched». British
Preaching During the Great War, in: Arnold/Dingel (Hg.), Predigt (wie Anm. 36),
63-73, hier 64f.

364



«Unterbrochene kirchliche Internationalist»

Die Hirtenschreiben des christkatholischen Bischofs Eduard Herzog
unterscheiden sich in Ton und Inhalt von denen seines deutschen bischöflichen

Amtsbruders. Heim bezeichnet Herzogs Hirtenbriefe nicht nur -
wie die von Bischof Moog - als «tieffromm», sondern zusätzlich als

«gelehrt».127 Des Autors Schluss lautet: «In ihrem tiefsten Grunde sind die

Kriegshirtenbriefe Bischof Herzogs Apologien des Christentums.»128 Der
erste Hirtenbrief erschien in der Adventszeit 1914 zum Thema «Christentum

und Kultur in der Drangsal dieser Tage».129 Herzog stellte das Ärgernis

des «unerhörte[n]» Krieges fest, der nach dem Wert der Kultur und des

Christentums frage. Er stellte die Aussage eines ausländischen Bischofs,
der Krieg sei der Bankrott des Christentums, infrage.130 In seinem Brief
hingegen machte Herzog deutlich, dass das Christentum die höchste
Kulturmacht sei und bleibe. Heim sieht diesen Hirtenbrief als «religiöse
Kriegsliteratur» an. Er schliesst mit einem Gebet.131 Mit dem nächsten

Hirtenbrief vom 23. Januar 1915 lud Bischof Herzog zum Bettag für den

Frieden am 21. Februar 1915 ein, den die Schweizerische Reformierte
Kirchenkonferenz am 13. Dezember 1914 beschlossen hatte. Dies sei

immerhin die «erste Vereinigung der schweizerischen Kirchen» «zu einer

gemeinschaftlichen religiösen Handlung».132 Herzog betonte in seinem

Hirtenbrief, dass die Wiederkehr des Friedens auch für die Schweiz und
ihre Wohlfahrt (in Bezug auf die Wirtschaft und den Tourismus, hinsichtlich

der Sprachenvielfalt und des dadurch möglichen Austausches mit den

Nachbarn) ein Segen sei. Am Ende des Hirtenschreibens macht Bischof

127 Vgl. Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 279-285.
128 A. a. O., 279. Die Hirtenbriefe sind jeweils im Separatdruck erschienen.
129 Eduard Herzog, Christentum und Kultur in der Drangsal dieser Tage.

Hirtenbrief für die Zeit des europäischen Krieges, Aarau (Sauerländer) 1914. Vgl. Heim,
Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 280-282.

130 Herzog gibt den Namen dieses Bischofs nicht an. Die Formulierung wird von
unterschiedlichen Personen benutzt. Vgl. Martin Rade, Der Bankerott der Christenheit,

in: Die christliche Welt 28 (1914) Sp. 849f., ausserdem: Der Bankerott des

Christentums!, in: Kath[B] 37 (1914) 389f. Der Beitrag ist signiert mit dem griechischen
Buchstaben «q», der Autor konnte nicht identifiziert werden.

131 Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 282f.
132 A. a. O., 282. Der Hirtenbrief ist abgedruckt in: Kath[B] 38 (1915) 57-59 (Zitat:

58). - Die römisch-katholischen Bischöfe lehnten die Teilnahme an der gemeinsamen
Feier eines Friedenssonntages im Jahr 1915 ab (s. o.), der Papst ordnete eine solche

Feier für den 7. Februar 1915 an. Vgl. Kath[B] 38 (1915) 27 («Bern»). DielKZ schrieb:
«Die Protestanten und Christkatholiken mussten allein feiern.» IKZ 7 (1917) 191.

365



Angela Bertis

Herzog konkrete Vorschläge für Bibellesungen, zum Kollekten- und zum
Schlussgebet und zu einer gemeinschaftlichen Kommunionfeier.

In seinem Hirtenbrief zur Adventszeit 1915 über «Christliche Persönlichkeit

und kirchliche Gemeinschaft» sticht der Gedanke hervor, dass in
der Kirche «das Christentum die Gläubigen zu einer auf keine Landesgrenzen

beschränkten Gemeinschaft» mache.133 Ausserdem betonte der
Autor: «Starke christliche Persönlichkeiten und kirchliche Gemeinschaft»
schlössen einander nicht aus.134 Im Hirtenbrief zur Adventszeit 1916 steht

Christus, der Friedensfürst, im Mittelpunkt.135 Herzog weist in seinem
Brief hin auf Eph 4,3: «Seid beflissen, Einigkeit des Geistes zu erhalten
durch das Band des Friedens» (einen Vers, den er auch 1920 bei der Eröffnung

der Vorkonferenz zur Weltkonferenz für Glauben und Verfassung
gebrauchen sollte), beruft sich auf den christkatholischen Synodenbe-
schluss von 1876136 und auf die Absicht, «Einigkeit des Geistes zu erhalten
durch das Band des Friedens.» Voraussetzung sei, «daß wir uns selbst an
den Friedensfürsten halten.» Der Weg zur Anbahnung einer Verständigung

unter den christlichen Kirchengemeinschaften sei Gehorsam gegenüber

dem Friedensfürsten.137 Ein weiterer Teil des Hirtenschreibens setzt
sich mit dem Verhältnis zwischen Krieg und Friedensfürst auseinander.

Die folgenden Hirtenbriefe Eduard Herzogs, die in die Kriegszeit
fielen, wurden im 1917 erschienenen Beitrag von Heim nicht mehr besprochen.

Zur Adventszeit 1917 und 1918 veröffentlichte Herzog weitere
Hirtenbriefe.138 In jenem von 1917, der von den Arbeitern im Weinberg
handelt, kommt er zum Schluss:

133 Eduard Herzog, Christliche Persönlichkeit und kirchliche Gemeinschaft.
Hirtenbrief auf die Adventszeit des Jahres 1915, Aarau (Sauerländer) 1915, 4. Vgl.
Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 283f.

134 Herzog, Christliche Persönlichkeit (wie Anm. 133), 4. Herzog führt diesen
Gedanken weiter aus a. a. O., 13-19.

135 Eduard Herzog, Der Friedensfürst. Hirtenbrief auf die Adventszeit des Jahres

1916, Bern (Pochon-Jent & Bühler) 1916, Vgl. Heim, Hirtenbriefe (wie Anm. 42), 284f.
136 S. o., Anm. 68.
137 Vgl. Herzog, Friedensfürst (wie Anm. 135), 12.
138 Vgl. Eduard Herzog, Im Weinberg des Herrn. Hirtenbrief auf die Adventszeit

des Jahres 1917, Basel (Christkatholisches Schriftenlager) 1917.

366



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Wohl aber ist jeder Widerspruch gegen Nationalitätenhaß, gegen unnötige
Härte und Grausamkeit, jeder Samariterdienst, der liebevoll auch dem Feinde

geleistet wird, jeder Ruf nach Recht und Billigkeit und Frieden eine Wirkung
der Botschaft vom Weinberg des Herrn. [...] Möge die Nachwelt erfahren, daß

die bösen Tage, in denen wir leben, nur wieder eine Stunde waren, in denen der
Hausvater ausging, mit lauter Stimme Arbeiter zu rufen in seinen Weinberg.139

Herzog beendete seinen Hirtenbrief für die Adventszeit 1918 am 10.

November, nach dem Ende des Krieges.140 Darin geht Herzog u. a. auf die

Spanische Grippe ein, die in den letzten Kriegsmonaten ausbrach.141 Er
schreibt in einer Zeit grosser sozialer Unruhen und bürgerkriegsartiger
Stimmung, die im November 1918 in der Schweiz im Landesstreik
kulminierten.142 Herzog führt seine Leserinnen und Leser in die Stille, auf einen

Berg und spricht über das Gottesreich. Der Brief spiegelt Herzogs
Kriegsmüdigkeit und Sehnsucht nach dem Ende des Krieges.

4. Abschliessende Überlegungen und Ausblick

Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sind das Beispiel einer

Kirche, die in Krieg führenden (Deutschland, Österreich) und neutralen

(Schweiz, Niederlande, bis 1917 USA) Ländern bestand; lange vor dem

Krieg bestanden enge Beziehungen zu anderen Ländern, insbesondere
nach Russland und England.143 Dieser Beitrag zeigt die desaströsen Folgen

139 A.a.O., 16.
140 Vgl. Eduard Herzog, Das Reich Gottes. Hirtenbrief auf die Adventszeit des

Jahres 1918, Aarau (Sauerländer) 1918.
141 Zur Spanischen Grippe in der Schweiz vgl. Christian Sonderegger, Art.

«Grippe», in: HLS, http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D22714.php (zuletzt besucht

am 23.5.2018). Die Grippe erfasste in zwei Wellen 2 Millionen Schweizer Einwohnerinnen

und Einwohner und forderte 24449 Todesopfer.
142 Vgl. Bernard Degen, Art. «Landesstreik», in: HLS, http://www.hls-dhs-dss.

ch/textes/d/D16533.php (zuletzt besucht am 31.5.2018).
143 Aufgrund der Anlage des Beitrages konnten einzelne Personen und ihr

Engagement nicht behandelt werden, sofern ihr Engagement in der IKZ nicht dokumentiert
wird. Dazu gehören auch verschiedene Frauen, wie etwa die christkatholische
Chemikerin und Friedensaktivistin Gertrud Woker (1878-1968), die sich gegen den

Giftgaskrieg einsetzte, oder - nach dem Krieg - die Lehrerin und Pazifistin Anny Peter,
die sich zum religiösen Sozialismus zählte. Vgl. zu Woker: Regula Ludi, Art. «Woker,

Gertrud», in: HLS, http://www.hls-dhs-dss.ch/textesAi/D941 l.php, zu Peter:

Angela Berlis, Art. «Peter, Anny», in: HLS, httpV/www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/
D27555.php (beide zuletzt besucht am 23.5.2018).

367



Angela Berlis

des Ersten Weltkrieges für diese Beziehungen auf und stellt die Versuche
der Verantwortlichen der IKZ dar, die internationale Vernetzung trotzdem
aufrechtzuerhalten.

In erster Linie galt es, unabhängig von nationalen Grenzen, die Verbindung

zu anderen altkatholischen Kirchen zu gewährleisten. Dies war nur
durch eine selbst auferlegte, strikte Neutralität der IKZ möglich. Polemische

Auseinandersetzungen und Abgrenzung fanden andernorts, u. a. im
Schweizer Katholik und im deutschen Alt-Katholischen Volksblatt, und
bisweilen auch in privaten Korrespondenzen statt.

Die Analyse der Kriegshirtenbriefe altkatholischer Bischöfe,
insbesondere des deutschen Bischofs Georg Moog und des Schweizer Bischofs
Eduard Herzog, erhellt deren Deutungen des Krieges. In Moogs Hirtenbriefen

ist ein allgemeines Muster erkennbar, wie es auch in ähnlichen

Veröffentlichungen anderer Konfessionen feststellbar ist; es ist
gekennzeichnet von der Verbindung von Religion, Nation und Krieg. Bei Moog
findet sich nach einer anfänglichen Kriegsbejahung («gerechter Krieg»)
eine tröstende Wende «nach innen» auf seine eigene Kirche, die am Ende

- dem Muster entsprechend - in den Ausdruck zunehmender
Kriegsmüdigkeit mündet. Moogs Hirtenschreiben zeichnet ihre wiederkehrende

Betonung des Gebets auch für die Feinde aus. Herzog, der sich in seinen

Hirtenbriefen auch den Belangen seiner eigenen Kirche zuwandte, setzte
sich zudem mit seiner Autorität für die aufkommende ökumenische Bewegung

für Glauben und Verfassung ein und knüpfte dabei an seine früheren
vertrauensvollen Beziehungen insbesondere zur Episkopalkirche in den

USA an. Beide Bischöfe entwickelten ihre eigenen Interpretationen des

Krieges und nahmen die Zeit nach dem Krieg in den Blick. Herzog war
überzeugt, dass die tiefe Sehnsucht nach Frieden leitend sein könne bei der

Vertiefung des ökumenischen Anliegens; dabei stand für ihn die bedeutende

Rolle der altkatholischen Kirchen beim Engagement für kirchliche
Einheit ausser Frage.144

Die Hirtenschreiben der Bischöfe, auf die über ihre eigene Kirche
hinaus auch in ausländischen altkatholischen Presseerzeugnissen hingewiesen

wurde, stellen ein Zeichen der bleibenden Verbindung zwischen den

altkatholischen Kirchen während des Krieges dar. Denn gemeinsame
Treffen und Sitzungen waren unmöglich - so musste etwa der geplante
Internationale Altkatholikenkongress 1915 in Bern ausfallen (der nächste

144 Vgl. IKZ 7 (1917) 298-301.

368



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

fand erst 1925 statt) und die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz

konnte zwischen 1913 und 1920 nicht tagen. Adolf Küry bedauerte

zutiefst, dass es nicht zu einer gemeinsamen Stellungnahme der IBK kam.
Ein halbes Jahr vor Kriegsende schrieb er:

Alle Kirchen haben sich in irgend einer Form zum Krieg und zum Frieden
geäussert. Nur unsere Bischofskonferenz schweigt. Unsere Kirchen haben die
internationale Mission während [des] Krieges verkannt und versäumt.145

Zu einer gemeinsamen altkatholischen Stellungnahme zum Krieg oder zu
den damit verbundenen Umbruchserfahrungen kam es auch nach dem

Krieg nicht.146 Im April 1920 waren in Utrecht nur die niederländischen
Bischöfe sowie der Schweizer und der deutsche Bischof anwesend. Die
anderen Bischöfe - aus den USA, Polen und den Nachfolgestaaten der

Habsburgermonarchie - waren durch Verkehrsschwierigkeiten verhindert.

Die in Utrecht anwesenden Bischöfe ermahnten und baten die
altkatholischen Gläubigen, sich erstens auf das gemeinsame geistige Erbe der
Alten Kirche zu besinnen und zweitens «von den besonderen Gaben, die

uns gegeben sind, einen frommen und eifrigen Gebrauch zu machen zur
Ehre und Wohlfahrt der ganzen christlichen Kirche.»147 Drittens ermahnten

und baten die Bischöfe darum, «die Sache der brüderlichen Verständigung

unter den christlichen Kirchen zum Gegenstand eurer privaten und

gemeinschaftlichen Gebet und Andachtsübungen zu machen».148

Die Zwischenkriegszeit machte die tiefgreifenden gesellschaftlichen
und kirchlichen Transformationen sichtbar, an der auch die altkatholischen

Kirchen teilhatten: Das deutsche altkatholische Bistum war durch
den Ersten Weltkrieg stark geschwächt, denn während des Krieges war
das kirchliche Leben weitgehend zum Erliegen gekommen (Synoden fielen

aus, die altkatholische Presse wurde reduziert usw.). Bereits vor dem

Krieg hatte ein Generationenwechsel stattgefunden (diejenigen, die das

Erste Vatikanum noch erlebt hatten, waren bis auf wenige Ausnahmen

gestorben), nun starben viele hoffnungsvolle junge Altkatholiken und
Altkatholikinnen im Krieg oder wurden an seinen Folgen aufgerieben; die

145 Adolf Küry an Andreas Rinkel, Basel, 7. Mai 1918, BABe, AH 119.
146 Vgl. dazu allgemein: Jörn Leonhard, Die Büchse der Pandora des 20.

Jahrhunderts. Der Erste Weltkrieg als Umbruch von Erwartungen und Erfahrungen, in:
Slenczka (Hg.), Faszination (wie Anm. 88), 120-136.

147 Kundgebung 1920 (wie Anm. 60), 96.
148 Ebd.

369



Angela Berlis

Neuaufbrüche aus der Zeit vor dem Krieg (Gründung einer altkatholischen

Jungmannschaft, die Gründung einer landesweiten Dachorganisation

der Frauenvereine) erhielten einen massiven Rückschlag; die prekäre
Finanzlage hatte ebenfalls erhebliche Auswirkungen auf das gesamte
kirchliche Leben (etwa die Schliessung des Konvikts in Bonn). Nach dem

Auseinanderbrechen der Habsburgermonarchie bildeten sich altkatholische

Bistümer in Österreich und in der damaligen Tschechoslowakei. In
Polen entstand in den 1920er-Jahren eine Tochterkirche der PNCC neben

der Altkatholischen Kirche der Mariawiten, die von 1909 bis 1924 zur
Utrechter Union gehörte; die PNCC ging - räumlich weit vom europäischen

Altkatholizismus entfernt - ihren eigenen Weg. Die Altkatholische
Kirche der Niederlande, die im Krieg ebenfalls neutral geblieben waren,
erlebte ab 1920 einen innerkirchlichen Neuaufbruch und führte verschiedene

Reformen durch (Einführung der Synode, Aufhebung der Zölibatspflicht

usw.).

Mit und nach dem Krieg übernahm die Christkatholische Kirche der
Schweiz eine Führungsrolle im Hinblick auf die ökumenischen
Bestrebungen des Altkatholizismus. Dabei spielte die in Bern angesiedelte IKZ
eine zentrale Rolle.

Adolf Thürlings hatte 1915 als Chefredakteur die Befürchtung geäussert,

dass die IKZ als Folge des Krieges ihre Rolle als internationale und
ökumenische Drehscheibe verlieren würde. Sein letzter Text wurde als

sein Vermächtnis angesehen und weit über die Leserschaft der IKZ hinaus
verbreitet. Bei seinem Nachfolger Adolf Küry stiess Thürlings' Appell auf
offene Ohren. Was in den Artikeln, in der «Kirchlichen Chronik», in der
Zeitschriftenschau und den Rezensionen der IKZ veröffentlicht wurde,
stellt die sichtbare Spitze des Eisbergs dar. Darunter lag - wie die in Bern
erhaltene Korrespondenz erhellt - die unermüdliche Arbeit insbesondere

Adolf Kürys, der Kontakte in alle Welt, nach West und Ost, Nord und

(relativ wenig) gen Süden unterhielt bzw. (z. T. in enger Zusammenarbeit
mit Eduard Herzog) anknüpfte. Die IKZ einigermassen unversehrt durch
den Krieg zu bringen, war Kürys wichtigstes Anliegen, für das er sich die
Hilfe von Kirchen in kriegsneutralen Ländern erhoffte. Die IKZ, seit 1893

wissenschaftliche Plattform für das altkirchlich orientierte ökumenische

Anliegen des Altkatholizismus, erweiterte diese Rolle, indem sie auch

zum Informationsforum für die junge Ökumenische Bewegung des

20. Jahrhunderts wurde. Dies war umso bedeutender, als andere internationale

altkatholische Strukturen im Krieg nicht mehr funktionierten. Die
IKZ diente -wie in diesem Beitrag gezeigt werden konnte - in den Kriegs-

370



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

jähren dazu, durch Berichte in der «Kirchlichen Chronik», aber auch

durch Beiträge von Robert H. Gardiner, dem rührigen Sekretär der
Weltkonferenz, und anderen, die Unterstützung der altkatholischen Kirchen
für die Vorbereitung einer Weltkonferenz über Glaube und Verfassung
sichtbar zu machen und zu vertiefen. Bestärkt wurde dies auch dadurch,
dass der christkatholische Bischof Eduard Herzog die Überzeugung zum
Ausdruck brachte, dass die Faith-and-Order-Bewegung die altkatholische
ökumenische Programmatik, wie sie seit den 1870er-Jahren praktiziert
wurde, weiterführte. Im Jahr 1920 wurde die IKZ denn auch von keinem

Geringeren als dem Ökumeniker und Pazifisten Friedrich Siegmund-
Schultze (1885-1969) als wichtige Quelle für die Geschichte der Weltkonferenz

über Glauben und Verfassung bezeichnet.149 Ausführlich berichtete
die IKZ auch nach dem Krieg über die wichtigen Meilensteine: 1920 über
die Vorkonferenz in Genf150, die Eduard Herzog, «der letzte lebende
Teilnehmer der Bonner Unionskonferenz des Jahres 1875»151 mit Gebet eröff-

149 Friedrich Siegmund-Schultze, Bericht über die Präliminarversammlung
der Weltkonferenz über Glaube und Kirchenverfassung in Genf vom 12. bis 20.
August 1920, in: IKZ 11 (1921) 30-65, hier 30. - Siegmund-Schultze selbst war ein

«konsequent transnationale[r] Theologe(n)». Matthias Wolfes, Versöhnung und
Reich Gottes. Friedrich Siegmund-Schultze und das Paradigma einer interkulturellen
Theologie, in: Claus Arnold/Johannes Wischmeyer (Hg.), Transnationale Dimensionen

wissenschaftlicher Theologie, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2013, 293-
315, hier 299.

150 Vgl. Kath[B]43 (1920) lOf. (Einladungsbrief Gardiners an die Kirchen vom
11. Dezember 1919); vgl. ausserdem Siegmund-Schultze, Bericht (wie Anm. 149),

31f. 1920 finden sich in der IKZ weitere Berichte über diese Konferenz sowie über die
altkatholischen Reaktionen, vgl. IKZ 10 (1920) 1-16; 73-92; 99-102 (Eduard Herzog)

und a.a.O., 66-71; 136-142; 256f. (Küry, Kirchliche Chronik).
151 [Küry], Zur Weltkonferenz (wie Anm. 78), 133.

371



Angela Berlis

nete152; 1927 über die erste Weltkonferenz in Lausanne153, und bis heute

über alle weiteren Entwicklungen.

Angela Berlis (*1962, München D), Prof. Dr., 1981-1988 Studium der Theologie

in Bonn und Utrecht. 1988-1991 Gemeindearbeit in St. Engelmundus/
IJmuiden, 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen Universitätsseminar

Bonn, 1996 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn, 1998
Promotion an der Katholischen Universität Nimwegen (Niederlande). 2000-
2009 Dozentin für Seelsorge und Gemeindeaufbau am Alt-Katholischen
Seminar Utrecht, 2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem
kirchenhistorische Post-Doc-Anstellung an der Theologischen Fakultät Tilburg.
Seit 2006 ausserdem «bijzonder hoogleraar» für Alte Katholische
Kirchenstrukturen, Stiftungsprofessur des Altkatholischen Seminars an der
Universität Utrecht. Seit Herbst 2009 ao., seit 2012 o. Professorin für
Geschichte des Altkatholizismus und Allgemeine Kirchengeschichte, 2009-
2017 Vorsteherin des Departements für Christkatholische Theologie und
Vizedekanin der Theologischen Fakultät der Universität Bern, 2018-2020
Dekanin, seit 2010 Co-Leiterin des dortigen Kompetenzzentrums Liturgik.
Seit 2000 Mitglied der Redaktionskommission derlKZ, seit 2016 deren Chef-
redaktorin. Seit 2009 Mitglied der Kommissionfür Faith and Order des
Weltkirchenrats als Vertreterin derAltkatholischen Kirchen der Utrechter Union.

152 Die Vorkonferenz fand vom 12. bis zum 20. August 1920 in Genf statt. Robert
H. Gardiner bat Eduard Herzog, die Versammlung zu begrüssen und die Wahl des

Präsidenten (Charles Brent) zu leiten. Herzog eröffnete die Konferenz mit einem Gebet

in deutscher Sprache, danach beteten alle Anwesenden das Vater Unser in ihrer
eigenen Sprache. Herzog würdigte zudem die Verdienste von Gardiner und Brent.
Vgl. [Küry], Zur Weltkonferenz (wie Anm. 78), 133; Eduard Herzogs Bericht: IKZ 10

(1920) 263-272, hier 263 (Text der Ansprache und Eröffnungsgebet). Vgl. auch den

Hirtenbrief, den Herzog einen Monat später, am 18. September 1920, veröffentlichte:
Eduard Herzog, Unsere Stellung zu den kirchlichen Unionsbestrebungen. Hirtenbrief

anlässlich der Genfer Vorkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung, in:
IKZ 10 (1920) 161-177. Auf die Bedeutung Herzogs für die Ökumenische Bewegung
wird auch hingewiesen in: Lukas Vischer u. a. (Hg.). Ökumenische
Kirchengeschichte der Schweiz, Freiburg i. Ue. (Paulusverlag) - Basel (Reinhardt) 1994,
229-236.

153 Bei der ersten Weltkonferenz über Glaube und Verfassung hielt Adolf Küry,
der nach Bischof Herzogs Tod im Jahr 1924 dessen Nachfolger geworden war, einen

Vortrag über «Die Einheit der Christenheit und die Stellung der bestehenden Kirchen
zu ihr». Zur Konferenz von 1927 vgl. Ernst Gaugler, Bericht über die Weltkonferenz

über Glauben und Verfassung, in: IKZ 17 (1927) 217-280, hier 273-276;
Weltkonferenz über Glauben und Kirchenverfassung, in: IKZ 17 (1927) 1-10; 193-216;
Friedrich Heiler, Ergebnisse und Folgerungen der Lausanner Weltkonferenz, in:
IKZ 18 (1928) 1-17.110-120.

372



«Unterbrochene kirchliche Internationalität»

Adresse: Institut für Christkatholische Theologie, Theologische Fakultät,
Universität Bern, Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern, Schweiz
Email: angela.berlis@theol.unibe.ch

Summary

This article explores the role and self-understanding of Old Catholic churches in
the First World War and the role of Old Catholic spokespersons such as Bishop
Eduard Herzog and Adolf Ktiry with respect to the Faith and Order movement.
This happens through research into the Internationale Kirchliche Zeitschrift
(IKZ), founded in 1893 under the name Revue Internationale de Théologie as an
academic Old Catholic journal with a strong focus on the «reunion of the
churches». This journal came under pressure with the outbreak of the First World War.
The IKZ, which was published in Bern, in neutral Switzerland, committed itself
to a position of strict neutrality; this policy, combined with the tireless striving of
the editor-in-chief Adolf Kiiry to draw in theologians and potential subscribers in
neutral countries, not only made possible the continued existence of the IKZ
through the war, but led also to the strengthening of the journal's ecumenical
profile, and allowed the IKZ to become connected to the Faith and Order movement

established in 1910. The bishops' wartime pastoral letters played a similar
linking role, and many of these were discussed in the IKZ.

Schlüsselwörter - Keywords

Internationale Kirchliche Zeitschrift - Mediengeschichte - Erster Weltkrieg -
Bewegung für Glaube und Verfassung / Faith and Order Movement - Adolf Küry

373


	"Unterbrochene kirchliche Internationalität" : die Internationale Kirchliche Zeitschrift im Ersten Weltkrieg

