
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 3-4

Artikel: Theologische Tribes and Territories : die Revue Internationale de
Théologie als Medium multipler Allianzbildungen

Autor: Bürgin, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Tribes and Territories

Theologische Tribes and Territories: Die Revue
Internationale de Théologie als Medium multipler
Allianzbildungen

Martin Bürgin

1. Einführung

Im Frühjahr 1893 erschien die erste Ausgabe der Revue Internationale de

Théologie. Sie war ein unmittelbares Produkt des zweiten Internationalen
Altkatholikenkongresses, der am 14. und 15. September 1892 in Luzern
stattfand. Innert kürzester Zeit gelang es der Herausgeberschaft, die Revue

zu einem wissenschaftlichen Publikationsorgan zu formen, in dem - wie
beim Kongress selbst - unterschiedliche kirchliche Gemeinschaften und

theologische Perspektiven miteinander im Austausch standen. Bis heute -
seit 1911 unter dem Titel Internationale kirchliche Zeitschrift-Neue Folge

der Revue Internationale de Théologie (IKZ) - ist sie das Leitmedium
altkatholischer Theologie geblieben.

Die Zeitschrift kann als frühes Projekt ökumenischer Annäherung
gelesen werden, als Austauschplattform unterschiedlicher konfessioneller
und theologischer Kulturen. Sie begründete eine Diskursgemeinschaft
zwischen theologischen Autoren und gelehrter Leserschaft; in ihr wurden
Ideen ausgetauscht, Erkenntnisse zirkuliert und Wissensbestände
normiert. Gleichzeitig kann die Revue Internationale de Théologie - wie
auch der Kongress, an dem sie initiiert wurde - als ein Projekt der Abgrenzung

betrachtet werden. Dabei wurden unterschiedliche Grenzziehungen

vorgenommen; diese betrafen einerseits das anvisierte Theologie- und
Wissenschaftsverständnis und andererseits die kirchenpolitische und

heilsgeschichtliche Verortung der Autorschaft. Abgrenzung und
Vergemeinschaftung sind dabei als ineinandergreifende Prozesse zu betrachten.1

Im Feld der Wissenschaft konstituieren sie, was die beiden Bildungsforscher

Tony Becher und Paul R. Trowler als Academic Tribes and

1 Zum Begriff der Vergemeinschaftung siehe Max Weber, Wirtschaft und
Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tübingen (Mohr Siebeck) 1972

(urspr. 1921), 21-23. Zur Konstruktion von Alterität im Prozess der Vergemeinschaftung

siehe Gayatri Chakravorty Spivak, The Rani of Sirmur. An essay in reading
the archives, in: History and Theory 24 (1985) 3, 247-272.

IKZ 109 (2019) Seiten 309-339 309



Martin Bürgin

Territories bezeichneten.2 Anhand der ersten Ausgabe der Zeitschrift
zeigt der vorliegende Artikel auf, wie die Revue Internationale de Théologie

von Beginn an als Medium multipler Allianzbildungen positioniert
wurde.

2. Academic Tribes and Territories

Unter dem Titel Academic Tribes and Territories hat Tony Becher 1989

eine Studie vorgelegt, in der er unterschiedliche akademische Kulturen als

tribes und ihre jeweiligen disziplinaren Wissensbestände als territories
umschrieb. Die terminologische Referenz an ethnographische Untersuchungen

des frühen 20. Jahrhunderts diente Becher, um aufzuzeigen, dass

sich über Kategorien wie «Stamm» und «Territorium» Abgrenzungen
wissenschaftlicher Disziplinen aufzeigen lassen. Die Zugehörigkeit zu einer

spezifischen Disziplin wiederum liesse sich am spezifischen «Stammesverhalten»

von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern ablesen. Die
Auswahl von Forschungsgegenständen, die Art und Weise, wie diese
behandelt werden, die wissenschaftlichen Paradigmen, die als Leitlinien
dienen, die Konventionen, in deren Rahmen gehandelt wird, die Theorien,
die an einen Gegenstand gelegt werden, die Methoden, mit denen dieser
untersucht wird, die linguistischen und symbolischen Formen, mit der
Erkenntnisse vermittelt werden; sie alle unterliegen der Zugehörigkeit zu
einer spezifischen akademischen Kultur.3 Paul Trowler, Mitautor der 2001

erschienenen zweiten Auflage des Buches, plädierte in den 2010er-Jahren

zwar dafür, die These zu revidieren; für den Wissenschaftsbetrieb des

2 Tony Becher/Paul Trowler, Academic Tribes and Territories. Intellectual
enquiry and the culture of disciplines, Buckingham (Open University Press) 2001

(urspr. 1989).
3 Das Konzept der «Academic Tribes and Territories» wurde in der

Wissenschaftssoziologie und Bildungsforschung breit rezipiert. Für Verwendungen in reli-
gionsbezogener Forschung siehe: Christoph Uehlinger, Virtual Vision vs. Actual
Show. Strategies of Visualization in the Book of Ezekiel, in: Die Welt des Orients 45

(2015) 1, 62-84, hier 64; Colin Brock, Spatial dimensions of Christianity and
education in Western European history, with legacies for the present, in: Comparative
Education 46 (2010) 3, 289-306, hier 293; Henning Trüper, Matte farbige Schatten.

Zugehörigkeiten des Gelehrtenpolitikers Carl Heinrich Becker, in: Albert Müller u. a.

(Hg.), Die «Stämme» der Akademie - «Tribes» in Academe, Österreichische
Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 25 (2014) 3,177-211.

310



Theologische Tribes and Territories

21. Jahrhunderts identifizierte er eine zunehmende Tendenz zur inter- und

transdisziplinären Forschung. Diese führe dazu, dass die Grenzen der
Disziplinen durchlässiger, wenn nicht gar irrelevant geworden seien.4 Für
wissenschaftshistorische Untersuchungen sei die Territorialitätsmetapher
allerdings nach wie vor gewinnbringend einzusetzen.

Natürlich galt bereits für das 19. Jahrhundert, dass wissenschaftliche
Disziplinen keine starren Gefüge waren: Wie alle sozial konstruierten En-
titäten sind Wissenschaftsdisziplinen und epistemologische Formen als

kontingente, fluide und heterogene Grössen zu betrachten; ihr Wesen ist in
seinem jeweiligen historischen und kulturellen Kontext zu verorten.5
Zudem gilt, dass sie durch soziale Interaktion hervorgebracht wurden und
werden. Akademische Territorien werden durch implizite oder explizite
Flandlungen abgesteckt; Grenzen sind nicht einfach da, sie werden gezogen.

Für die Genese neuer tribes and territories sind wissenschaftliche
Zeitschriften von zentraler Bedeutung. Sie schaffen eine Diskursgemeinschaft

von Schreibenden und Lesenden. Sie vermitteln Wissen, schaffen
Raum für Debatten, etablieren gleichsam Machtdispositive und fördern -
im Idealfall - die Reputation der Schreibenden (oder nutzen deren Reputation

- wie wir anhand der Revue sehen werden - zur Beförderung des

eigenen Einflusses). Kommunikation sei das «life-blood of academia»
meinten Becher und Trowler - und schrieben dazu weiter:

4 Paul Trowler u. a., Tribes and Territories in the 21st Century. Rethinking the

significance of disciplines in higher education. London (Routledge) 2012; Paul
Trowler, Academic tribes and territories. The theoretical trajectory, in: Müller u. a.,
Die «Stämme» (wie Anm. 3), 17-26.

5 Zumindest drängt sich eine solche Lesart aus sozialkonstruktivistischer
Perspektive auf. Etwas statischer formulierte dies Albert Müller in seiner Kritik an Trawlers

revidierter These - wenn auch mit Emphase auf den Nutzen einer Konzeptuali-
sierung der Akademie als tribes and territories: «Ich glaube, dass sich die These

wenigstens für Kontinentaleuropa derzeit (noch) nicht generell aufrechterhalten lässt
und sie - trivialerweise - schon gar nicht für historische Zeiträume zutrifft, in denen

Disziplingrenzen unzweifelhaft stark ausgeprägt und für die Disziplinierten
unüberwindlich waren. Für die Wissenschaftsgeschichte oder die historische Wissenschaftsforschung

erscheint es daher durchaus interessant, Tony Bechers Konzepte Territorium

und Grenze bzw. <academic tribes> anhand von Material und Fallstudien zu
überprüfen.» Albert Müller, Editorial, in: ders. u. a., Die «Stämme» (wie Anm. 3),

5-16, hier 5. Für eine Reflexion des Verhältnisses von Soziologie und Geschichtswissenschaft

bei Müller vgl. ders., Grenzen der Geschichte?, in: Österreichische
Zeitschrift für Soziologie 28 (2003) 6, 6-20.

311



Martin Bürgin

Communication is central to the academic enterprise. The validity of that
claim is readily established, in that both the promotion of knowledge (the
main cognitive concern) and the establishment of reputation (the key social
consideration) are necessarily dependent on it. A fresh insight, a new discovery,

a novel invention, unless made available to others in the public domain,
will remain no more than a piece of private intellectual property, fated to
accompany its owner to the grave.6

3. Kongress und Zeitschrift

Die Gründerväter der Revue Internationale de Théologie hatten das Ziel
vor Augen, theologische Wissenskulturen unterschiedlicher kirchlicher
Gemeinschaften zusammenzubringen; die Zeitschrift sollte - um mit
Becher und Trowler zu sprechen - dazu dienen, unterschiedliche tribes and
territories zu vereinen. In der ersten Ausgabe der Zeitschrift werden die
Ziele des neuen Mediums von Eugène Michaud, Professor für Dogmatik
und Kirchengeschichte an der christkatholischen Fakultät der Universität
Bern und erster Schriftleiter der Revue, wie folgt beschrieben:

Son but sera : 1° de faire connaître les principes et les doctrines de l'Eglise
ancienne-catholique ; 2° de faciliter l'union des Eglises chrétiennes par l'élu-
cidation des questions qui les divisent encore ; et 3°, en attendant ce résultat si

désirable, qui créerait des conditions sociales nouvelles, d'être déjà entre elles

un lien de doctrine et de fraternité chrétiennes. L'importance de ce triple but
et la gravité exceptionnelle de ces questions sont suffisamment connues de nos
amis, à quelque Eglise qu'ils appartiennent, pour qu'il soit superflu de les

engager à s'intéresser pratiquement à des études aussi capitales. Ces études,
essentiellement scientifiques et pacifiques, devront être faites, non de manière
à envenimer les questions mais à les élucider, en vue d'une union sincère,
sérieuse et solide entre les Eglises chrétiennes.7

Michaud skizzierte dabei ein Programm, das sich nahtlos an die Zielsetzungen

des zweiten Internationalen Altkatholikenkongresses vom
September 1892, an dem die Gründung der Revue beschlossen wurde, anfügte.

Die Prinzipien und Lehren der altkatholischen Kirche sollten bekannt
gemacht werden; die Einigung der christlichen Kirchen sollte gefördert
werden, indem Fragen, die sie (noch) trennten, geklärt würden; und solan-

6 Becher/Trowler, Academic (wie Anm. 1), 104.
7 Eugène Michaud, Editorial, in: RITh 1 (1893) II. Hervorhebungen im Original.

312



Theologische Tribes and Territories

ge auf die Einigung, die eine neuartige gesellschaftliche Ordnung schüfe,

gewartet würde, sollte sie bereits ein Band christlicher Lehre und Brüderlichkeit

knüpfen. In der offiziellen Einladung zum Kongress, die am
12. Juni 1892 verschickt wurde, hiess es - sieht man von der nationalpatriotischen

Emphase ab - ähnlich:

Die Schweizer, welche schon so viele internationale Beziehungen glücklich
zum Frieden der Menschheit anknüpfen halfen, würden sich glücklich schätzen,

wenn es Ihnen gelingen sollte, in die Wirrnisse kirchlicher Zerfahrenheit
ein neues Band brüderlicher Einigkeit und gegenseitiger Hochachtung zu
tragen. Wir hoffen, dass unsere Religionsgenossen und Freunde in andern Ländern

zahlreich von Osten und Westen, von Norden und Süden zu unserem
Kongresse herbeieilen, damit derselbe sich auch äußerlich zu einem Abbilde
der allgemeinen, das ist wahrhaft katholische Kirche gestalte. Unsere
dringende Einladung ergeht in diesem Sinne insbesondere an die ehrwürdigen
anatolischen Kirchen. Ebenso hegen wir die zuversichtliche Hoffnung, daß

wir die Freude erleben, auch Männer aus den protestantischen und reformierten

Kirchen Deutschlands und der Schweiz an unserem Kongresse zu
begrüßen, da wir es als unsere Pflicht betrachten, auch ihnen gegenüber die
Bande der Freundschaft und Sympathie, die uns bisher verknüpften, nicht nur
festzuhalten, sondern zu verstärken.8

Mit den «Wirrnissen kirchlicher Zerfahrenheit» verwiesen die Organisatoren

des Kongresses auf die Entwicklungen innerhalb der katholischen
Kirche, die sich spätestens seit dem Ersten Vatikanischen Konzil ereignet
hatten. Insbesondere die Verkündigung der päpstlichen Infallibilität und
des Jurisdiktionsprimats provozierte Widerstand, in dessen Folge sich eine

Bewegung formierte, die öffentlich und medienwirksam gegen die

Neuerungen argumentierte. Der Vatikan - und in der Folge die jeweiligen
Ortsbischöfe - reagierten auf deren Kritik, indem sie den kirchlichen
Bann über die Wortführer der Bewegung verhängten. Die deutschen
Kritiker des Vatikanums hielten ihrerseits dagegen, indem sie ihren Standpunkt

- unter anderem - am 28. Mai 1871 mit einem in der Augsburger
Allgemeinen Zeitung publizierten Text darlegten, der als «Münchner
Pfingsterklärung» in die Geschichte eingehen sollte.9

8 Christkatholisches Pfarrarchiv Luzern, I. Faszikel, II. Internationaler Altka-
tholikenkongress. Vgl. Otto Gilg, Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur
Luzerner Geistesgeschichte, Luzern (Keller) 1946, 221.

9 Ob der Leitspruch der Revue als bewusste Referenz auf die Münchner
Pfingsterklärung eingeführt wurde, ist unklar. Beide referieren auf das Commonitorium des

altkirchlichen Mönchstheologen Vinzenz von Lérins - spezifisch auf dessen Defini-

313



Martin Bürgin

Auf lokaler Ebene kam es zu einer Vielzahl von Spaltungen und
Neugründungen katholischer Kirchgemeinden - wobei etwa in der Schweiz
die jeweiligen Mehrheiten darüber entschieden, ob die Neugründungen
durch romtreue oder romkritische Katholiken erfolgten. Auf nationaler
und transnationaler Ebene war es die romkritische Bewegung, die sich

neu formieren musste. Eine zentrale Funktion nahmen dabei Kongresse
ein, in deren Tradition auch der zweite Internationale Altkatholikenkon-
gress von 1892 in Luzern stand: Im September 1871 organisierte sich der
Widerstand gegen die vatikanischen Neuerungen am Katholikenkongress
in München. Dabei erschienen über 300 Delegierte aus Deutschland,
Österreich und der Schweiz sowie Gäste aus der russisch-orthodoxen, der

anglikanischen, der evangelischen Kirche und der Kirche von Utrecht.
Mit dem Beschluss der Delegierten, eigene Gemeinden zu gründen, hatte

- wie Urs Küry schrieb - der «Wille zur Kirchwerdung über die
Tendenz, es bei einer blossen <Bewegung> zu bewenden zu lassen, gesiegt»10.

Am Altkatholikenkongress in Köln im September 1872 wurden Kommissionen

eingesetzt, welche die rechtlichen Grundlagen der Gemeindeorganisation,

das Verhältnis der Altkatholiken zum Staat und das Verhältnis
zu anderen Konfessionen klären sollten - wobei die inzwischen etablierte

Eigenbenennung als «Altkatholiken» eine semantische Unterscheidung
zu den «Neukatholiken», welche die neuartigen vatikanischen Dekrete

angenommen hatten, ziehen sollte. Zudem wurde unter dem Präsidium
Ignaz von Döllingers eine Kommission einberufen, die Verhandlungen

tion katholischer Tradition, die in der Münchner Pfingsterklärung wie in der Revue

gekürzt wiedergegeben ist als «Id teneamus quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est.» - «[dass] wir das festhalten, was überall, was immer und was von
allen geglaubt wurde; denn das ist im wahren und eigentlichen Sinn katholisch».
Vinzenz von Lérins, Sancti Vincentii Lirinensis Commonitorium, Ingoldstadt (At-
tenkofer) 1823, II.3. Ob als willentliche Referenz aufeinander oder als Effekt eines

gemeinsam geteilten diskursiven Feldes: Die Verwendung desselben Leitspruchs
kann als intertextuelle Bezugnahme innerhalb desselben Territoriums gelesen werden.

Zu Vinzenz von Lérins und seiner Rezeption vgl. Martien Parmentier,
Vinzenz von Lérins, in: TRE 35, 2003, 109-111; ders., Ignaz von Döllinger und Vinzenz
von Lérins, in: IKZ 81 (1991) 41-58; ders., Vincentius van Lerinum. De beide Com-
monitoria, Ammersfoort (Stichting Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1989. Zur
Münchner Pfingsterklärung: Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung.
Eine historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus

(1850-1890), Frankfurt a.M. (Lang) 1998, 115-123.
10 Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,

Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk) 1966, 67.

314



Theologische Tribes and Territories

mit der anglikanischen und den orthodoxen Kirchen aufnehmen sollte,

um die «Wiedervereinigung der getrennten Kirchen» anzubahnen.

Im Juni 1873 wurde Josef Hubert Reinkens zum ersten altkatholischen
Bischof Deutschlands gewählt. Am 11. August 1873 empfing dieser die
Bischofsweihe durch Bischof Hermanus Heykamp von Deventer in
Rotterdam. Am dritten Altkatholikenkongress in Konstanz im September
1873 wurde eine Synodal- und Gemeindeordnung verabschiedet, mit der
sich das altkatholische Bistum in Deutschland 1874 konstituierte.11 In der
Schweiz wurde am 14. Juni 1875 die erste christkatholische Verfassung
verabschiedet. Am 7. Juni 1876 wurde Eduard Herzog durch die zweite

Nationalsynode zum ersten christkatholischen Bischof der Schweiz
gewählt - und am 18. September 1876 durch Bischof Joseph Hubert Reinkens

in Rheinfelden geweiht. Die altkatholischen Gemeinden Österreichs

traten 1879 erstmals zu einer Synode zusammen und wählten 1888 Amandus

Cech zu ihrem Bistumsverweser. In Frankreich gründete Hyacinthe
Loyson die Église gallicane, die anfänglich unter anglikanischer Jurisdiktion

stand. Im September 1889 wurde die kirchliche Gemeinschaft
zwischen der Kirche von Utrecht und den altkatholischen Kirchen von
Deutschland und der Schweiz durch ein formelles Abkommen - die
Utrechter Konvention - gefestigt.12

Mit den Internationalen Altkatholikenkongressen sollten diese Bande

nachhaltig aufrechterhalten und der Kontakt mit anderen Kirchen verste-

tigt werden. Nach Köln 1890 folgte die Durchführung des zweiten
Internationalen Altkatholikenkongresses 1892 in Luzern. Im Einladungsschreiben

lesen wir, dass die Organisatoren des Kongresses insbesondere

wünschten, die «Religionsgenossen und Freunde in anderen Ländern»
und die Vertreter der «ehrwürdigen anatolischen Kirchen» in Luzern zu
begrüssen. In einem Schreiben an den Luzerner Regierungsrat Rudolph
Philippi, der von der Synode zum Obmann des Kongresses gewählt wurde,

unterstrich Josef Leonz Weibel, der wiederum als Schriftführer des

Kongresses eingesetzt wurde, im September 1891 die Bedeutung dieses

Unterfangens:

Der Kongress wird aus Deutschland, England und auch aus Rußland [sie]
zahlreich besucht sein, das steht fest. Auch die Holländer wollen fleißig kommen.

Nun sollte man aber Anstrengungen machen, daß auch die autokephalen

11 A. a. O., 68-71; Berus, Frauen (wie Anm. 9), 191-214.
12 Küry, Altkatholische Kirche (wie Anm. 10), 87-89.92-94.98-100.

315



Martin Bürgin

Kirchen des Morgenlandes in Rumänien, das Patriarchat Konstantinopel, die

griechische und die armenische Kirche gehörig vertreten wären. Ich habe
deshalb angeregt, daß unser Bischof an Ostern nach dem Heiligen Lande
reise und die Vorsteher dieser Kirchen einlade. [...] In jedem Falle wird man
eine Einladung zum Kongresse an diese Kirchen ergehen lassen müssen, denn

erst dann gewinnt der Kongreß an Bedeutung, wenn alle romfreien katholischen

Kirchen vertreten sind.13

Zu einer bischöflichen Pilgerreise zu den Patriarchen, Metropoliten und
Exarchen des Ostens kam es zwar nicht, gezielte Einladungsschreiben
durch Bischof Eduard Herzog und Eugène Michaud wurden aber versandt.
In einem Schreiben von Weibel an Johannes Friedrich wird der Adressatenkreis

der individuellen Einladungen explizit umschrieben:

Wir geben uns Mühe, daß der Kongress wirklich altkatholisch und zugleich
ganz international wird. An zirka 30 Erzbischöfe, Patriarchen, Päpste und
einen Katholikos sind spezielle Einladungen ergangen (6 in England, 2 in
Irland, 3 in Amerika, 5 in Rußland, die heilige Synode in Athen, den Patriarchen

der griechischen Kirche, 1 syrischen und 1 armenischen Patriarchen,
den armenischen Katholikos, den serbischen Erzbischof zu Karlowitz, den

Erzbischof von Zora). Sicher ist, daß im Orient die Sache genau verfolgt wird
und wir von dort Besuch bekommen.14

Der Briefwechsel von Josef Leonz Weibel gewährt einen Einblick in die

Bemühungen, welche die Luzerner unternahmen, um die unterschiedlichen

konfessionellen und theologischen «tribes» zusammenzubringen
und über welche Beziehungsnetze im Hintergrund gearbeitet wurde. In
seinem Antwortschreiben an Weibel zeigte sich Friedrich enttäuscht
darüber, dass die Unionskonferenzen keine weiteren Erfolge zeigten. Er
meinte, es fehle an einem Entgegenkommen der übrigen Kirchen. Diese
seien «indolent» und kümmerten «sich um die Sache nicht»; er gebe nichts
auf «Sympathiebekundungen», die kirchlichen Autoritäten sollten sich
endlich rühren; diese Meinung teile er mit Ignaz Döllinger.15 Weibel be-

13 Kopierbuch Dr. Weibel 1891, 77, zitiert nach: Gilg, Christkatholizismus (wie
Anm. 8), 220-201.

14 Christkatholisches Pfarrarchiv Luzern, I. Faszikel, II. Internationaler Altka-
tholikenkongress, 253/4. Vgl. Gilg, Christkatholizismus (wie Anm. 8), 221.

15 Christkatholisches Pfarrarchiv Luzern, I. Faszikel, II. Internationaler Altka-
tholikenkongress, Brief vom 23. Juli 1892. Vgl. Gilg, Christkatholizismus (wie
Anm. 8), 221.

316



Theologische Tribes and Territories

schwichtigte Friedrich und mahnte zur Geduld.16 Gleichzeitig wandte er
sich an den russischen General Aleksandr Kirejew, berichtete ihm, wie
Döllinger und Friedrich die Lage einschätzten und bat ihn um Unterstützung,

um unter den orthodoxen Würdenträgern für eine Teilnahme am
Kongress zu weibeln. Kirejew antwortete aus St. Petersburg, bat seinerseits

Weibel darum, sich zu gedulden, und versicherte, die Sache sei im
Gang:

Sie müssen berücksichtigen, daß unsere kirchliche und staatliche Einrichtung
eine sehr schwerfällige Maschine ist. Unser Episcopus ad extra hat es mit
120'000'000 Menschen zu thun [...] haben Sie Geduld, wir sind in gutem
Gange [...] Kommt Janischef, so haben wir auch einen hochgestellten Vertreter;

er ist ja Beichtvater des Kaisers. [...] Eben habe ich mit der Königin Olga
von Griechenland gesprochen (einer echten Orthodoxen und also einer warmen

Freundin des Altcatholizismus): Schicken Sie eine Einladung dem Hoch.
Ex Erzbischof von Patras Kalogeras - ein bedeutender Redner, sagt die Königin

(ich schreibe darüber an Michaud; besprechen Sie die Sache mit ihm und
Bischof Herzog).17

Ein Schreiben, das Weibel einen Monat später an Bischof John Wordsworth

von Salisbury sandte, zeigt auf, wie sich die Dinge in der Zwischenzeit

entwickelt hatten: «Die Sachen gehen gut. Ich erhielt heute den
griechischen Brief des hochw. Herrn Nikephoros Kalogeras Archiepiskopos p.
Patron, der mir meldet, daß er kömmt.»18 Eduard Herzog wiederum
schrieb an Weibel und teilte mit, Theodor Isaak, der bei ihm studiert habe

16 «Die Kirchen als Landeskirchen kommen schon deshalb nicht leicht offiziell
dazu, Unionsbestrebungen zu pflegen. Die rechtliche Verbindung mit dem Staate wird
da zur Fessel. Zudem sind alle Kirchen naturgemäß sehr konservativ, nur die Not
bringt ihre autoritativen Organe zu einem Schritte, der die überlieferte Bahn
überschreitet. [...] Dann kommen noch politische Hemmnisse, zum Beispiel jetzt
zwischen Russen und Engländern. Ich bin erstaunt, daß Döllinger sich den Gang rascher
und anders vorstellte; man kann da nicht nur am Baume schütteln, und die Aepfel
fallen herunter. Man muß in Geduld säen und begießen und schneiden und düngen,
bis der Baum wächst. Die autoritativen Organe der Kirchen kommen erst in Bewegung,

wenn der Unmuth über die Zerrissenheit ins Volk gedrungen und diese

Stimmung allgemein ist. Diese zu wecken ist unsere Pflicht.» Christkatholisches
Pfarrarchiv Luzern, I. Faszikel, II. Internationaler Altkatholikenkongress. Kopierbuch
Dr. Weibel 1891, 261f., zitiert nach: Gilg, Christkatholizismus (wie Anm. 8), 222.

17 Ebd.
18 Kopierbuch Dr. Weibel 1891, 297, zitiert nach: Gilg, Christkatholizismus (wie

Anm. 8), 222.

317



Martin Bürgin

und nun Dozent am armenischen Priesterseminar in Jerusalem sei, habe

ebenfalls seine Teilnahme angekündigt.19
Mithilfe eines Kontaktnetzes, das von Luzern nach Bern, München, St.

Petersburg, Athen, Patras, Salisbury und Jerusalem reichte, gelang es Wei-
bel, prominente Gäste an den Kongress zu binden. Es mag gut sein, dass

deren Teilnahmeerklärungen eine Signalwirkung an Vertreter anderer
Kirchen hatte. Mit Gerardus Gul, Erzbischof von Utrecht, Jacobus Johannes

van Thiel, Leiter des Seminars von Amersfoort, Joseph Hubert Reinkens,

Bischof der altkatholischen Kirche in Deutschland, Theodor Weber,
dessen Generalvikar und Professor in Bonn, Adolf Thürlings und Philipp
Woker, Professoren der christkatholischen Theologischen Fakultät der
Universität Bern (Letzterer gleichzeitig Professor für Allgemeine
Geschichte an der Philosophischen Fakultät), Hyacinthe Loyson, Begründer
der Église gallicane, William Plunket, Erzbischof der Church of Ireland,
Reverend Richard Samuel Oldham aus Ashford als Vertreter des Erzbi-
schofs von Canterbury, John James Stewart Perowne, Bischof von Worcester,

Frederick Meyrick, Sekretär der Anglo-Continental Society, Hugh
Price Hughes, Superintendent der Wesleyan Methodist Church, Willibald
Beyschlag, Begründer des Evangelischen Bundes und Professor für
Praktische Theologie in Halle, sowie Legionsrat Louis-Joseph Janvier aus Haiti

reiste im September 1892 weitere kirchliche, wissenschaftliche und

politische Prominenz nach Luzern. Die in der oben zitierten
Konferenzeinladung geäusserte Hoffnung, es mögen «Religionsgenossen und
Freunde in andern Ländern zahlreich [...] zu unserem Kongresse herbeieilen»

scheint sich also erfüllt zu haben.20

Um den am Kongress stattfindenden Austausch zu verstetigen, schlug
Kirejew vor, gemeinsam eine Zeitschrift zu gründen, die eine zwischenkirchliche

und wissenschaftliche Aussprachemöglichkeit biete. Er schlug
dabei eine Analogie zum Internationalen Komitee des Roten Kreuzes und
meinte, so, wie das IKRK ein internationales Zentralorgan besitze, so

müsse auch der kirchlichen Wiedervereinigungsarbeit ein wissenschaftliches

Zentralorgan zur Verfügung stehen. Dabei skizzierte er die Bedeu-

19 Christkatholisches Pfarrarchiv Luzern, Herzog-Weibel-Briefe, 1892. Vgl.
Gilg, Christkatholizismus (wie Anm. 8), 222.

20 Die Verhandlungen des Kongresses und seine Gäste sind dokumentiert in: Der
zweite Internationale Altkatholiken-Kongress in Luzern, 13. bis 15. September 1892.

Stenographischer Bericht. Officielle Ausgabe, Luzern (Burkhardt) 1892.

318



Theologische Tribes and Territories

tung einer solchen Zeitschrift als Medium interkultureller und ökumenischer

Verständigung:

Man wird sich zu den Ideen auch eines Andersdenkenden objektiver, humaner
verhalten; man wird leichter begreifen, warum ein Andersdenkender manchmal

so hartnäckig eine Idee, eine Meinung verteidigt, die uns bedeutungslos
vorkommt, ihm aber teuer und heilig ist.21

Kritische Kommentare zur Finanzierbarkeit und zur arbeitsökonomischen
Durchführbarkeit eines solchen Projekts wurden zwar durchaus geäussert,
insgesamt wurde die Idee aber mit Begeisterung aufgenommen. Die Revue

Internationale de Théologie war geboren. Mit Eugène Michaud wurde
ihr erster Schriftleiter eingesetzt. Viele der am Kongress versammelten
Kirchenmänner beteiligten sich als Autoren und Mitarbeiter an der neuen
Zeitschrift. Dabei wurde ähnlich vorgegangen wie beim Kongress selbst:

Als Beitragsschreibende der ersten Ausgabe sollten programmatisch
prominente Theologen und Vertreter unterschiedlicher Kirchengemeinschaften

gewonnen werden. Diese wurden - wie im Falle der spezifischen
Kongresseinladungen - über persönliche Kontakte verpflichtet. Anhand des

Briefwechsels zwischen Eduard Herzog und Joseph Hubert Reinkens
kann das beispielhaft illustriert werden. So schrieb Herzog am 13. Oktober

1892 an Reinkens:

Wir treffen alle Vorbereitungen, um auf Neujahr oder gleich nach Neujahr die
internationale theologische Zeitschrift (Quartalschrift) erscheinen lassen zu
können. Das Nähere wirst Du bald aus einem gedruckten Prospekt erfahren.
[...] Es wird dringend gewünscht, daß Du für die erste Nummer einen Artikel

- gleichviel, ob er 2 oder 20 Seiten hätte - zur Verfügung stellen möchtest.
Das Thema ist Dir freigestellt. Die Hauptsache ist, daß Dein Namen die erste
Nummerziert. (Du könntest jaz. B.ein Kapitel deiner Dogmatik ausarbeiten.)22

Tatsächlich eröffnete die erste Ausgabe der Revue mit einem Artikel von
Reinkens über den Endzweck der Weltschöpfung. Es folgte ein Beitrag
von Kalogeras zu den Verhandlungen zwischen der orthodox-katholischen
Kirche und dem Konzil von Basel über die Wiedervereinigung der
Kirchen (1433-1437). Eduard Herzog steuerte eine Auslegung von Matthäus
11,12-19 bei. John Wordsworth widmete sich der von Reginald Copleston
1892 verfassten Studie zu «Buddhism, primitive and present in Magadha

21 A. a. O., 134. Vgl. Gilg, Christkatholizismus (wie Anm. 8), 227.
22 Bischöfliches Archiv der Christkatholischen Kirche, Bern (in der Folge

BABe), AH 67, 11.

319



Martin Bürgin

and in Ceylon». Michaud schrieb über «La Théologie et le Temps présent»
und skizzierte dabei gleichsam sein Programm der künftigen Zeitschrift.
Weibel und Kirejew blickten in zwei Kurzbeiträgen auf den Luzerner
Kongress zurück. Abgeschlossen wurde die Beitragssektion mit der
Mitschrift eines Referats von Gaston Bonet-Maury, Professor an der Faculté
de Théologie protestante de Paris, über den zwei Jahre zuvor verstorbenen

Döllinger. Diese Mitschrift steht quer zu den anderen Beiträgen, die als

eigenständige Artikel von den jeweiligen Autoren verfasst wurden; zudem

gehörte Bonet-Maury, anders als die anderen, nicht zu den Beitragenden
des Luzerner Kongresses. Dass die Abschrift in die erste Ausgabe der
Revue integriert wurde, ergab aber durchaus Sinn. Bonet-Maury genoss
aufgrund seiner religionshistorischen Studien international und konfessi-

onsübergreifend hohes Ansehen; mit ihm zierte - um mit Herzog zu sprechen

- ein weiterer prominenter Name die erste Nummer.
Die acht Namen, im Inhaltsverzeichnis der Pilotnummer mit Ämtern

und Titeln versehen, signalisierten der Leserschaft, dass die Revue Beiträge

von Autoren mit wissenschaftlicher und kirchenhierarchischer Strahlkraft

versammelte; darunter - mit akademisch-kirchlichen Doppelfunktionen

- ein Erzbischof, drei Bischöfe und fünf Professoren. Mit vier
altkatholischen, einem griechisch-orthodoxen, einem russisch-orthodoxen,

einem anglikanischen und einem protestantischen Autor markierte
die Erstausgabe zudem ihren Anspruch auf Transnationalität und Inter-
konfessionalität - wenn auch unter altkatholischer Dominanz.

Nach der Beitragssektion schlössen bereits in der ersten Ausgabe eine
kommentierte Bibliographie theologischer Werke, eine Presserundschau
und ein redaktionell bearbeiteter Überblick über aktuelle theologische
und kirchliche Entwicklungen an. Dabei konnte sich Michaud auf Mitarbeiter

stützen, die hinsichtlich ihrer theologischen, konfessionellen und
nationalen Verortung wiederum ein möglichst breites Feld abdeckten und
deren prominente Namen von Gewicht waren.23 In einem diskursiven Sinn

23 Unter «Collaborateurs ordinaires» listet die erste Ausgabe der Revue nach
Ländern geordnet auf: «Allemagne: Dr Berchtold, Dr Beyschlag, Dr Friedrich,
Dr Langen, Dr Nippold, Dr Reinkens, Dr Reusch, Dr Weber; - Amérique: Dr Hale,
Dr Nevin; - Angleterre: Rev. Lias, M. John E. B. Mayor, Rev. Meyrick, Dr Wordsworth;

- France: M. Frank Puaux, M. Hyacinthe Loyson; - Grèce: Dr. Kaloguéras; -
Hollande: M. van Santen, M. van Thiel; - Inde: Prof. Isaac; - Italie: Dr Cicchitti; -
Russie: MM. Basarov, Bélayeff, Kiréeeff, Maltzew; - Suisse: Dr Herzog, Dr Thür-
lings, Dr Weibel; Dr Woker, Dr Lauchert. - Etc., etc.», in: RITh 1 (1893) II.

320



Theologische Tribes and Territories

drückte diese Auflistung eine geballte Ladung an sozialem, kulturellem
und symbolischem Kapital aus.24 In der Lesart von Becher und Trowler
dient eine solche Liste dazu, ein zu etablierendes Territorium abzustecken
und akademische Stämme über die Strahlkraft des Mitarbeiterstabes an
die neue Zeitschrift zu binden. Zudem prägten die Mitarbeiter die Formierung

von tribes und territories durch konkretes soziales Handeln, indem
sie Michaud über Neuigkeiten und Neuerscheinungen in Kenntnis setzten.
Dieser wiederum entschied, welche Bücher rezensiert wurden, welche

spezifischen Artikel aus welchen Periodika in die Presseschau einflössen
und welche theologischen und kirchlichen Entwicklungen Eingang in die
Chronik fanden. Durch Akzentsetzungen und Selektionsprozesse
vermochten der Redaktor und sein Mitarbeiterstab das diskursive Feld der
Revue gezielt zu beeinflussen.25

24 Bourdieu, Pierre, The Forms of Capital, in: John Richardson, Handbook of
Theory and Research for the Sociology of Education, New York (Greenwood) 1986,
241-258.

25 Als eigentlicher «Gatekeeper» hatte der Redaktor hierbei ein spezifisches
Machtdispositiv inne. Wie wichtig diese Funktion war, zeigte sich etwa daran, dass

Herzog anfänglich daraufhinarbeitete, Franz Heinrich Reusch als Co-Redaktor
neben Michaud einzusetzen. Dabei bat er Reinkens brieflich um Unterstützung: «Wir
wünschen dringend, daß Du in meinem Namen und im Namen der hiesigen Freunde
den verehrten Prof. Reusch persönlich bittest, in die Redaktion der Zeitschrift eintreten

zu wollen; wir denken die Sache so: Auf dem Titelblatt figuriren als Redaktoren
die Herren Reusch und Michaud [...] Redaktor für den deutschen und englischen
Theil ist Reusch; keine deutsche und englische Arbeit wird ohne seine Durchsicht und

Approbation aufgenommen. Unter Approbation verstehen wir nicht die persönliche
Billigung der in den Aufsätzen ausgesprochenen Ansichten, sondern lediglich das

Zeugniß, daß eine Arbeit nach Form und Inhalt den irenischen Tendenzen des
Altkatholizismus entspreche. [...] Ich schreibe diesen Brief insbesondere in genauem Ein-
verständniß mit Hrn Michaud und bitte nun durch Dich meinen verehrten Lehrer, uns
seine Hülfe nicht zu versagen. Es handelt sich um ein gutes Werk.» Eduard Herzog an

Joseph Hubert Reinkens, Bern, 13. Oktober 1892, BABe, AH 67, 11-13. Hätte Reusch

angenommen, wäre durch seine Person eine direkte Beziehung zum damals nicht
mehr bestehenden Theologischen Literaturblatt entstanden. Siehe dazu den Beitrag
von Ewald Kessler, Die Gründung des Theologischen Literaturblattes im Jahr 1865

im Briefwechsel zwischen Ignaz von Döllinger und Franz Heinrich Reusch, in: IKZ
109 (2019) 206-221 (in diesem Heft).

321



Martin Bürgin

4. Allianzbildung und Abgrenzung

Michaud zielte darauf, unter den Autoren der Revue ein gemeinsames
Theologie- und Wissenschaftsverständnis zu etablieren. Selbstverständlich

war dieses geprägt durch die kirchenpolitische Verortung der Autorschaft.

So, wie die Revue als Projekt ökumenischer Annäherung gelesen
werden kann, kann sie auch als Projekt der Abgrenzung interpretiert werden,

wobei die römisch-katholische Kirche - oder das, was die Teilnehmer
des Altkatholikenkongresses in der Regel als «Ultramontanismus»
bezeichneten - die Rolle des anderen, von dem es sich abzugrenzen galt,
einnehmen sollte. Für die Gründerväter der Revue gingen ökumenische
Zusammenarbeit und antiultramontane Allianzbildung Hand in Hand.
Namentlich in den systematisch-theologischen und kirchengeschichtlichen

Abhandlungen kam dies zur Geltung - wie wir anhand der Beiträge
von Reinkens, Kalogeras, Michaud und Herzog sehen werden.

Grenzziehungen wurden aber auch auf anderen Ebenen vorgenommen.
Kirejew verband mit der Lancierung der Revue zwar die Hoffnung, dass sie

dazu dienen werde, die altkatholische Bewegung in weiten Kreisen
bekannt zu machen und aufzuzeigen, dass es sich dabei weder um eine
spezifisch deutsche noch um «eine Gelehrten- und Professorenbewegung»
handle; die Revue sollte sich aber bereits in der ersten Ausgabe deutlich an
ein Zielpublikum mit hohem Bildungsgrad richten.26 Die Beiträge der
Zeitschrift erschienen (wohlgemerkt ohne Übersetzung) in Englisch, Französisch

oder Deutsch; italienische, lateinische und altgriechische Zitate wurden

(anders allerdings bei Zitaten aus dem Hebräischen) kaum übersetzt.
Die Lektüre der Artikel forderte der Leserschaft neben theologischer und
kirchenhistorischer Bildung also auch Sprachgewandtheit ab. Im Unterschied

zu bisherigen altkatholischen Zeitschriften sollte die Revue weder
Kirchenblatt noch politische Zeitschrift im eigentlichen Sinne sein. Theologen

und humanistisch gebildete Laien bildeten das Zielpublikum.
Unter dem Titel «La Théologie et le Temps présent» skizzierte Michaud

weitere Grenzziehungen. Ihm schwebte eine intellektuell zugängliche,
wissenschaftlich fundierte Theologie vor, die sich von einer durch
Obskurantismus und Mystizismus geprägten Theologie unterscheide. Gleichzeitig

verwahrte er sich gegenüber einem atheistischen Materialismus, wie er
von freidenkerischen Wissenschaftlern gepflegt würde. Michaud plädierte

26 Zu Kirejews Votum vgl. den stenographischen Bericht des Kongresses (wie
Anm. 20), 134; sowie Gilg, Christkatholizismus (wie Anm. 8), 227.

322



Theologische Tribes and Territories

für eine Einheit von Theologie, Philosophie und Naturwissenschaft. Den

Idealtypus eines Gelehrten sah er in der Verbindung des Wissenden, der
nach dem Glauben suche, und des Gläubigen, der nach der Wissenschaft
strebe.27 In einer normativen Wendung unterschied er eine gute und wahre
Theologie von einer schlechten Theologie. Einen Konflikt zwischen
Naturwissenschaft und Religion, wie er in vielen zeitgenössischen Publikationen

beschrieben wurde, stritt Michaud konsequent ab. Dabei handle es

sich lediglich um einen Konflikt zwischen Anhängern einer falschen

Theologie und der wahren Wissenschaft oder aber zwischen falschen
Gelehrten und der richtigen Theologie.28 Das Ziel der Revue bestand für
Michaud darin, die unterschiedlichen Wissensordnungen (neben
Naturwissenschaft und Theologie inkludiert er später Metaphysik als eigene
Ordnung des Wissens) in einen Austausch zu bringen. Alle drei hätten ihr
eigenes Untersuchungsobjekt; keine Wissensordnung könne die andere

ersetzen; hingegen könnten und müssten sie einander gegenseitig ergänzen.

Alle grossen Theologen arbeiteten in diesem Sinne, meint Michaud
mit Verweis auf Werke von Origenes, Gregor von Nyssa, Augustinus,
Thomas von Aquin und Jacques Bénigne Bossuet.29 Im Gegensatz dazu
stünden die Theologie der Scholastik und die Theologie der Jesuiten, die

gleichermassen von einem Geist des Hochmuts und einem Geist des

Verfälschens geprägt seien.30

In seinem Beitrag zum «Endzweck der Weltschöpfung» schuf Reinkens

wie Michaud in Bezug auf die mittelalterliche Scholastik eine Dichotomie

zwischen «mittelalterlichem Papstsystem» und der Theologie der

Kirchenväter, zwischen einer «vernünftigen Menschheit» und einem

«System des handgreiflichen Irrtums».31 In einem historischen Aufriss
schildert er zu Beginn seines Artikels - und damit auch zu Beginn des

ersten Beitrags der ersten Nummer der Revue - die Entwicklung des

Papsttums zu einem «hierarchischen System des Zwanges [...], welches

jahrhundertelang der Schrecken aller abendländischen Christen war».32

27 Eugène Michaud, La Théologie et le Temps présent, in: RITh 1 (1892) 83-
127, hier 83.

28 A.a.O., 86.
29 A.a.O., 90.
30 A.a.O., 97-100.
31 Joseph Hubert Reinkens, Einiges über den Endzweck der Weltschöpfung,

in: RITh 1 (1892) 1-38, hier 1 und 30.
32 A.a.O., 1.

323



Martin Bürgin

Narrativ geschickt spannte er dabei einen Bogen von mittelalterlichen
Interdikten, frühneuzeitlicher Inquisition, Hexenwahn und Hexenverfolgung

über die zersetzende Lehre der Jesuiten hin zum 1864 erlassenen

Syllabus errorum und der 1870 verkündeten Infallibilität. Bevor er seine

systematische Erörterung zum Endzweck der Weltschöpfung begann,
schloss Reinkens seine Geschichtsdarstellung mit der polemischen Frage:

Ist denn er sein Statthalter [sc. der Statthalter Gottes], der alles hasst und
durch List und Lug, Qual und Feuertod zu vernichten strebt, was nicht zu
seinen Meinungen sich zwingen lässt? Sind die lodernden Scheiterhaufen,
welche Menschenleben zerstören, Akte des Glaubens (Autos de Fé) an den

Gott, der «die Liebe ist»?33

In seiner (hierin durchaus dichotomen) Darstellung herrschen auf der Seite

des Papsttums Hierarchiedenken, schreiende Ungerechtigkeit, regellose
Gewalttätigkeit, Gottverlassenheit, Denunziantentum und Ehrlosigkeit;
auf der anderen Seite die Gesamtlehre der heiligen Schrift, die positive
Tradition der alten Kirche, Vernunft und Wahrheitssuche.34 Reinkens

praktizierte dabei, was Guy Marchai als «Gebrauchsgeschichte» oder als

«imagologische Bastelei» charakterisierte: eine selektive und strategische
Konstruktion von Bildern der Vergangenheit. Gebrauchsgeschichte ist für
Marchai «jene Geschichte, die immer wieder zum Einsatz kommt, um
eigene Positionen historisch zu legitimieren».35 Sie entsteht durch ein

Arrangement topischer Geschichtsbilder, die einer Collage ähnlich - darin
knüpft Marchai an Lévi-Strauss' Begriff der Bricolage an - verbunden
werden.36 Als topische Bilder für die historische Selbstverortung der
Altkatholiken erweisen sich - augenscheinlich - die Zeit der Alten Kirche,
imagologisch gedeutet als Ära, in der das Papsttum (noch) keine Vorherrschaft

innehatte und die Kirche nicht durch Schismen gespalten war; die

grossen Konzilien und Synoden, die im Sinne einer dialektischen Erzählung

als Ausdruck des Gegensatzes von Konziliarismus und Papalismus

33 A.a.O., 2f.
34 A.a.O., 1-3 und 10.
35 Guy Marchal, Schweizer Gebrauchsgeschichte. Geschichtsbilder, Mythenbildung

und nationale Identität, Basel (Schwabe) 2007,13. Vgl. ders., Das «Schweizer

Alpenland». Eine imagologische Bastelei, in: ders./Aram Mattioli (Hg.), Erfundene
Schweiz. Konstruktionen nationaler Identität - La Suisse imaginée. Bricolages d'une
identité nationale, Zürich (Chronos) 1992, 37-49.

36 Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 2013,
29-48 und 176.

324



Theologische Tribes and Territories

gelesen werden; sowie jene Reformbewegungen innerhalb des Katholizismus,

die als «Vorläuferbewegungen» interpretiert wurden, insbesondere
die Geschichte des Zisterzienserinnenklosters Port-Royal, des Jansenismus,

des Hermesianismus, des Güntherianismus und des Josephinismus.37
Der Beitrag von Kalogeras über die Verhandlungen zwischen der

orthodox-katholischen Kirche und dem Konzil von Basel in den 1430er-

Jahren folgt demselben Muster, wenn auch aus griechisch-orthodoxer
Perspektive. Kalogeras setzt den Luzerner Altkatholikenkongress von 1892

in eine Kontinuitätslinie mit dem Konzil von Basel (1431-1449) und stellte

beide der «verdammungswürdige[n] Willkürherrschaft» des römischen
Papstes gegenüber: «Die schweizerischen Synoden nämlich, die alte wie
die neue, lehnten sich auf gegen die unerträglichen Neuerungen im Glauben

und strebten nach Abschüttelung des mittelalterlichen Joches der

päpstlichen Alleinherrschaft».38 Auch bei Kalogeras findet sich das gera-

37 Dass die Schwerpunktsetzung und die Gegenstandsbereiche der
Kirchengeschichte der konfessionellen Selbstverortung folgen, ist dabei keine altkatholische
Besonderheit. Die protestantische Kirchengeschichtsschreibung setzt einen Schwerpunkt

auf die Reformationszeit; Mittelalterforschung ist in der Regel eine
römischkatholische Domäne. Während sich römisch-katholische Kirchenhistoriker mit der
staatskirchlichen Tradition der Spätantike auseinandersetzten, suchten
protestantische Kirchenhistoriker im Frühchristentum nach einer hierarchielosen Gemeinschaft

von Christenmenschen. Natürlich konnte die Besetzung von Gegenstandsbereichen

- wie Helmut Zander treffend bemerkte - auch in polemischer Absicht
erfolgen, etwa in einer katholizismuskritischen Initiierung der Hexenforschung durch
protestantische Gelehrte im Kulturkampf des 19. Jahrhunderts. Vgl. dazu Helmut
Zander, Geschichtswissenschaften und Religionsgeschichte. Systematische
Überlegungen zur Deutungskonkurrenz zwischen allgemeiner Geschichte, Kirchengeschichte

und Religionswissenschaft, in: Gregor Maria Hoff/Hans Waldenfels (Hg.),
Die ethnologische Konstruktion des Christentums. Fremdperspektiven auf eine
bekannte Religion, Stuttgart (Kohlhammer) 2008, 23-43, hier 28f. Aus der altkatholischen

Kirchengeschichtsschreibung wäre hierbei unter anderem zu verweisen auf:

Fridolin Hoffmann, Geschichte der Inquisition. Einrichtung und Thätigkeit derselben

in Spanien, Portugal, Italien, den Niederlanden, Frankreich, Deutschland, Süd-
Amerika, Indien und China, 2 Bde., Bonn (Neusser) 1878; ders., Ein betrügerischer
Bankerott im Jahre 1761. Ein Kapitel aus der Geschichte des Jesuitenordens, Leipzig
(Braun) 1894; Franz Heinrich Reusch, Der Index der verbotenen Bücher. Ein Beitrag

zur Kirchen- und Literaturgeschichte, 2 Bde., Bonn (Max Cohen) 1883-1885;

ders., Index librorum prohibitorum. Gedruckt zu Parma nach dem einzigen bekannten

Exemplare, Bonn (Max Cohen) 1889; ders., Luis de Leon und die spanische
Inquisition, Bonn (Eduard Weber) 1873.

38 Nikephoros Kalogeras, Die Verhandlungen zwischen der Orthodox-Katholischen

Kirche und dem Konzil von Basel über die Wiedervereinigung der Kirchen

325



Martin Bürgin

dezu mythische Bild einer Zeit «vor der Spaltung», in der «alle christlichen

Völker in evangelischer Freiheit geeinigt waren».39 Verantwortlich
für die Spaltung waren - hier referiert Kalogeras auf den byzantinischen
Kaiser Manuel II. Palaiologos (1350-1425) - die Päpste, die in ihrer
unersättlichen Herrschsucht von allen Völkern blinde Unterwerfung verlangten

und gegen die Stimme der Wahrheit agierten. Die Verhandlungen über
die Wiedervereinigung der Kirchen beschreibt Kalogeras in dramatischer
Manier als spannungsgeladenes Intrigenspiel zwischen Kaiser Johannes

VIII. Palaiologos (Sohn von Manuel II.), Kaiser Sigismund, Papst

Eugen IV., Joseph II. (Patriarch von Konstantinopel), dem Konzil von Basel,
undurchschaubaren Interessenvertretern im Hofstaat der jeweiligen
Machthaber, Diplomaten und Korsaren. Die Uneinigkeit der Konzilsväter,
die Hinterlist des Papstes und die Bestechlichkeit der griechischen Emissäre

führten schliesslich dazu, so Kalogeras, dass die Wiedervereinigung
der Kirchen im 15. Jahrhundert misslang.40 Im Sinne einer applikatorischen

Geschichtsschreibung - Kalogeras führte seinen Beitrag ein mit der

Sentenz, die Leser mögen beurteilen, ob die Abhandlung «in den

gegenwärtigen Zeitverhältnissen etwas Lehrreiches und Nützliches hat»41 - lässt

sich die Analogie als Handlungsanleitung für die Kirchenmänner des

19. Jahrhunderts lesen: Die Wiedervereinigung der Kirchen wird nur dann

gelingen, wenn sich die Vertreter der unterschiedlichen Kirchen auf
Augenhöhe begegnen - und sich nicht durch die Arglist des Papsttums
korrumpieren lassen.

Eher allegorischer Natur funktionieren die Mechanismen von Allianzbildung

und Abgrenzung in Eduard Herzogs Beitrag zu Mt 11,12-19. Auf
15 Seiten räsonierte Herzog über die adäquate Übersetzung von «a diebus

autem Iohannis Baptistae usque nunc regnum cœlorum vim patitur et vio-
lenti rapiunt illud», die er schliesslich ins Deutsche überführt als: «Von
den Tagen Johannes des Täufers an bis jetzt wird das Himmelreich verge-

(1433-37), in: RITh 1 (1893) 39-57, hier 39.
39 A.a.O., 40.
40 Weiter heisst es an der Stelle: «Dessen Vielköpfigkeit [des Konzils], aus der

auch die Langsamkeit in der Absendung seiner Schiffe hervorging, war im entscheidenden

Augenblick des Kampfes um seine Existenz die Hauptursache, dass es, das

unter so günstigen Auspizien begonnen hatte, aufgelöst wurde; dass das schon
zermalmte mittelalterliche Papsttum sich wieder aufrichten und mit seiner vollen
Despotenrüstung bekleiden konnte, und dass das unglückselige christliche Reich des Ostens
dem schweren Joch der Muhammedaner sich beugen musste.» A. a. O., 57.

41 A.a.O., 40.

326



Theologische Tribes and Territories

waltigt und Gewaltthätige rauben es.»42 Dabei verzichtete Herzog - anders
als Reinkens und Kalogeras - auf eine explizite Benennung der «Gewalttätigen»,

führte aber vielsagend aus, dass damit «in erster Linie die
geistlichen Gewalthaber, die Träger der <Schlüsselgewalt> gemeint [seien], die
den Ratschluss Gottes verachten».43 Weiter spielt er auf den Reichtum
jener «Gewalttätigen» an, die ihr Vertrauen - wie die Pharisäer bei Lukas -
vorzüglich auf ihre gefüllten Geldsäcke setzen würden.44

Die Beiträge von Michaud, Reinkens, Kalogeras und Herzog
veranschaulichen, wie Dogmatik, Kirchengeschichte und Exegese als
identitätsbildende Wissensformen fungieren können. Dabei zeigt sich auch,
dass die Mechanismen von Abgrenzung und Allianzbildung als

ineinandergreifende Prozesse zu betrachten sind. Im Feld der Wissenschaft
konstituieren sie, was Becher und Trowler als Academic Tribes and Territories

bezeichneten. Die Revue Internationale de Théologie wiederum
sollte als Austauschplattform dienen, um die Angehörigen unterschiedlicher

«Stämme» zusammenzubringen und deren «Territorien» zu vereinen.
In gebrauchsgeschichtlicher Manier referierten die Gründerväter der Revue

auf die Zeit der Alten Kirche, in der - so Kalogeras - alle christlichen
Völker in evangelischer Freiheit vereint waren. Das daran anknüpfende
heilsgeschichtliche Telos liegt in der Wiederherstellung eines solchen Zu-
stands. Mit der Gründung der Revue verbanden ihre Schöpfer die Hoffnung,

dieses Ziel zu erreichen.

5. Communications Circuit

Die identitätsbildende Wirkung einer wissenschaftlichen Zeitschrift
konstituiert sich allerdings nicht nur über Schriftleiter, Mitarbeiter, Autoren
und deren Beiträge. Verlegerisches Handeln, Vertriebskanäle, Versand,
Buchhandlungen, Absatzmärkte, Preispolitik, Abonnentenstamm, Leserschaft

und Lesepraxis sind dabei ebenso von Interesse. Sie können genauso

als Faktoren der Formation akademischer Stämme und Territorien
gelesen werden. Konzeptionell könnte es sich dabei als lohnenswert erweisen,
den Ansatz von Becher und Trowler mit Robert Darntons Modell des

communications circuit zusammenzuführen. In seinem grundlegenden Arti-

42 Eduard Herzog, Regnum cœlorum vim patitur. Auslegung von Matth. 11,

12-19, in: RITh 1 (1893) 58-73, hier 73.
43 A.a.O., 70.
44 A.a.O., 71 und 73.

327



Martin Bürgin

kel zur Frage «What is the History of Books?» schlug Darnton 1982 einen

Zugang zur Buchgeschichte vor, der die Produktion und Rezeption von
Büchern miteinbezog.45 Autoren und Redaktoren werden dabei als Teil
eines umfassenderen kommunikativen Kreislaufs betrachtet, zu dessen

Analyse Darnton ein Modell skizzierte, das die buchhistorische Forschung
nachhaltig prägen sollte:

Figure 1. The Communication Circuit

Darnton beschreibt, wie zwischen Autorinnen und Lesern gemeinsame
Vorstellungen von Stil und Gattung geformt werden, wie sie im Austausch
untereinander einen Sinn für literarische Ausdrucksformen entwickeln,
sich mit anderen Autorinnen und Autoren ideell in Verbindung setzen
oder - so zumindest könnte man Darnton weiterdenken - von ihnen
distanzieren. Zusammen mit anderen Schreibenden und Lesenden bilden
Autoren und Leserinnen eine Diskursgemeinschaft, die im Falle einer
ideellen Assoziierung - mit Becher und Trowler gesprochen - den Prozess

der «Stammesbildung» befördern oder im Falle einer Ablehnung - gerade

umgekehrt - dazu führen, dass «territoriale» Abgrenzungen vorgenommen

werden.

45 Robert Darnton, What is the History of Books?, in: Daedalus 111 (1982) 3,

65-83. Eine Selbstreflexion zur 25-jährigen Wirkungsgeschichte des Artikels mit
weiterführenden Literaturhinweisen findet sich in: ders., What is the History of
Books? Revisited, in: Modern Intellectual History 4 (2007) 495-508.

328



Theologische Tribes and Territories

In Darntons Kommunikationskreislauf steht eine Vielzahl an Akteuren

als Vermittler zwischen Autorschaft und Leserschaft. Neben Verlegern,

Druckern, Spediteuren und Buchhändlern - bei Darnton jeweils in
maskuliner Form - verweist er auf Schriftsetzer, Lageristen, Vertreter,
Schmuggler, Zwischenhändler, Fuhrleute und Buchbinder als Intermediäre.

Im Buchhandel unterscheidet er zwischen Grossisten, Detaillisten,
Hausierern und Schwarzmarkthändlern; im Buchdruck verweist er auf die

Bedeutung von Papierproduzenten, Papierlieferanten, Tintenhändlern und
Schriftgiessern. Die Akteure wiederum werden beeinflusst - hierin
schliesst Darnton an die Konzepte der französischen Annales-Schule an -
durch ökonomische und soziale Konjunkturen, politische und rechtliche
Sanktionen, intellektuelle Einflüsse und mediale Öffentlichkeit.46

Zu jeder Phase seines communications circuit wirft Darnton Fragen
auf, die mit Gewinn auf die Geschichte der Revue Internationale de Théologie

angewandt werden können. Im vorliegenden Artikel beschränken
wir uns auf jene Bereiche, welche die Bildung von tribes and territories
direkt beeinflussen. Die intellektuellen Einflüsse, (kirchen-)poli tischen

Sanktionen, medialen Debatten und sozialen Netzwerke, welche die
Autoren der Revue prägten, wurden in den vorhergehenden Kapiteln bereits
skizziert. Auf ökonomische Fragen sind wir bisher nicht eingegangen.
Darnton hingegen fragt explizit nach den wirtschaftlichen Bedingungen
des Schreibens: Wer konnte es sich überhaupt leisten, als Autor zu wirken?
In was für einem Umfeld wurde geschrieben? Gab es Abhängigkeitsverhältnisse,

die das Schreiben beeinflussten?
Die ßnanziellen Mittel der Zeitschrift waren äusserst bescheiden. Als

Herzog sich am 13. Oktober 1892 an Reinkens wandte, damit dieser
Reusch bitte, als zweiter Schriftleiter neben Michaud zu arbeiten, wies er
darauf hin, dass dieser «kein finanzielles Risiko» eingehen würde. Ein
Honorar könne er nicht versprechen: «[...] wenn es die Mittel erlauben»,
erhielte Reusch «ein bescheidenes Honorar, das wir unter Vorlage der

Rechnung ehrlich und billig bemessen wollen».47 Vorgesehen war, dass

sich die Revue durch Abonnements und Annoncen finanzierte. In den An-

46 A. a. O., 66f. Vgl. auch Peter Burke, The French historical revolution. The
Annales school, 1929-1989, Cambridge (Polity) 1990; Lutz Raphael,
Geschichtswissenschaft im Zeitalter der Extreme. Theorien, Methoden, Tendenzen von 1900 bis

zur Gegenwart, München (C. H. Beck) 2010, 96-116.
47 Eduard Herzog an Joseph Hubert Reinkens, Bern, 13. Oktober 1892, BABe,

AH 67, 11-13.

329



Martin Bürgin

fangsjahren wurden Werbungen zum Preis von 50 Rappen pro Zeile oder
30 Franken pro Seite offeriert. Allerdings blieb der Anzeigenhandel
marginal. In den Anfangsjahren war er gänzlich inexistent; mit der 57. Ausgabe

im Jahr 1907 wurden erstmals integrierte Werbungen geschaltet. Dabei
handelte es sich um zwei Werbeseiten, in denen Bücher aus dem
Verlagssortiment von Heinsius in Leipzig angepriesen wurden. Ob die Revue
daran verdiente oder ob die Werbeseiten Vertragsbestandteil waren, lässt
sich allerdings nicht mehr eruieren. Allerdings lässt sich festhalten, dass

derselbe Verlag ab 1907 als offizieller Vertreter der Revue im deutschen
Buchhandel fungierte.48 Um die Revue nachhaltig zu sichern, rechnete
Michaud 1892 mit einem Absatz von 400 Abonnements. Ihm schwebte

vor, diese vor Erscheinen der ersten Ausgabe zu erreichen. Reinkens und

Herzog hingegen betrachteten dieses Ziel kritisch; so schrieb Herzog am
24. November 1892 an Reinkens:

Deine Bemerkung über das Abonniren [sie] auf die Zeitschrift ist genau das,

was ich Hrn Michaud seit Wochen sage. Ich erklärte ihm: Wenn Sie zuerst
400 Abonnenten sammeln wollen, so geben Sie die Sache nur gleich auf. [...]
Ich würde es als einen argen Fehler betrachten, es mit der Zeitschrift jetzt
nicht zu versuchen. Fällt die Sache jetzt ins Wasser, so ersäuft sie.49

Ins Wasser gefallen ist sie nicht. Das lag wohl in erster Linie an der
grosszügigen Unterstützung durch Alexander Kirejew. Der russische General
hat die Verluste der Zeitschrift regelmässig durch eigene Mittel ausgeglichen.

Bis zu Kirejews Tod blieb dessen Mäzenatentum allerdings ein im
inneren Kreis der /AnwJ-Verantwortlichen gehütetes Geheimnis. Die
Leserschaft der Revue erfuhr davon erst durch den Nekrolog, den Michaud
auf Kirejew verfasst hatte:

Au congrès de Lucerne, en 1892, il [Kirejew] s'est vivement intéressé à la

pensée d'ériger la Faculté de théologie catholique de Berne en Faculté
internationale, et il a été l'un des fondateurs de la Revue internationale de théologie,

à laquelle il a collaboré de sa plume toujours si pleine de bon sens et de

tact, et de ses conseils, toujours si sage, si impartiaux et si désintéressés. Nous

pouvons ajouter, aujourd'hui que sa modestie ne nous le défend plus, qu'il a

48 Vgl. dazu die Frontseite bzw. die Schlussseiten der jeweiligen Revwe-Ausga-
ben.

49 Eduard Herzog an Joseph Hubert Reinkens, Bern, 24. November 1892, BABe,
AH 67, 244-245.

330



Theologische Tribes and Territories

toujours concouru par sa générosité à nous aider à comble le déficit annuel de

notre Revue.50

Die Autoren der Revue erhielten keine Honorare für ihre Beiträge. Für die

Angehörigen der Universität gehörte das Publizieren wissenschaftlicher
Artikel zum akademischen Auftrag; für die Kirchenmänner war die Revue

ein geeignetes Mittel der kirchlichen Annäherung und somit - in
ihrem eigenen Selbstverständnis - Teil des kirchlichen Auftrags; für viele
Autoren mochte der Anreiz, in der Revue zu publizieren, in beiden Aufgaben

liegen. Die Gründerväter der Revue verstanden es von Anfang an,
Personen von hoher akademischer und kirchlicher Reputation als Autoren
für ihre Zeitschrift zu gewinnen. So wurde die Revue in der Folge selbst

zu einem Reputationsgenerator: Innerhalb der territories, welche die Revue

vereinte, versprach die Zugehörigkeit zum tribe der Revne-Autoren-
schaft - in der Terminologie von Pierre Bourdieu - zwar kein ökonomisches,

wohl aber soziales und kulturelles Kapital.51

Verlage und Drucker hingegen Hessen sich nicht durch soziales und
kulturelles Kapital zufriedenstellen. Ihre Produktionskosten mussten
gedeckt werden. Mit Darnton können wir wiederum nach den konkreten
ökonomischen Rahmenbedingungen der Produktion von Büchern fragen.
Gleichzeitig macht er darauf aufmerksam, dass die historische
Forschung - insbesondere im Bereich der Verlage - mit Überlieferungslücken

50 Eugène Michaud, Alexandre Kiréeff. Né le 26 octobre 1832 - mort le 26 juillet

1910, in: RITh 72 (1910) 649. Mit dem 72. Heft endete nicht nur die Förderung
durch Kirejew, sondern auch die Ära von Eugène Michaud als Schriftleiter der Revue.
Seinen Rücktritt verkündete er am Schluss derselben Ausgabe mit Verweis auf das

Hinscheiden von Kirejew: «Parmi nos amis et collaborateurs, nul ne s'étonnera que
j'exprime des sentiments de particulière gratitude à l'un des fondateurs de notre <Re-

vue>, qui a été en même temps l'un de ses propagateurs les plus actifs dans l'église
orthodoxe d'Orient, notre ami si fidèle et si dévoué, Son Ex. le général Alexandre
Kiréeff. Privé de son concours, je ne me sens plus la force de porter une charge morale

et matérielle aussi lourde. Il ne s'agit donc, de ma part, que d'une simple retraite,
motivée aussi par la nécessité de consacrer à des études plus suivies, plus complètes
et aussi, j'espère, plus importantes [...] D'ailleurs, le directeur d'une Revue n'est pas
la Revue même.» Ders., À nos lecteurs et amis, in: RITh 72 (1910) 856. Zu Michaud
als Schriftleiter der Revue vgl. Raoul Dederen, Eugène Michaud et la Revue
Internationale de Théologie, in: IKZ 55 (1965) 34-45. Zur weiteren Entwicklung der
Revue bzw. der IKZ vgl. den Beitrag von Angela Berlis, «Unterbrochene kirchliche
Internationalität», in: IKZ 109 (2019) 340-373 (in diesem Heft).

51 Bourdieu, The Forms of Capital (wie Anm. 24), 241-258.

331



Martin Bürgin

konfrontiert ist, da die Verleger des 18. und 19. Jahrhunderts ihre Archive
eher mässig gepflegt hätten:

Unfortunately, however, publishers usually treat archives as garbage.
Although they save the occasional letter from a famous author, they throw away
account books and commercial correspondence, which usually are the most
important sources of information for a book historian.52

Das verhält sich in Bezug auf die Buchgeschichte der Revue nicht anders.

Eigentliche Archivbestände, welche die Gründung der Revue aus der
Perspektive der Verlage dokumentieren, sind nicht mehr vorhanden. Übrig
geblieben sind lediglich vereinzelte Briefkopien in den Kopialbüchern des

Verlagsarchivs von Schmid, Francke & Co. Die Ausgaben der Revue selbst

zeigen an, dass die Zeitschrift zunächst in einer eher eigentümlichen
Aufgabenteilung von zwei Verlagen herausgegeben wurde. Als «Bureau

d'expédition» wird der Karl Staempfli & Cie. Verlag genannt, als «Bureau
de vente» wird die Librairie Schmid, Francke & Co. angegeben.

Ab der 13. Ausgabe der Revue wird Schmid Francke nicht mehr als

Bureau de vente angegeben, sondern schlicht als Dépôt. Dafür erscheint
mit James Parker in Oxford ein Shipper für den angelsächsischen Raum.
So heisst es auf der Titelseite der Zeitschrift ab der Ausgabe von April bis
Juni 1896: Bureau de vente et d'expédition pour la Grande-Bretagne,
l'Irlande et l'Amérique: James Parker & Co., 27 Broad Street, Oxford.
Mit der 29. Ausgabe (Januar bis März 1900) verschwindet Schmid Francke

von der Titelseite. Der zwischenzeitlich als Imprimerie Staempfli &
Cie. bezeichnete Stämpfli-Verlag übernahm fortan die Aufgaben von
Schmid Francke und firmierte in der Folge als Bureau d'expédition et

dépôt auf den Titelseiten der Revue. Drei Jahre später erscheint C.A.
Schwetschke und Sohn in Berlin als Vertreter für den Deutschen
Buchhandel. Ab der Frühjahrsausgabe 1907 wurde Schwetschke abgelöst durch
M. Heinsius Nachfolger in Leipzig. Erst mit der Revision der Revue - unter
der neuen Bezeichnung Internationale kirchliche Zeitschrift (IKZ) - wurden

Druck, Verlag und Vertrieb unter ein Dach gebracht: Ab 1911 wurden
sämtliche Aufgaben durch den Stämpfli-Verlag erbracht.

Wieso und wie genau die Aufgaben zuvor auf mehrere Unternehmen
verteilt wurden, lässt sich aufgrund der lückenhaften Archive nicht mehr

52 Darnton, History of Books (wie Anm. 45), 76.

332



Theologische Tribes and Territories

erschliessen.53 Die in den Kopialbüchern des Francke-Verlagsarchivs
vereinzelt erhaltenen Briefe an Michaud geben in bruchstückhafter Form
Hinweise darauf, dass der Verlag die Aufgabenteilung zwischen den
unterschiedlichen beteiligten Firmen und dem Schriftführer gerne anders

aufgegleist hätte. So wurde infrage gestellt, dass die Verwaltung der
Abonnements in der Obhut von Michaud lag und der Francke-Verlag keine
Einsicht in den Abonnentenstamm hatte. Die Verlagsleitung schlug
Michaud zwei Varianten der künftigen Zusammenarbeit vor. Die erste,
anscheinend von Michaud selbst vorgeschlagene, zielte darauf, den Verlag
mit einer fix definierten prozentuellen Verkaufsbeteiligung zu entschädigen;

die zweite schlug ein höheres unternehmerisches Risiko vonseiten
des Verlags vor, forderte von Michaud aber die volle Einsicht, in die
Verwaltung der Abonnements und die Durchsetzung eines gleichbleibenden
(und daher finanziell kalkulierbaren) Seitenumfangs.54 Michauds Antwort
ist nicht erhalten. Drei Tage später schrieb Schmid Francke aber an Mi-

53 Teile des Verlagsarchivs von Stämpfli wurden an die Burgerbibliothek Bern
übergeben. Zwar reichen die darin enthaltenen Unterlagen zurück bis ins Jahr 1796,

allerdings decken sie mit einem eher bescheidenen Umfang von 40 Laufzentimetern
die Aktenbildung des Stämpfli Verlags nur lückenhaft ab. Gesammelte Korrespondenz

enthalten sie nicht. Anders sieht es beim Archiv des Francke-Verlags aus. Dieses
wurde nach Auflösung des Unternehmens durch das Berner Staatsarchiv übernommen.

Dabei sind auch Kopialbücher erhalten geblieben. Wobei eine umfassende
Aktenbildung und -Überlieferung erst ab den 1920er-Jahren begann, als die Familie Lang
die Leitung des Verlags übernahm. Darntons Verweis auf die verlegerische
Archivierungspraxis im 18. und 19. Jahrhundert (unfortunately, however, publishers usually
treat archives as garbage), scheint im Fall der beiden Berner Verlage tatsächlich
angebracht zu sein. Andererseits ist es ein Glücksfall, dass die Bestände (oder Teilbestände)

ihren Weg in öffentliche Archive gefunden haben, wo sie der Nachwelt und
der historischen Forschung erhalten bleiben. Mein besonderer Dank geht an die beiden

Archivare und Historiker Bartlome Vinzenz (Staatsarchiv des Kantons Bern) und
Thomas Schmid (Burgerbibliothek Bern), die mich in meinen Recherchen tatkräftig
und fachkundig unterstützt haben. Es ist eine Freude, in Archiven auf derart geballte
Kompetenz zu stossen.

54 Schmid Francke an Michaud, 12. Januar 1893. Staatsarchiv Bern (StABE),
Archiv Verlag und Buchhandlung Francke AG, Firma 3.9, Nr. 25, 480-482. Darin
durchaus kritisch, mit Verweis auf Mt 6,2 «Bei obigem Verhältnis haben wir nicht die
volle Einsicht in den geschäftlichen Gang der Unternehmung und sind durch die
Unkenntnis in unserer Thätigkeit gehemmt. Wenn auch im christlichen Leben die rechte

Hand nicht wissen soll was die Linke thut, so ist dieser Grundsatz im Geschäftsleben

grundfalsch und hemmt das Gedeihen der Zeitschrift. Sie hat es nöthig, mit
Sorgfalt und Sachkenntniss auch in geschäftlicher Hinsicht geleitet zu werden.»

333



Martin Bürgin

chaud: «Quant aux propositions que nous vous avons fait l'autre jour, elles

ne sont d'aucune urgence et peuvent toujours être discutées après avoir été

communiquées à la commission d'administration.»55 Es scheint, dass

Michaud weiterhin darauf verzichten wollte, dem Verlag Einsicht in die

Verwaltung der Abonnements zu gewähren. Zumindest geben die Kopial-
bücher des Verlags keine weiteren Hinweise auf eine Reform der
Zusammenarbeit.

Wieso die Gründerväter der Revue ausgerechnet Stämpfli und Schmid
Francke als Verlagspartner wählten, bleibt ungeklärt. Bei beiden
Unternehmen handelte es sich um renommierte Berner Verlage. Beide waren
geprägt von einem staatstragenden Grundverständnis und einem Bekenntnis

zum politischen Liberalismus. Das entsprach dem Selbstverständnis
der Schweizer Christkatholiken. Zudem existierten zu beiden Verlagen
bereits Beziehungen christkatholischer Publizisten. Michaud hatte bei
Schmid Francke 1888 und 1889 seine historischen Untersuchungen zur
Politik des Kompromisses mit Rom und zum politischen Jesuitismus
publiziert; 1893 folgte der Abdruck seiner am Universitätsfest 1892 gehaltenen

Rede zu «La théologie et le temps présent», die sich gleichsam auf den

in der ersten Revue-Ausgabe publizierten Artikel stützte.56 Im selben Jahr

publizierte Kirejew bei Schmid Francke die französische Fassung seiner
Briefe über die päpstliche Infallibilität.57 Bei Stämpfli wiederum hatte
Eduard Herzog 1882 und 1886 seine Hirtenbriefe zur christkatholischen
Nationalkirche und zur Gemeinschaft der Heiligen drucken lassen.58

Beziehungen bestanden zudem zu Walther Munzinger, einem der Führer der
christkatholischen Bewegung und Förderer Eduard Herzogs, der seinen

Entwurf zum Schweizerischen Obligationenrecht und seine Entwürfe

55 Schmid Francke an Michaud, 15. Januar 1893. StABE, Firma 3.9, Nr. 25, 491.
56 Eugène Michaud, La politique de compromis avec Rome en 1689. Le pape

Alexandre VIII et le duc de Chaulnes d'après les Correspondances diplomatiques
inédites du Ministères des Affaires étrangères de France, Berne (Schmid et Francke)
1888; ders., Le jésuitisme politique et le comte de Montlosier en 1826, Berne (Schmid
et Francke) 1889; ders., La théologie et le temps présent. Discours, prononcé pour la
fête de l'Université de Berne, le 26 novembre 1892, Berne (Schmid et Francke) 1889.

57 Alexandre Kiréeff, De l'infallibilité du pape. Extraits d'une
correspondence entre un savant catholique-romain et un général russe, Berne (Schmid et

Francke) 1893.
58 Eduard Herzog, Die christ-katholische Nationalkirche. Hirtenbrief des

Bischofs Herzog auf die Fastenzeit 1882. Bern (Stämpfli) 1882; ders., Ueber die
Gemeinschaft der Heiligen. Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1886, Bern (Stämpfli) 1886.

334



Theologische Tribes and Territories

zum Schweizer Handelsrecht bei Stämpfli drucken Hess.59 Grundsätzlich
handelte es sich bei Stämpfli wie bei Schmid Francke aber um urprotestantische

Verlage. Beide hatten ein umfangreiches Sortiment an
reformierten Kirchenschriften und theologischen Werken vorzuweisen.60 Es

59 Walther Munzinger, Schweizer Handelsrecht. Entwurf der durch den h.
Bundesrath niedergesetzten Spezialkommission, Bern (Stämpfli) 1864; ders., Motive
zu dem Entwürfe eines schweizerischen Handelsrechtes im Auftrage des Tit. Schweiz.

Justiz- und Polizeidepartements, Bern (Stämpfli) 1865; ders., Schweizerisches
Obligationenrecht. Erster Entwurf, Bern (Stämpfli) 1871. Sein bereits 1860 verfasster
Entwurf einer katholischen Nationalkirche erschien bei Dalp; seine Studie zur bischöflichen

Amtsentsetzung bei Zepfel. Walther Munzinger, Papstthum und Nationalkirche,

Bern (Dalp) 1860; ders., Antwort der Diözesankonferenz auf den Rekurs des

gewes. Bischofs von Basel an den Bundesrath gegen seine Amtsentsetzung, Solothurn
(Zepfel) 1873. Munzinger war im Gründungsjahr der Revue zwar schon seit 20 Jahren
verstorben; auch waren seine kirchenrechtlichen und kirchenpolitischen Schriften
nicht bei Stämpfli erschienen. Munzinger, der als Siebzehnjähriger freiwillig am
Sonderbundskrieg 1847 teilnahm, dessen Vater Josef Munzinger 1848 zu einem der ersten
sieben Bundesräte gewählt wurde, der 1863 Ordinarius für Kirchenrecht, Handelsrecht

und Zivilrecht wurde, der eine politische Karriere als Berner Stadtrat und
Schweizer Nationalrat verfolgte, vereinte die freisinnig-liberale, staatstreue und
romkritische Grundhaltung, welche die christkatholische Kirche mit dem Stämpfli Verlag
teilte, aber geradezu idealtypisch in seiner Person. Vgl. Urs Fasel, Bahnbrecher
Munzinger. Gesetzgeber und Führer der katholischen Reformbewegung, Bern (Haupt)
2003.

60 Bei Schmid Francke bspw.: Albert Bitzius, Predigten. Das Kriegsjahr, Bern
(Schmid Francke) 1887; ders., Predigten. Für Herz und Haus, Bern (Schmid Francke)
1888; ders., Predigten. Für Leben und Tod, Bern (Schmid Francke) 1889. Emanuel
Martig, Unterweisungen in der christlichen Lehre nach biblischen Abschnitten,
Bern (Schmid Francke) 1889; Rudolf Steck, Eduard Langhans. Ein Zeuge der
Geistesfreiheit, Bern (Schmid Francke) 1891; Alexander Wysard, Sulzjogg oder Christ
und Jesuit, Bern (Schmid Francke) 1892; Rudolf Leuzinger/Konrad Furrer,
Biblisch topographische Karte von Palästina. Nach den englischen topographischen
Aufnahmen, mit besonderer Berücksichtigung der Zeit Christi, Bern (Schmid Francke)

1891. Bei Stämpfli unter anderen: David Müslin, Dankpredigt für die Befreyung
der Stadt Bern. Vom 24. Herbstmonat 1802. Bern (Stämpfli) 1802; ders.. Die Aussichten

des Christen in die Ewigkeit, Bern (Stämpfli) 1807; Sigmund Langhans, Wie
könnten die Kirchen-Visitationen und Class-Versammlungen zweckmässiger
eingerichtet werden?, Bern (Stämpfli) 1803; Johann Hübner, Kinder-Bibel. Enthaltend
auserlesene Erzählungen aus dem Alten und Neuen Testament, Bern (Stämpfli) 1809;

Albrecht Schärer, Der Prediger bey Missethätern, oder Anweisung zu einer
zweckmässig religiösen Behandlung grosser Verbrecher und ihre Vorbereitung zum
Tode, 2 Bde., Bern (Stämpfli) 1813-1817; O.A., Die Bibel, oder die ganze Heilige
Schrift des alten und neuen Testaments. Nach Joh. Piscators Uebersetzung, neu
durchgesehen und mit dem Grundtext und Luthers Uebersetzung verglichen, Bern

335



Martin Bürgin

mag sein, dass die Gründerväter der Revue darauf spekulierten, über die
beiden Verlage und deren Absatzmarkt in einen Austausch mit protestantischen

Theologen und einer evangelisch-reformierten Leserschaft zu
treten.61 Es mag sein, dass sie sich aus rein praktischen Gründen für zwei
Verlage mit Nähe zur Berner Universität entschieden. Mit ihren spezifischen

verlegerischen Profilen und ihren bereits bestehenden Kundenstämmen

können Verlage zudem - mit Becher und Trowler gesprochen - als

Hilfsmittel zur Inklusion weiterer tribes and territories betrachtet werden.
Zusammen mit den Bureaux de vente in Oxford, Berlin und Leipzig ver-

grösserten die beiden Berner Verlage die Reichweite und das Netzwerk der
Revue.

Bei den Abonnenten der Revue dürfte es sich grundsätzlich um
Privatpersonen, aber auch um Kirchgemeinden, Bistümer, Universitäten und
Bibliotheken gehandelt haben. Anhand des Abonnentenstamms der Revue
liesse sich der Umfang ihrer territories erkunden. Um die Bildung eines

tribalen Zugehörigkeitsgefühls nachzuzeichnen, wäre es zudem lohnens-

wert, mehr über die konkreten Lesepraktiken der Revue-Leserschaft zu
erfahren. Leserinnen und Leser sind in der Lage, die von ihnen gelesenen
Texte auf äusserst individuelle Art und Weise zu interpretieren; Carlo
Ginzburg hat das in seiner mikrohistorischen Studie über den Müller Me-

(Stämpfli) 1823; O.A., Cantiques sacrés pour les principales solemnités des Chrétiens,

Berne (Staempfli) 1825; Adam Friedrich Molz, 182 Christliche Lieder, Bern
(Stämpfli) 1825; Carl Wyss, Ueber die Antinomien im Beruf des Geistlichen, Bern
(Stämpfli) 1828; O.A., Spruchbuch oder Sammlung von biblischen Sprüchen zum
Gebrauch in den evangelisch-reformirten Schulen des Kantons Bern. Mit einer
Sammlung von Kindergebeten, einem Verzeichnisse der biblischen Bücher und einer
Zeittafel der biblischen Geschichte im Anhange, Bern (Stämpfli) 1843; Rudolf
Schärer, Ausgewählte Predigten, Bern (Stämpfli) 1844; Heinrich Tanner, Predigt
zum Festgottesdienst der schweizerischen Predigerversammlung, Bern (Stämpfli)
1876; Paul Meyer, Die Passion Jesu Christi nach dem Evangelisten Matthäus, Bern
(Stämpfli) 1890.

61 Vgl. dazu das Einladungsschreiben zum zweiten Internationalen Altkatholi-
kenkongress: «Ebenso hegen wir die zuversichtliche Hoffnung, daß wir die Freude
erleben, auch Männer aus den protestantischen und reformierten Kirchen Deutschlands

und der Schweiz an unserem Kongresse zu begrüßen, da wir es als unsere
Pflicht betrachten, auch ihnen gegenüber die Bande der Freundschaft und Sympathie,
die uns bisher verknüpften, nicht nur festzuhalten, sondern zu verstärken.» Die
Verpflichtung des evangelischen Theologen Willibald Beyschlag als collaborateur
ordinaire und die Veröffentlichung des Vortrags des protestantischen Theologen Gaston

Bonet-Maury in der ersten Nummer der Revue zielen in eine ähnliche Richtung.

336



Theologische Tribes and Territories

noccio meisterhaft vor Augen geführt.62 Während die Rezeption der Revue
innerhalb der Akademie durch Verweise auf dort erschienene Artikel
nachgezeichnet werden kann, bleiben Fragen zu Lesepraktiken im kirchlichen

oder privaten Bereich hingegen offen. Gab es etwa Lesezirkel, in
denen die in der Revue erschienenen Beiträge diskutiert wurden? In Bezug
auf das 18. und das 19. Jahrhundert kann beobachtet werden, dass sich die

Bedeutung des Lesens an sich und des Besprechens gemeinsam gelesener
Lektüre grundlegend wandelte: Beide Praktiken entwickelten sich zu
einem charakteristischen Wesensmerkmal bürgerlicher Kultur.63 Es wäre

spannend, die Lektüre und Debatte von Revue-Artikeln im Formations-

prozess eines genuin altkatholischen Bildungsbürgertums zu untersuchen.
Daran anschliessend könnte etwa gefragt werden, ob Revne-Artikel im
Rahmen kirchlicher Bildungsarbeit oder in der Vorbereitung von Predigten

verwendet wurden. Zudem stellt sich die Frage, ob sich die Rezeption
der Revue durch private Korrespondenzen nachzeichnen lässt, sei es in
Form von Leserbriefen an den Schriftleiter, an die Autoren oder innerhalb
der Autorenschaft.

6. Schluss und Ausblick

Die Geschichte der Revue Internationale de Théologie ist noch nicht
geschrieben. Im vorliegenden Artikel wurde die Revue als Medium der
Vergemeinschaftung erörtert. Die Programmatik der Zeitschrift folgte der

Zielsetzung des zweiten Internationalen Altkatholikenkongresses: Die
Revue sollte dazu dienen, ein konfessionsübergreifendes Theologie- und
Wissenschaftsverständnis zu etablieren. Sie begründete eine
Diskursgemeinschaft zwischen theologischen Autoren und gelehrter Leserschaft.
Durch sie wurden Ideen zirkuliert und Wissensbestände normiert. Dabei
kann sie als Medium ökumenischer Annäherung, aber auch als Mittel
antiultramontaner Allianzbildung gelesen werden. Der Artikel zeigt auch

auf, wie sich das wissenssoziologische Konzept der academic tribes and
territories um das buchhistorische Modell des communications circuit

62 Carlo Ginzburg, Der Käse und die Würmer. Die Welt eines Müllers um
1600, Berlin (Wagenbach) 2011.

63 Vgl. Rolf Engelsing, Der Bürger als Leser. Lesergeschichte in Deutschland
1500-1800, Stuttgart (Metzler) 1974; Otto Dann (Hg.), Lesegesellschaften und
bürgerliche Emanzipation, München (C. H. Beck) 1981; Marlies Raffler, Bürgerliche
Lesekultur im Vormärz, Frankfurt a. M. (Lang) 1993.

337



Martin Bürgin

ergänzen lässt. In Kombination dienen beide Konzepte als hilfreiche
Werkzeuge, um die Funktionsweise wissenschaftlicher Zeitschriften im
Prozess akademischer Vergemeinschaftung aufzuzeigen. Der von Darn-
ton skizzierte Fragenkatalog deutet zudem an, wie eine Geschichte der
Revue weiterverfolgt werden könnte. So würde es sich etwa lohnen, den

Austausch zwischen Herausgeberschaft, Autorenschaft und Leserschaft
anhand ihrer überlieferten Korrespondenzen über einen längeren
Zeitraum hinweg zu rekonstruieren. Dadurch Hessen sich konkrete Aussagen
treffen über die historische Entwicklung theologischer und kirchenpolitischer

Debatten, über die Formation und Normierung von Diskursen innerhalb

und ausserhalb der Zeitschrift, über die konkrete Bildung kirchlicher,
politischer und kultureller Netzwerke in Zusammenhang mit der Revue

oder über die konkreten Schreib- und Lesepraktiken der beteiligten
Akteure.64

Martin Bürgin (*1984, Baden CH), lie. phil. 2005-2013 Studium der
Allgemeinen Geschichte, Religionswissenschaft und Politikwissenschaft an der
Universität Zürich und der Humboldt Universität zu Berlin. 2013-2017
wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Geschichte des Altkatholizismus

und Allgemeine Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultät der
Universität Bern. 2015-2016 Fellow am Leo Baeck Institute (London)
für Geschichte und Kultur des deutschsprachigen Judentums. Seit 2013

Lehrbeauftragter der Theologischen Fakultät der Universität Zürich und
SNF-Doktorand am Religionswissenschaftlichen Seminar. Dissertation zum
«Zwetschgenkrieg», einem 1802 in der Helvetischen Republik begangenen
antijüdischen Pogrom.

Adresse: Universität Zürich, Religionswissenschaftliches Seminar, Kantons-
schulstrasse 1, CH-8001 Zürich, Schweiz
E-Mail: martin.buergin@uzh.ch

64 Für die kritische Lektüre des vorliegenden Artikels - auch das ist Teil konkreter

Schreib- und Lesepraxis - möchte ich mich herzlich bedanken bei Angela Berlis,
Nadine Bürgin, Vreni Bürgin und Martin Rahn-Kächele. Ihre Hinweise und
Rückmeldungen waren für mich äusserst wertvoll.

338



Theologische Tribes and Territories

Summary

The first issue of the Revue Internationale de Théologie appeared in spring 1893.

The journal can be read as an early ecumenical rapprochement project and as a

platform of exchange between different denominational and theological cultures.
The Revue - and the congress where it was initiated - can be considered a project
of demarcation. Rapprochement and demarcation are interlocking processes that
constitute in academia what Tony Becher and Paul R. Trowler describe as academic

tribes and territories. The article examines the first journal issued to show the

founding fathers positioned the Revue as a medium of multiple alliances.

Schlüsselwörter - Keywords

Tribes and Territories - Eduard Herzog - Joseph Hubert Reinkens - Eugène
Michaud - Nikephoros Kalogeras

339


	Theologische Tribes and Territories : die Revue Internationale de Théologie als Medium multipler Allianzbildungen

