
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 3-4

Artikel: Religion in der Geschichte, Geschichte in der Religion : zur
Selbstreflexion und Institutionalisierung der römisch-katholischen
Geschichtsschreibung und zur Rolle von Zeitschriften in der Schweiz
der zweiten Hälfte des 19. und der erste Hälfte des 20. J...

Autor: Metzger, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion der Geschichte - Geschichte der Religion.

Zur Selbstreflexion und Institutionalisierung der römisch-
katholischen Geschichtsschreibung und zur Rolle von
Zeitschriften in der Schweiz der zweiten Hälfte des 19. und
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

Franziska Metzger

Im Vorwort zum ersten Band des Archiv für schweizerische
Reformations-Geschichte im Jahr 1868 wurde über das Selbstverständnis und das

Tätigkeitsfeld des Editionsunternehmens festgehalten:

Unsere Absicht geht keineswegs dahin, die Herausgabe einer sistematischen
[sie] Reformations-Geschichte unseres Vaterlandes zu veranstalten; wir wollen

aus unsern Archiven und Bibliotheken nur die Bausteine zusammentragen,

aus denen später eine actenmässige, unpartheiische, kritische Geschichte

der Reformationszeit verfasst werden kann. Wie bekannt, ist katholischer
Seits bis jetzt noch sehr wenig in dieser Beziehung gethan worden; in unsern
kirchlichen und weltlichen Archiven, öffentlichen und Privat-Sammlungen
liegt ein reiches, wichtiges Material begraben, das theils unbekannt, theils
unbenützt vermodert; [...]. [...] namentlich manche polemische Tendenzschriften

über die Reformations-Geschichte enthalten theils Lücken, theils
Unrichtigkeiten, einige sogar Entstellungen, welche die Geschichte der
Reformation in einem für die Katholiken höchst ungünstigen Lichte erscheinen
lassen. Wir haben [...] die Pflicht, durch Sammlung und Veröffentlichung
unserer Acten diese Lücken auszufüllen, diese Unrichtigkeiten aufzudecken,
diese Entstellungen und Verdächtigungen zurückzuweisen, und so die
urkundliche, historische Wahrheit herzustellen. Wir sind dies unsern Vätern,
unserer Kirche, dem Vaterlande, uns selbst schuldig.1

Selbstreflexive, die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung
betonende Diskurse und der Impetus, eine «Gegengeschichte» zur dominierenden

Reformationsgeschichtsschreibung zu verfassen, prägen den

Einleitungstext der römisch-katholischen Publikation. In den Katholischen
Schweizer-Blättern, den vormaligen Schweizer Blättern für Wissenschaft
und Kunst, wurde im ersten Jahrgang 1885 die gesellschaftliche und poli-

i

240

Vorwort, in: Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte 1 (1868) V.

IKZ 109 (2019) Seiten 240-261



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

tische Notwendigkeit einer als «wissenschaftlich» bezeichneten

Geschichtsschreibung hervorgehoben:

Und doch bieten die eigenthümlichen Verhältnisse unseres Vaterlandes auf
religiös-politischem und staatsrechtlichem Gebiete, in Profan-, Kirchen- und

Kulturgeschichte u.s.w. für die Detailforschung noch reichen Stoff und so

manche Frage auf diesen und verwandten Gebieten harrt noch der genauem
Untersuchung und Lösung, die aber sicher nur dann versucht und gegeben
wird, wenn den wissenschaftlichen Kräften ein eigenes, ihnen entsprechendes

Organ zur Verfügung steht. Ein solches Organ soll und wird überhaupt
zur wissenschaftlich-litterarischen Thätigkeit anregen [...].2

Der Selbstreflexion in Verschränkung mit der Institutionalisierung der

Geschichtsschreibung in der römisch-katholischen Kommunikationsgemeinschaft

und besonders der Bedeutung von Zeitschriften soll in diesem

Beitrag nachgegangen werden.3 Als selbstreflexive Diskurse, die unmittelbar

auf die Geschichtsschreibung bezogen sind, definiere ich dabei ge-
schichtsphilosophische und -theoretische Diskurse, Methodendiskurse,
Diskurse über die Geschichtsschreibung im Sinne der Selbstbeschreibung
als Disziplin, Aneignungen und Umdeutungen historischer Narrative als

Ausdruck von deren Referenzialität sowie narrativ-rhetorisches Wissen,
d. h. Codes über die narrativ-rhetorische Präsentation.4 Sie kommen nicht
nur in sogenannten Historiken oder in historiografiegeschichtlichen Werken

mit dem unmittelbaren Ziel einer Disziplinreflexion zum Ausdruck,
sondern gerade auch in Handbüchern, Lexikaeinträgen und Grundlagenartikeln

in Zeitschriften, während sie zugleich in konkreten Geschichtsdiskursen

mehr oder weniger implizit reproduziert bzw. vorausgesetzt
werden.

2 Johann Schmid/Vinzenz Kreyenbühl, Unser Programm, in: Katholische

Schweizer-Blätter für Wissenschaft, Kunst und Leben. Neue Folge 1 (1885) 1-7,
hier 2.

3 Auf die Bedeutung historischer Selbstreflexion hat Wolfgang Hardtwig in
Bezug auf das nationale Bürgertum des 19. Jahrhunderts hingewiesen, ohne
allerdings auf andere Kommunikationsgemeinschaften einzugehen. Wolfgang Hardtwig,

Hochkultur des bürgerlichen Zeitalters, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
2005, 15.

4 Siehe für Systematisierungen in Bezug auf selbstreflexive Diskurse u. a.:
Stephen Bann, Analysing the Discourse of History, in: Dalhousie Review 64 (1984)
376-400; Robert F. Berkhofer. Beyond the Great Story. History as Text and

Discourse, Cambridge (Harvard University Press) 1995.

241



Franziska Metzger

1. Religion und Geschichte: zur Verortung selbstreflexiver
Diskurse in der katholischen Geschichtsschreibung

Für römisch-katholische Historiker der zweiten Hälfte des 19. und der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts war die Bestimmung und Festschreibung

des Verhältnisses von Religion und Geschichte grundlegend für die

geschichtsphilosophische, theoretische und methodologische
Selbstbeschreibung.5 Dabei lässt sich mit Michel Foucault von der Schaffung eines

«corpus de propositions considérées comme vraies, un jeu de règles et de

définitions, de techniques et d'instruments» sprechen. Es geht um die

Schaffung eines Korpus, das zugleich ein «principe de contrôle de la
production du discours»6 darstellt, insofern es den Diskurs des Verhältnisses

von Religion und Geschichte bestimmt und einschränkt. Dies geschah in
Auseinandersetzung mit dominierenden Diskursen der zeitgenössischen
Geschichtstheorie und -philosophie.

Für katholische selbstreflexive Diskurse der Geschichtsschreibung in
der zweiten Hälfte des 19. und den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts

im deutschsprachigen Raum formuliere ich die folgenden fünf Thesen.7

Erstens lässt sich von einer kompetitiven Institutionalisierung und
damit Selbstpositionierung als katholische (zunehmend ultramontan
geprägte) Wissensgemeinschaft gegenüber anderen Wissensgemeinschaften
sprechen. Für die kompetitive Ausgangssituation grundlegend war zweitens

die Überlagerung eines konfliktiven Erfahrungsraumes der «langen»
Kulturkampfzeit mit ebenfalls konfliktiv gedeuteten - auch für die
Definition konkurrierender Narrative der Nation verwendeten - Narrativen der

Erinnerung, die besonders die Reformationszeit und die nachfolgenden

5 Mit grundsätzlichen Bezügen zu Religion und Geschichte siehe Franziska
Metzger, Religion, Geschichte, Nation. Katholische Geschichtsschreibung in der
Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert - kommunikationstheoretische Perspektiven,
Stuttgart (Kohlhammer) 2010; dies., Religion und Geschichte. Transformationen
einer Verhältnisgeschichte, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 59 (2009)
32-55; Bernhard Steinhauf, Die Wahrheit der Geschichte. Zum Status katholischer

Kirchengeschichtsschreibung am Vorabend des Modernismus, Frankfurt a. M.
(Lang) 1999; Hubert Wolf u. a., Rankes «Päpste» auf dem Index. Dogma und
Historie im Widerstreit, Paderborn (Schöningh) 2003.

6 Michel Foucault, L'ordre du discours, Paris (Gallimard) 1972, 32-37.
7 Siehe zu diesen Faktoren ausführlich: Metzger, Religion, Geschichte, Nation

(wie Anm. 5).

242



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

Jahrhunderte betrafen.8 Das Verhältnis von Religion und Geschichte wurde

drittens durch einen Wissenschaftlichkeitsdiskurs bestimmt, dessen

Konturierung und Festigung, ja Kanonisierung durch die oben genannten
Faktoren der Institutionalisierung und Überlagerung von Erfahrung und
Erinnerung geprägt wurde. In diesem Wissenschaftlichkeitsdiskurs
verbanden sich religiös-transzendente und die Methoden betreffende
Diskurse miteinander. Dabei wurden viertens geschichtstheoretische und
methodologische Diskurse und Semantiken, die unter den Begriff des

Historismus gefasst werden können, angeeignet und umgedeutet. Der
Komplex von Aneignung und Umdeutung hatte sowohl einen integrativen,
die Disziplin über eine Reihe von Metanarrativen definierenden als auch

einen nach aussen hin abgrenzenden Effekt. Die vier Thesen liegen einer

fünften These zugrunde, jener der Überlagerung von Erinnerungs- und
Wissensgemeinschaft. Die Überlagerung war für die Institutionalisierung
und die Kanonisierung selbstreflexiver Diskurse grundlegend. Die
Institutionalisierung der Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert trug ihrerseits

zur Produktion und Kanonisierung von Erinnerungsdiskursen wesentlich
bei; sie war ein wichtiger Faktor der übergenerationellen kommunikativen
Vergemeinschaftung. Hierin ist besonders die Rolle von historischen
Zeitschriften hervorzuheben.

2. Institutionalisierung selbstreflexiver Diskurse

In Bezug auf die römisch-katholische Geschichtsschreibung in der
Schweiz, in Deutschland, Belgien oder Frankreich lässt sich in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts eine zunehmende Institutionalisierung
festmachen. Dabei unterscheide ich hinsichtlich der Orte der Institutionalisierung

selbstreflexiver Diskurse zwischen zwei Typen. Selbstreflexive
Diskurse als Gesamtraster in Auseinandersetzung mit bestehenden ge-
schichtstheoretischen Diskursen produzierten und stabilisierten erstens
Hand- und Lehrbücher sowie Lexikoneinträge ganz wesentlich. Zwischen
1846 und 1856 erschienen mit Wetzer und Weite's Kirchenlexikon und
der Realencyclopädie oder Conversationslexicon für das katholische

8 Siehe u. a.: Franziska Metzger, Identitätskonstruktion zwischen Nation und
Konfession. Die Reformation in der katholischen (Kirchen-)Geschichtsschreibung
der Schweiz, in: Kerstin Armborst-Weihs/Stefanie Wiehl (Hg.), Toleranz und Identität.

Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein zwischen religiösem Anspruch
und historischer Erfahrung, Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2010, 153-176.

243



Franziska Metzger

Deutschland die ersten katholischen Lexika des deutschsprachigen Raumes.

In den 1880er-Jahren und zu Beginn des 20. Jahrhunderts folgten
neue Ausgaben des kirchlichen Lexikons und zwischen den 1910er-Jahren

und den 1950er-Jahren drei Ausgaben des Staatslexikons der Görres-
Gesellschaft.9 Die Produktion einer Vielzahl kirchlicher und in der
katholischen Kommunikationsgemeinschaft zu verortender Lexika seit der Mitte

des 19. Jahrhunderts war Resultat und Medium der Etablierung einer
katholischen Wissenskultur und - im Bereich der Geschichtsschreibung
und ihrer Selbstreflexion - der kompetitiven Definition geschichtsphilo-
sophisch-theoretischer Diskurse.10 Für den diskursiven Transfer und die
räumliche Verortung der katholischen Wissensgemeinschaft war bedeutend,

dass die katholischen und kirchlichen Lexika Deutschlands im ganzen

deutschsprachigen Raum verbreitet waren.11 Dies und die konzeptionelle

Vernetzung verschiedener semantischer Felder durch Lexika lassen
die These zu, dass sie jene geschichtstheoretischen Grundlinien formulierten

und festigten, die einer Mehrheit der katholischen Kirchen- und
Profanhistoriker als Hintergrundfolien dienten.

9 Siehe Allgemeine Realencyclopädie oder Conversationslexicon für das katholische

Deutschland, hg. von Wolfgang Binder, 12 Bde., Regensburg (Verlag von Georg

Joseph Manz) 1846-1850; Wetzer und Weite's Kirchenlexikon oder Encyklopädie
der katholischen Theologie und ihrer Hülfswissenschaften, 12 Bde., Freiburg i. Br.
(Herder) 1846-1856; Wetzer und Weite's Kirchenlexikon oder Encyklopädie der
katholischen Theologie und ihrer Hülfswissenschaften, hg. v. Joseph Hergenröther und
Franz Kaulen, 12 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 21882—1901 ; Kirchliches Handlexikon.

Ein Nachschlagebuch über das Gesamtgebiet der Theologie und ihrer
Hilfswissenschaften, hg. von Michael Buchberger, 2 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 1907-1912;
Lexikon für Theologie und Kirche, hg. von Konrad Hofmann und Michael Buchberger,

10 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 1930-1938; Staatslexikon. Im Auftrag der Gör-
res-Gesellschaft unter Mitwirkung zahlreicher Fachleute, 5 Bde., Freiburg i. Br. (Herder)

3/41908—1912; Staatslexikon. Im Auftrag der Görres-Gesellschaft unter Mitwirkung

zahlreicher Fachleute, 5 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 51926—1932; Staatslexikon.

Im Auftrag der Görres-Gesellschaft unter Mitwirkung zahlreicher Fachleute,
11 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 61957—1970.

10 Zu den Lexika siehe: Reinhard Koselleck, Hinweise auf die temporalen
Strukturen begriffsgeschichtlichen Wandels, in: Hans Erich Bödeker (Hg.),
Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, Göttingen (Wallstein) 2002,
29-47; Willibald Steinmetz, Die Nation in konfessionellen Lexika und Enzyklopädien

(1830-1940), in: Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation
und Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt a. M. (Campus) 2001, 217-292.

11 Siehe ebd.

244



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

In den 40 Jahren zwischen der ersten und der zweiten Auflage von
Wetzer und Weite's Kirchenlexikon erschien auch eine erhöhte Anzahl von
Handbüchern zur Kirchengeschichte.12 Eine Aufgabe vieler, wenn auch

nicht aller kirchenhistorischer Handbücher bestand darin, neben der

Kirchengeschichte auch deren geschichtsphilosophische, selbstreflexive und

methodologische Grundlagen darzustellen. In den meisten Handbüchern

waren die einleitenden, geschichtstheoretischen Grundlegungen kurz und
im Verhältnis zu den ausformulierten Komplexen und der Vernetzung von
Diskursfeldern, die die Lexikonartikel zunehmend zum Ausdruck brachten,

unvollständig in der Systematik und in Bezug auf die Charakteristika,
die der Kirchengeschichts- und der Geschichtsschreibung zugeschrieben
wurden. Entsprechend werden in den Handbüchern allerdings die Wertigkeit

von Begriffen und deren Verbindung umso mehr sichtbar. So

verwiesen jene Begriffe, die in Handbüchern explizit ausgeführt wurden,

implizit zugleich auf andere, die mit Kenntnis des gesamten Systems
selbstreflexiver Diskurse mitgedacht werden konnten.

Als Träger des selbstreflexiven Rasters und als indirekte Vermittler
desselben zu sehen sind zweitens Zeitschriften. Beiträge in historischen
Zeitschriften legten nur selten einen direkten Fokus auf selbstreflexive
Diskurse. Sie sind vielmehr als wesentliche Vermittlungsinstanzen zu
sehen, in denen die selbstreflexiven Diskurse vorhanden waren, selektiv ge-

12 So besonders: Johann Alzog, Universalgeschichte der christlichen Kirche,
Lehrbuch für akademische Vorlesungen, 2 Bde., Mainz (Florian Kupferberg) 1841,

91872; ders., Handbuch der Universal-Kirchengeschichte, Bd. 1, Mainz (Florian
Kupferberg) 1841,81866; Ferdinand Stiefelhagen, Kirchengeschichte in Lebensbildern.

Für Schule und Haus, 2 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 1860, 21869, 31893;

Heinrich Brück, Lehrbuch der Kirchengeschichte für academische Vorlesungen
und zum Selbststudium, Mainz (Franz Kirchheim) 1874, 21877; Franz Xaver
Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte für Studierende, 3 Bde., Trier (Fr. Lintz'sche
Buchhandlung) 1872-1875, 41896; Joseph Hergenröther, Handbuch der allgemeinen

Kirchengeschichte, 2 Bde., Freiburg i. Br. (Herder) 1876-1877; Carl Joseph von
Hefele, Kirchengeschichte, o.O. 1878; Hermann Rolfus, Geschichte des Reiches
Gottes auf Erden oder Christliche Kirchengeschichte. Von Erschaffung der Welt bis
auf unsere Tage. Für katholische Familien, Freiburg i. Br. (Herder) 1878, 21883;

Alois Knöpfler, Lehrbuch der Kirchengeschichte. Auf Grund der akademischen

Vorlesungen von Karl Joseph von Hefele, Freiburg i. Br. (Herder) 1895; Hermann
Rolfus, Leitfaden der allgemeinen Weltgeschichte, ergänzt und erläutert durch
Anmerkungen. Für erweiterte Schulanstalten und zum Selbstunterricht, Freiburg i. Br.

(Herder) 1896; Jakob Marx, Lehrbuch der Kirchengeschichte, Trier (Paulinus
Druckerei) 1903, 91929.

245



Franziska Metzger

nutzt und reproduziert wurden, indem sie eine Hintergrundfolie mit ganz
spezifischen Codes für konkrete Geschichtsdiskurse darstellten.

3. Römisch-katholische historische Zeitschriften in der Schweiz

Signifikantes Charakteristikum der Etablierung einer katholischen
Wissensgemeinschaft war in der Schweiz seit den 1860er-Jahren die Gründung

von als allgemein wissenschaftlich bezeichneten - und damit für die

Geschichtsschreibung inklusiven - und von spezifisch auf die Geschichtsbzw.

Kirchengeschichtsschreibung ausgerichteten Zeitschriften. Zwei der
bedeutendsten Intellektuellen der ultramontanen katholischen
Kommunikationsgemeinschaft, Theodor Scherer-Boccard und Caspar Decurtins -
Exponenten der Sonderbunds- bzw. der Kulturkampfgeneration und
Eckpfeiler ultramontaner Netzwerke zwischen den 1860er-Jahren und der
Jahrhundertwende13 -, setzten sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

an der Schnittstelle zwischen gesellschaftspolitischer und religiöser
Mobilisierung der Katholiken für die Förderung der «katholischen»
Wissenschaft, besonders die Organisierung der katholischen Geschichtsschreibung

zur Reformationsgeschichte ein. Dieses Anliegen entsprach
ihren ultramontanen Bestrebungen auf strukturell-organisatorischer wie
auf weltanschaulich-kultureller Ebene und ist im unmittelbaren
Zusammenhang der Bestimmung des Verhältnisses zur nationalen
Kommunikationsgemeinschaft zu sehen.

Nach den 1859 gegründeten Schweizer Blätter für Wissenschaft und
Kunst, der ersten gesamtschweizerischen römisch-katholischen
Zeitschrift mit einem Schwerpunkt unter anderem in der Geschichtsschrei-

13 Zu Theodor Scherer-Boccard siehe: Urs Altermatt, L'engagement des
intellectuels catholiques suisses au sein de l'Internationale noire, in: Emiel Lamberts
(Hg.), The Black International 1870-1878. The Holy See and Militant Catholicism in
Europe, Leuven (Leuven University Press) 2002, 409-426; Alois Steiner, Der
Piusverein der Schweiz. Von seiner Gründung bis zum Vorabend des Kulturkampfes
1857-1870, Stans (o.V.) 1961. Zu Caspar Decurtins: Johannes Flury, Decurtins
Kampf um die Kirche. Antimodernismus im Schweizer Katholizismus, Chur (Verlag
Bündner Monatsblatt) 1997; Franziska Metzger, Die «Schildwache». Eine integ-
ralistisch-rechtskatholische Zeitung 1912-1945, Freiburg i. Ue. (Universitätsverlag
Fribourg) 2000. Siehe zu den Generationen auch: Urs Altermatt/Franziska
Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus,

in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur
Kultur und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg

i. Ue. (Academic Press Fribourg) 2003, 15-36.

246



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

bung, wurde 1863 auf Initiative des Piusvereins unter Theodor Scherer-

Boccard das Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte
gegründet, in dem zwischen 1868 und 1904 sechs Bände in erster Linie als

Editionen von Quellenbeständen zur Reformationsgeschichte erschienen.
Das Archiv, dessen Bände in unregelmässigen Abständen 1868, 1872,

1876, 1903 und 1904 erschienen, befasste sich mit der kritischen historischen

Aktenarbeit und der Edition unpublizierter katholischer Quellen aus
der Reformationszeit und beabsichtigte damit eine «Revision» der

Reformationsgeschichtsschreibung und eine Widerlegung sogenannter
«Unrichtigkeiten» beziehungsweise «Entstellungen» in der Geschichtsschreibung.14

Keine ultramontane Orientierung hatten demgegenüber die von
Johann Eutych Kopp herausgegebenen Geschichtsblätter aus der Schweiz,
die zwischen 1854 und 1856 erschienen.15 Den Bezug auf die Edition von
Quellen stellte bereits die vom Historischen Verein der Fünf Orte
herausgegebene Zeitschrift Geschichtsfreund, die erstmals 1843 erschien, ins
Zentrum ihres methodologischen Selbstverständnisses.16 Die Erstellung
eines Archivs, eines katholischen Ortes des Gedächtnisses der
Reformationsgeschichte als kommunikativer Akt wurde gerade damit als
wissenschaftlich legitimiert, dass die Einseitigkeit, die der protestantischen
Reformationsgeschichtsschreibung vorgeworfen wurde, aufgehoben werden
sollte.17 Der Archivgedanke stellte in Bezug auf das Selbstverständnis
dieser ersten spezifisch auf die Geschichtsschreibung ausgerichteten
katholischen Zeitschrift in der Schweiz den zentralen Diskurs dar, wie das

14 Vorwort (wie Anm. 1), V.
15 Dies zeigt die Analyse der Vorworte und selbstreflexiver Artikel. Siehe besonders:

Johann Eutych Kopp, Vorwort, in: Geschichtsblätter aus der Schweiz 1 (1854)

III—VIII; ders., Vorwort, in: Geschichtsblätter aus der Schweiz 2 (1856) III—IV; ders.,
Auch das gehört zum Geschichtsforschen, in: Geschichtsblätter aus der Schweiz 2

(1856) 246-262.
16 Siehe Vorwort, in: Der Geschichtsfreund 1 (1843) VII-IX. Siehe auch: Grundlagen

eines fünförtigen historischen Vereins, in: Der Geschichtsfreund 1 (1843)

XXXIV-XXXVIII. - Zum Geschichtsfreund siehe: Festschrift zur Hundertjahr-Fei-
er des Historischen Vereins der V Orte 1943, in: Der Geschichtsfreund 96 (1943).

17 So wurde etwa bei Abdruck des Berichtes von Renwart Cysat über das Wirken
der Jesuiten in Luzern einführend festgehalten: «Bezeichnend für die Manier der

Geschichtsschreibung ist die Thatsache, dass aus Cysats Bericht bis anhin nur einzelne

Sätze mitgeteilt wurden, welche die Gebrechen des Klerus schildern, nicht aber

jene, welche uns die Blüte des neuerweckten Glaubens darstellen.» Theodor von
Liebenau, Cysats Bericht über das Wirken der Jesuiten in Luzern, in: Archiv für die
Schweizerische Reformations-Geschichte 6 (1904) 1-37.

247



Franziska Metzger

Zitat zu Beginn dieses Aufsatzes aufzeigt. Indem sich die Geschichtsschreibung

in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gerade auf die quel-
leneditorische Tätigkeit als Schlüssel zur «Wissenschaftlichkeit» und
damit als zentralen Methodendiskurs berief, wurden Editionen neben

Archiven selbst Teil der Produktion von Diskursen der Erinnerung, zu

Erinnerungsorten der Verwissenschaftlichung von Gedächtnisbeständen.
Den eingangs zitierten exklusiv-ultramontanen Diskurs in Verknüpfung

mit einem Wissenschaftlichkeitsdiskurs brachte ebenfalls im ersten

Jahrgang der Katholischen Schweizer-Blätter Bischof Eugenius Lachat in
noch prononcierterer Weise zum Ausdruck, indem er von den «Waffen
einer Wissenschaft», die auf «dem unvergänglichen Fundamente des

Glaubens und der geoffenbarten Wahrheit» sich aufbaue und derer die
katholische Kirche bedürfe, sprach.18 Die Katholischen Schweizer-Blätter
erschienen, nachdem sie während des Kulturkampfes ihr Erscheinen
eingestellt hatten, in den 1880er-Jahren nach wie vor als «wissenschaftlich-
litterarisches» Unternehmen und nicht als geschichtsspezifisches Organ.
Geschichtsschreibung erschien als integrierende Disziplin für verschiedene

«christliche Wissenschaften». Insofern sind die Katholischen
Schweizer-Blätter mit der 1905 gegründeten Kulturzeitschrift Schweizerische
Rundschau vergleichbar, legten allerdings einen stärkeren Fokus auf die

Geschichtsschreibung als diese.19 Gerade die Präsenz historischer Diskurse

in nicht fachspezifischen Zeitschriften popularisierte historische
Diskurse und schuf damit eine entsprechend grössere kommunikative Reichweite

ähnlich populären Schriften grosser Auflage sowie Handbüchern
und Lehrmitteln für verschiedene Schulstufen.20

18 Schreiben des Hochwürdigsten Herrn Bischof Eugenius an die Redaktion der
«Katholischen Schweizer-Blätter», in: Katholische Schweizer-Blätter 1 (1885) 69-71,
hier 70.

19 Zur Schweizerischen Rundschau siehe: Philipp Frei, Der reformkatholische
Hintergrund der Kulturzeitschrift «Schweizerische Rundschau» (1900-1925).
Reformkatholizismus im Spannungsfeld zwischen linkskatholischem Modernismus und
rechtskatholischem Integralismus, unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität
Freiburg i. Ue. 2006.

20 Siehe etwa: Ludwig Suter, Schweizer Geschichte für Schule und Haus,
Einsiedeln (Benziger) 1912; Joseph Troxler, Illustrierte Schweizer Geschichte für
Sekundär- und Mittelschulen, Einsiedeln (Benziger) 1923; Josef Helg, Grundriss der
Welt- und Schweizergeschichte für Sekundär-, Bezirks- und Realschulen sowie die
untern Klassen des Gymnasiums, Einsiedeln (Benziger) 1898; ders., Grundriss der
Kirchengeschichte mit besonderer Berücksichtigung der Schweiz für Sekundär-, Be-

248



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

1907 folgte kurz nach der Gründung der reformierten Zeitschrift
Zwingliana mit Schwerpunkt in der Reformationsgeschichtsschreibung
jene der Zeitschriftfür Schweizerische Kirchengeschichte durch die
historische Sektion des Katholischen Volksvereins.21 Diese Gründung stellte
den entscheidenden Schritt in der Etablierung eines gesamtschweizerischen

Podiums der katholischen Wissensgemeinschaft in Bezug auf die

Geschichtsschreibung dar, nachdem sich seit der Jahrhundertwende von
1900 vor allem Universitätsprofessoren der 1889 gegründeten Universität
Freiburg für die Institutionalisierung einer katholischen Geschichtsschreibung

neben und in Verbindung mit der Universität eingesetzt hatten.22 Wie
in dem Archivfür die schweizerische Reformations-Geschichte, aber auch

entsprechend den Schwerpunkten, die verschiedene der Historiker der
Universität Freiburg verfolgten - so besonders Albert Büchi, Heinrich
Reinhardt und später Oskar Vasella23 -, stellte die Reformationsgeschichtsschreibung

auch in der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte
bis in die 1960er-Jahre einen zentralen Schwerpunkt dar. Mit dem Postulat
der Eruierung der «historischen Wahrheit» - so etwa Eduard Wymann in
einem selbstreflexiven Artikel im Vorfeld der Gründung der neuen
Zeitschrift - sollte zu einer neuen Interpretation der Reformationszeit gelangt

zirks- und Realschulen, sowie die untern Klassen des Gymnasiums, Einsiedeln
(Benziger) 1906.

21 Zur Zeitschriftfür Schweizerische Kirchengeschichte siehe die Beiträge in der
Jubiläumsnummer 90 (1996).

22 Siehe Albert Büchi, Die Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der
Geschichtsschreibung in der Schweiz. Vortrag, gehalten in der historischen Sektion des

schweizerischen Katholikentages in Luzern, 1905, Separatabdruck aus Neue Zürcher
Nachrichten, Nr. 8, 9 und 11, 1905. Zur damaligen Einschätzung der
kirchengeschichtlichen Forschungslage: Karl Holder, Zur neueren kirchengeschichtlichen
Forschung in der Schweiz, in: Schweizer Rundschau 5 (1904-1905) 123f.

23 Reinhardt und Büchi entsprachen allerdings dem ultramontanen Anliegen De-
curtins', die Reformationsgeschichtsschreibung an der Universität prominent zu
fördern, nur teilweise. Siehe auch: Urs Altermatt, Von Albert Büchi über Oskar
Vasella zu Gottfried Boesch, in: Roland Ruffieux (Hg.), Geschichte der Universität
Freiburg Schweiz 1889-1989. Institutionen, Lehre und Forschungsbereiche, Bd. 2,

Freiburg i. Ue. (Universitätsverlag) 1991, 673-678; Guy P. Marchal, Zwischen
«Geschichtsbaumeistern» und «Römlingen». Katholische Historiker und die
Nationalgeschichtsschreibung in Deutschland und der Schweiz, in: Michael Graetz/Aram
Mattioli (Hg.), Krisenwahrnehmung im Fin de siècle. Jüdische und katholische
Bildungseliten in Deutschland und der Schweiz, Zürich (Chronos) 1997,177-210.

249



Franziska Metzger

werden.24 Die Beteiligung klerikaler und laikaler Eliten, universitärer und
ausseruniversitärer Netzwerke an der Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zeigt dies

deutlich. Bis in die 1970er-Jahre stammten mehr als die Hälfte der
französischsprachigen Beiträge von Klerikern, während aufsehen der
deutschsprachigen Autoren etwas mehr Laien beteiligt waren.25 Das
kirchengeschichtliche Grundparadigma war durchgehend die Grundlage der

Zeitschrift, auch wenn dieses weniger häufig als in den vorausgegangenen
Zeitschriften und während der unmittelbaren Gründungsphase in
selbstreflexiven Diskursen zum Ausdruck kam und den Geschichtsdiskursen
vielmehr als kommunikatives Reservoir vermittelt zugrunde lag. Die
zentralen Metadiskurse der Kirchengeschichte bzw. der katholischen
Konzeption von Geschichte, wie sie in den Lexika und Handbüchern
ausformuliert wurden, waren für die Kulturkampf-, Jahrhundertwende- und

Zwischenkriegsgeneration der in der zweiten Hälfte des 19. und der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts in der Geschichtsschreibung «wissenschaftlich»

sozialisierten, an den theologischen wie an den philosophischen
Fakultäten ausgebildeten, Kirchen- und Profanhistoriker prägend.

4. Durch einen heilsgeschichtlichen Metadiskurs bestimmtes
Wissenschaftlichkeitsverständnis

Die selbstreflexiven Diskurse der ultramontan-katholischen Geschichtsschreibung

wurden wesentlich vom Begriff der Kirchengeschichte und

von einer geschichtstheoretisch-philosophischen Fundierung bestimmt,
die auf einem heilsgeschichtlichen Metadiskurs basierte. Der Kirchenge -

schichtsbegriff bestimmte den katholischen Begriff der Geschichtsschreibung

überhaupt.26 Kirchengeschichte war in sämtlichen kirchlichen bzw.

theologischen Lexika jener Begriff, über den sich diese mit der
Geschichtsschreibung und mit dem Verhältnis von Religion und Geschichte

24 Eduard Wymann, Zwingliana. Separatdruck aus Schweizerische Rundschau
5 (1905) 9.

25 Die Verbindung klerikaler und laikaler Mitarbeiter zeigt sich auch im
Historischen Verein der Fünf Orte. Siehe die Vorstands- und Mitgliedsaufstellungen zur
Zeit der Gründung der Zeitschrift: Vorwort, in: Der Geschichtsfreund 1 (1843) und
(1866), als die Statuten revidiert wurden: Vorwort, in: Der Geschichtsfreund 21 (1866)
V-XII.

26 Siehe Metzger, Religion, Geschichte, Nation (wie Anm. 5).

250



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

auseinandersetzten.27 Religion war das Spezifikum für die geschichtsphi-
losophische Fundierung nicht nur der Kirchengeschichte, sondern auch
des katholischen Verständnisses der allgemeinen, so ganz besonders der
auf die Nation bezogenen Geschichtsschreibung.

Die Identität der geschichtstheoretischen Konzeptionen von
Kirchengeschichte und Geschichte resultierte aus dem heilsgeschichtlichen Bezug,
der die geschichtstheoretische und -theologische Selbstbeschreibung der
katholischen Geschichtsschreibung bestimmte. In dem heilsgeschichtlichen

Diskurs verbanden sich ein über einen ahistorischen Mechanismus
verlaufender, auf göttlicher Vorsehung beruhender und ein historisch-dynamischer,

innerweltlicher Geschichtsbegriff. Geschichtsphilosophisch
waren diese beiden Diskursebenen geprägt von den Begriffen der «göttlichen

Vorsehung» und des «menschlichen freien Willens».28 Das Endziel
der Geschichte wurde als nicht in der Geschichte selbst, sondern in Gott
liegend formuliert.29 In Wetzer und Weite's Kirchenlexikon von 1891 wurde

dies als «Verlauf des göttlichen Reiches auf Erden» gefasst, der durch
die Kirchengeschichtsschreibung dargestellt werden müsse. Diese habe
dem «verborgenen Weltplan Gottes» nachzugehen.30 Weltgeschichte und

Weltgericht, Menschheitsgeschichte und göttliche Vorsehung, Heilsgeschichte

als Universalgeschichte wurden unmittelbar zusammen gedacht
und die ahistorischen und historischen Geschichtsbegriffe nicht als
gegensätzlich gesehen, sondern einander vielmehr gegenseitig eingeschrieben.

Der heilsgeschichtliche, auf die Offenbarung als zentralen geschichtlichen

Akt ausgerichtete Diskurs stellte für Johannes Alzog Mitte des
19. Jahrhunderts die Begründungsgrundlage für die Legitimierung der

Kirchengeschichte als Disziplin dar.31 Wie nicht zuletzt die Handbücher
und Lexikaeinträge zeigen, wurde in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-

27 Siehe etwa: Carl Joseph von Hefele, Art. «Kirchengeschichte», in: Wetzer
und Weite's Kirchenlexikon 6, 1851, 130-158; Alois Knöpfler, Art. «Kirchengeschichte»,

in: Wetzer und Weite's Kirchenlexikon 7,21891, 529-577; Andreas
Seider, Art. «Kirchengeschichte», in: Kirchliches Handlexikon, 367-369; Andreas
Bigelmair, Art. «Kirchengeschichte», in: Lexikon für Theologie und Kirche 5,

21933, 999-1003.
28 So etwa: Georg Hüffer, Zur Orientierung, in: Jahrbuch der Görres-Gesell-

schaft 1 (1880) 11-22.
29 Siehe auch: Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte

(wie Anm. 12); Stiefelhagen, Kirchengeschichte in Lebensbildern (wie Anm. 12).
30 Knöpfler, Art. «Kirchengeschichte» (wie Anm. 27). Siehe auch: von Hefele,

Art. «Kirchengeschichte» (wie Anm. 27).
31 Alzog, Universalgeschichte der christlichen Kirche (wie Anm. 12).

251



Franziska Metzger

derts die Kirchengeschichte zunehmend zu einer eigenständigen theologischen

Disziplin.32 Auf strukturell-institutioneller Ebene liesse sich hierbei
von einer Ausdifferenzierung sprechen. Interessant ist jedoch, dass Alzog
die Rolle und Funktion der Kirchengeschichte nicht durch einen

Ausdifferenzierungsdiskurs im Verhältnis zu den anderen theologischen Disziplinen

begründete, sondern über ihren die gesamte Theologie umfassenden

heilsgeschichtlichen Bezug. Da die Offenbarung selbst «zum grossen
Theile» Geschichte sei, sei die Geschichte nicht Hilfswissenschaft,
sondern vielmehr eine selbstständige Wissenschaft, ja das eigentliche
«Fundament aller übrigen theologischen Disciplinen»33. Entsprechend lässt
sich auf diskursiver Ebene vielmehr von einer Universalisierung als von
einer Ausdifferenzierung sprechen.

Im 19. Jahrhundert wurde Wissenschaftlichkeit zum Selbstbeschreibungsdiskurs

jener Geschichtsschreibung, die zumeist mit dem Begriff
des Historismus gefasst wird. Man könnte bezüglich des Wissenschaft-
lichkeitsverständnisses von einem Diskurskomplex sprechen, der
Teildiskurse der Objektivität, der Wahrheit, der Unparteilichkeit und der

Quellenbasiertheit umfasste und miteinander verband - als System von
Diskursen, die die Regelhaftigkeit der Geschichtsschreibug bestimmten.
Bereits in seinem 1840 erstmals erschienenen Handbuch der Universal-
Kirchengeschichte hielt Johannes Alzog die drei Faktoren «kritisch»,
«religiös» und «pragmatisch» als konstitutive Kriterien der
Kirchengeschichtsschreibung fest und verband sie mit jenem des Quellenstudiums,

aus dem heraus er wiederum die Kriterien der «Wahrheitsliebe»
und der «Unparteilichkeit» ableitete.34 In Wetzer und Weite's Kirchenlexikon

von 1851 schrieb Carl Joseph von Hefele Kritik und
Quellenbasiertheit, Unparteilichkeit, Pragmatismus und Religiosität sowie
«Darstellung des zeitlichen Verlaufs» als Kriterien fest.35 Zusammen waren
diese in der Mitte des 19. Jahrhunderts systematisiert dargelegten Kriterien

Inbegriff des katholischen bzw. kirchengeschichtlichen Wissenschaft-

lichkeitsbegriffes. Gegen Ende des Jahrhunderts wurde in der Gesamtheit
der Kriterien dem Begriff der «Kritik» sowie dem Pragmatismus etwas
mehr Gewicht beigemessen. Der Pragmatismus stellte einen zentralen
Diskurs verschiedener geschichtsphilosophischer Richtungen des 19. Jahr-

32 Siehe dazu auch: Steinhauf, Die Wahrheit der Geschichte (wie Anm. 5).
33 Alzog, Handbuch der Universal-Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 20.
34 A. a. O., 10.
35 von Hefele, Art. «Kirchengeschichte» (wie Anm. 27).

252



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

hunderts dar36 und war in der katholischen Konzeption unmittelbar mit
der Heilsgeschichte verbunden, indem er die teleologische Endausrichtung

der Geschichte betraf.37 Bei Johannes Alzog zeigte sich diese Verbindung

ausdrücklich. Der geschichtliche Verlauf müsse als «ein System

gottmenschlicher Thaten erscheinen und die allmälige Ausführung des

Planes Gottes mit der Menschheit ahnen lassen. Die vollständige Darlegung

dieses Pragmatismus kann nur Gott selbst geben (Apk 5,3-5), oder

wem er es offenbaren möchte.»38

Das geschichtstheoretische Kriterienraster stellte eine Art Koordinatensystem

dar, das in Kritik und Abgrenzung zu anderen Konzepten der
Geschichtstheorie einen Komplex von Metanarrativen generierte, die den

Wissenschaftlichkeitsdiskurs der katholischen Geschichtsschreibung
ausmachten. Es entstand ein dogmatischer, additiver Wissenschaftlichkeits-

begriff, der die Ebene der Quellenkritik ebenso wie die teleologische
Perspektive umschloss und damit Wahrheitsdiskurse auf verschiedenen
Ebenen produzierte und miteinander verband. Dabei wurde die Wirksamkeit

der Gesamtheit der Kriterien gegenüber nicht katholischen Konzeptionen

als für eine wissenschaftliche Geschichtsschreibung höher eingestuft.

Heinrich Brück etwa hielt mit eindeutiger Exklusionsrichtung fest:

«Erfordert schon die Grösse und die Wichtigkeit dieses Gegenstandes
[der (Kirchen-)Geschichte, FM] eine quellenmässige, genaue und
wahrheitsgetreue Darstellung, so ist dies noch mehr der Fall wegen der vielen

unrichtigen Anschauungen und unzutreffenden Urtheile, die über diese

Periode bei Protestanten in Umlauf sind und selbst bei vielen Katholiken
noch täglich verbreitet werden.»39

Ähnlich wurde die Erstellung eines Archivs für Reformationsgeschichte

in der Schweiz damit wissenschaftlich legitimiert, dass die

Einseitigkeit - «Unrichtigkeiten» und «Entstellungen» -, die der protestanti-

36 Siehe Heiko Feldner, The new scientificity in historical writing around 1800,
in: Stefan Berger u. a. (Hg.), Writing History. Theory and Practice, London (Blooms-
bury Academic) 2003, 3-23.

37 Siehe etwa Knöpfler, Lehrbuch der Kirchengeschichte (wie Anm. 12); Rol-
fus, Leitfaden der allgemeinen Weltgeschichte (wie Anm. 12), 2; Brück, Lehrbuch
der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 1; Marx, Lehrbuch der Kirchengeschichte
(wie Anm. 12), 13.

38 Alzog, Universalgeschichte der christlichen Kirche (wie Anm. 12), 9.
39 Heinrich Brück, Geschichte der katholischen Kirche in Deutschland im

neunzehnten Jahrhundert, Bd. 1, Mainz (Franz Kirchheim) 1887, V.

253



Franziska Metzger

sehen Reformationsgeschichtsschreibung vorgeworfen wurde, aufgehoben
werden sollte.40

Die Selbstdarstellung als wissenschaftliche Geschichtsschreibung verlief

parallel zu der von Papst Leo XIII. geförderten Erneuerung der

Kirchengeschichtsschreibung mit einer offensiven Ausrichtung in ihrem
Verhältnis zur nicht römisch-katholischen Geschichtsschreibung. Konkret
zeigte sich dies in der Öffnung der vatikanischen Archive, in dem
Sendschreiben Saepenumero considérantes aus dem Jahr 1883 und in Teilen
der Enzyklika Providentissimus Deus von 1893. Dabei lässt sich auch von
einer gezielten Indienstnahme der Geschichtsschreibung zur Homogenisierung

und Festigung des ultramontanen Kirchenverständnisses
sprechen.41

5. Sakralisierung und Universalisierung der Geschichte

Insofern als sich die katholische Geschichtsschreibung im 19. und im
20. Jahrhundert als «wissenschaftliche» Kommunikation darstellte, folgte

sie dem für das Wissenschaftssystem typischen binären Code «wahr/
unwahr».42 Stefan Jordan hat aufgezeigt, wie sich der Wahrheitsbegriff der

Geschichtsschreibung seit 1800 von einem pragmatischen, auf die Erziehung

der Menschen bezogenen zu einem die Objektivität als zentrales Spe-
zifikum tragenden Konzept wandelte. Grundlegend für die katholischen
Diskurse der Selbstreflexion war dabei, dass auch auf der religiösen Ebene
ein zentraler Code entlang derselben Dichotomie «wahr»/«unwahr»
verlief.43 Verschränkt mit dem religiösen Code «immanent»/«transzendent»
fand die Amalgamierung und Überhöhung von Religion und Geschichte
wesentlich über drei Wahrheitsdiskurse statt.44

40 Einführung 1. Band, 1868 (wie Anm. 1), IV-V.
41 Siehe auch: Steinhauf, Die Wahrheit der Geschichte (wie Anm. 5), 344f.
42 Siehe Rudolf Stichweh, Die Autopoiesis der Wissenschaft, in: Dirk Baecker

u. a. (Hg.), Theorie als Passion. Niklas Luhmann zum 60. Geburtstag, Frankfurt a. M.
(Suhrkamp) 1987,447-481.

43 Siehe Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a. M.
(Suhrkamp) 2000; Michael N. Ebertz, Tote haben (keine) Probleme? Die Zivilisierung

der Jenseitsvorstellungen in katholischer Theologie und Verkündigung, in: Lu-
cian Hölscher (Hg.), Das Jenseits. Facetten eines religiösen Begriffs in der Neuzeit,
Göttingen (Wallstein) 2007, 233-258.

44 Metzger, Religion und Geschichte (wie Anm. 5).

254



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

Aufbauend auf dem heilsgeschichtlichen Diskurs kann der erste als

absoluter Wahrheitsdiskurs bezeichnet werden, der über den Anspruch der
universalen Gültigkeit der christlichen Offenbarung und der Kirche als

innerweltlicher Repräsentation derselben auf die Geschichtsschreibung
an sich übertragen wurde. In Meinrad Baders Lehrbuch der Kirchengeschichte

von 1904 beispielsweise wurde nicht nur der Sinn der Geschichte,
sondern der Interpretationsrahmen derselben explizit allein auf die
übernatürliche Wahrheitsebene bezogen und auf die Vorsehung und Verherrlichung

Gottes hin geordnet.45 Der übernatürliche Wahrheitsbegriff schloss

göttliche Vorsehung und teleologische Perspektive unmittelbar mit ein. So

auch im Staatslexikon von 1927: «Denn es [das Göttlich-Absolute, FM]
ragt in jeder absolut verpflichtenden Norm als heischender Wille und in
jedem übergeschichtlichen Sinngehalt als ewige Gültigkeit in sie hinein.
So steht es als letzte Wirklichkeit schöpferisch und leitend über und in der
Geschichte.»46 Dieser dogmatisch-übernatürliche Wahrheitsdiskurs war
in sich statisch und ahistorisch.47

Ebenfalls statisch und in der Tendenz ahistorisch war die zweite Ebene

von Wahrheitsdiskursen, die die kirchliche, aber auch die gesellschaftliche

(etwa nationale) Ebene betraf, die als Wahrheitsebene der Deutung
und Legitimierung bezeichnet werden kann. Auf die übernatürliche
Dimension bezogen wurde die Kirche im Diesseits als unveränderlich und
damit als statisch dargestellt. Zugleich konnte die teleologische
Geschichtssicht eine Deutung von Fortschritt und damit eine Dynamisierung
der potenziellen Ahistorizität einschliessen.

Der dritte Wahrheitsbegriff betraf die Ebene der Methoden. Er
bestimmte die Konzeption jener Begriffe, die die Kirchengeschichte
systematisierten, besonders Kritik und Objektivität. So war in den katholischen
Selbstbeschreibungsdiskursen der Geschichtsschreibung mehr oder weniger

explizit ein mehrfacher Begriff sogenannter «objektiver Wahrheit» zu
finden. Explizit kommt dies bei Georg Hüffer im ersten Jahrbuch der

45 Meinrad Bader, Lehrbuch der Kirchengeschichte zum Gebrauche in Schulen

und zum Selbstunterricht, Innsbruck (Rauch) 1904, 1-3.
46 Steinbüchel, Art. «Geschichtsphilosophie», in: Staatslexikon 2, 1927, 597.
47 Für einen vergleichbaren Mechanismus in protestantischen antihistoristischen

Positionen des frühen 20. Jahrhunderts siehe: Friedrich Wilhelm Graf, Die «anti-
historistische Revolution» in der protestantischen Theologie der zwanziger Jahre, in:
Jan Röhls/Gunther Wenz (Flg.), Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche Theologie
und kirchliche Lehre. Festschrift zum 60. Geburtstag von Wolfhart Pannenberg,
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 1988, 377-405.

255



Franziska Metzger

Görres-Gesellschaft von 1880 zum Ausdruck, der «die objective Wahrheit

der göttlichen Lehre» als den «einzig objectiven Massstab der
geschichtlichen Wahrheit» bezeichnete.48 Auch der Unparteilichkeitsbegriff
war unmittelbar auf die höchste Ebene des Wahrheitsdiskurses hin
ausgerichtet. Allein die katholische Sicht ermögliche, so dieser Diskurs, eine

unparteiliche Beurteilung der christlichen Geschichte.49 Die drei
Wahrheitsebenen standen einander nicht entgegen, sondern überlagerten sich,
wobei die objektiv-historische Wahrheit des Wissenschaftlichkeitsdiskur-
ses durch die religiöse bestimmt wurde. Objektivität wurde aus der
Heilsgeschichte heraus definiert.50

Wahrheit und Wirklichkeit, ein auf Transzendenz ausgerichteter ge-
schichtsphilosophischer und ein empirischer, auf Methoden und
Objektivitätsdiskurs basierender Wahrheitsdiskurs, wurden auch im Historismus
übereinandergelegt. Auch bei Leopold von Ranke war der auf Unparteilichkeit

(«Objektivität») und Quellenforschung basierende Wahrheitsdiskurs

mit einem umfassenden Wahrheitsdiskurs der Deutung verbunden,
der Interpretation und transzendente Ausrichtung miteinander verband.

«Objektive Darstellung» im Sinne von «Gegenständlichmachung» bedeutete

für Ranke die Vergegenwärtigung von Wahrheit, wofür seine Ideenlehre

die Interpretationsgrundlage bildete.51 Für Letztere war der Glaube

an das Wirken Gottes in der Geschichte wesentlich. Ähnlich richtete
Johann Gustav Droysen teleologisch den Zweck der Geschichte auf den
absoluten Zweck hinter der Geschichte hin aus.52 Die Notwendigkeit der
historischen Arbeit begründete er als den Auftrag, Gottes Schöpfung wei-
terzuschaffen und auszubauen. Der Wissenschaftlichkeitsanspruch des

Historismus, der in Differenz zur Aufklärungsgeschichtsschreibung
dargestellt wurde, wurde in letzter Instanz metaphysisch abgesichert. Die

48 Hüffer, Zur Orientierung (wie Anm. 28), 16.
49 Siehe etwa: Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte,

Bd. 2 (wie Anm. 12), 9; Marx, Lehrbuch der Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 14.
50 Siehe Alzog, Handbuch der Universal-Kirchengeschichte (wie Anm. 12), 4;

Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte für Studierende (wie Anm. 12), 41896, 3;

Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, Bd. 2 (wie Anm. 12),
5f.

51 Siehe etwa: Leopold von Ranke, Die deutschen Mächte und der Fürstenbund.

Deutsche Geschichte von 1780 bis 1790. Sämtliche Werke, Bd. 31/32, Leipzig
(Duncker und Humblot) 21875, VII-VIII; ders., Deutsche Geschichte zum Zeitalter
der Reformation, Bd. 1, Berlin (Duncker und Humblot) 1839, 11.

52 Johann Gustav Droysen, Grundriss der Historik (1857), hg. von Rudolf
Hübner, Darmstadt (WBG) 0958, 356-358.

256



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

transzendente Dimension als Letztbezug der historischen
Erkenntnisbemühungen - Wolfgang Hardtwig spricht von «Geschichtsreligion» -
wurde von der historiograßegeschichtlichen Forschung lange nicht beachtet,

da sie nicht in die Verwissenschaftlichungs-, Modernisierungs- und

Säkularisierungserzählung hineinpasste.
Die drei Wahrheitsebenen spiegelten und produzierten Mechanismen

der Historisierung und der Sakralisierung der Geschichte.53 Sakralisie-

rung der Geschichte - durch religiöse Semantik und transzendentalen Bezug

- und Historisierung des Sakralen waren ineinander verschränkt. Der
Begriff der Geschichte selbst wurde über den heilsgeschichtlichen
Sinnbezug sakralisiert. Der heilsgeschichtlich-offenbarungszentrierte
Wahrheitsbegriff begründete die universalgeschichtliche Ausrichtung, die der

Kirchengeschichte zugrunde gelegt wurde. Der Universalitätsbegriff war
exklusiv, insofern er über den Wahrheitsbegriff einzig der katholischen
Kirche zugeschrieben wurde.54 Zugleich handelte es sich um eine temporale

Universalität, indem die Geschichte der Kirche als Ausdruck und
Beweis für die Katholizität und als Gewähr für die Ewigkeit der Kirche
herbeigezogen wurde. Der heilsgeschichtliche Metadiskurs bestimmte die
auf die Lebenden und die Toten ausgedehnte temporale Universalität.

Sakralisierung wurde gerade auch durch Quellenbezug hergestellt. So

sollte beispielsweise durch vermeintlich unparteiische Quellen, die um die
Jahrhundertwende von 1900 in der Schweiz zusammengestellt wurden,
Evidenz für Kardinal Borromeos Heiligkeit präsentiert werden. Edward

Wymann etwa hielt in der Einleitung der Edition eines Teils der Korrespondenz

Borromeos (1897-1899) fest: «Die borromäische Correspondenz
gleicht in der That dem menschlichen Blutumlauf. Der hl. Karl war der

Mittel- und Sammelpunkt eines bewegten, religiös-politischen Lebens und

von ihm gingen wie von einem Herzen wieder nach allen Seiten die mäch-

53 Zu Sakralisierungsmechanismen siehe auch: Hartmut Lehmann, Die
Säkularisierung der Religion und die Sakralisierung der Nation im 20. Jahrhundert:
Varianten einer komplementären Relation, in: Hans Christian Maner/Martin Schulze
Wessel (Hg.), Religion im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen 1918-1939, Stuttgart

(Franz Steiner) 2002, 13-27; Aleida Assmann, Arbeit am nationalen Gedächtnis.

Eine kurze Geschichte der deutschen Bildungsidee, Frankfurt a. M. (Campus)
1993.

54 Siehe explizit: Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte,
Bd. 1 (wie Anm. 12), 9; Stiefelhagen, Kirchengeschichte in Lebensbildern (wie

Anm. 12), 14.

257



Franziska Metzger

tigsten Impulse aus.»55 Sämtliche Briefe würden «wie von einem höheren

Lichte verklärt und als Glieder eines grossen Ganzen» erscheinen. Die

Metapher des Blutkreislaufes setzt die zentrale Stellung Borromeos bildhaft

um. Der Autor belegt den Wert der edierten Quellen mit deren
unmittelbar transzendentem Verweisungs- und Verherrlichungscharakter.
Das Beispiel zeigt, wie Sakralisierungsdiskurse auch auf der Ebene des

selbstreflexiven Quellenbezugs narrativ umgesetzt werden konnten.56

6. Religion der Kultur

Der Kirchengeschichtsbegriff, der in der zweiten Hälfte des 19. und der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Lexika und Handbüchern formuliert
und kanonisiert wurde, schloss den Kulturbegriff mit ein. Religion wurde
nicht als Kultur betrachtet, sondern vielmehr Kultur über das religiöse
Deutungsfeld definiert und als Ausdruck von Religion beschrieben. Im
Eintrag «Geschichte» der Realencyclopädie wurde der Kulturbegriff
insofern ins Übernatürliche gehoben und vom Diesseits-Jenseits-Bezug
bestimmt, als die fortschreitende «Cultur des Menschengeschlechts» und die

Erziehung desselben zum «Wahren und Guten» als grundlegende Ziele
der Kirchengeschichte bzw. der Geschichte schlechthin bezeichnet
wurden.57 Der Kulturbegriff wurde mit dem pragmatischen Ziel der

Geschichtsschreibung verbunden. Auch die Zeitschrift Archiv für schweizerische

Reformations-Geschichte begründete den kulturgeschichtlichen
mit dem übernatürlich-religiösen Bezug: Für die Kirchengeschichte sei

die Kulturgeschichte bedeutend, «denn diese lebt ja im Grunde nicht in
den die Basis der profanen Geschichte bildenden äussern Umständen, als

vielmehr im Reiche der Ideen und des Herzens.»58 In der konkreten Ver-

55 Eduard Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz mit Cardinal
Carl Borromeo, in: Der Geschichtsfreund 52 (1897) 263-305, hier 269f.

56 Siehe Franziska Metzger, Sakralisierung und Historisierung - Borromeo
in der katholischen Geschichtsschreibung der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts,
in: Mariano Delgado/Markus Ries (Hg.), Karl Borromäus und die katholische
Reform. Akten zur 400. Wiederkehr der Heiligsprechung des Schutzpatrons der
katholischen Schweiz, Stuttgart (Kohlhammer) 2010, 285-310.

57 Art. «Geschichte», in: Realencyclopädie 4 (wie Anm. 9)
58 Vorwort, in: Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte 4 1876).

Siehe in der Schweiz auch etwa: Joseph Hürbin, Handbuch der Schweizer Geschichte,

Bd. 1, Stans (Hans von Matt) 1900-1908, VIII; Vorwort, in: Der Geschichtsfreund
1 (1843) Xf.

258



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

ortung deckte sich der Kulturbegriff der katholischen Geschichtsschreibung

mit jener «innersten» Ebene der Kirchengeschichte, die in den
selbstreflexiven Diskursen aufgeführt wurde: der Darstellung von
Wallfahrten, Riten, Bräuchen und Heiligen, wobei es zumeist darum ging, in
akribischen Schilderungen Belege für deren Existenz zu liefern, wodurch
eine Art Kleinstarchive entstanden.59 Kirchengeschichte als Kulturgeschichte

war Inszenierung und Vergegenwärtigung von «katholischer
Kultur» als Ausdruck von Religion.60 Methodendiskurse wurden gerade
auch auf dieser inneren kulturgeschichtlichen Ebene als zentrale Mechanismen

der Legitimierung verwendet. Über den Nachweis der Echtheit
und die Datierung von Riten und Bräuchen wurde eine Gemeinschaft der
Lebenden und der Toten geschaffen. Der Kulturbegriff stellte bis weit ins
20. Jahrhundert hinein einen Parameter dar, über den das Verhältnis von
Religion und Gedächtnis bestimmt wurde, ja der zur Inszenierung von
Religion als Gedächtnis verwendet wurde, während religiöses Gedächtnis

zugleich die Rolle eines Konstruktionsmechanismus religiöser Kultur
einnahm.

Reflexive Bedeutung als eigenständiger Begriff erhielt der Kulturbegriff

erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, wobei die zentrale Stellung von
Kultur - das Staatslexikon von 1929 bezeichnete den Kulturbegriff als

«umfassendsten historischen Wertbegriff»61 - in ihrer Verbindung mit
Religion zum Ausdruck gebracht und die entsprechende Unterordnung unter

59 Siehe etwa die Beiträge von Eduard Wymann zu Karl Borromeo: Eduard
Wymann, Karl Borromeo und Peter Canisius über den seligen Nikolaus von Flüe, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 11 (1917) 55-60; ders., Zeugnisse
über den Besuch des hl. Karl am Grabe des sei. Nikolaus von Flüe, in: Der Geschichtsfreund

71 (1916) 139-232; ders., Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen

Schweiz, in: Schweizerische Rundschau 11 (1911-1912) 161-166; ders., Spuren
Karl Borromeo's in Uri, in: Schweizerische Rundschau 6 (1905-1906) 346-353.

60 Zum Konzept der Präsentmachung als Mechanismus in Ritualen: Hans-
Georg Soeffner. Protosoziologische Überlegungen zur Soziologie des Symbols und
des Rituals, in: Rudolf Schlögl u. a. (Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen
der Kommunikation in historischen und gegenwärtigen Gesellschaften, Konstanz
(Universitätsverlag Konstanz) 2004, 41-72.

61 Zum Kulturbegriff: Franz Keller, Art. «Kultur», in: Staatslexikon 3, 1929,
665-672. Zum Geschichtsbegriff: Richard von Kralik u. a., Art. «Geschichte,
Geschichtswissenschaft», in: Staatslexikon 2, 1927, 574-589. Schon 1911 stand im
Staatslexikon der Kulturbegriff in unmittelbarer Verbindung zum Religionsbegriff,
blieb jedoch auf einer verdinglichteren Ebene im Komplex von Sittlichkeit, Moral und
Kunst. Joseph Pohle, Art. «Kultur», in: Staatslexikon 3, 1910, 538-562.

259



Franziska Metzger

den Religionsbegriff explizit formuliert wurde. Die Aufwertung des

Kulturbegriffs in den Jahrzehnten um die Jahrhundertwende ist Ausdruck
davon, wie neue Begriffe in religiöse Deutungsräume integriert wurden
und das Verhältnis zu verschiedenen Zukunftsentwürfen und Semantiken
definiert wurde, wobei eine Pluralisierung und teilweise Umcodierung
religiöser Sprache festgestellt werden kann. Ein Beispiel: Der Fribourger
Mediävist Gustav Schnürer stellte in seinen kulturgeschichtlichen Werken
der 1930er- und 1940er-Jahre einen universal gedachten, als «Weltkultur»
bezeichneten katholischen «Kulturraum» ins Zentrum, an dem er die
katholischen Schweizer Regionen beteiligt sah.62 Ein Kulturbegriff nicht mit
einem Nationsverständnis als Bezugsrahmen, sondern ein solcher mit
einem universalen und zugleich exklusiven Abendlandsverständnis im Sinne

einer essenzialisierten «abendländischen Kulturgemeinschaft» stand

für ihn im Zentrum. Schnürers Geschichtskonzeption war geprägt von der

Verknüpfung von Religion und Kultur, womit er letztlich keinen anderen

Kulturbegriff vertrat, als er in den Lexika und historischen Zeitschriften
zum Ausdruck kam.63 Im Vergleich zu diesen war er jedoch geschichts-
theoretisch reflektierter.64

62 Siehe Gustav Schnürer, Katholische Kirche und Kultur in der Barockzeit,
Paderborn (Schöningh) 1937; ders., Die Anfänge der abendländischen
Völkergemeinschaft, Freiburg i. Br. (Herder) 1932; ders., Katholische Kirche und Kultur im
18. Jahrhundert, Paderborn (Schöningh) 1941; ders., Die Benediktiner und die
Anfänge der abendländischen Kultur, in: Schweizerische Rundschau 2 (1901-1902)
327-348.

63 Zur Schnürers Auseinandersetzung mit Karl Lamprechts Kulturgeschichte
siehe: Gustav Schnürer, Lamprechts Deutsche Geschichte, in: Historisches Jahrbuch

17 (1897) 88-116. Zu verschiedenen Konzeptionen von Kulturgeschichte zu
Beginn des 20. Jahrhunderts: Hans Schleier, Kulturgeschichte im 19. Jahrhundert:
Oppositionswissenschaft, Modernisierungsgeschichte, Geistesgeschichte, spezialisierte

Sammlungsbewegung, in: Wolfgang Küttler (Hg.), Geschichtsdiskurs, Bd. 3,

Frankfurt a. M. (Fischer) 1997, 424-446.
64 Siehe besonders: Gustav Schnürer, Die Stellung des Mittelalters in der

Kulturentwicklung, in: Schweizerische Rundschau 5 (1904-1905) 259-282.

260



Religion der Geschichte - Geschichte der Religion

Franziska Metzger (*1974 St. Gallen CH), Prof. Dr., Professorin für
Geschichte an der Pädagogischen Hochschule Luzern. Sie studierte 1994-1999
Geschichte und Englische Literatur in Fribourg und Sheffield und war
2000-2007Assistentin bei Urs Altermatt am Seminarfür Zeitgeschichte der
Universität Fribourg, wo sie promovierte. 2007-2013 war sie Doktorassistentin

und Lektorin am Departement Geschichte - Zeitgeschichte der
Universität Fribourg. 2014 wurde sie an die Pädagogische Hochschule Luzern
berufen. Am dortigen Institutfür Geschichtsdidaktik und Erinnerungskulturen

vertritt sie den Forschungsschwerpunkt Erinnerungskulturen. Seit 2011

ist sie Chefredakteurin der Schweizerischen Zeitschrift für Religions- und
Kulturgeschichte (SZRKG).

Adresse: PH Luzern, Institut für Geschichtsdidaktik und Erinnerungskulturen

IGE, Frohburgstrasse 3, Postfach 3668, CH-6002 Luzern
E-Mail: franziska.metzger@phlu.ch

Summary

This contribution focuses on the relation between the institutionalisation of
historiography in the Roman Catholic community of communication and the role of
historical journals in this process on the one hand and the production and usage
of self-reflexive discourses of history, i.e. philosophical, theoretical and methodological

discourses, on the other hand. Focalising on the German-speaking areas,
especially Switzerland, journals are interpreted as places of discourses of memory,

as lieux de mémoire that used and stabilised conceptions of Church history
as a discipline and of historiography in general, a bundle of discourses held
together by a meta-discourse defined by salvation history, for the definition and
canonisation of which encyclopaedias and handbooks played a decisive role since
the mid-19th century.

Schlüsselwörter - Keywords

Selbstreflexive Diskurse - Institutionalisierung der Geschichtsschreibung -
historische Zeitschriften - römisch-katholische Kommunikationsgemeinschaft - Wis-
senschaftlichkeitsdiskurs

261


	Religion in der Geschichte, Geschichte in der Religion : zur Selbstreflexion und Institutionalisierung der römisch-katholischen Geschichtsschreibung und zur Rolle von Zeitschriften in der Schweiz der zweiten Hälfte des 19. und der erste Hälfte des 20. Jahrhunderts

