
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 3-4

Artikel: Jansenismus und der "Fall Babels" : heilsgeschichtliche Hoffnungen
und konfessionelle Irritationen

Autor: Csukás, Gergely

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jansenismus und der «Fall Babels». Heilsgeschichtliche
Hoffnungen und konfessionelle Irritationen

Gergely Csukäs

1. Das «Jahrhundert der Zeitschrift» und die Sammlung
auserlesener Materien zum Bau des Reiches Gottes

Mediengeschichtlich wird das 18. Jahrhundert häufig mit dem Begriff
«Medienrevolution» versehen. Für diese waren allerdings in erster Linie
nicht (wie etwa für das 19. und das 20. Jahrhundert) technische Verbesserungen,

sondern gesellschaftliche Veränderungen verantwortlich, die mit
dem Stichwort «Aufklärung» beschrieben werden. Im 18. Jahrhundert
schuf die Aufklärung ein neues gesellschaftliches Bewusstsein. Neue
Akteure mit neuen Themen Hessen eine «bürgerliche Öffentlichkeit»
entstehen.' Buchdruck und neue Medien - allen voran die Zeitschrift -
gewannen einen enormen Aufschwung.2 So wird das 18. Jahrhundert
mediengeschichtlich auch als das «Jahrhundert der Zeitschrift» und die
Zeitschrift als das «Schlüsselmedium der bürgerlichen Gesellschaft»
apostrophiert.3 Das Zeitschriftenwesen entfaltete ab Ende des 17. Jahrhunderts

und dann vor allem im 18. Jahrhundert seine durchschlagende
Wirkung. Wie die bürgerliche Lesegesellschaft differenzierte sich auch das

Zeitschriftenwesen in verschiedene wissenschaftliche und Unterhaltungszeitschriften

aus.

Theologische, kirchenpolitische und Erbauungszeitschriften waren
von dieser Entwicklung ebenfalls betroffen.4 Theologische und kirchen-

1 Vgl. Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen
zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Neuwied am Rhein (Luchterhand)
21965.

2 Ernst Fischer u. a., Einleitung. Aufklärung, Öffentlichkeit und Medienkultur

in Deutschland im 18. Jahrhundert, in: dies. (Hg.), Von Almanach bis Zeitung. Ein
Handbuch der Medien in Deutschland 1700-1800. Wolfgang Martens zum 75.
Geburtstag, München (C. H. Beck) 1999, 9-23, hier 9-11.

3 Werner Faulstich, Die bürgerliche Mediengesellschaft (1700-1830),
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2002, 27.225.

4 Joachim Kirchner, Das Deutsche Zeitschriftenwesen. Seine Geschichte und
seine Probleme. Teil 1: Von den Anfängen bis zum Zeitalter der Romantik, Wiesbaden

(Harrasowitz) 21958, 141-148.

186 IKZ 109 (2019) Seiten 186-205



Jansenismus und der «Fall Babels»

politische Zeitschriften waren «berufsbezogen»5, sie sprachen also in erster

Linie Theologen, Pfarrer, Schullehrer oder sonstige in der Kirche
involvierte Personengruppen an. Erbauungszeitschriften hingegen waren
«freizeitbezogen» und richteten sich an breitere Bevölkerungskreise.6
Erbauungsliteratur hatte die Absicht, bei den Rezipienten «geistliche Affekte»

hervorzurufen. Die einfache und verständliche Sprache in Abgrenzung

zur Gelehrtensprache war somit Programm und konstituierte
insbesondere im Pietismus eine neue soziale Gemeinschaft.7
Erbauungszeitschriften hatten mit den «Moralischen Wochenschriften» -
programmatisches Beispiel der aufklärerischen Publizistik - einen gemeinsamen
Adressatenkreis: die breitere Öffentlichkeit. Die im Folgenden behandelte

Zeitschrift, die Sammlung auserlesener Materien zum Bau des Reiches

Gottes, sprach spezifischer die «pietistische Öffentlichkeit»8 an. Pietistische

Zeitschriften im sich ausdifferenzierenden Zeitschriftenmarkt des

18. Jahrhunderts wurden in der Forschung mit wenigen Ausnahmen noch
nicht ausreichend gewürdigt.9 Ein Vergleich der erfolgreichsten pietistischen

Erbauungsschriften mit den moralischen Wochenschriften zeigt,
dass die bisherige einseitige Fokussierung auf aufklärerische Zeitschrif-

5 Faulstich, Mediengesellschaft (wie Anm. 3), 228f.
6 Faulstich, Mediengesellschaft (wie Anm. 3), 228, spricht vom «freizeitbezogenen»

Typus. Diese Bezeichnung ist für Erbauungszeitschriften etwas irreführend,
da sie in erster Linie nicht zur Unterhaltung und Zerstreuung gedacht waren, sondern

zur inneren Sammlung. So auch Robert Eduard Prutz, Geschichte des deutschen
Journalismus. Erster Teil. Faksimiledruck nach der 1. Auflage von 1845, Göttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht) 1971, 372, der über die Zeitschrift Sammlung auserlesener

Materien zum Bau des Reiches Gottes wie folgt urteilt: «Diese [...] Richtung
möchten wir beinahe die wichtigste nennen, weil sie ausdrücklich über den Kreis der

Fachgelehrten hinausging und sich zu täglichem Gebrauch in die Wohnungen des

Bürgers, in den Schoss der Familien einführte.»
7 Martin Ottmers, Art. «Erbauungsliteratur», in: Historisches Wörterbuch

der Rhetorik 2 (1994) 1347-1356, hier 1348.
8 Rainer Lächele, Die «Sammlung auserlesener Materien zum Bau des Reichs

Gottes» zwischen 1730 und 1760. Erbauungszeitschriften als Kommunikationsmedium

des Pietismus, Tübingen (Verlag der Franckeschen Stiftungen Halle im Max
Niemeyer Verlag) 2006, 6f. Ort dieser «pietistischen Öffentlichkeit» waren vor allem
die pietistischen Konventikel.

9 Etwa Faulstich, Mediengesellschaft (wie Anm. 3), 18f. und 236-251;
Fischer u. a., Einleitung (wie Anm. 2), 9-11; Wolfgang Martens, Die Botschaft
der Tugend. Die Aufklärung im Spiegel der deutschen moralischen Wochenschriften,

Stuttgart (Metzler) 1971, passim; zu den pietistischen Zeitschriften: Lächele,
Sammlung (wie Anm. 8).

187



Gergely Csukâs

ten im Sinne einer konstitutiven Signatur der «bürgerlichen Gesellschaft»
nicht zutreffend sein kann oder zumindest einer differenzierten Betrachtung

zu unterziehen ist.10

Eine der erfolgreichsten und einflussreichsten Zeitschriften in der ersten

Hälfte des 18. Jahrhunderts war die Sammlung auserlesener Materien

zum Bau des Reiches Gottes,n Sie erschien von 1731 bis 1761. In den ersten

acht Jahren ihres Erscheinens hatte sie eine Auflage von 2000, danach

immerhin eine Auflage von 1500 Exemplaren. Damit lag sie weit über der
durchschnittlichen Auflagenzahl von 500 bis 700 Exemplaren für
vergleichbare Zeitschriften und konnte sich mit den «Moralischen
Wochenschriften» messen, deren wichtigste Publikationsorgane eine Auflagenhöhe

zwischen 2000 und 6000 Exemplaren aufwiesen (die Vernünftigen
Tadlerinnen oder Der Patriot). Insgesamt kann man daher bei geschätzten
12 bis 20 Leserinnen und Lesern pro Ausgabe der Materien von einer
Leserschaft von etwa 24000 bis 40000 Personen ausgehen. Die einzelnen

Ausgaben waren preiswert, sie wurden in pietistischen Konventikeln
vorgelesen. Was besonders ins Auge sticht, ist ihre lange Periodizität. Nur
kirchenpolitische Zeitschriften hatten eine höhere Erscheinungsdauer als

die Materien. Schon allein aufgrund der publizistischen Parameter ist es

gerechtfertigt, sich auch inhaltlich näher mit dieser Zeitschrift zu beschäftigen.

Herausgegeben wurde die Zeitschrift von Traugott Immanuel Jericho-
vius (1696-1734) und von Johann Adam Steinmetz (1689-1762), die beide
dem hallischen Pietismus der zweiten Generation zuzurechnen sind. Die
Materien waren ein Konglomerat sehr unterschiedlicher Gattungen:
Rezensionen (Buchempfehlungen, Teilabdrucke), Nachrichten aus aller
Welt, Briefe, erbauliche Betrachtungen (exegetische und
kirchengeschichtliche Abhandlungen, Pastoralia), Biografien (Berichte über
Bekehrungen, Thanatografien), Gedichte und Lieder sowie sonstige Misch-

10 Faulstich, Mediengesellschaft (wie Anm. 3), 247: Dort werden unter den

theologischen Zeitschriften nur die lutherisch-orthodoxen Zeitschriften aufgelistet.
11 Im Folgenden verwende ich folgende Abkürzungen: Materien Sammlung

auserlesener Materien zum Bau des Reiches Gottes und ihre Folgezeitschriften;
Sammlung Sammlung auserlesener Materien zum Bau des Reiches Gottes (1731—

1734); Fortgesetzte Sammlung Fortgesetzte Sammlung auserlesener Materien zum
Bau des Reiches Gottes (1735-1737); Verbesserte Sammlung Verbesserte Sammlung

auserlesener Materien zum Bau des Reiches Gottes (1737-1743).

188



Jansenismus und der «Fall Babels»

formen.12 Die publizierten Texte zielten auf die persönliche und die
gemeinschaftliche Erbauung sowie auf - wie im Titel der Zeitschrift zum
Ausdruck kommt - die Dokumentation der Ausbreitung des Reiches Gottes.

Letzterem dienten die zahlreichen Nachrichten aus aller Welt: ausserhalb

von Europa aus Nordamerika, Indien, Südamerika, Russland, Grönland

und in Europa schwerpunktmässig aus Deutschland, Frankreich,
Italien, den Niederlanden, Dänemark, Österreich, dem Erzstift Salzburg,
Ungarn oder Schweden. Es waren Nachrichten über Juden- und
Heidenmission, die Verfolgung von Protestanten, die Verbreitung von Bibeln,
obrigkeitliche Verordnungen, den Bau von Schul- und Waisenhäusern
nach hallischem Vorbild, Wunderberichte und Erweckungen.13 Nachrichten

über Ereignisse aus der katholischen Kirche bildeten dabei ebenfalls
ein wichtiges Segment, worunter auch Nachrichten aus Frankreich über
den Jansenismus fielen.

2. Heilsgeschichte und Reich Gottes als Grundkonzept
der Zeitschrift

Die beiden Herausgeber der Zeitschrift situierten sich in der Tradition des

hallischen Pietismus. Die beiden wichtigsten Protagonisten des lutherischen

Pietismus der Zeit waren Philipp Jakob Spener (1635-1705) und
August Hermann Francke (1663-1727). Ihr Denken und Wirken hatte
weitreichenden Einfluss auf die Konzeption der gesamten Zeitschrift.
Speners einflussreichste Veröffentlichung war die von ihm 1675 als
Vorwort zu einer Postille von Johann Arndt verfasste Reformschrift «Pia De-
sideria». Darin unterzog er die lutherische Kirche seiner Zeit einer scharfen

Kritik. Gleichzeitig formulierte er in sechs Punkten Reformvorschläge
für die lutherische Kirche. Neu waren weder die Kritik noch die
Reformvorschläge, sondern deren Einbettung in eine dynamische Heilsgeschichte.

Spener war von einer allgemeinen Verbesserung der Zeiten überzeugt:

12 Lächele, Sammlung (wie Anm. 8), 112-136; Rainer Lächele, Pietistische
Öffentlichkeit und religiöse Kommunikation. Die «Sammlung auserlesener Materien
zum Bau des Reiches Gottes» (1730-1761). Ein Repertorium, Epfendorf (Bibliotheca
Academica Verlag) 2004, 16.

13 Siehe meine Dissertation: Gergely Csukäs, Die Topographie des Reiches
Gottes. Globale Nachrichten als Ausbreitung des Reiches Gottes in heilsgeschichtlicher

Perspektive am Beispiel der «Sammlung auserlesener Materien zum Bau des
Reiches Gottes», Diss. Univ. Bern, 2018. Sie wird in der Reihe «Arbeiten zur
Geschichte des Pietismus» bei Vandenhoeck & Ruprecht in Göttingen erscheinen.

189



Gergely Csukâs

«Sehen wir die heilige Schrifft an / so haben wir nicht zu zweifflen / dass

GOTT noch einigen bessern zustand seiner Kirchen hier auff Erden
versprochen habe.»14 Damit widersprach Spener beispielsweise seinem

Strassburger Lehrer Johann Conrad Dannhauer (1603-1666), einem der
einflussreichsten Dogmatiker der lutherischen Orthodoxie, der ein baldiges

apokalyptisches Ende der Welt erwartete. Spener hingegen glaubte,
beeinflusst von radikalpietistischen Kreisen (Christian Knorr von Rosenroth,

Johann Jakob Schütz), an eine progressive Entfaltung der
Heilsgeschichte: vor dem Jüngsten Gericht werde es eine heilvolle Zeit auf
Erden geben, in der eine erneuerte Kirche zur Verbesserung der Welt
beitragen werde. Damit stand er in guter chiliastischer Tradition, die davon

ausging, dass vor dem Jüngsten Gericht eine nicht näher definierte Heilszeit

auf Erden kommen werde. Spener machte diese in seinen Augen
biblische Zukunftshoffnung an zwei konkreten Ereignissen fest: einerseits

am Fall Babylons dem Zusammenbruch des Papsttums), andererseits an
der Bekehrung des gesamten oder eines grossen Teils des Judentums zum
Christentum. Die Reform der Kirche und das Eintreffen dieser beiden

Ereignisse waren miteinander zirkulär verschränkt: Die Verbesserung der
Kirche - die Spenerschen «Ecclesiolae in Ecclesia» sollten dafür als
Vehikel dienen - sollte einerseits den Fall des Papsttums und die Bekehrung
der Juden beschleunigen; andererseits erhoffte Spener sich durch den
bevorstehenden Fall des Papsttums und die Bekehrung der Juden wiederum
eine Verbesserung der Kirche. Die biblischen Verheissungen hatten also
einen «ethisch-motivierenden Charakter».15 Der Kirche wurde von der
Schrift her einerseits eine Verbesserung der Zeiten verheissen, und
andererseits kann und soll die Kirche dazu ihren aktiven Beitrag leisten.

Was Spener in seiner Reformschrift und in seinen Predigten, durch
sein seelsorgerliches Wirken und seine kirchenpolitischen Aktivitäten
zum Ausdruck brachte, setzte August Hermann Francke in seinen

Reformprojekten in Halle um. Die Gründung der «Glauchaschen Anstalten»
bei Halle - ein Konglomerat von Armen-, Bürger- und Adeligenschulen,
einem Waisenhaus, einem Lehrerseminar, verschiedenen Wirtschaftsbe-

14 Philipp Jakob Spener, Pia Desideria, in: Kurt Aland, Die Werke Philipp
Jakob Speners. Studienausgabe, Bd. 1/1: Die Grundschriften, Giessen (Brunnen Verlag)
1996, 55-407, hier 172.

15 Heike Krauter-Dierolf, Die Eschatologie Philipp Jakob Speners. Der Streit
mit der lutherischen Orthodoxie um die «Hoffnung besserer Zeiten», Tübingen (Mohr
Siebeck) 2005, 33.

190



Jansenismus und der «Fall Babels»

trieben zur Finanzierung der Anstalten, einer Druckerpresse zur Verbreitung

von kostengünstigen Bibeln, Missionsanstalten und vielem mehr -
sollte Speners «Hoffnung besserer Zeiten» sichtbaren und konkreten
Ausdruck verleihen. Die weitverzweigten Projekte in aller Welt (Förderung

der Mission in Indien, Verbreitung von Bibeldrucken im Osten Europas,

Judenmission) wurden als sichtbare Verbreitung des Reiches Gottes
auf Erden gedeutet. Aufklärerische Tendenzen und deistische Vorstellungen

sollten durch einen «praktischen Gottesbeweis» widerlegt werden:
Gott ist ein Gott der Geschichte, und er beginnt die eschatologischen Ver-

heissungen aus dem Alten und dem Neuen Testament zu erfüllen. Heilige
Schrift und Geschichte wurden so hermeneutisch miteinander verschränkt.

Die Materien übernahmen Speners und Franckes Sicht mal explizit,
mal implizit. In den Vorreden der Zeitschrift wurde ausdrücklich festgestellt,

dass man in «apostolischen Zeiten», also in einer besonderen
Heilsökonomie lebe.16 Die apostolischen Gaben seien in gegenwärtigen Zeiten
auch vorhanden. Die Erweckten seien daher berufen, an Gottes Wirken
teilzuhaben und an der Ausbreitung des Reiches Gottes mitzuwirken.

3. Die Hoffnung auf bessere Zeiten und der «Fall Babels»

Die Nachrichten in den Materien sollten die Erweckten davon überzeugen,
dass sie tatsächlich in dieser Zeit des Heils lebten. Zur Ausbreitung des

Reiches Gottes gehörte auch der Fall Babels, d. h. der Fall der päpstlichen
Macht. Damit wurde der tiefsitzende theologische Antagonismus
zwischen den reformatorischen Kirchen und der katholischen Kirche
aufgegriffen: Seit der Reformation wurde der Papst als der Antichrist gedeutet.
Der Fall des Papsttums hatte eine eschatologisch-apokalyptische Dimension.

Die Hoffnung auf die baldige Überwindung des Papsttums war im
Protestantismus stets virulent. Die Kehrseite dieser Hoffnung war die

Angst vor dem Erstarken des Katholizismus; dagegen mobilisierten
Protestanten ihre Kräfte, seien diese militärischer, politischer, kirchlicher
oder theologischer Art.17

16 «Wir leben ietzt in einer Zeit, die vor vielen andern einen gar besondern Vorzug

hat. [...] So viel Licht hat auch die Christenheit, seit der Apostel Zeit, kaum
gehabt.» Vorrede, in: Sammlung 1 (1731), ohne Seitenangabe.

17 Vgl. William Reginald Ward, The Protestant Evangelical Awakening,
Cambridge (Cambridge University Press) 1994, 15-27; Andrew C. Thompson,
Britain, Hanover and the Protestant Interest, 1688-1756, Woodbridge (The Boydell
Press) 2006, 9-18.41f.

191



Gergely Csukâs

Spener verknüpfte seine Prognose einer besseren Zeit mit der bevorstehenden

Vernichtung der geistlichen und der politischen Macht des Papsttums.

In der «Pia Desideria» schreibt er:

Nechstdeme / haben wir auch noch einen grössern falle dess Päbstischen
Roms zu erwarten. Dann ob zwar ihm ein mercklicher stoss von unserm
S. Herrn Luthero gegeben worden / so ist doch desselben geistliche gewalt
noch viel zu gross / als dass wir sagen solten / dass die Weissagung Offenbahr,
c. 18. und c. 19. gantz erfüllet seye / wo man betrachtet / mit was nachdrücklichen

worten an solchem ort dieselbe von dem Heiligen Geist beschrieben
wird.18

Steinmetz war mit Speners Denken wohl vertraut; er gab 1741 und 1742

Schriften von ihm in zwei Bänden heraus. Der zweite Band enthielt Speners

antipäpstliche Schriften. Im Register finden sich zahlreiche Stichworte,

die Speners Haltung gegenüber der katholischen Kirche und dem Papst
dokumentieren:

Wie das Römische Babel in grosser Macht stehe, und also dem Fall nahe

sey. [...] Von dem Antichrist, wie alles, was von selbigem zuvor gesaget, sich
auf den Papst schicke, und also der Römische Papst wahrhafftig der grosse
Antichrist sey. [...] Dass das Antichristische Rom, oder das Päpstische
Regiment, ehe ihm sein Ende vorstehet, noch erschröckliche Verfolgungen an-
stifften werde [u.v. m.].19

Vor diesem chiliastischen Hintergrund sind die zahlreichen Nachrichten
aus dem katholischen In- und Ausland her zu verstehen. In der Regel
erfolgten sie in einer berichtenden Sprache: Erläuternde Kommentare fehlen
weitgehend, explizite chiliastische Hinweise fehlen ganz. Aus den

genannten Gründen ist es jedoch gerechtfertigt, die Nachrichten vor diesem

18 Spener, Pia Desideria (wie Anm. 14), 174.
19 «Vielfältiges Zeugniss Wider das Papstthum, Durch ein Register In den übrigen

Schriften des sel. D. Philipp Jacob Speners, angewiesen.», in: D. Philipp Jacob
Spener, Churfürstl. Brandenb. Consistorial-Raths und Probstens zu Berlin, bis anhe-

ro nur eintzeln gedruckt gewesene Kleine Geistl. Schriften, Nunmehro in einige Bände

zusammen getragen, und mit einer Vorrede nebst nöthigem Register versehen, von
Johann Adam Steinmetz. Zweyter Theil. Magdeburg und Leipzig, Verlegets sei.

Christoph Seidels Wittwe, und Georg Ernst Scheidhauer. Druckts Nicolaus Günther,
Königl. Preuss. Reg. Buchdrucker. 1742 [= Philipp Jakob Spener Schriften. Bd. 9/2/1
und 9/2/2: Kleine Geistliche Schriften. Nunmehro in einige Bände zusammen getragen,

und mit einer Vorrede nebst nöthigem Register versehen von Johann Adam
Steinmetz, hg. von Erich Beyreuther, Hildesheim (Ohms Verlag) 2000], 815-860, hier
816.819f.

192



Jansenismus und der «Fall Babels»

Hintergrund zu lesen. Denn die Nachrichten waren - zwischen den Zeilen
oder ausdrücklich - von Hoffnung geprägt: So wurden zwar etwa
Reformbestrebungen in der katholischen Kirche mit einer gewissen Skepsis

wahrgenommen, doch zugleich wurde mit Freude festgestellt, dass sich unter
der Oberfläche «etwas anfange zu regen» und dass Gott «mit seinem Licht
und mit seiner Kraft»20 in einem «mit päpstischer Finsterniss bedeckten
Lande»21 durchbrechen werde. Ein grosser Teil der Nachrichten aus
katholischen Ländern oder über die katholische Kirche war kirchenpolitischer

Art. Sie implizierten eine Schwächung des Papsttums. Die
Herausgeber berichteten auch über evangeliumsgemässes Leben, das in der
katholischen Kirche im Untergrund und im Verborgenen vorhanden war
und gelegentlich an die Oberfläche kam, sei es bei Reformprojekten, bei

Erneuerungsbewegungen oder bei einzelnen Mystikerinnen und Mystikern

sowie bei Katholikinnen und Katholiken aus Vergangenheit und

Gegenwart, die sich durch ihren Lebenswandel in der Nachfolge Christi oder
durch geistlich besonders wertvolle Erbauungsschriften auszeichneten. So

wurde etwa hingewiesen auf konventikelartige Zusammenkünfte in Neapel,

erbauliche Biografien und Schriften von Quietisten wie Miguel de

Molinos oder Madame Guyon, «Spirituali» wie Juan de Valdés und auf
französische Literaten wie etwa Jean de la Fontaine. Zwei dieser
exemplarischen geistlichen Personen wurden als Jansenisten gekennzeichnet: In
der Verbesserten Sammlung wurden Auszüge aus Erbauungsschriften des

Abbé Jacques-Joseph Duguet (1649-1733) veröffentlicht.22 Darin richtete
sich Duguet kritisch gegen den Verdienstcharakter des Gebetes, was ganz

20 Verbesserte Sammlung 5 (1737) 572.
21 Verbesserte Sammlung 25 (1741) 39.
22 Verbesserte Sammlung 12 (1739) 391-415: «Explication du Mystère de la Passion

de nôtre Seigneur Jesus-Christ, suivant la concorde, Jesus crucifié. I. Part, a Paris
1728. II. Partie ib. chez Jacques Etienne & Francois Babury. Avec Approbation &
Privilege du Roy. das ist: Auslegung des Geheimnisses der Leiden unsers HErrn
JESU Christi. Oder: der gecreuzigte JESUS. Gedruckt zu Paris 1728. Mit Genehmhaltung

und einem Privilegio des Königes»; Verbesserte Sammlung 26 (1742)
159-176; 27 (1742) 274-289; 28 (1742) 384-399: «Traittez sur la Priere'publique, et

sur les dispositions pour offrir les SS. Mystères, et y participer avec fruit. [...]»; Steinmetz

führte das Werk mit einer kurzen Biografie ein. Vgl. Verbesserte Sammlung 26

(1742) 159-165, Anm.a. Er hoffte, dass «diese Schrift auch in unserm Deutschland,
unter denen von der Römischen Kirche bekandt werden möchte». Verbesserte Sammlung

12 (1739) 396; Zu Duguet siehe André Guny, Art. «Duguet», in: Dictionnaire
Spirituelle 3 (1957) 1759-1769, hier 1759f.

193



Gergely Csukâs

in Steinmetz' Sinn war. Auch der Lebenslauf23 des Armand de Bourbon
(1629-1666), Prinz von Conti, und eine von ihm verfasste Erbauungsschrift24

wurden in der Verbesserten Sammlung publiziert. Steinmetz
wollte das genuin Evangelische dieser Schriften seiner Leserschaft er-

schliessen, nicht jedoch eine Nähe zu etwaigen «papistischen» Aussagen
bekunden.25

Die theologische Gesamtkonzeption der Zeitschrift und die chiliasti-
sche Ausrichtung der pietistisch orientierten Herausgeber legitimieren es,

die Nachrichten über die katholische Kirche ebenfalls aus einer chiliasti-
schen Perspektive zu interpretieren. Dies gilt auch für Nachrichten über
die Bewegung, die in den Materien am meisten Beachtung fand, und zwar
den Jansenismus in Frankreich der 1730er-Jahre.

23 Vgl. Verbesserte Sammlung 10 (1738) 156-181.196-229. «The Works of the
most illustrious and pious Armand de Bourbon Prince of Conty with a short Account
of his Life. Collected and Translated from the french. To which are added some other
Pieces and a Discourse of Christian Perfection by Archbishop of Cambray, never
before Published. London 1711.» «Die Werke des berühmten und gottseligen
Armands von Bourbon, Printzens von Conty, benebst einer kurtzen Nachricht von
seinem Leben, welchen noch einige andre Schriften, und besonders eine Abhandlung
des Ertz=Bischofs zu Cambray, von der Christlichen Vollkommenheit, beygefüget
worden.» Steinmetz besass die englischen Ausgaben der Werke Armand von Bourbons.

Er liess die deutsche Übersetzung aufgrund der englischen Ausgabe anfertigen,
da er nicht über das französische Original verfügte.

24 Verbesserte Sammlung 32 (1743) 840-867: «Lettres du Prince de Conti ou
L'accord du libre arbitre avec la grace de Jesus-Christ, enseigné par son Alt. Serenis-
sime au P. de Champs Jesuite, ci-devant premier Professeur en Theologie, Recteur du

College de Paris, trois fois Provincial, et maintenant Supérieur de la Maison Professe.

Avec plusieurs autres Piece sur la meme matière. A Cologne chez Nicolas Schouten.
1689. Briefe des Printzen von Conti, oder Übereinstimmung des freyen Willens mit
der Gnade JEsu Christi, dem Jesuiten Pater de Champs von demselbigen vorgestel-
let.»

25 Verbesserte Sammlung 32 (1743) 841, Anm. a: «Und da es dem Leser von
selbst leicht bekandt seyn kann, von was für einer Religion und Parthey der Verfertiger

der hier folgenden Vorrede über die Briefe des Printzens Conti sey; so wird er sich

an die darinnen vorkommende päpstische und jansenistische Meynungen nicht sto-

ssen, sondern nur das wahrhaftige Gute und dem Worte GOttes gemässe, was
zugleich darinnen befindlich ist, zu seinem Besten anzuwenden suchen.»

194



Jansenismus und der «Fall Babels»

4. Der Jansenismus in den Materien

In den Materien erschienen insgesamt zehn Nachrichten zum Jansenismus,

und zwar zwischen 1732 und 1738, meist ohne Angabe der Quellen.26
Bisweilen wurden die Zeitungen Nouvelles d'Amsterdam und Nouvelles

Ecclésiastiques als Quellen genannt.27 Oft wurde ohne weitere Erklärung
unvermittelt in die Thematik eingeführt, Kommentare von Jerichovius
und Steinmetz waren eine Ausnahme. Jerichovius wollte dem Ideal der
Zeit gemäss möglichst neutral berichten. Er versprach nähere

Hintergrundinformationen, löste dieses Versprechen allerdings nie ein:

Wir enthalten uns bey Mittheilung dergleichen Nachrichten mit Fleiss alles
reflectirens, können aber denenjenigen, so unsre Absicht nicht überall erreichen

möchten künftig, g[eliebts]. G[ott], in einer kurtzgefassten
Kirchen=Historie iedes Jahr leichtlich nähere Anleitung geben dieses alles
mit Nutzen einzufädeln.28

Bei den Leserinnen und Lesern wurden recht umfassende Kenntnisse über
die politischen und theologischen Hintergründe in der Auseinandersetzung

um die päpstliche Konstitution Unigenitus von 1713 vorausgesetzt.
In den Materien lassen sich drei Stränge in der Berichterstattung zu

den Jansenisten unterscheiden. Im ersten Strang (1732-1734) wurden die

politischen und kirchlichen Auseinandersetzungen um die Konstitution
Unigenitus dargestellt, im zweiten Strang die Wunder, die Berichten zu-

26 Sammlung 2 (1732) 214f.; 12 (1733) 495f.; 14 (1733) 749-752; 24 (1734) 985;

Fortgesetzte Sammlung 27 (1735) 338-342; 29 (1735) 646-658; 40 (1736) 1045f.; 41

(1736) 133f.; Verbesserte Sammlung 5 (1737) 574-579; 10 (1738) 237f.
27 Jan Roegiers, Komplotte, Allianzen, Parteien. Jansenismus und Antijanse-

nismus als politische Realitäten, in: Dominik Burkard/Tanja Thanner (Hg.), Der
Jansenismus - eine «katholische Häresie»? Das Ringen um Gnade, Rechtfertigung und
die Autorität Augustins in der frühen Neuzeit, Münster (Aschendorff) 2014,389-405,
hier 400f.; B. Robert Kreiser, Miracles, Convulsions and Ecclesiastical Politics
in Early Eighteenth-Century Paris, Princeton (Princeton University Press) 1978,

49f.; Zu den «Nouvelles Ecclésiastiques» neuerdings: Monique Cottret/Valérie
Guittienne-Murger (Hg.), Les Nouvelles Ecclésiastiques. Une aventure de presse
clandestine au siècle des Lumières (1713-1803), Paris (Beauchesne) 2016. Vgl. ausserdem

den Beitrag von Dick Schoon, Gegenberichte. Nachrichtenversorgung in der

jansenistischen und altkatholischen Tradition im 18. und 19. Jahrhundert, in: IKZ 109

(2019) 164-185 (in diesem Heft).
28 Sammlung 14 (1733) 751, Anm. p.

195



Gergely Csukâs

folge am Grab des Diakons François de Pâris geschehen waren (1735), im
dritten Strang die Konversionen bzw. der Wechsel von Parlamentariern
und Bischöfen auf die Seite der Jansenisten (1735-1738).

4.1 Konflikte im Schnittfeld von Kirche und Politik

Papst Clemens XI. veröffentlichte im Jahr 1713 die Konstitution Unigenitus,

in der 101 Sätze aus den «Reflexions morales sur le Nouveau
Testament» von Pasquier Quesnel verurteilt wurden. Die französische Krone
war bestrebt, Unigenitus rigoros in der Kirche durchzusetzen, und verlangte

von den Bischöfen ihre Annahme. Dies führte nicht nur zur Opposition
des Parlaments und der Universität Sorbonne, sondern auch zum Widerstand

einer nennenswerten Zahl von Bischöfen, die, aus der Tradition des

Gallikanismus29 stammend, jegliche politische und kirchliche
Einmischung des Papstes in ihre Angelegenheiten ablehnte. Mit der Annahme
der Bulle wurde nämlich auch der Gehorsam gegenüber dem Papst
eingefordert. Die Konfliktlinien zwischen dem Parlament in Paris, dem König,
dem Papst und den französischen Bischöfen, die entweder als «Constitu-
tionaires» oder als «Anti-Constitutionaires» für bzw. gegen Unigenitus
waren, verliefen äusserst vielfältig und können hier nicht im Einzelnen
wiedergegeben werden.

Da es, wie erwähnt, in den Materien kaum Kommentare zu den
zeitgeschichtlichen Ereignissen gibt, sind wir auf Vermutungen angewiesen.
Vermutlich waren die Herausgeber an den Unruhen in der französischen
katholischen Kirche interessiert. Die Nachrichten deuteten auf eine
institutionelle und geistliche Schwächung des Katholizismus in Frankreich.
Dies war auch deshalb brisant, da die französische Krone als eine der

Hauptakteurinnen im Kampf gegen den Protestantismus wahrgenommen
wurde.30 Den «Constitutionaires» waren wegen der Furcht des Königs vor
Unruhen weitgehend die Hände gebunden: Der Erzbischof von Paris,
Charles Gaspard Guillaume de Vintimille du Luc (1655-1746), musste

29 Priester verteidigten ihre Rechte gegen die Bischöfe, indem sie sich auf die
Traditionen des Konziliarismus, des Richerismus (benannt nach dem französischen
Theologen Edmund Richer, der die Autorität der Priester von Jesus Christus und nicht
von Bischöfen oder Papst ableitete), des Gallikanismus und des Jansenismus beriefen.
Das Parlament sah in der Unterstützung dieser Priester eine gute Gelegenheit, seine
Macht gegenüber Kirche und König auszuweiten. Vgl. Kreiser, Miracles (wie
Anm. 27), 9f.23-25.

30 Vgl. Thompson, Protestant Interest (wie Anm. 17), 18.

196



Jansenismus und der «Fall Babels»

gegen seinen Willen einen konzilianteren Weg gegenüber den «Anti-Con-
stitutionaires» einschlagen, und der Einfluss der Jesuiten wurde
beschränkt.31 Die Konflikte um die Konstitution Unigenitus und um die
«Billets de confession»32 belasteten den französischen Hof so stark, dass

er seine aussenpolitischen Bestrebungen bei den Thronfolgestreitigkeiten
in Polen nicht weiterverfolgen konnte. König Ludwig XV. war aufgrund
«gegenwärtiger Kriegs=Unruhe» bestrebt, in den scharfen Debatten mit
Kompromissmassnahmen für Ruhe und Frieden zu sorgen.33 Man liest
etwa, dass der Bischof von Montpellier, Charles-Joachim Colbert de

Croissy (1667-1738), ein «Anti-Constitutionaire», in einem Pastoralschreiben

eine «bevorstehende Revolution und Gefahr der Kirchen propheceyet,
dadurch dem Volck eine Abgeneigtheit und Verachtung gegen den Pabst

und Geringschätzung der Römischen Religion selbst beygebracht» habe.34

Der König warf dem Bischof Aufruhr gegen Papst und französische Kirche

vor. Jerichovius Hess einen Auszug aus den Staatsakten («Extrait des

Regîtres du Conseil d'État») drucken. Darin kam die Sorge der französischen

Krone zum Ausdruck, dass das Hirtenschreiben von Bischof Colbert

beim Volk Verachtung gegenüber der Kirche auslöse:

qu'on y répresente comme menacée d'une destruction prochaine et d'une
revolution, qui y sera succéder une Eglise nouvelle, composée de ceux qui
resistent à l'Église présente: que de si étranges idées y sont annoncées d'un ton
prophétique et dans un stile, qui seroit plus convenable â une fatire, qu'au
Mandement d'un Evêque, en forte qu'y n'a peutêtre jamais paru de libelle plus

propre à repandre de vaines terreurs et de fausses impressions dans l'esprit des

Peuples à leur inspirer de l'aversion ou du mépris pour le Pape et pour les

premiers Pasteurs et à diminuer ou affoiblir dans leur cœur le respect pour la
Religion même.35

31 Sammlung 14 (1733) 749-752; 15 (1733) 894.
32 Es handelt sich um Beichtzettel, die nachweisen sollten, dass man bei einem

Pfarrer gebeichtet hat, der der Bulle Unigenitus zugestimmt hat. Nur mit diesem
Beichtzettel konnte man die Sterbesakramente erhalten. Diese Massnahme des Erz-
bischofs von Paris verursachte grossen Aufruhr in Frankreich. Vgl. Charles H.

O'Brien, Art. «Jansen/Jansenismus», in: TRE 16, 1987, 502-509, hier 507.
33 Sammlung 2 (1732) 214f.; 24 (1734) 985. Vgl. Kreiser, Miracles (wie Anm. 27),

278f.
34 Sammlung 14 (1733) 750.
35 Auszug aus dem «Extrait des Regîtres du Conseil d'Etat», abgedruckt in:

Sammlung 14 (1733) 751, Anm. p.

197



Gergely Csukâs

Es ist leicht vorstellbar, welchen Eindruck diese kirchenpolitischen
Nachrichten bei den Lesern hervorriefen. Erstens: Es gibt eine geistliche Bewegung

in Frankreich, die die Annahme einer päpstlichen Bulle verweigert.
Der Papst verurteilt darin Sätze einer Auslegung des Neuen Testaments,
die augustinisch und busstheologisch geprägt sind! Zweitens: Diese Bewegung

erschüttert die mächtige französische Krone, eine der stärksten
Bastionen im Kampf gegen den Protestantismus. Der Schluss, dass die Leser

- drittens - erwartungsvoll auf die Ausbreitung dieser Bewegung
innerhalb der katholischen Kirche hoffen sollten, legt sich nahe.

4.2 Konfessionelle Irritationen

Steinmetz liess von markanten Ereignissen rund um Wunderheilungen
und Konvulsionen (ekstatische Erscheinungen) berichten. Der Pönitenziar
François de Päris (1690-1727) war ein «Anti-Constitutionaire», der als

Oratorianer ein Leben in strenger Busse und Askese führte. Zugleich war
er in den Armenvierteln von Saint-Médard sehr populär, da er sich als

Seelsorger um die Anliegen der Armen kümmerte. Nach seinem Tod und

Begräbnis am 1. Mai 1727 wurden Wunder und Konvulsionen registriert,
die am Grab stattgefunden haben sollten. Massen pilgerten an sein Grab,
das zum Wallfahrtsort wurde.36 Dies sorgte für grosses Aufsehen und

politische und kirchliche Kontroversen. So reichten 60 «derer Doctorum,
welche sich bis anhero der Constitution Unigenitus widersetzet und dem
Iansenismo ergeben gewesen, eine Vorstellung bey dem Parlament» ein:37

Einerseits verurteilten sie darin die «heftigsten Convulsiones und Leibes=
Bewegungen», andererseits verlangten sie die Bestätigung der «Wahrheit
der Wunder, welche bey dem Grabe des Paris geschehen seyn sollen».38

Steinmetz gab als Quellen wiederum die Nouvelles Ecclésiastiques sowie
die «Recueils des Miracles opérés par l'Intercession de M. de Paris» an.

36 Kreiser, Miracles (wie Anm. 27), 81-93.
37 Es konnte sich dabei nur um die «Consultation des Trentes sur les Convulsions»

handeln, bei der 30 (nicht 60!) führende Jansenisten dem Parlament eine Erklärung
überreichten. Das Dokument spaltete das Lager der Jansenisten in diejenigen, die die
«Convulsionaires» ablehnten («consultants»), und diejenigen, die sie völlig oder
teilweise befürworteten («discernants»). Die «Constitutionaires» wiederum nutzten die

Uneinigkeit der Jansenisten aus. Kreiser, Miracles (wie Anm. 27), 342-351.
38 Fortgesetzte Sammlung 27 (1735) 338-342, hier 341.

198



Jansenismus und der «Fall Babels»

In letzterem Werk seien «die vornehmsten und ansehnlichsten Curez von
Paris gesammlet, mit glaubwürdigen Zeugnissen versehen».39

Interessant sind Steinmetz' Kommentare zu den Wundern. Er bestritt
die Möglichkeit von Wundern nicht, doch mahnte er zur Vorsicht und
Nüchternheit.40

In diesem Fall war die Frage nach den Wundern jedoch vor allem
konfessionell bedeutsam. Dem jesuitischen Kontroverstheologen Robert
Bellarmin zufolge hatten Wunder eine legitimatorische Funktion für den

wahren Glauben und die wahre Kirche. Damit sollte u. a. nachgewiesen
werden, dass die reformatorischen Kirchen illegitim waren.41 Dass nun
Heilungen und Wunder ausgerechnet bei papstkritischen Jansenisten

erfolgten, sorgte allerdings in ihrer eigenen Kirche für Irritation. So schreibt
Steinmetz:

Gott lasset eine Kirche, die so viel auf ihre Wunder gebaut, durch diese
wunderbare Begebenheiten gewaltig confundiret werden, da solche in ihrem
Schooß geschehen, bey dem Grabe eines Mannes, den sie excommuniciret,
und ohne ihre Sacramenta dahin sterben lassen.42

So habe auch der Erzbischof von Paris «zweifeis ohne aus Furcht»43 die

Kanonisierung der Wunder verweigert, obwohl formal gesehen stichhaltige

Zeugnisse und Beweise für die Authentizität der Wunderheilungen
vorgelegen hätten. Doch auch Steinmetz war von den Wunderheilungen
und den ekstatischen Konvulsionen am Grab des Diakons Pâris irritiert,
und zwar deshalb, weil Heilungen aufgrund von Fürbitten zu einem bereits
verstorbenen Diakon geschahen:

39 Die «Recueils» waren eine mehrbändige Sammlung von Wundern am Grab
des Abbé Pâris aus den Jahren 1732-1735. Steinmetz verfügte damit über eine gut
dokumentierte Basis für die Plausibilität der Wunderberichte aus Paris. Catherine-
Laurence Maire, Les Convulsionaires de Saint-Médard. Miracles, convulsions et

prophéties à Paris au XVIIIe siècle, Paris (Gallimard) 1985, 259, Anm. 5; Kreiser,
Miracles (wie Anm. 27), 342-351.

40 Fortgesetzte Sammlung 27 (1735) 338f., Anm. a.: «Dass die allergröste
Vorsichtigkeit nöthig sey, wenn sich da oder dort etwas ausserordentliches äussert, und
dass erfahrne Männer wohl Ursache gehabt, GOtt zu bitten, dass er sie damit verschonen

wolle, wenn es nicht etwa gantz besondre Ursachen und Umstände erforderten.»
41 Vgl. zur ekklesiologischen Signifikanz von Wundern in der römisch-katholischen

Kirche: Martin Ohst, Art. «Wunder V. Kirchengeschichtlich», in: TRE 36,

2004, 397-409, hier405f.
42 Fortgesetzte Sammlung 27 (1735) 339, Anm. a.
43 Ebd.

199



Gergely Csukâs

Gott erhöret Uber dieses das Gebet, wenn es ernstlich ist, obgleich noch manche

Gebrechen daran zu finden. Wir haben in obgedachten Schriften Exempel
solcher Gebete angetroffen, welche, ausser dem, dass sie Gott anflehet, dass

er unter andern auch die Vorbitte ihres Paris bey Ihm wolle etwas gelten
lassen, recht hertzlich und dergestalt eingerichtet gewesen, dass man sich darüber

erfreuen müssen.44

Gott sei also sogar so gnädig, dass er auch falsche Gebete erhöre! Alle
Parteien waren jedoch mit den Wundern überfordert: erstens die Jansenisten,
die davon zwar politisch profitieren konnten, theologisch jedoch mit den

ekstatischen Konvulsionen Probleme hatten; zweitens die Papstanhänger,
die in peinliche Erklärungsnot darüber kamen, wie Wunder bei Exkommunizierten

möglich waren; drittens Steinmetz, der zwar Wunder grundsätzlich

anerkannte, jedoch davon irritiert war, dass diese auf Fürbitte eines

Verstorbenen geschehen konnten. Trotz dieser Verwirrung überwog jedoch
die Freude über die grundlegende Erschütterung des Papsttums:

Und wie, wenn Gott die von dem Römischen Stuhl verdammte[n] Wahrheiten,
welche sich mit unter den Lehrsätzen derer Jansenisten befinden, dadurch

bestättigen wolte?45

Obwohl im Luthertum Wunder einerseits in der Regel auf die apostolische
Zeit beschränkt waren und diese daher für die Gegenwart keine legitimierende

Funktion mehr hatten und andererseits lediglich die Verbreitung des

Wortes Gottes als die einzige legitime Form von Wundern angesehen wurde

(etwa von Johann Gerhard), hatten Pietisten wie Steinmetz unter der
Hand doch die legitimatorische Funktion von Wundern für die wahre Kirche

als dogmatische Grundlage bemüht - aber nur sofern diese ihren
kirchenpolitischen und konfessionellen Ansichten entgegenkam. Sofern
Wunder der eigenen konfessionellen Perspektive zuwiderliefen, suchte

man argumentativ nach Alternativen. So zitierte Steinmetz etwa eine
lutherisch-orthodoxe Autorität, nämlich Johann Hülsemann, der in seinem

Buch «De auxiliis gratiae» die dogmatisch brisante Frage bezüglich der
Wunder der Jesuitenmission in Asien lutherisch entschärfte: «non in con-
firmationem fidei papistica, qua talis; sed in confirmationem communium
dogmatum Christianorum, quibus dogma Pontificium immiscuerunt.»46

44 A. a. 0., 340, Anm. a.
45 Ebd.
46 Ebd. «Es ist nicht etwa eine Bestätigung des papistischen Glaubens, sondern

vielmehr eine Bestätigung der gemeinsamen Glaubensgrundlage der Christenheit, die
in das päpstliche Lehramt eingesickert ist.»

200



Jansenismus und der «Fall Babels»

Die Wunder in der Jesuitenmission und am Grab des Pâris seien daher

aufgrund des auch dem Papsttum innewohnenden Evangeliums möglich
gewesen. Wunder in der katholischen Kirche wurden also «lutherisch»
umgedeutet, die Argumente so zurechtgelegt, wie es der eigenen
konfessionellen Perspektive dienlich war. Dass dies durchaus eine Verlegenheitslösung

darstellte, war wohl auch Steinmetz bewusst. So ist jedenfalls sein

Schlussappell zu verstehen: «O! dass unsere Evangelische Christen so

ernstlich und mit dem Anhalten, durch die Fürbitte Jesu Christi des

ohnstreitig=allergrösten Heiligen zu Gott eindringeten in ihrer Noth, als

die obangezeigten Personen gethan haben, sie solten ia wol noch grössere
Dinge sehen und erfahren, als sich bey dem Grabe des armen Paris
offenbaren!»47 Es war den Erweckten ein Dorn im Auge, dass ausgerechnet

in der lutherischen Kirche, in der das Evangelium scheinbar am reinsten

bezeugt wurde, nur sporadisch Berichte von Wundern zu hören waren.
Dies war ihrer Ansicht nach allein auf die Lauheit der lutherischen
Christenheit zurückzuführen. Damit verband sich das Anliegen der Pietisten,
die verschlafenen Lutheraner zu einem praktischen tätigen Christentum
zu erwecken.

4.3 Konversionen

Steinmetz waren in erster Linie nicht die Wunderheilungen oder die
Konvulsionen wichtig, sondern die Bekehrungen innerhalb der katholischen
Kirche und der Wechsel von der einen Seite zur anderen: So liess er den

Lebenslauf des Pariser Parlamentariers Louis-Basile Carré de Montgeron
drucken, der als «bei Esprit» ein ausschweifendes Leben führte, bis ihn
Unfälle, Krankheiten und Furcht vor der Verdammnis hellhörig für die
Wunder am Grab des Diakons Pâris machten. Dort kehrte er sich von
seinem Lebenswandel ab.48 Steinmetz war auch hier bestrebt, die Bekehrung

im lutherischen Sinn zu interpretieren: Nicht die Reliquie des ver-

47 Fortgesetzte Sammlung 27 (1735) 341, Anm. a.
48 Der Bekehrungsbericht verwendet pietistisches Vokabular: «sich voller Stoltz

und Verwegenheit daselbst einfindet, sein Hertz durch das demüthige Bezeigen der
übrigen anwesenden Personen gleich anfangs aufs innigste gerühret wird, dass er bey
dem Grabe niederkniet, und mit vor die Augen gehaltenen Händen sein Gebeth
verrichtet. Während demselben schliesset sich in seinem Hertzen eine solche Menge von
mancherley Betrachtungen auf, dass er 4. Stunden nach einander unbeweglich sitzen
bleibet, und zuletzt mit einem gantz andern Gemüthe, voller Betrübniss, Wehmuth
und Seufzen über seinem bisherigen Zustande nach Hause zurück kehret.» Verbesserte

Sammlung 5 (1737) 577; vgl. Kreiser, Miracles (wie Anm. 27), 375.

201



Gergely Csukâs

storbenen Diakons, sondern die Einsicht in die Vergänglichkeit des

Menschen sei ein hinlänglicher Grund für eine innere Bekehrung. So schreibt

Steinmetz:

Der Anblick eines Sarges würde vielleicht in dem Hertzen eines Menschen,
welcher der zuvorkommenden Gnade nicht muthwillig widerstehet, sondern
sich vielmehr dieselbe in ein anhaltendes Gebeth treiben lasset, eben dasjenige

veranlassen können, was der Herr Montgeron, wie es scheinet, der Kraft
des verstorbenen Abts Paris oder seines Grabes zugeschrieben.49

Montgeron verschrieb sich nach seiner Lebenswende ganz der Sache der

«convulsionaires» - also den ekstatischen Manifestationen rund um das

Grab des Pâris - und der Appellanten. Er habe zudem zwei Jesuiten zum
Übertritt zum Jansenismus bewogen, wusste die Verbesserte Sammlung
zu berichten.50 Es gab weitere Berichte über Bekehrungen bzw. Personen,

die vom Lager der «Constitutionaires» zu den «Anti-Constitutionaires»
wechselten. Ein gewisser «Abt Gontault», der die Bulle Unigenitus zuerst

angenommen, sie dann aber verworfen hatte, schenkte den Armen und
den Bedürftigen zur Busse 40000 Livres an Bargeld und seinen ganzen
persönlichen Besitz.51 Auch der Bischof von St. Papoul im Languedoc,
Jean-Charles de Ségur, wechselte das Lager. De Ségur, ein ehemaliger
Oratorianer, unterschrieb die Bulle Unigenitus, um Bischof werden zu

können. Nach erheblichen Gewissenskonflikten widerrief er die
Unterschrift und schloss sich den Appellanten an. Er zog sich zum Gebet in die
Einsamkeit zurück und gestand, drei Appellanten verfolgt zu haben, die er

öffentlich um Vergebung bat. Er widerrief zudem alle Erlässe und Hirtenbriefe,

die gegen die Appellanten gerichtet waren. Die Anti-Constitutio-
naires feierten ihn als Märtyrer, während die Constitutionaires ihn für
wahnsinnig erklärten. De Ségurs Umschwung verschärfte die Spannungen

zwischen den Fronten.52 Das Rechtfertigungsschreiben des 1735

zurückgetretenen Bischofs von St. Papoul wurde auf Deutsch abgedruckt,
die Leser konnten pietistische Begrifflichkeiten erkennen: Der Bischof sei

in einer «falsche[n] Ruhe» gewesen, doch Gottes Stimme habe ihn in

seinem «[Ijnwendigem» verfolgt und «Bekümmerniss und Unruhe» seines

«Gewissens» verursacht. Doch die «zuvorkommende Gnade» habe ihn

49 Verbesserte Sammlung 5 (1737) 578.
50 Verbesserte Sammlung 10 (1738) 237f.
51 Sammlung 12 (1733) 495f.
52 Vgl. Fortgesetzte Sammlung 27 (1735) 341f.; 29 (1735) 646-658; 40 (1736)

1045f.; vgl. Kreiser, Miracles (wie Anm. 27), 46-51.

202



Jansenismus und der «Fall Babels»

von der Gefahr, in der er stand, überzeugt, und so «lernete [... er] daselbst

JEsum Christum und die Wichtigkeit des Priesterlichen Amts erkennen»
und habe sich trotz grosser Furcht der Sache der Appellanten angenommen.53

Alle diese Nachrichten wurden nicht kommentiert, doch die
kontinuierliche Berichterstattung (drei Nachrichten zwischen 1735 und 1736)

belegt das wache Interesse an diesen Ereignissen und die damit verbundene

Hoffnung auf einen Sieg der Jansenisten und auf die Schwächung des

Papsttums. Durch die Parteinahme für sie wurde deutlich, dass die
Herausgeber sie als antipäpstliche Akteure favorisierten. Die Wunder und

Bekehrungen bzw. Wechsel von einer Position in die andere waren für die
Erweckten Zeichen eines Risses im Papsttum - so unvollkommen sie aus

pietistischer Sicht aufgrund ihres katholischen Hintergrundes auch gewesen

sein mögen. So heisst es lapidar am Schluss der Berichte zu den
Jansenisten:

Der Päbstliche Hof hat allerdings Ursache, sich den Appellanten aus allen
Kräften zu widersetzen, weil die Bewegungen derselben vielleicht ein
Vorspiel zu einer mehreren Aufklärung der Wahrheit in der Römischen Kirche
seyn dürften.54

5. Interpretation

Eine Interpretation der Berichte über die Jansenisten in Frankreich ist für
sich allein genommen nicht aussagekräftig genug. Die eigentliche theologische

Dimension dieser Nachrichten lässt sich nur unter Einbeziehung
des Kontextes und des Programms der gesamten Zeitschrift erschliessen.

Trägt man der im Protestantismus und insbesondere der im Pietismus nach

wie vor gängigen Vorstellung Rechnung, dass der Papst der Antichrist sei

und dass die Macht des Papstes ein entscheidendes Hindernis zur
Durchsetzung der Kraft des Evangeliums sei, dann kommt den Nachrichten aus

Frankreich eine hohe theologische Brisanz zu. Hinter den vordergründigen

politischen und kirchlichen Konflikten verbarg sich für die Pietisten
ein umfassender göttlicher Heilsplan, der sich vor ihren Augen zu einer
kommenden Heilszeit auf Erden entfaltete. Dass diese Sicht in einer
hochmodernen Medienform und für eine breite Leserschaft präsentiert wurde,
bezeugt ihre nachhaltige Bedeutung für die theologischen Vorstellungsschemata

der Erweckten in dieser Zeit.

53 Fortgesetzte Sammlung 29 (1735) 648-650.
54 Verbesserte Sammlung 5 (1737) 578.

203



Gergely Csukâs

Zwischen den Zeilen scheinen jedoch die heilsgeschichtlichen Zu-
schreibungen nicht so klar und offensichtlich zu sein. Es gab durchaus
Irritationen: Wie sind Wunder auf die Fürbitte eines verstorbenen «Heiligen»

möglich? Wie lässt sich eine «pietistische» Bekehrung vor einer
Reliquie erklären? Die Herausgeber räumten ein, dass Gott hier klar und
deutlich am Werk sei, obwohl dieses Wirken offensichtlich den
konfessionell-beschränkten Horizont sprengte. Für die pietistische Feserschaft
mussten daher korrigierende Hinweise und deutliche Appelle formuliert
werden: Wenn Gott schon so deutlich in der katholischen Kirche wirke,
um wie viel mehr müsste Gott eigentlich in der wahren lutherischen Kirche

wirken.
Wie waren schliesslich die jansenistischen Unruhen in Frankreich im

Fauf der Geschichte zu bewerten? In den Quellen war von der Befürchtung

einer künftigen Revolution und einer Verachtung der Massen der

Religion und der Kirche gegenüber die Rede. Jansenistische und antijan-
senistische Akteure schufen tatsächlich ein Klima, das langfristig zur
französischen Revolution führte. Zumindest der Jansenismus war eine

ihrer geistigen und politischen Wurzeln.55 Die Erweckten im 19. Jahrhundert,

die geistigen Nachfolger der Pietisten, bewerteten die französische
Revolution weitgehend als ein apokalyptisches Ereignis, als Gericht Gottes

über das sündige Europa. Hätten Jerichovius und Steinmetz dies
voraussehen können - wie hätte dies ihre heilsgeschichtliche Sicht auf den

Jansenismus verändert? Dies mag eine kleine Warnung an uns sein, die

eigene Gegenwart nicht zu leichtfertig kategorisieren zu wollen - wir wissen

nicht, wie die Geschichte ihren Fauf nehmen wird.

Gergely Csukäs (*1983 Bratislava SK), Dr. theol., 2004-2013 Studium der
evangelischen Theologie und Geschichte in Wien, Heidelberg und Debrecen

(Ungarn), 2012 Diplom in Evangelischer Fachtheologie in Wien, 2013 Diplom

in Geschichte in Wien, 2018 Promotion in Bern. Seit 2018 Oberassistent
am Institut für Schweizerische Reformationsgeschichte an der Universität
Zürich.

Adresse: Kirchgasse 9, CH-8001 Zürich, Schweiz
E-Mail: gergely.csukas@uzh.ch

55 Dale K. van Kley, The Religious Origins of the French Revolution. From
Calvin to the Civil Constitution 1560-1791, New Haven (Yale University Press) 1996.

204



Jansenismus und der «Fall Babels»

Abstract

In the eighteenth-century "media revolution", journals played the most significant
role. Pietistic journals were also a part of this media trend. Rooted in Halle
Pietism, the Sammlung auserlesener Materien zum Bau des Reiches Gottes was the
most influential journal for spiritual edification in the middle of the eighteenth
century. Johann Adam Steinmetz and Traugott Immanuel Jerichovius, the editors
of the journal, published news from all over the world in order to present the

advance of God's kingdom. Both editors adapted Philip Jakob Spener's millenial
notion "hope for better times". One significant sign of the coming of the kingdom
of God on earth was the forthcoming "fall of Babel", that is, the fall of papacy.
Thus, revivalists were eager to receive and spread the news about various
disturbances in Catholic countries, such as news on Jansenism in France. Three strands

are thereby to be distinguished in the journal: 1) ecclesiastical and political
conflicts, 2) confessional irritations concerning the miracles at the tomb of deacon

François de Pâris, and 3) conversion narratives from adherents to the pope to
Jansenism.

Schlüsselwörter - Keywords

Sammlung auserlesener Materien zum Bau des Reiches Gottes - Pietismus -
Chiliasmus - Jansenismus - François de Pâris

205


	Jansenismus und der "Fall Babels" : heilsgeschichtliche Hoffnungen und konfessionelle Irritationen

