
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 3-4

Artikel: Gegenberichte : Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und
altkatholischen Tradition im 18. und 19. Jahrhundert

Autor: Schoon, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegenberichte. Nachrichtenversorgung in der
jansenistischen und altkatholischen Tradition
im 18. und 19. Jahrhundert

Dick Schoon

1. Zwei Vorbemerkungen zur Einführung

In diesem Beitrag wird ein Überblick über die Verbreitung von Nachrichten

in Zeitschriften aus der sogenannten jansenistischen und der altkatholischen

Tradition im 18. und 19. Jahrhundert gegeben.
Dazu bedarf es zweier Vorbemerkungen: Die erste betrifft die Vorstellung,

dass es lediglich eine einzige jansenistische und altkatholische
Tradition gebe. In Wirklichkeit handelt es sich dabei jedoch um einen Komplex

theologischer Ansichten, kirchlicher und säkularer Politik und von
Frömmigkeit in der kirchlichen Praxis an der Basis. «Jansenistisch» sind
diese unterschiedlichen Ansichten, Positionen und Praktiken, weil sie sich

einig sind im Widerstand gegen die Verurteilung des Augustinus von
Cornells Jansenius (1585-1638), wie sie im Formular Alexanders VII. von
1665 zum Ausdruck kam, und weil sie sich gegen die Verurteilung der

Reflexions Morales von Pasquier Quesnel (1634-1719) durch die Konstitution

Unigenitus im Jahr 1713 richten und daher von ihren Gegnern des

Jansenismus angeklagt und verfolgt wurden. «Altkatholisch» sind diese

recht unterschiedlichen theologischen Positionen, weil sie von einer früheren

kirchenhistorischen Epoche inspiriert sind, insbesondere der Zeit der

ungeteilten Kirche der ersten zehn Jahrhunderte, bevor die kirchliche
Autorität in Rom, verkörpert durch den Papst, auf Kosten der relativen
Unabhängigkeit anderer Bischöfe zentralisiert wurde. Der Begriff «altkatholisch»

reicht in diesem Sinne im Folgenden weiter zurück als in die Jahre
nach dem Ersten Vatikanum.

Die zweite Vorbemerkung betrifft den Begriff «Gegenberichte», mit
dem die Verfasser der Berichte in den Zeitschriften nicht einverstanden
wären. Schliesslich verfassten sie ihre Berichte nicht im Sinne einer negativen

Stellungnahme, sondern weil sie festhalten wollten, was sie für die
Wahrheit der christlichen Lehre hielten. Nur deshalb kritisierten sie das,

was sie als Unwahrheit betrachteten. Sie und ihre Nachfolger im 19.

Jahrhundert bezeichneten sich untereinander als amis de la vérité, Freunde der
Wahrheit. Nichtsdestotrotz wird in diesem Beitrag über Gegenberichte

164 IKZ 109 (2019) Seiten 164-185



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

gesprochen, da sich die Verfasser einem weitaus mächtigeren Gegner aus

einer Minderheitsposition heraus widersetzten.

2. Das Monument: die Nouvelles ecclésiastiques (1728-1803)

Die Forschung über die Nouvelles ecclésiastiques zeichnet sich dadurch

aus, dass lediglich Einzelaspekte der Zeitschrift behandelt werden, während

die Zeitschrift als ganze kaum in den Blick genommen wird. Dies

zeigt auch ein 2016 von Monique Cottret und Valerie Guittienne-Murger
herausgegebener Sammelband.1 Der Grund dafür liegt darin, dass die
Zeitschrift über einen sehr langen Zeitraum veröffentlicht wurde - die
Nouvelles ecclésiastiques waren die am längsten erscheinende illegale
Zeitschrift des gesamten 18. Jahrhunderts in Frankreich - und deshalb
eine enorme Materialfülle bietet. Der lange Zeitraum ihres Erscheinens
und der Umfang des behandelten Stoffes machen die Nouvelles ecclésiastiques

zu einem Monument jansenistischer Berichterstattung. Allein das

zweibändige Inhaltsverzeichnis für die Jahre 1728-1760 umfasst 896 und
1045 Seiten, wobei das Thema «Jesuiten» mit 416 Spalten auf 208 Seiten

an erster Stelle steht.

In ihrer Einleitung gibt Cottret einen gründlichen Überblick über den

Stand der Forschung, auf den sich die folgende Darstellung stützt.2 Unmittelbar

nach der Veröffentlichung der Bulle Unigenitus 1713 erschienen die

ersten Ausgaben der Nouvelles ecclésiastiques, zunächst unregelmässig,
ab 1728 regelmässig und ab 1730 in der endgültigen Form: vier Seiten in

quarto bei einer Auflage von 6000 Exemplaren. Die Arbeitsweise war so

gestaltet, dass ein Korrespondent oder eine Kontaktperson nie mehr als

einen Ansprechpartner verraten konnte.
Die Berichte in den Nouvelles ecclésiastiques waren gut durchdacht.

Da die Informationen bestimmte Personen in eine schwierige Lage bringen

konnten, wurde ihre Veröffentlichung manchmal verschoben und nur
dann freigegeben, wenn dies für das Thema eines bestimmten Artikels
sinnvoll war. Das Inhaltsverzeichnis nennt die Namen von rund 9000 Per-

1 Monique Cottret/Valérie Guittienne-Murger (Hg.), Les Nouvelles
ecclésiastiques. Une aventure de presse clandestine au siècle des Lumières (1713-1803).
Paris (Beauchesne) 2016. Die Jahrgänge 1713 bis 1760 sind digitalisiert zu finden
unter: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/cb32826739v/date (zuletzt besucht am 12.6.2018).

2 Monique Cottret, Les Nouvelles ecclésiastiques et l'histoire religieuse, in:
Cottret/Guittienne-Murger (Hg.), Nouvelles (wie Anm. 1), 11-48.

165



Dick Schoon

sonen, unter ihnen berühmte und unbekannte Männer und Frauen, 90%

Männer und 10% Frauen. Berichte über Frauen betreffen manchmal ganze
Gruppen von Ordensleuten, die sich zudem in einer angreifbareren Lage
als Männer befanden.

Der erste Herausgeber war der Pariser Diakon Philippe Boucher

(1691-1768), Sohn eines Pariser Kaufmanns. Von 1732 bis 1761 war
Jacques Fontaine de la Roche (1688-1761) Chefredaktor in Zusammenarbeit
mit dem Diakon Jean-Baptiste Dessessart (Poncet, 1681-1762) und dem

Priester Alexis Dessessart (1687-1774). Sein Nachfolger war Marc Claude
Guénin (auch genannt Abbé de Saint-Marc, 1730-1807), der enge Kontakte

zu französischen Jansenisten pflegte, die in den Niederlanden lebten.

Guénin erlebte die Französische Revolution in Paris und arbeitete beim
Wiederaufbau der französischen Kirche nach dem «Terreur» an den Annales

de la Religion von Henri Grégoire (1750-1831), dem Bischof von Blois,
mit. 1793 wurde die Publikation der Nouvelles ecclésiastiques in Paris

eingestellt und die Zeitschrift wurde von Utrecht aus produziert. Eine
wichtige Rolle spielte dabei Jean-Baptiste Sylvain Mouton (1740-1803),
der letzte Herausgeber. Ausser diesen Chefredaktoren gab es immer eine

Vielzahl von Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen, die Informationen zur
Verfügung stellten, sie aufschrieben, redigierten, druckten und verteilten usw.

Die ersten Ausgaben der Nouvelles ecclésiastiques übernahmen ihre
Form (oft nur ein einziges, beidseitig eng beschriebenes Blatt) vom
Supplément à la Gazette de Hollande der Jesuiten. Doch während die jesuitische

Zeitschrift schnell wieder verschwand, überlebte die jansenistische
Zeitschrift bis 1803. Cottret vermutet, dass die Verfolgung den Jansenisten

Solidarität und Sympathie eingebracht habe. Hinzu kam, dass sich das

Blatt an alle Bevölkerungsgruppen wandte, indem es regelmässig exempla
brachte, Geschichten über das mutige Verhalten einfacher Dorfpriester,
die als gute Hirten ihren Herden trotz Verfolgung treu blieben und daher
als beispielhaft in ihrer Beharrlichkeit angesehen wurden.3

Die Nouvelles hatten für jeden etwas zu bieten. Neben der petite
histoire über das Schicksal einzelner Gläubiger fassten sie parlamentarische
Diskussionen, theologische Debatten, Hirtenbriefe und bischöfliche
Verordnungen und neu erschienene Bücher zusammen. Es war «ein echter
Prozess der weiten Verbreitung von Wissenschaft und Wissen von unge-

3 Über die Entwicklung des Exemplums als Modellgeschichte vgl. Véronique
Duché-Gavet/Madeleine Jeay, Le Récit exemplaire (1200-1800), Paris (Garnier)
2011.

166



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

ahntem Ausmass».4 Die Analyse der Berichte über akademische Debatten
weist auf zwei Themen von besonderer Bedeutung hin: den Molinismus in
all seinen Formen und den Ultramontanismus in Form der päpstlichen
Unfehlbarkeit und seiner auf göttlichem Recht basierenden Überlegenheit
gegenüber anderen Bischöfen. Dies sollten genau die Themen sein, die
1870 in Dogmen gefasst und von der altkatholischen Bewegung bekämpft
wurden.

Olivier Andurand und Maxime Hermant haben auf der Grundlage von
Zeiträumen von jeweils fünfzehn Jahren Karten über die Ursprungsorte
der Artikel in Frankreich und Europa erstellt.5 Daraus wird ersichtlich,
dass es um das Jahr 1775 eine Wende zur internationalen Perspektive gab.
In den Jahren 1728-1775 wurden beispielsweise nur sechs Nachrichten aus
Wien aufgenommen, nach 1775 mindestens 84. Wird die Perspektive auf
die habsburgischen und die nördlichen Niederlande gerichtet, kommen bis
1775 die mit Abstand meisten Nachrichten aus Utrecht, in den folgenden
Jahren aus Brüssel. Was Italien angeht, so verlagern sich die Berichte von
Rom in die Toskana und in die Lombardei. Cottret beendet ihre Einführung

mit dem Wunsch, die Beteiligung der Mitarbeiter der Nouvelles
ecclésiastiques näher zu untersuchen, die in die Republik der Vereinigten
Niederlande geflohen waren.6 Darüber ist aufgrund der Arbeit mehrerer

kirchengeschichtlich interessierter altkatholischer Pfarrer aus den Niederlanden

einiges bereits bekannt. Im Jahr 1901 widmete der Rotterdamer
Pfarrer Johannes Albertus van Beek (1836-1913) den Nouvelles einen
Artikel in der Monatszeitschrift De Oud-Katholiek.7 Er nennt den Grund für
die Veröffentlichung des Blatts und die wichtigsten Redaktoren und
Mitarbeiter. Van Beek erwähnt, dass die Zeitschriften in der Republik
zwischen 1728 und Ende 1803 - mit einer Unterbrechung in den Jahren zwi-

4 Cottret, Les Nouvelles (wie Anm. 2), 28. Vgl. auch a. a. O., 34: «En matière
de vulgarisation des savoirs, les jansénistes sont bien de leur temps. Les Nouvelles et
l'Encyclopédie mènent, paradoxalement, un combat parallèle.»

5 Olivier Andurand/Maxime Hermant, Annexe III: dossier cartographique,
in: Cottret/Guittienne-Murger (Hg.), Nouvelles (wie Anm. 1), 351-362.

6 Cottret, Les Nouvelles (wie Anm. 2), 48: «Les Nouvelles ecclésiastiques
n'ont pas livré tous leurs secrets et peuvent encore servir de terrain de chasse à de

nombreux chercheurs. Les relations avec Utrecht, en particulier, nécessiteraient une
relecture.»

7 [Johannes Albertus van Beek], De «Nouvelles ecclésiastiques». Geschiedkundig

overzicht, in: De Oud-Katholiek 17 (1901) 121-124; Petrus Johannes van
Buuren, De Nouvelles Ecclésiastiques, in: De Oud-Katholiek 44 (1928) 54.75f.

167



Dick Schoon

sehen 1742 und 1753 - nachgedruckt wurden, und nennt die verschiedenen
Buchdruckereien. Die Jahrgänge 1728 bis 1742 wurden ebenfalls in fünf
Bänden veröffentlicht. Dieser Nachdruck der Zeitschrift war in den Jahren

nach 1752 Gegenstand eines Konflikts, den van Beek erwähnte und Bastiaan
Anseimus van Kleef (1889-1965) in einem 1949 erschienenen Artikel in der

IKZ zusammenfasste.8 Der Konflikt spiegelt ein Thema, das auch in späteren

jansenistischen und altkatholischen Berichten wiederkehren wird und
deshalb wohl als Merkmal dieser Berichterstattung anzusehen ist.

2.1 Konflikt

Der Konflikt fand zwischen Pierre Leclerc (1706-1786), Subdiakon der
Diözese Rouen, und der Gruppe französischer Jansenisten in Paris um
Jean-Baptiste le Sesne de Ménilles d'Etémare (1682-1770) im Landhaus

Rijnwijk bei Utrecht statt. Als der Utrechter Buchhändler Pierre Savoije
(1694-1752) starb, wurde sein Fonds und damit das Recht, die Pariser

Ausgabe der Nouvelles neu zu drucken, öffentlich versteigert.9 Das Recht

zum Nachdruck erhielt Cornelis Boes (1714-1779), ein Arzt aus Amsterdam,

der den Nachdruck Leclerc überliess.10 Ab 1753 druckte Leclerc
jedoch nicht einfach nur die Pariser Ausgabe nach, sondern fügte kritische

8 Bastiaan Anselmus van Kleef, Le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter
Kirche, in: IKZ 57 (1949) 69-95, bes. 79f.

9 Pierre Savoije (1694 Reims-1751/2 Utrecht) war Buchhändler im Gortsteeg in
Utrecht. 1749-1750 war er Regent der Armenkammer «Oude Rooms-Katholieke
Aalmoezenierskamer» (ORKA). Er gehörte zur Bischöflichen Klerisei und wurde im
Gebäude von St. Marie begraben. Henk J. Verheij, 300 jaar Aalmoezenierszorg.
Geschiedenis van de Roomsch-Katholieke Aalmoezenierskamer te Utrecht (1674-1746)
en van de Oude Roomsch-Katholieke Aalmoezenierskamer te Utrecht (1746-1974).
Rotterdam (Wyt & Zonen) 1974, 244.

10 Cornelis Boes (1714 Amsterdam-1779 Utrecht) heiratete 1743 Maria Anna van
Wijkersloot (1708-1766) und 1767 Maria Verkamer (1733-1806). Er war Arzt und
1767-1771 Regent der ORKA. Seiner zweiten Ehe entstammten mindestens vier
Töchter: Gijsberta Catharina (1769-1833), die 1793 den Juristen Junker Nicolaas
Cornelis Wittert van Hoogland (1765-1838) heiratete; Maria Theresia (1771-1845), die

geistliche Tochter wurde und als letzte Klopje der Klerisei starb; Cornelia Elisabeth,
von der nichts weiter als ihr Geburtsjahr 1774 bekannt ist; schliesslich Adriana Catharina

(1778-1862), die 1809 Cornelis Jacobus Rens (1774-1848) heiratete. Der Tod von
Maria Theresia Boes 1845 ist die erste Aufzeichnung in dem folgenden Werk: Caspa-

rus Johannes Rinkel, Kroniek van gebeurtenissen betreffende de oud-katholieken
inzonderheid in Nederland [1845-1894]. Ingeleid en geannoteerd door Dick Schoon,

Nijmegen (Valkhof Pers) 2006, 3.

168



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

Anmerkungen hinzu, was bei den anderen französischen Herren in Paris
und in Rijnwijk keinen Anklang fand. Was war der Inhalt der Anmerkungen,

und warum kam es zum Konflikt? Leclerc stand bereits mit den Jan-

senisten in Paris in Kontakt, als er in einem Moment der Schwäche das

Formular von Alexander VII. unterschrieb. Schon bald kam er zum
Schluss, dass er damit die Vorkämpfer von Port-Royal verraten hatte. Er
verzichtete auf seine Priesterweihe, erwarb in Paris den Grad eines maître
ès arts, entwickelte sich zu einem radikalen Kämpfer gegen die päpstlichen

Machtansprüche und verdiente von da an seinen Lebensunterhalt als

Philologe und Lehrer.
Im Jahr 1733 widerrief er seine Unterschrift, sowohl nach der Tatsache

als auch nach dem Recht. Mit dieser Unterscheidung gestanden einige
Jansenisten dem Papst das Recht zu, die fünf Sätze im Formular Alexanders

VII. als ketzerisch zu verurteilen, aber sie bestritten die Tatsache,
dass diese Sätze auch tatsächlich in Jansenius' Buch zu finden und von
ihm als Ketzereien gelehrt worden waren. Die Unterscheidung zwischen
Recht und Tatsache hatte 1669 dem Kloster Port-Royal und der gesamten
französischen Kirche zehn Jahre lang Frieden gebracht. Seitdem war es

immer die Absicht der streitenden Parteien gewesen, ein ähnliches neues
Abkommen zu schliessen. Mit seinem Widerruf torpedierte Leclerc diese

Absicht. In Paris schloss er sich einer radikalen jansenistischen Bewegung
an und verbrachte drei Jahre im Gefängnis.11 1748 flüchtete er in die
Republik der Niederlande, wo er vom Bischof von Haarlem, Johannes Stip-
hout (1708-1777), und von verschiedenen Pfarrern wie Adelbertus Ahuijs
(1729-1797) und Petrus Borger (| 1769) gastfreundlich empfangen wurde;
die französischen Herren auf Rijnwijk verhielten sich zurückhaltend.
Leclerc widmete sich fleissig den Quellenausgaben zur Geschichte Port-
Royals, die auch von den Nouvelles ecclésiastiques begeistert empfangen
wurden. Die schlummernde Meinungsverschiedenheit eskalierte in der Folge

der Leclerc-Ausgaben von 1753. Als er das Tagebuch von Abbé Antoine
Dorsanne (1664-1728) veröffentlichte, stellte sich heraus, dass auch einer

11 So van Kleef, Le Clerc (wie Anm. 8), 76. Wo van Kleef die Bastille erwähnt,
spricht Leclerc selbst über eine Haft von 26 Monaten im Schloss Vincennes. [Pierre
Leclerc], Memorie voor Pieter le Clerc, Onder Diaken der Rouaansche Kerk, A.L.M.
in de Universiteit van Parys, en Burger der Stad Amsterdam: Eisscher, contra Joannes

Stiphout, zieh noemende Bisschop van Haerlem; Adelbert Ahuys Inqusiteur Generaal

van het Geloof en de Zeeden, onder de naam van Procureur van 't Bisdom Haerlem;
en verdere Medestanders van de ongehoorde Lasteringen tegen de Zeeden, goeden
Naam en Faam van Pieter le Clerc. [Amsterdam, ohne Verlagsangabe] 1770.

169



Dick Schoon

der Herren von Rijnwijk, Gabriel Dupac de Bellegarde (1717-1789), an
einer solchen Ausgabe arbeitete.12 Als Leclercs anonym publiziertes Werk
1753 in Paris erschien, wurde es zunächst positiv besprochen. Zum
Zeitpunkt der Veröffentlichung der zweiten Ausgabe von Dupac war dies
jedoch nicht mehr der Fall; die Mängel der ersten Ausgabe wurden umfassend

dargelegt.13 Auch ein weiteres Werk von Leclerc, eine Veröffentlichung
von Dokumenten, Bibelstellen und Zitaten von Kirchenvätern, in dem die

Rechtswidrigkeit der päpstlichen Machtansprüche und der radikale
Widerstand des Kreises um Port-Royal dagegen dargelegt wurden, fand bei
den Nouvellisten keinen Anklang.14 Die Bemerkungen, mit denen Leclerc
die Nouvelles ecclésiastiques ergänzte, gingen in die gleiche Richtung,
was den anderen französischen Herren missfiel. Die französischen Herren
von Rijnwijk und ihre Geistesverwandten in Frankreich versuchten, Frieden

zwischen der Kirche von Utrecht, die Anfang des 18. Jahrhunderts

wegen der Beschuldigung des Jansenismus von Rom exkommuniziert
worden war, und der zentralen kirchlichen Autorität in Rom zu schaffen.
Mit dem Amtsantritt von Benedikt XIV. (Prospero Lorenzo Lambertini,
1675-1758) im Jahr 1740 entstand in der Ewigen Stadt ein Klima, in dem
das Kriegsbeil um den Jansenismus begraben werden konnte. Portugal
war das erste europäische Land, das die Jesuiten 1759 verbannte, Frankreich

folgte 1764, Spanien 1767; 1773 löste Papst Clemens XIV. (Giovanni
Ganganelli, 1705-1774) den Orden auf. Um die Orthodoxie der Kirche
von Utrecht und ihre volle Loyalität dem Papst gegenüber zu beweisen,

12 [Pierre Leclerc], Journal de l'abbé d'Orsanne, Docteur de Sorbonne &
Chantre de l'Église de Paris, Grand-Vicaire & Officiai du même diocèse. Contenant
tout ce qui s'est passé à Rome & en France, dans l'affaire de la constitution Unigenitus,
avec des anecdotes très-intéressantes pour connoître les intrigues & le caractère de

ceux qui ont demandé & soutenu la dite constitution, aussi-bien que de tous ceux qui
y ont eu part, [2 Ausgaben: 2 Bände in-4 und 6 Bände in-12.] Rom [= Utrecht?], aux
dépens de la Société 1753. Rezension in: NNEE 1755, 154. [Gabriel Dupac de
Bellegarde], Journal de M. l'abbé Dorsanne, Docteur de Sorbonne, Chantre de
l'Église de Paris, Grand-Vicaire & Officiai du me Diocèse: contenant l'Histoire & les
Anecdotes de ce qui s'est passé de plus intéressant, à Rome & en France, dans l'Affaire
de la Constitution Unigenitus. [Fünf Bände in-12.] Seconde édition. [Utrecht] 1756.

Rezension in: NNEE 1756, 202f. (darin werden die Fehler der ersten Ausgabe vermeldet).

13 NNEE 1755. 154 und 1756, 202f.
14 [Pierre Leclerc], Recueil de pièces qui n'ont pas encore paru, sur le Formulaire,

les Bulles & Constitutions des Papes, dont on exige des Fidèles l'Acceptation.
Avignon [= Paris] (Verax) 1753. Kurze kritische Rezension in: NNEE 1754, 50.

170



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

organisierten die französischen Herren das Utrechter Provinzialkonzil,
bei dem Leclercs Anschauungen verurteilt wurden. Leclerc selbst wurde
durch Bischof Johannes van Stiphout exkommuniziert. Noch im 20.
Jahrhundert entrüstete sich van Kleef unverhohlen darüber, dass die aufgrund
ihrer ungerechtfertigten Verurteilung durch Rom isolierte Kirche von
Utrecht bereit war, einen Geistlichen mit radikalen, aber dennoch rechtgläubigen

Ansichten zu opfern, um Rom zu Willen zu sein!15 Was die
Nouvelles ecclésiastiques betrifft, so haben die französischen Herren von
Rijnwijk nicht nur ihre eigene Utrechter Ausgabe nachgedruckt, sondern
auch die Leitung der Utrechter Kirche aufgefordert, ihr Abonnement der
Amsterdamer Ausgabe zu kündigen.

Mehrere Aspekte fallen im Konflikt mit Pierre Leclerc auf. Zunächst
wird deutlich, dass die Jansenisten keine geschlossene Phalanx bildeten.

Diejenigen, die die Unschuld von Jansenius und Quesnel verteidigten und

gemeinsam die Jesuiten als Feinde sahen, scheinen derart weitgehende
Meinungsverschiedenheiten gehabt zu haben, dass es auch untereinander
zu Konflikten kam. Die Nouvelles ecclésiastiques geben in die
Meinungsverschiedenheiten einen Einblick und zeigen gleichzeitig den Versuch, die
Einheit zu bewahren, um dem Gegner nicht in die Hände zu spielen. Dies
geschieht nicht nur auf der praktischen Ebene der Veröffentlichung (die
Herren von Rijnwijk boykottierten den Amsterdamer Nachdruck),
sondern auch inhaltlich. Die extremen Positionen Leclercs wurden abgelehnt,
um den gemeinsamen Feind - den Jesuitismus - in dem gegebenen relativ
günstigen Zeitfenster durch einen Kompromiss mit Rom zu eliminieren.
Es entstand eine Spannung zwischen dem Finden eines Kompromisses,
um dem Frieden zu dienen und die Spaltung in der Kirche zu überwinden
auf der einen Seite, und der Aufrechterhaltung eines radikalen Widerstandes

gegen jedes Zugeständnis an das, was als evangelische Wahrheit
angesehen wurde, auf der anderen Seite.

Neben dieser Suche nach dem richtigen Gleichgewicht zwischen Einheit

und Vielfalt zeigen die Jahrgänge der Nouvelles ecclésiastiques nach
der Aufhebung des Jesuitenordens eine Verlagerung des Fokus von den
internen Angelegenheiten in Frankreich um Formular und Bulle hin zur

15 Van Kleef, Le Clerc (wie in Anm. 8), 69: «Wie ist es möglich gewesen, dass

unsere Kirche, die ja selber jahrhundertelang unter den Bannflüchen Roms zu leiden
gehabt hat und deren Geschichte fast auf jeder Seite von einer oder mehreren
Exkommunikationen zu erzählen weiss, zu dieser harten und mitleidlosen Waffe gegriffen
hat, um sich dieses Franzosen zu entledigen?»

171



Dick Schoon

Berichterstattung über kirchliche Reformen in anderen europäischen
Ländern. So werden die Lesenden beispielsweise über das Portugal des Marquis

de Pombai (Sebastiao José de Carvalho e Melo, 1699-1782) mit der
Universitätsreform von Coimbra ins Bild gesetzt. Ausserdem werden die
Reformen in der österreichisch-ungarischen Doppelmonarchie von Maria
Theresia (1717-1780) und Joseph II. (1741-1790) sowie das Konzil von
Pistoia unter der Leitung von Scipione de' Ricci (1740-1810) in der Toskana

besprochen. An all diesen Entwicklungen waren die Herren van Rijn-
wijk, angeführt von Dupac de Bellegarde und Mouton, durch ihr sehr

umfangreiches Korrespondentennetz direkt beteiligt. Nach dem Tod ihres
Lehrers Abbé d'Etémare im Jahre 1770 verliessen sie Rijnwijk und kauften

ein Haus am Mariaplaats in Utrecht, das fortan «Französisches Haus»
hiess.16 Die Bewohner des Französischen Hauses informierten sich so gut
wie möglich über die Ereignisse in Frankreich in den Jahren der Revolution,

und sie nahmen Zeitschriften zur Kenntnis, die in der Nachfolge der
Nouvelles ecclésiastiques oder zusätzlich zu ihnen herausgegeben wurden.

So war Dupac an der Herausgabe der Wienerischen Kirchenzeitung
beteiligt, die der österreichische Jansenist Max Anton Wittola (1736-1797)
zwischen 1784 und 1789 veröffentlichte.17 Mouton kannte die Annali
politico-ecclesiastici, die von 1797 bis 1799 in Genua von seinem Freund
Eustachio Degola (1761-1826) in der Nachfolge der von 1780 bis 1793 in
Florenz erschienenen Annali ecclesiastici veröffentlicht wurden.18

3. Zwischenphase: die Nouvelles ecclésiastiques (1806-1827) von
Jean-Louis Rondeau und die Chronique religieuse (1819-1821)

Nach dem Ende der Nouvelles ecclésiastiques im Jahr 1803 sollte es gut
dreissig Jahre dauern, bis eine weitere Zeitschrift veröffentlicht wurde, die
als jansenistisch bezeichnet werden kann. In der Zwischenzeit leckten die

16 Über das Französische Haus vgl. Dick Schoon, An Old Catholic lieu de
mémoire: The French House, in: IKZ 104 (2014) 339-352.

17 Wittola sorgte 1790-1792 mit den Neuesten Beiträgen zur Religionslehre und
Kirchengeschichte für einen Nachfolger der Wienerischen Kirchenzeitung. Vgl.
Peter Hersche, Der Spätjansenismus in Österreich, Wien (Österreichische Akademie
der Wissenschaften) 1977, 257-260; ders., Art. «Wittola. Markus Anton», in: LThK3
10, 2001, 1260f.

18 Calogero Farinella, Religion et démocratie dans les Annali ecclesiastici de

Gênes (1797-1799), in: Cottret/Guittienne-Murger (Hg.), Nouvelles (wie Anm. 1),

275-294.

172



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

Jansenisten die Wunden, die das 18. Jahrhundert in ihren Reihen verursacht

hatte. So, wie die Jansenisten zu Beginn des Jahrhunderts über die

Wunder, die sich am Grab des jansenistischen Diakons François de Pâris

(1670-1727) ereignet hatten, gespalten waren, so waren sie an dessen Ende
über die Errungenschaften der Revolution und insbesondere über die
Constitution Civile du Clergé (1791) gespalten. In der katastrophalen Situation,
in der sich die französische Kirche nach dem «Terreur» befand, wurde
Grégoire, der bereits erwähnte Bischop von Blois, zum Mittelpunkt einer

Gruppe von Bischöfen und anderen Geistlichen und Laien. Sie organisierten

sich in der Société des Amis de la Religion et de la Patrie, um die einst
stolze französische gallikanische Kirche wieder aufzubauen. Von 1795 bis
1803 veröffentlichten sie die Annales de la religion als französische
Nachfolgerin der Nouvelles ecclésiastiques.19 Das Konkordat, das Napoleon
1801 mit Papst Pius VII. schloss, beseitigte zwar die von der Constitution
Civile hervorgerufene Spaltung in der französischen Kirche, machte aber

gleichzeitig deutlich, dass die Kirche ein Werkzeug in den Händen des

neuen Herrschers war. Von da an nannte sich Grégoire «Alt-Bischof von
Blois» und unterhielt ein umfangreiches Netz von Korrespondenten. Er
hatte sich schon seit geraumer Zeit für die Geschichte von Port-Royal
interessiert, was 1801 zur Veröffentlichung von Les ruines de Port-Royal in
den Annales de la religion geführt hatte.20 Anlässlich des hundertsten
Jahrestages der Zerstörung des Klosters erschien 1809 eine neue und
erweiterte Fassung, in der Grégoire nicht ohne Wehmut ein Bild des heldenhaften

Kampfes für die Wahrheit skizzierte, den die Nonnen und Herren
geführt hatten. Ein Kapitel widmete er der aktuellen Situation der Kirche

19 Der vollständige Titel lautet: Annales de la religion, ou Mémoires pour servir
à l'Histoire des 18e et 19e siècles; par une Société d'Amis de la Religion et de la Patrie.
Tome 1-18, [Paris] [ohne Verlagsangabe] 1795-1804, digitalisiert unter www.gallica.
bnf.fr. Vgl. Guillaume Colot, Une presse catholique en Révolution. La fin des
Nouvelles ecclésiastiques à Paris et les Annales de la religion, in: Cottret/Guittienne-
Murger (Hg.), Nouvelles (wie Anm. 1), 253-274. Die Annales werden regelmässig in
den Nouvelles ecclésiastiques erwähnt, jedoch nicht umgekehrt. Colot vermutet, dass
die Nouvelles immer noch als zu jansenistisch galten. A. a. O., 263. Die Auflage der
Zeitschrift lag bei 1800 Exemplaren, sie wurde von einem ehemaligen Drucker der
Nouvelles ecclésiastiques gedruckt, Leclerc. Guénin de Saint-Marc führte die
Endredaktion durch. Augustin Gazier, Histoire générale du mouvement janséniste depuis
ses origines jusqu'à nos jours, Paris (Champion) 31924, II, 150.

20 Annales de la religion 7 (Printemps 1801) Bd. 13, Ausgabe 2, 49-79.

173



Dick Schoon

von Utrecht.21 Weitere zehn Jahre später versuchte Grégoire mit Gleichgesinnten,

die Nachfolge der Annales zu regeln. Von Januar 1819 bis Juni
1821 erschien monatlich die Chronique religieuse.22 Die Erinnerung an
Port-Royal wurde wachgehalten, aber es wurde vor allem auch gegen den

aggressiven Ultramontanismus von Joseph le Maistre, Louis de Bonald
und Félicité de Lamenais gekämpft. Gallikanismus und Jansenismus
verbündeten sich hier erneut.

Mittlerweile hatte Grégoires Sekretär Jean-Louis Rondeau (1759—

1832) zwischen 1806 und 1827 Notizen in Schriften festgehalten, denen er
den Titel Nouvelles ecclésiastiques pour le XIXe siècle gab.23 Der Name
zeigt, dass jansenistische Kreise noch immer eine Zeitschrift wie die
Nouvelles ecclésiastiques aus dem vergangenen Jahrhundert vor Augen hatten,

dazu Nachrichten sammelten und Aufzeichnungen machten. Es ist
nicht klar, weshalb die Chronique nach 1821 nicht fortgesetzt wurde und
Rondeaus Notizen nie veröffentlicht wurden. Wahrscheinlich war der

21 Henri Grégoire, Les ruines de Port-Royal des Champs. Edition nouvelle
établie et annotée par Jean Lesaulnier. Présentation par Jean Dubray. Paris (Honoré
Champion) 2018. Über Grégoires Jansenismus und sein Interesse für Port-Royal s.

Rita Hermon-Belot, L'Abbé Grégoire. La politique et la vérité. Avec une préface de

Mona Ozouf, Paris (Seuil) 2000, 427-462. 463-474; Jean Dubray (Hg.), Abbé
Grégoire, Lettres inédites sur YAugustinus. Éloge du jansénisme dans le sillage des

Provinciales, Paris (Garnier) 2015. Vgl. zu Port-Royal als Erinnerungsort nach seiner

Zerstörung: Angela Berlis, The Power of Place: Port-Royal, a Wounded Place

Transfigured, in: dies. u.a. (Hg.), Everyday Life and the Sacred. Re/configuring
Gender Studies in Religion, Leiden (Brill) 2017, 171-194

22 Chronique religieuse, par une société d'évêques, de prêtres, de magistrats en

gens de lettres [Januar 1819-Juni 1821, 6 Bände in-8]. Paris (Baudouin frères) 1819—

1821. Mitarbeiter der Chronique waren ausser Grégoire seine Mitbischöfe Claude
Debertier (1750-1831) und Jean Baptiste Pierre Saurine (1733-1813), die Magistraten
Pierre Jean Agier (1740-1823), Altpräsident des Cour Impériale, und Jean-Denis Lan-
juinais (1753-1827), Senator des Kaiserreichs, sowie der Priester Matthieu Maturin
Tabaraud (1744-1832). Über dieses Blatt vgl. Gazier, Histoire (wie Anm. 19), II,
190-191; René Taveneaux, Permanences jansénistes au XIXe siècle, in: Bulletin de

la Société d'Etude du XVIIe siècle (1980) Nr. 129, 397-414, hier 407 [wiederabgedruckt

in: ders., Jansénisme et Réforme catholique. Recueil d'articles avec une

préface de François Bluche, Nancy (Presses Universitaires de Nancy) 1992, 159-175].
23 Valérie Guittienne-Murger, En guise de conclusion: les Nouvelles

ecclésiastiques pour le XIXe siècle (1806-1827), in: Cottret/Guittienne-Murger (Hg.),
Nouvelles (wie Anm. 1), 295-328. Vgl. auch ihre Dissertation, die sie am 2. Juni 2018 in
Paris Nanterre verteidigt hat: Jansénisme et libéralisme: Les Nouvelles ecclésiastiques

de Jean-Louis Rondeau (1806-1827).

174



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

Kreis der Jansenisten zu klein geworden, oder die Erinnerung an Port-

Royal in den Jahren der Restauration und ultramontanen Romantik nach
1815 erinnerte zu sehr an die theologischen Streitfragen des Jahrhunderts
davor, die zu den Wirren der Revolution beigetragen hatten.

4. Neue Versuche: die Revue ecclésiastique (1838-1848) und der
Observateur catholique (1855-1866)

Mindestens eine jansenistische Organisation hatte die Revolution und die
Restaurierung überlebt: der Ciarenburgfonds, der die Gelder in Paris
verwaltete, mit denen das französische Haus am Mariaplaats in Utrecht
unterhalten wurde.24 Nach dem Tod Moutons, dem letzten Herausgeber der
Nouvelles ecclésiastiques, stand das Haus eine Weile leer und wurde 1825

dem Erzbischof von Utrecht als Amtssitz angeboten. Die Verwalter des

Fonds gehörten zur Pfarrei St-Sévérin in Paris, deren Pfarrer seit den
1730er-Jahren jansenistisch gesinnt waren. Mit dem Tod Paul-Félix Bail-
lets (f 1831) und Rondeaus drohte diese Tradition auszusterben. Deshalb
besuchte der Priester Antoine Constantin Grégoire (1770-1840) 1836 die
Niederlande, um herauszufinden, ob im Priesterseminar in Amersfoort
Priester für Frankreich ausgebildet werden könnten. Augustin Bonaven-
ture Hureau (1793-1868), der Oberste der Frères de St-Antoine, begleitete
ihn.25 Dieser Plan erwies sich am Ende zwar als nicht durchführbar; doch
kam es auf Initiative des Verwalters des Ciarenburgfonds zu einer Kooperation

zwischen dem Präsidenten des Seminars, Petrus Buijs (1787-1853),
dem Seminarpräfekten Christiaan Karsten (1810-1884) und dem Kreis
Gleichgesinnter in Paris: Gemeinsam wurde die Herausgabe einer neuen
Zeitschrift, Revue ecclésiastique (1838-1848), verantwortet, die unter der

24 Zum Ciarenburgfonds siehe: Dirk Jan Schoon, Van bisschoppelijke Cleresie
tot Oud-Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis van het katholicisme in Neder-
land in de 19de eeuw, Nijmegen (Valkhof Pers) 2004, 192-195.

25 Die Laienkongregation der Frères de St-Antoine wurde 1713 von Charles Ta-
bourin (1677-1762) gegründet. Sie hatten den Unterricht an Kindern in der Pariser
Vorstadt St-Antoine zum Ziel. Ähnlich wie ihr weibliches Pendant, die Soeurs de Ste-

Marthe, die sich neben Unterricht auch der Krankenpflege widmeten, war die Kongregation

der Frères de St-Antoine eng mit dem Kreis der Freunde der Wahrheit verbunden.

Vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 24), 202-210.

175



Dick Schoon

Führung von Chefredaktor Louis-Ambroise Guélon (1796—1865)26 zehn
Jahre lang erscheinen sollte.27

Das Hauptziel der Revue ecclésiastique war die Verteidigung der gal-
likanischen Traditionen und der Kampf gegen den Ultramontanismus. Im
Vorwort zur ersten Ausgabe zitierte die Redaktion zwei Sätze, mit denen
sie ihren Beitrag zur Einheit der Kirche untermauern wollte. Der erste
wurde fälschlich Augustinus zugeschrieben und lautete: in necessariis
unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas - «im Notwendigen Einheit,
in Zweifelsfällen Freiheit, in allem Liebe». Der zweite stammte von
Vinzenz von Lerin und sollte die Verbundenheit mit der kontinuierlichen
katholischen Tradition ausdrücken: quod semper, quod ubique, quod ab
omnibus traditum est - «was immer, überall und von allen überliefert
ist».28

Die Revue ecclésiastique erschien monatlich in einer Auflage von 300

Exemplaren. Im ersten Jahr zählte sie 190 Abonnenten.29 Im folgenden
Jahr sank die Zahl bereits auf 140, nicht nur wegen des Ablebens von
Abonnenten, sondern vor allem wegen des Widerstands seitens der
französischen ultramontanen Presse. Geistliche in der Diözese Vannes zum
Beispiel mussten - vermutlich auf Veranlassung ihrer Beichtväter - ihr
Abonnement kündigen und die Zeitschrift heimlich lesen. Ein gewisser
Gehanno (t 1871), ein Priester dieser Diözese, der die Monatszeitschrift
für Kollegen hielt, wurde 1842 seines Amtes enthoben. Die stark rückläufige

Zahl der französischen Abonnenten konnte durch die steigende Zahl
in den Niederlanden nicht kompensiert werden. In den Jahren 1839-1840

gab es dort 14 Abonnenten, im folgenden Jahr 18, 1845 waren es 21 und
25 beim letzten Jahrgang 1848. Die Beiträge der Dozenten des Amersfoor-

26 Guélon stammte aus einer jansenistischen Familie. Seine Tante Louise Guélon
in Troyes war 1785 auf Fürsprache des Diakons F. de Pâris auf wundersame Weise

geheilt worden. Guélon arbeitete im französischen Postwesen und war zuvor
Hauptredakteur der Revue ecclésiastique. Schoon, Cleresie (wie Anm. 24), 196, Anm. 69.

27 Über diese Zeitschrift: Gazier, Histoire (wie Anm. 19), II, 221-233; Schoon,
Cleresie (wie Anm. 24), 216-222. Für eine genauere Übersicht des Abonnentenbestands

und damit der Jansenisten in Frankreich s. a. a. O., 217, Anm. 141.
28 RE 1 (1838-1839) 2. Der erste Spruch stammt aus irenisch gesinnten Kreisen

im 16. Jahrhundert. Das Motto des Vinzenz von Lerin stammt aus seinem Commoni-
torium II, 5. Darin steht das Wort «creditum» («geglaubt»), das die Redaktion als

«traditum» - «überliefert» las. Über die Wirkungsgeschichte dieses Mottos: Martien

Parmentier, Vincentius van Lerinum, de beide Commonitoria, Amersfoort
(Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1989, bes. 5-10.

29 Gazier, Histoire (wie Anm. 19), II, 225.

176



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

ter Seminars umfassten lediglich eine Geschichte der Kirche von Utrecht
in verschiedenen Folgen (verfasst von Buijs) und eine defensive Gegendarstellung

zu negativen Berichten in der ultramontanen Presse (von
Karsten).30 Die Wirren im Februar und Juni 1848 machten die Herausgabe
der Zeitschrift unmöglich, im Sommer 1850 veröffentlichte Guélon nur
eine Ausgabe, um den zehnten Jahrgang abzuschliessen. Der Titel seines

Artikels Avis à nos frères pour les derniers temps - «Ratschlag an unsere
Brüder für die letzten Tage» zeigt, dass die radikale jansenistische escha-

tologische Heilserwartung weiter aufrechterhalten wurde.
Ein Vergleich der Revue ecclésiastique mit den Nouvelles ecclésiastiques

zeigt, wie sehr sich die Situation innerhalb von 50 Jahren verändert
hatte. Die Revue publizierte tatsächlich Gegenberichte im defensiven Sinn
des Wortes: Die Erinnerung an Port-Royal und die damit zusammenhängenden

gallikanischen und jansenistischen Traditionen wurden um 1850

nur noch von einem kleinen Kreis der Freunde der Wahrheit gepflegt, die
Mehrheit der französischen Katholiken vertrat den zunehmend ultramontanen

Kurs der Kirche. Von einer tatsächlichen Verfolgung der Jansenis-

ten war nicht mehr die Rede. Waren während des 18. Jahrhunderts die
Berichte über die Utrechter Kirche noch beispielhaft für die Reform der

Kirche, so ist dies ein Jahrhundert danach ebenfalls nicht mehr der Fall.
Nach dem Ende der Revue ecclésiastique 1848 dauerte es mehrere

Jahre, bis die französischen Freunde der Kirche von Utrecht, die ehemaligen

Herausgeber der Revue, wieder aktiv wurden. Karsten besuchte sie

im Jahr 1850, was dazu führte, dass sie sich wieder regelmässig trafen,
kirchliche Angelegenheiten besprachen und Pläne für eine neue
Zeitschrift schmiedeten. Das Gerücht, die Lehre von der Unbefleckten
Empfängnis Marias solle dogmatisiert werden, gab diesen Freunden einen
zusätzlichen Impuls. Obwohl die Reise des Priesters Jean-Joseph Laborde
(1804-1855) nach Rom zur Verhinderung der Verkündigung des Dogmas
der Unbefleckten Empfängnis keinen Erfolg hatte, war mit ihm ein
militanter Autor gefunden. Zusammen mit dem Kirchenhistoriker René-

François Guettée (1816-1892) gründete Laborde den Observateur catholique,

dessen erste Ausgabe im Oktober 1855 erschien; erneut war Guélon

30 Petrus Buijs, Lettres sur l'Église de Hollande, in: RE 4 (1841-1842) 21-28,
40-52, 87-96, 279-288, 333-343, 353-369. Diese sechs Briefe bildeten die Grundlage

seiner 1844 erschienenen Schrift «Rome en Utrecht»; Christiaan Karsten,
Réclamation contre deux articles de journaux relatifs à l'Église de Hollande, in : RE 4

(1841-1842) 97-115, 178-186, 225-245. Vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 24), 219.

177



Dick Schoon

Chefredaktor.31 Die Zeitschrift trug den Untertitel Revue des sciences

ecclésiastiques et desfaits religieux und erschien wie die vorherige Revue

alle zwei Wochen im Umfang von 28 Seiten, jedoch in einer Auflage von
1000 Exemplaren. In den Niederlanden gab es 1855 37 und 1856 43

Abonnenten.

Ziel dieser Zeitschrift war die Bekämpfung von Ultramontanismus,
Rationalismus und Protestantismus. Guélon äusserte in einem redaktionellen

Kommentar im ersten Heft die Hoffnung, dass die Zeitschrift durch
Studien über die Alte Kirche zur Wiedervereinigung der Kirchen beitragen

würde. Dies erfordere den Kampf gegen den Ultramontanismus, denn
diese «Schande der Kirche» manifestiere sich durch «alle Arten von
Fanatismus, Inquisitionen, Scheiterhaufen, Qualen, Intoleranzen, blindem
Gehorsam, Idiotie und Aberglauben».32 In den ersten Heften erschien ein
Artikel Karstens über Thomas Braun (1816-1884), den einzigen Priester
in Deutschland, der es gewagt hatte, gegen das neue Dogma zu protestieren.33

Die französische Übersetzung des Protestes der niederländischen
Bischöfe dagegen34 wurde veröffentlicht und der Widerstand gegen das

31 Über diese Zeitschrift: Gazier, Histoire (wie Anm. 19), II, 257-268; Schoon,
Cleresie (wie Anm. 24), 253-260.481-492.

32 OC 1 (1855-1856) Bd. 1, 5.
33 OC 2 (1857) Bd. 4,17-26. Der Beitrag stammte von Heinrich Alvaro de Liagno

(1815-1882), einem erklärten Jansenisten in Engers (Deutschland), der später den

Kontakt zwischen Karsten und den Führern der altkatholischen Bewegung in
Deutschland herstellte. Über Braun: Schoon, Cleresie (wie Anm. 24), 264-267; Rin-
kel, Kroniek (wie Anm. 10), passim; Angela Berlis, «Frevelhaft, irrgläubig, ketzerisch»

(Thomas Braun) - Stellungnahmen gegen die Dogmatisierung der Unbefleckten

Empfängnis (1854), in: Rüdiger Althaus u. a. (Hg.), Im Dienste der Gerechtigkeit
und Einheit. Festschrift Heinrich J.F. Reinhardt, Münster (Ludgerus) 2017, 531-554.
Über Liagno: Dick Schoon, Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts.
Alvaro und Heinrich von Liano und ihre Beziehungen zur Bischöflichen Klerisei in
den Niederlanden und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland, in: IKZ 97

(2007) 73-105, 161-188, 225-248.
34 OC 1 (1856) Bd. 2, 281-289. Die niederländischen Bischöfe verliehen ihrem

Protest gegen das neue Dogma auf zweierlei Weise Ausdruck: 1856 erschien ihr
Pastoralschreiben «Herderlijk Onderrigt van den Aartsbisschop van Utrecht en de

Bisschoppen van Haarlem en Deventer over de Ontvangenis van de H. Maagd Maria»
bei Van Woestenberg in Utrecht. Mit Datum vom 14. September 1856 übersandten die
niederländischen Bischöfe zudem Papst Pius IX. einen Brief, der im Observateur auf
Lateinisch und auf Französisch veröffentlicht und anschliessend allen Abonnenten
als Broschüre zugestellt wurde. Vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 24), 245-253.

178



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

neue Dogma in Italien und Spanien registriert.35 Mit dieser Berichterstattung

im Observateur sollte gezeigt werden, dass nicht die gesamte katholische

Kirche dem neuen Glaubenssatz zugestimmt hatte. Mit dem Observateur

stand den oft isolierten Geistlichen in Deutschland, Italien und

Spanien zudem ein gemeinsames Organ zur Verfügung.
Aus der Korrespondenz der beteiligten Parteien geht hervor, dass es

bald zu Meinungsverschiedenheiten über den zu verfolgenden Kurs kam.
Guettée und Braun etwa vertraten radikal die Meinung, dass der Papst den

christlichen Glauben mit dem neuen Dogma in unzulässiger Weise verändert

habe und dadurch zum Ketzer geworden sei. Gute Katholiken dürften
sich nicht mit Ketzern abgeben und müssten nun ihre eigenen Gemeinden

gründen, um die wahre christliche katholische Kirche weiterzuführen.
Für die Mehrheit der Freunde und auch für die Kirche von Utrecht ging
das viel zu weit. Sie waren der Meinung, dass man sich unter keinen
Umständen an einer Spaltung schuldig machen dürfe, auch wenn der Papst -
darin stimmten sie mit dem Standpunkt der Radikalen iiberein - ketzerische

Lehren verkünde. Nur ein allgemeines Konzil könne die Angelegenheit

entscheiden; solange eine solche Entscheidung ausstehe, solle man
den Umgang mit «Immakulatisten» nicht meiden. Obwohl Karsten diese

Meinung teilte, unterstützte er Braun dennoch weiterhin finanziell.
Am Ende waren Guettées Positionen zu zwei Themen zu radikal für

die Mehrheit der Freunde, die sich deshalb vom Observateur distanzierten.

Die erste war Guettées Auffassung vom Primat des Papstes nach
göttlichem Gesetz. In seiner La papauté schismatique von 1863 stellte er fest,
dass ein derartiger Vorrang vor dem 16. Jahrhundert in der Kirche nicht
bekannt gewesen sei. Guettées Veröffentlichung löste die Reaktion eines

unbekannten Laien aus Amersfoort aus. Dieser berief sich auf das Provin-
zialkonzil von Utrecht, das - wie oben beschrieben - im Jahr 1763 die fast

gleichlautenden Ansichten Pierre Leclercs verurteilt hatte. Der zweite
Punkt betraf eine Meinungsverschiedenheit über das filioque zwischen
Guettée und Karsten, die den gesamten Jahrgang 1864 des Observateur
füllte. Guettée behauptete, die Einfügung des filioque in das
Glaubensbekenntnis sei auf unzulässigere Weise erfolgt als die Einführung des

Dogmas der Unbefleckten Empfängnis. Wenn Karsten Letzteres ablehne,
weshalb dann nicht auch die Einfügung des filioquel Würde er dies tun,

35 Zum Widerstand gegen das neue Dogma s. Schoon, Cleresie (wie Anm. 24),
253-267.

179



Dick Schoon

trüge er zur «Auferstehung der Orthodoxie» bei. Die Auseinandersetzung
hatte das Absinken der Abonnentenzahl in den Niederlanden von 33 auf 7

zur Folge. Da half es auch nicht, dass ein Unbekannter an Karsten schrieb:
«Ob Guettée nun Grieche oder Türke wird, interessiert mich nicht. Ich
habe in seiner Zeitschrift Nachrichten gelesen, die mich interessieren, und

er schreibt mit Talent».36 Anscheinend gab es Abonnenten, die die
Zeitschrift hauptsächlich wegen der Berichte lasen. Nach Guélons Tod 1865

verlor Guettée seine letzte Unterstützung bei den Freunden. Sie konnten
ihm seine Rechte an der Zeitschrift nicht entziehen, stellten ihm aber
einfach keine finanziellen Mittel mehr zur Verfügung. Im September 1866

erschien die letzte Ausgabe, in der Guettée seine Leser an die Union
Chrétienne, die Zeitschrift der orthodoxen Kirche in Frankreich, verwies.37

Im Hinblick auf die Geschichte des Observateur catholique kann
festgehalten werden, dass die Zeitschrift in gewisser Hinsicht der Auftakt zur
altkatholischen Berichterstattung nach 1870 war. Gleichzeitig zeigt sie,

dass die französischen Jansenisten im 19. Jahrhundert nicht dem radikalen
Kurs folgten, den Guettée befürwortete, ebenso wenig wie den von Pierre
Leclerc ein Jahrhundert davor. Als Vertreter der Kirche von Utrecht blieb
auch Karsten seinen alten französischen Freunden treu. Die Kirche von
Utrecht musste sich nicht für die Gründung neuer Gemeinden entscheiden,

um den wahren katholischen Glauben fortzusetzen, denn diese gab es
bereits. Die Behutsamkeit, mit der sie an den alten Traditionen festhielt und

neue Entwicklungen mit einer Mischung aus Zustimmung und Misstrauen
betrachtete, ist charakteristisch für die Chronik von Casparus Johannes

Rinkel, die zum Schluss besprochen werden soll.

36 Zitiert nach Schoon, Cleresie (wie Anm. 24), 491.
37 Guettée wurde der erste orthodoxe Priester französischer Nationalität, er war

Erzpriester, als er 1892 starb. Von ihm stammen die autobiografischen «Souvenirs
d'un prêtre romain devenu prêtre orthodoxe», Paris (Fischbacher) - Bruxelles (Veuve
Monnom) 1889. Über ihn: Jean-Paul Besse, Un précurseur: Wladimir Guettée, du

Gallicanisme à l'Orthodoxie. Préface de l'Archimandrite Serge (Yazadjiev) de l'Église
patriarcale bulgare, Lavardac (Saint Michel) 1992.

180



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

5. Persönliche Notizen: die Chronik (1845-1894) von Casparus
Johannes Rinkel

Casparus Johannes Rinkel (1826-1906) stammte aus dem Dorf Aalsmeer,

wo die Anhänger der Kleresie es durch den Torfabbau zu einem gewissen
Wohlstand gebracht hatten. Seit der Reformation hatten sie dort eine
Versteckkirche. Rinkel besuchte 1838 das Seminar in Amersfoort und lebte

dort bis 1852, als er Pfarrer in Krommenie wurde. Ab 1845, kurz vor seiner

Weihe zum Subdiakon, begann er eine Chronik zu verfassen, die er bis

1894 fortsetzte.38 Als 1885 die Monatszeitschrift De Oud-Katholiek
erschien, schrieb er:

N[ota] B[ene]. Diese Chronik ist überflüssig geworden, solange die Monatsschrift

De Oud Katholiek herausgegeben wird. Sollte es etwas Bemerkenswertes

zu berichten geben, das dieses Monatsbulletin nicht kommuniziert,
werden wir das nachholen.39

Tatsächlich beschränkte Rinkel sich danach vor allem auf das Verfassen

von Nekrologen verstorbener Freunde im Ausland.
Rinkels Verdienst liegt in seiner genauen Beschreibung des Lebens in

der Bischöflichen Kleresei im 19. Jahrhundert. Er beschreibt, wer wann
wo geweiht wurde und wer welche Funktion am Altar erfüllte; er erwähnt
die Firmreisen der Bischöfe und erläutert seine Beteiligung am alles
beherrschenden Konflikt zwischen Seminarpräsident Karsten und Erzbi-
schof Loos, der ein Vierteljahrhundert lang die niederländische Kirche
dominierte. Nüchtern erwähnt er seine eigene Wahl zum Bischof von
Haarlem, die wegen dieses Konflikts dreimal wiederholt wurde. Rinkel
verfolgte die Ereignisse beim Ersten Vatikanum und die Entwicklung der
altkatholischen Bewegung im deutschen Sprachraum.

Die von ihm zitierten Quellen zeigen, wie sich der Fokus der Kirche
von Utrecht von der alten französischen jansenistischen Tradition auf die

neue deutsche altkatholische Realität verlagerte. Rinkels Berichte stammen

zunächst aus niederländischen Tageszeitungen wie dem Haarlem-
sche Courant oder dem Nieuwe Rotterdamsche Courant sowie aus der
Revue ecclésiastique und dem Observateur catholique. Nach 1870 folgt
Rinkel den Berichten des Rheinischen Merkur (seit Mitte 1872 Deutscher

38 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 10).
39 A.a.O., 407.

181



Dick Schoon

Merkur)40, des in Königsberg herausgegebenen Katholiken41 und der
Espérance de Rome42. Die vielen handschriftlichen Notizen am Rand seines

Manuskripts zeigen, dass er mit dem Tempo der Nachrichten kaum Schritt
halten konnte. Obwohl Rinkel - auch dank seiner Freundschaft mit
seinem Lehrer Karsten - nicht gerade an der Spitze der Erneuerer stand, war
er doch vom Erfolg der altkatholischen Bewegung sehr angetan und
berichtete genau und ausführlich über Erörterungen, wie sie der Weihe von
Eduard Herzog (1841-1924) als Bischof der Schweizer Altkatholiken
(Christkatholiken) im Jahre 1876 vorausgingen.43

6. Schlussbetrachtung: jansenistische und altkatholische
Berichterstattung

In diesem Beitrag wurden anhand der Beschreibung jansenistischer und
altkatholischer Zeitschriften zwei Jahrhunderte Kirchengeschichte
durchschritten. Es zeigte sich, dass trotz den sich verändernden gesellschaftli-

40 Das Blatt Rheinischer Merkur. Kirchlich-politisches Wochenblatt erschien von
1870 bis 1872 in Bonn. Ab Mitte 1872 wurde der Titel verändert in Deutscher Merkur.
Organ für (die) katholische Reformbewegung, der sukzessive in München, Bonn und
Freiburg herausgegeben wurde und 1922 aufging im Altkatholischen Volksblatt. Vgl.
Rinkel, Kroniek (wie Anm. 10), 173; Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirch-
werdung. Eine historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen
Altkatholizismus (1850-1890), Frankfurt a. M. (Lang) 1998, 67, Anm. 196.

41 Der Katholik erschien als Wochenblatt in Königsberg und führte in den ersten drei

Jahrgängen den Untertitel Religiöses Intelligenz- und Sonntagsblatt zur Bekämpfung des

Jesuitismus und Versöhnung der christlichen Kirchen. Redigirt von Pfarrer Grunert,
unter Mitwirkung namhafter Kräfte: Prof. Michelis, Dr. Wollmann U.A., herausgegeben
von dem Katholikenverein zu Königsberg in Pr. Nach drei Probeausgabem im Dezember
1871 erschienen fünf Jahrgänge. Ab dem 4. Jahrgang 1875 lautete der vollständige Titel:
Der Katholik. Sonntagsblattfür die christkatholischen Gemeinden. Herausgegeben von
Pfarrer Grunert. Nach der letzten Ausgabe vom 13. März 1876 wurde das Blatt unter dem
Namen Friedensbote weitergeführt. Rinkel zitiert bis einschliesslich 1874 daraus. Der
Königsberger Katholik darf nicht mit dem christkatholischen Wochenblatt, das in Bern
ab 1878 erschien und den Namen Der Katholik. Schweizerisches Organ für kirchlichen
Fortschritt trug, verwechselt werden. Rinkel zitiert nicht aus diesem Blatt.

42 Das Wochenblatt L'Espérance de Rome, revue religieuse, scientifique et
politique wurde 1872 in Rom durch den brasilianischen Literaten Frederico José de
Santa-Anna Nery (1848-1901) herausgegeben. Es enthielt u.a. Beiträge von Hyacinthe
Loyson und Ignaz von Döllinger. Vgl. Rinkel, Kroniek (wie Anm. 10), 150, Anm.
166.163.175f. Vgl. Cesare Milaneschi, II Vecchio Cattolicesimo in Italia, Cosenza

(Pellegrini) 2014.
43 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 10), 298-303.

182



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

chert und religiösen Verhältnissen bestimmte Themen immer wieder
auftauchten und daher als charakteristisch für die altkatholische
Berichterstattung angesehen werden können. Für Pierre Leclerc und damit in den

Nouvelles ecclésiastiques als auch im Observateur catholique von René-

François Guettée stand die Frage nach dem Primat des Papstes im Mittelpunkt.

Dies war eine Frage, die auch den Kern des altkatholischen Protestes

nach 1870 ausmachte und daher nicht neu war. Im Vakuum, das durch
die radikale Kritik an Rom oder gar den Bruch der kirchlichen Gemeinschaft

mit der römischen Kirche entstand, stellten diese beiden Geistlichen

die Frage nach der Gemeinschaft mit anderen Kirchen, insbesondere
den orthodoxen. Dies gilt auch für die deutschen und schweizerischen
Altkatholiken nach 1870, die Kontakte zu Vertretern der orthodoxen Kirche

wie auch zu Anglikanern knüpften. Der relative Konservativismus der
niederländischen Altkatholiken, wie er sich bei Rinkel findet, erklärt sich

aus der fehlenden Notwendigkeit, ähnliche Kontakte zu haben. Der Kirche

von Utrecht fehlte es nicht an einer eigenen Identität, denn sie versteht
sich als kontinuierliche Fortführung der vorreformatorischen
römischkatholischen Kirche in den Niederlanden und kann dies mit ihrem Erbe,
ihren Kirchen, Archiven und Büchern belegen. Da dieses Selbstbewusst-
sein in den jüngeren altkatholischen Kirchen, die keinen ursprünglichen
Bischofssitz beanspruchen können, in geringerem Ausmass vorhanden

war, gab es dort eine grössere Offenheit oder eben Notwendigkeit, eine
solche Identität durch ökumenische Zusammenarbeit aufzubauen.

Die jansenistische und altkatholische Berichterstattung zeigt eine

vergleichbare Entwicklung. Während die Nouvelles ecclésiastiques eine stolze

gallikanische Färbung, einen von den Parlamenten verteidigten
Jansenismus in Frankreich und Begeisterung für reformkatholische Entwicklungen

in anderen europäischen Ländern aufweisen, fehlt der Revue

ecclésiastique dieses Selbstvertrauen, und ihre Berichte sind in der Regel
ein wenig nostalgisch. Der Observateur catholique kündigt einen Wandel

an: Radikale Mitarbeiter wie Guettée suchen nach einer neuen eigenen
Identität und entfernen sich vom ketzerischen Rom und von der
ultramontanistischen römischen Kirche im eigenen Land. Rinkels Chronik - die
sich nach den Nouvelles ecclésiastiques über die längste Zeitperiode
erstreckt - ist ein Beispiel für den Übergang: Mit seiner genauen Beschreibung

der Rollenverteilung bei Weihezeremonien in der niederländischen
Kirche schätzt Rinkel die Kontinuität, auf die sich die Utrechter Kirche
bezieht, während er die neue Zukunft mit seinen Hinweisen auf die Pro-

183



Dick Schoon

teste gegen die neuen vatikanischen Dogmen und auf die Kirchenbildungen

in Deutschland und der Schweiz begrüsst.
So hat das Wort «Gegenberichte» aus dem Titel dieses Beitrags

tatsächlich eine doppelte Bedeutung. Mit dem Nachrichtenangebot und den

persönlichen Notizen wird gegen bestimmte Entwicklungen in der
katholischen Kirche protestiert, die ihrem Wesen widersprechen; gleichzeitig
wird aus der Verteidigung der Minderheitenposition heraus die Freiheit
ergriffen, kreativ alte Positionen im Lichte moderner Erkenntnisse zu
überdenken und zu würdigen, um zu einem zeitgemässen Verständnis des

christlichen Glaubens und der kirchlichen Praxis zu gelangen.

Dick Schoon (*1958 IJmuiden NL) studierte 1977-1988 Psychologie und
Theologie in Amsterdam und Utrecht, empfing 1989 die Priesterweihe, war
bis 2007 Pfarrer in IJmuiden und danach bis 2019 in Amsterdam. 2004
promovierte er mit einer Dissertation über die Entwicklung der altkatholischen
Kirche der Niederlande im 19. Jahrhundert. 2008 wurde er zum 18. Bischof
von Haarlem gewählt und geweiht. Seit Herbst 2019 lehrt er am Altkatholischen

Seminar ausserdem in Teilzeit als Dozentfür Kirchengeschichte.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, 1071 XA Amsterdam, Niederlande
E-Mail: dirkjanschoon@gmail.com

Summary

This contribution provides a survey of journals published in the eighteenth and

nineteenth centuries considered to belong to the 'Jansenist' and Old Catholic
traditions. The research shows how more radical positions concerning the
developments within the Roman Catholic Church led to conflicts of the editorial boards
of ajournai and how the dispute returned in later journals. Such conflicts constitute

a red thread in these journals. People conflicted regarding two issues in

particular: the pope's authority over the bishops of other churches, and communion

with other denominations, such as the Orthodox and Anglican churches. The

essay identifies the connection between these two issues. Those of the more radical

positions argued giving up the relationship with Rome because it made
alterations to the faith and order of the church impermissible and was therefore heretical.

Thus, they should be able to explore rapprochement with other churches

openly. The Church of Utrecht was relatively conservative on these points
because it was unnecessary to take a radical position; the Church of Utrecht considered

itself the continuation of the pre-Reformation Catholic Church, and it was
not compelled to establish new congregations like the Old Catholic sister churches

that had emerged after 1870 were.

184



Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition

Schlüsselwörter — Keywords

Jansenismus - Altkatholizismus - Nouvelles ecclésiastiques - Revue ecclésiastique

- Observateur catholique

185


	Gegenberichte : Nachrichtenversorgung in der jansenistischen und altkatholischen Tradition im 18. und 19. Jahrhundert

