Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 2

Artikel: Der Vardapet Komitas (1869-1935) : Leben, Weg und Erbe
Autor: Manoukian, Abel H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Vardapet Komitas (1869-1935):
Leben, Weg und Erbe

Abel H. Manoukian

Am Schluss seines Gedichts «Anlreli Zangakatun» («Der nie verstum-
mende Glockenturm»), das den armenischen Genozid und den Vartaped!
Komitas thematisiert, unterstreicht der beriihmte armenische Dichter
Paruyr Sevak? die Bedeutung Komitas’ fiir das armenische Volk, indem
er ihn mit dem Heiligen Mesrop Maschtots?, dem Erfinder der armeni-
schen Schrift vergleicht:

Du bist der Mesrop Maschtots unseres Gesanges, du bist der Buchstabe und
die Schrift des armenischen Liedes.*

I «Vardapet» ist in der armenischen Kirche ein Weihegrad, der zolibatir leben-
den und gelehrten Priestern nach einem strengen Studium erteilt wird. Der Ausdruck
ist mit dem biblischen Begriff «Lehrer» bzw. «Meister» identisch.

2 Paruyr Sevak (1924-1971) war ein armenischer Dichter, Ubersetzer und Lite-
raturkritiker. Er gilt als einer der grossten armenischen Dichter des 20. Jahrhunderts.

3 Mesrop Maschtots wurde ca. 360 in Hatsekats in der armenischen Provinz
Taron geboren und starb am 7. Februar 440. Nach der Aufteilung Armeniens (387)
zwischen dem Romischen Reich und Persien wurde er um 390 Mdnch und empfing
392/393 die Priesterweihe. Er war zusammen mit Gleichgesinnten als Missionar bis
in die entlegensten Provinzen Armeniens unterwegs. Mit Unterstiitzung des Katholi-
kos und des Konigs Vramschapuh (401-408/409) erarbeitete er zusammen mit ande-
ren Gelehrten das auf dem Griechischen basierende armenische Alphabet mit 36
Buchstaben. Anschliessend begann er mit mehreren Mitarbeitern, die Bibel ins Ar-
menische zu iibersetzen. Vgl. das Werk seines Biographen, des VARDAPET KORIUN,
Patmut‘iun varuc’ ew mahowan arn eranelwoy srbowyn eranelwoy Mesropay varda-
peti meroy i Koriun vardapeté yaSakerté norin (= Die Geschichte von Leben und Tod
des seligen Mannes, des heiligen Mashtots Vardapet, iibersetzt von seinem Schiiler),
Antelias (Armenian Catholicosate of Cilicia) 2003, 229-272; deutsche Ubersetzung:
SimoN WEBER (Hg.), Ausgewihlte Schriften der armenischen Kirchenviter I (Biblio-
thek der Kirchenviter 57), Kempten (J. Kosel) — Miinchen (F. Pustet) 1927, 183-231.

4 PARUYR SEVAK, Erker erek hatorov (= Werke in drei Bénden), II. Anlreli Zang-
akatun (= Der nie verstummende Glockenturm), Jerewan (Sowetakan Grogh) 1983,
243,

IKZ 109 (2019) Seiten/pages 113131 113



Abel H. Manoukian

Dieser Vergleich des Dichters ist zwar sehr treffend formuliert, doch sind
einige wesentliche Unterschiede zwischen den beiden festzuhalten: Um
sein Vorhaben zu verwirklichen, fand der hl. Mesrop Maschtots die tat-
kriftige Unterstiitzung sowohl der armenischen Kirche unter dem Katho-
likos Sahak Partev® als auch des armenischen Staates unter Konig
Vramschapuh Arschakuni.® Der Erfinder der armenischen Schrift hatte
tiberdies 50 Jahre Zeit, mittels seiner Schopfung und durch Griindung
vieler Schulen nicht nur im persischen, sondern auch im byzantinischen
Teil Armeniens sein Volk kulturell zu erleuchten. Im Gegensatz dazu er-
hielt Komitas fast keine Unterstiitzung und hatte nur 20 Jahre Zeit fiir die
Umsetzung seines Vorhabens: der Welt die Traditionen der reichen arme-
nischen Musikkultur vorzustellen und die eigene Musik der Armenier
nachzuweisen.

Dieser Beitrag will Leben und Werk des Vardapet Komitas anlésslich
seines 150. Geburtstags wiirdigen.

1. Das Waisenkind: Soghomon Soghomonian

Der Vartaped Komitas’ wurde am 25. September 1869 im westanatoli-
schen Kutina (Kiitahya) in Kleinasien als Sohn des Georg Soghomonian

5 Sahak der Grosse (ca. 357-438) war von 387 bis 428 Katholikos (Patriarch)
von Armenien. Er entstammte der armenischen Adelsfamilie der Gregoriden — den
Nachkommen Gregors dem Erleuchter, dem ersten Katholikos der Armenischen Apo-
stolischen Kirche. Ihm und den Bestrebungen des hl. Mesrop Maschtots und dessen
Schiiler verdankt die armenische Kirche die Bibeliibersetzung. Anfangs fusste die
Ubersetzung auf syrischen Peschitta-Texten, bald wurde jedoch die ganze Bibel auf
der Grundlage der #lteren griechischen Ubersetzung der Septuaginta einer griindli-
chen Revision unterzogen; diese war im Jahr 435 abgeschlossen.

6 Konig Vramschapuh war der letzte Pahlavi Arschakidenkonig Armeniens. Im
Jahr 428 ging die konigliche Dynastie der Arschakiden, die das Land beinahe
560 Jahre lang regierte, zu Ende. — Der offizielle Name der armenischen Kirche lautet
«Armenische Apostolische Heilige Kirche» (= Hayastaneayc® Arak‘elakan Surb
Ekefec'i).

7 Eine Autobiographie wurde am 24. Juni 1908 in St. Etschmiadsin von Komitas
selbst verfasst. Sieche ABEL OGHLUKIAN [= Abel Manoukian], Grakan N3xarq Ko-
mitas Vardapeti Betun Grlen (= Literarische Fragmente aus der fruchtbaren Feder
des Vardapet Komitas), Montreal (Canadian Diocese of the Armenian Church) 1994,
3-5. Vgl. dazu die engl. Ubers. in: KomiTas, Essays and Articles. The Musicological
Treatises of Komitas Vardape, Pasadena (Drazark Press) 2001, 3-7; Siehe dazu: RiTa
SouLaHIAN KuyUMIIAN, Archeology of Madness. Komitas. Portrait of an Armenian
Icon, Princeton (Gomidas Institute) 2001, 9-35; GREGORIO BARDINI, Padre Komitas.

114



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

und der Takuhi Hovhanissian geboren und in der dortigen Kirche des
Heiligen Theodoros auf den Namen Soghomon getauft. Als er ein Jahr alt
war, starb seine Mutter, mit elf Jahren wurde er Vollwaise und kam in die
Obhut seiner Grossmutter Mariam Soghomonian.

Im Jahr 1881 kam der geistliche Vorsteher der armenischen Diozese
von Kutina, der Vartaped Gevorg Terzakian, nach Etschmiadsin, um dort
vom Katholikos aller Armenier Gevorg I'V.2 die Bischofsweihe zu empfan-
gen. Dieser hatte dem Vartaped Terzakian im Vorfeld der Weihe empfoh-
len, einen Waisenknaben mitzunehmen, dem er im Priesterseminar, das
von ithm selbst 1874 gegriindet worden war, die Ausbildung zum Priester
ermoglichen wolle. Aus 20 Waisenknaben wurde Soghomon Soghomoni-
an ausgewdhlt und bereits am 1. Oktober dem Katholikos vorgestellt. Die-
se Begegnung war bestimmend fiir das weitere Leben des Knaben. Riick-
blickend berichtete der Vartaped Komitas dariiber:

Da sass der armenische Katholikos, ein ehrwiirdiger Greis. Er fing an, mir
Fragen zu stellen, aber ich war wie gelihmt und verstand kein Wort von dem,
was er sagte, weil er armenisch sprach, und wir zu Hause nur tiirkisch redeten.
Seine Heiligkeit sah, dass ich kein Armenisch konnte, und sagte mir auf Tiir-
kisch:

«Du bist umsonst hierhergekommen, weil im Priesterseminar ausschliesslich
auf Armenisch unterrichtet wird.»

Musica e spiritualitd armena, Rom (Simmetria) 2006; EvA MARIA BARWART, Arme-
nische Volksmusik. Tradition einer christlichen Minderheit im Wandel der Zeit, Wien
(VDM) 2008, 46-50; Jon McCoLLuMm, Komitas Vardapet and Nikoghayos Tigrani-
an. Globalization in the Context of Folk and Western Art Musical Interactions, in:
Tatevik Shakhkulyan (Hg.), Komitas and Traditional Music Culture (Komitas Muse-
um-Institute Yearbook 2), Yerevan (Komitas Museum-Institute) 2017, 70-74.

8  Gevorg IV. von Konstantinopel (1813-1882) war einer der bemerkenswerten
Katholikoi der Armenischen Apostolischen Kirche. Er erhielt wegen seiner Reform-
anstrengungen den Beinamen «Medzagordz», was so viel bedeutet wie «Vollbringer
grosser Taten». Er war zuvor Patriarch der Armenier von Konstantinopel (1858-1860).
S. HAcik R. GAZER, Die Reformbestrebungen in der Armenisch-Apostolischen Kir-
che im ausgehenden 19. und im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, Gottingen (Van-
denhoeck & Ruprecht) 1996, 1f., 10-13, 60, 85, 142, 200, 202; MANUK ABEGHIAN,
Georg I'V. Mecagorc Kat‘olikos Amenayn Hayoc. Hamarot Kensagrutyun (= Der Ka-
tholikos Aller Armenier Georg IV. Medzagordz, Kurzbiographie), Vagharschapat
(Mother See of Holy Ejmiacin) 1899; Matak‘ia Ormanian, Azgapatum (= Nationalge-
schichte) III, Jerusalem (St. James Armenian Printing House) 1927, 4133-4538; VAHE
ERKANYAN/NKOEAYOS T‘AHMIZAN, Gevorg IV. Kostandnoupolsec'i (= Georg I'V. von
Konstantinopel), in: Haykakan Sovetakan Hanragitaran (= Armenisch-Sowjetische
Enzyklopidie), ITI, Jerewan (Hakob Metapart) 1977, 19.

115



Abel H. Manoukian

Ohne jegliche Scheu antwortete ich mit kindlicher Einfalt: «Ich bin hierher-
gekommen, um Armenisch zu lernen.»

Darauf der Katholikos: «Naja—hast du eine gute Stimme? Kannst du singen?»
Ich antwortete: «Ja, ich habe eine und ich kann singen!»

Da fragte der Katholikos: «Welche Lieder kannst du singen?»

Ich sagte ihm: «Ich kann alles singen, was du willst: armenische, tiirkische,
kirchliche und weltliche Lieder.»

«Na sehr gut. Kannst du <Luys zvart»® singen? », fragte mich der Katholikos.
Ich bejahte und fing an, diesen Hymnus aus der armenischen Vesper zu sin-
gen. Bald bemerkte ich, wie seine Tridnen gleich Kugeln seinen grauen Bart
hinabrannen und in den Falten seines Gewandes verschwanden. Sobald ich
geendet hatte, wies der Katholikos den anwesenden Bischof seiner Kanzlei
an: «Bringt ihn ins Priesterseminar!»10

2. Ausbildung im Priesterseminar und die ersten Aufzeichnungen
der Volksmusik

Die Ausbildung Soghomon Soghomonians im Priesterseminar dauerte
von Oktober 1881 bis Mai 1893, weil er wegen Armenisch und Russisch
die erste, zweite und fiinfte Klasse wiederholen musste. Von Anfang an
zeigte sich bei ihm seine besondere Begabung fiir die Musik. Im Jahr 1885
lud ihn ein Studienkollege zu seiner in einem kleinen Dorf namens Kor-
palu lebenden Familie ein. Dort horte er erstmals béauerliche armenische
Volkslieder, die er sogleich aufzeichnete. 1887 notierte er in Chazen, einer
armenischen Notenschrift, den Hymnus zu Ehren der Erzengel Michael
und Gabriel und aller himmlischen Heerscharen, der ihm von Vardapet
Hovakim Ghamekian vorgetragen wurde.

In diesem Jahr kam aus Konstantinopel der Erzbischof Maghakia Or-
manian!! als Leiter an das Priesterseminar in Etschmiadsin. Obwohl er

9 Dies ist eine mittelalterliche Hymne fiir das Abendgebet. Der Abendgottes-
dienst beginnt vor Sonnenuntergang, ist Gott dem Sohn gewidmet und symbolisiert
«Die Abnahme des Herrn vom Kreuz» und «Das Begrébnis Jesu».

10 Vgl. OGHLUKIAN, Grakan N$xarq Komitas (wie Anm. 7), 8; SOULAHIAN
KuyuMiian, Archeology (wie Anm. 7), 23f.

11" Matak‘ia Ormanian (1841-1918) stammte aus einer bedeutenden armenisch-
katholischen Familie in Konstantinopel. Er studierte ab 1851 in Rom am Propaganda-
Kolleg, wurde 1863 zum Priester geweiht und trat in den armenischen Antoniterorden
ein. Er war Konzilstheologe wihrend des Ersten Vatikanischen Konzils und stand
danach mit Altkatholiken aus Deutschland und der Schweiz in Kontakt. Nach der
Veroffentlichung der Bulle «Reversurus» von Pius IX. im Jahr 1867 kam Ormanian
zusammen mit anderen armenischen Unierten in Opposition zu diesem, was ihn

116



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

nur ein Jahr lang dort wirkte, weckte er erstmals seit vielen Jahren etliche
Berufungen unter den Seminaristen — so auch die des jungen Soghomon
Soghomonian, der daraufhin am 9. Juni 1890 von Bischof Sargis Ter-
Gasparian zum Diakon!? geweiht wurde.

Im Mirz 1891 verdffentlichte Diakon Soghomonian in der Beilage der
offiziellen Zeitschrift des Katholikosats von St. Etschmiadsin, Ararat, die
armenische Nationalhymne!3 in einem von ithm geschriebenen vierstim-
migen Satz in armenischer Notenschrift. Im April 1891 hatte er bereits 37
armenische Volkslieder und Tédnze in einem Heft unter dem Titel «Aufge-
zeichnete Sammlung von nationalen Dorfliedern und Tidnze» zusammen-
gestellt. Im Oktober desselben Jahres zeichnete er das Lied Pingél von
Musch auf, das ihm Muschegh, der Hauswart des Seminars, vorgesungen
hatte.

Im Mai 1892 erhielt er von der Seminarleitung die Erlaubnis, seine
Heimatstadt Kutina zu besuchen. Dort zeichnete er 15 Volkslieder und 60
weitere tiirkische Lieder auf, die seine Verwandten und die dortigen Ar-
menier sangen. Etwas spiter fasste er sie in einem Heft zusammen und

schliesslich am 28. Oktober 1879 zum Ubertritt in die Armenische Apostolische Kir-
che bewog und seine lebenslange kritische Haltung gegeniiber dem Primat des Paps-
tes und der Vorrangstellung der romisch-katholischen Kirche erklart. Ab 1880 war er
Primas der Armenier in Erzurum. Nach dem erzwungenen Riicktritt von Patriarch
Matthios III. Izmirlian wurde Ormanian am 6. November 1896 zum armenischen
Patriarchen von Konstantinopel gewiihlt. S. MAEAK‘TA ORMANIAN, Xoh ew Xosk
(= Nachdenken und Reden), Jerusalem (St. James Armenian Printing House in Jeru-
salem) 1929, 493-500; vgl. zu «Reversurus» und zum zeitweiligen Schisma: ANGELA
BEeRrLIs (Hg.), Neue Forschungsbeitriage zum armenischen Schisma (1871-1879/1881),
IKZ 106 (2016) Heft 4, 225-328.

12S. den Bericht dariiber in: Ararat 23 (1890) Nr. 8, 472. Zur Ausbildung des
Vardapet Komitas in Etschmiadsin sieche SOuLAHIAN KuyuMIi1AN, Archeology (wie
Anm. 7), 21-35.

13 Nicht zu verwechseln mit dem Lied, das als Ausdruck des Nationalbewusst-
seins bei der Nationalfeier oder bei anderen feierlichen Anlédssen gesungen oder
gespielt wird. Die von Komitas komponierte sog. «Nationalhymne» ist dem Katholi-
kos und dem Heiligen Stuhl von Etschmiadsin gewidmet. S. ROBERT ATAYAN, Ko-
mitasi arajin tpagrvac stetfcagorcut‘yuna, Azgayin orhnergi stelcman patmut‘yunic
(= Das erste publizierte Werk von Komitas. Aus der Geschichte der Entstehung der
Nationalhymne), Etschmiadsin (Verlag des Heiligen Stuhls von Etschmiadsin) 1973,
34—40 (http://fechmiadzin.asj-oa.am/8883/1/34-40_1973(6)-9.pdf [zuletzt besucht am
10.9.2019)).

117



Abel H. Manoukian

nannte diese Sammlung «Ostliche tiirkische Melodien». Auf der Riickrei-
se nach Etschmiadsin hielt sich der junge Diakon in Konstantinopel auf
und zeichnete dort weitere zehn urspriinglich aus Akn stammende arme-
nische Volkslieder auf, die ihm Hagop Dschanikian, der Autor des Buches
«Altertiimer von Akn»,'* vorgesungen hatte. Wihrend seines Aufenthaltes
in Konstantinopel, am 21. November, schrieb der Redaktor der armeni-
schen Tageszeitung Hayrenik, Arpiar Arpiarian, in einem Artikel iiber
ihn:

Dieser junge Mann setzte sich zum Ziel, die Spuren der alten Lieder zu finden,
die Dichtungen der Viter aufzuzeichnen, nicht nur in Worten, sondern auch
in Musik, sowie neue hinzuzufiigen und uns eine Sammlung unserer nationa-
len Volkslieder zu iiberreichen.!3

3. Gibt es eine armenische Nationalmusik?

Dies war eine zutreffende Beschreibung eines der grissten Projekte des
jungen Musikforschers. Leider war dies angesichts der Zerrissenheit des
armenischen Volkes kein leichtes Unterfangen: Die Armenier, seit Lan-
gem unter russischer und osmanischer Herrschaft, erlebten weder eine
nach westlichem Vorbild organisierte noch eine eigenstindige Entwick-
lung ihrer nationalen Musik; die langen Zeiten der Fremdherrschaft lie-
ssen keinen Freiraum fiir einen fortschreitenden Prozess in der Musikkul-
tur, der ja nur in einer ldngeren Friedensperiode hitte stattfinden kénnen.
In den Stddten und grosseren Siedlungszentren der Armenier diente deren
Musik meist der Unterhaltung und war stark beeinflusst von der Musik der
umgebenden Volksgruppen —im Westen war sie tiirkisch-arabisch und im
Osten persisch geprigt, da sich Ostarmenien lange unter persischer Herr-
schaft befunden hatte. In den lidndlichen Regionen war die Musik noch
stark verkniipft mit bduerlichen und handwerklichen Tétigkeiten bzw. ge-
bunden an Feste aus freudigen, aber auch traurigen Anlédssen. Die Melo-
dien wurden ausschliesslich miindlich von Generation zu Generation
tiberliefert. Die Musik war einstimmig und dabei ungeheuer varianten-
reich, was als Zeugnis fiir eine lebendige Praxis gewertet werden kann.

14 HAxoB DSCHANIKIAN, Hnut‘iunk‘ Aknay (= Altertiimer von Akn), Tiflis
(M. D. Rotineanc®) 1895.
15 Vgl. OGHLUKIAN, Grakan N$xarq Komitas (wie Anm. 7), 11.

118



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Ahnlich war es um die liturgische Musik bestellt: Zwar waren die Gesiin-
ge der heiligen Liturgie und des Stundengebetes seit dem Mittelalter mit-
hilfe eines speziellen Zeichensystems, der Chazen-Notation, aufgeschrie-
ben worden, doch war der Schliissel zur Interpretation der Chazen im
Laufe der Zeit, vor allem durch menschliche Verluste infolge der zahlrei-
chen Eroberungen, verloren gegangen.

Ganz allgemein hatten sich in den verschiedenen armenischen Zentren
die tradierten Melodien unterschiedlich weiter und somit auseinanderent-
wickelt. Die Einfliisse der verschiedenen bunten orientalischen Musik-
stile, jene der arabischen, persischen, tiirkischen und kurdischen Musik
hatten die urspriinglich rein armenische Musik derart liberdeckt, dass
nicht nur unter den westlichen Wissenschaftlern, sondern auch bei den
Armeniern die Annahme entstand, es gebe keine im eigentlichen Sinne
armenische Musik.

Der junge Diakon Soghomon Soghomonian war als einziger anderer
Uberzeugung. Wie bereits erwihnt, begann er die Dorfer des armenischen
Hochlands auf der Suche nach iiberlieferten Liedern und Tanzweisen zu
durchstreifen. Er ging davon aus, dass in diesen ldndlichen Regionen, in
denen sich armenische, tiirkische, kurdische und persische Traditionen
kreuzten, die ilteste Schicht armenischer Musik bewahrt sein miisse. Sein
Ziel war es, diese Schicht freizulegen und, auf dieser Grundlage aufbau-
end, eines Tages die Chazen-Notation zu entziffern, um schlussendlich die
urspriingliche Form der alten Kirchengesinge wiederentdecken zu kon-
nen.!o

4. Eine neue Identitit: Komitas

Am 11. September 1894 wurde der Diakon Soghomonian im Gajane-Klos-
ter zum Priester geweiht.!” Als Monchspriester erhielt er dabei nach der
uralten Tradition der Armenischen Apostolischen Kirche den Namen Ko-

16 Zur Chazen-Notation vgl. SouLAHIAN KuYUMIIAN, Archeology (wie Anm. 7),
26-28; BARWART, Armenische Volksmusik (wie Anm. 7), 57-61; ALICE AYVAZIAN,
Komitas Vardapet and his Legacy to Armenian Music, in: TATEVIK SHAKHKULYAN
(Hg.) Komitas and Medieval Music Culture (Komitas Museum-Institute Yearbook 1),
Yerevan (Komitas Museum-Institute) 2016, 85-90.

17" Siehe den Bericht dariiber in: Ararat 27 (1894) Nr. 9, 289-292.

119



Abel H. Manoukian

mitas, der an den Katholikos Komitas!® erinnern sollte, der im 7. Jahrhun-
dert gelebt hatte und als grossartiger Musiker mit beeindruckender poeti-
scher Kraft den bekannten armenischen Hymnus Antzing Nvirialg auf die
beiden Mirtyrerjungfrauen Hripsime und Gajane geschaffen hatte.

Eine bedeutende Rolle im Leben des Vardapet Komitas spielte der
Katholikos Mkrtitsch Chrimian!?, bekannt unter dem Namen «Hairik»,
was so viel wie «Viterchen» heisst. Er forderte Komitas in Form eines
Stipendiums, sodass dieser ab Oktober 1895 zunichst in Tiflis seine mu-
sikalische Ausbildung vertiefen konnte. Dort lernte er den bekannten ar-
menischen Musiker Makar Ekmalian2? kennen, der ihm vom Besuch der
Musikakademie abriet und ihm stattdessen Privatunterricht erteilte. Nach
nur einem Jahr schickte der Katholikos Chrimian Hairik den jungen
Vardapet Komitas nach Berlin, was durch ein grossziigiges Stipendium
des Philanthropen Alexander Mantaschian?! moglich wurde. Im April
1896 schrieb sich Komitas am Privatkonservatorium von Richard Schmidt
ein und studierte Musiktheorie, Klavier, Chorleitung und Auffiihrungs-
praxis. Im Herbst wechselte er an die Friedrich-Wilhelms-Universitiit,
heute Humboldt-Universitét, und absolvierte im September 1899 das Stu-
dium der Musikwissenschaft.22 Wihrend seiner dreijdhrigen Studienzeit
in Berlin genoss er den griindlichen Unterricht der ausgezeichneten Leh-

18 S. dazu SouLAHIAN KUYUMIJIAN, Archeology (wie Anm. 7), 32.

19 Mkrtitsch Chrimian (1820-1907) war ein beim Volk beliebter und angesehe-
ner Geistlicher, der zundchst zum Patriarch der Armenier in Konstantinopel (1869—
1873) und spdter zum Katholikos aller Armenier in Etschmiadsin (1892-1907) ge-
wiihlt wurde.

20 Makar Ekmalian (1856—1905) war ein armenischer Komponist, Chordirigent
und Pddagoge.

21 Alexander Mantaschian (Mantaschew) (1842-1911), Olbaron und Philanthrop,
war einer der reichsten Minner des frithen 20. Jahrhunderts. Zusammen mit zwolf
Gleichgesinnten griindete er die «Armenische Wohlfahrtsgesellschaft im Kaukasus».

22§, dazu SourLaHIAN KuyUMITAN, Archeology (wie Anm. 7), 39-44; R. SHES-
Kous, Komitas Berlinum (= Komitas in Berlin), in: Robert Atayan (Hg.), Komitasakan
2, Jerewan (ARMSSR Academy of Sciences Publication) 1981, 25-38.

120



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

rer Heinrich Bellermann (1832-1903)23, Max J. Friedldander (1867—1958)24
und Oskar Fleischer (1956—1933)25,

In einem Sammelband der Berliner Internationalen Musikgesellschaft
(1899-1900), deren Griindungsmitglied Komitas war, vertffentlichte er
einen Artikel unter dem Titel «Die armenische Kirchenmusik».26

5. Riickkehr nach Etschmiadsin

Ende 1899 kehrte Komitas nach Etschmiadsin zuriick. Er iibernahm mit
sofortiger Wirkung die Aufgabe des Musiklehrers im Priesterseminar und
das Amt des Chorleiters an der dortigen Kathedrale. Fiir sein herausragen-
des Wirken, insbesondere die Einfithrung des vierstimmigen Minnercho-
res in der Liturgie, ehrte ihn der Katholikos Chrimian Hairik durch Uber-
reichung einer Patriarchalurkunde und eines mit Blumenornamenten
bestickten Phelonions («Dzaghkia pilon»).

In dieser seiner kreativsten Periode bereiste Komitas mehrmals das
armenische Hochland und sammelte unermiidlich armenische Volkslie-
der und -ténze. Er vertffentlichte zahlreiche musikwissenschaftliche Ar-
tikel in der Kirchenzeitschrift Ararat sowie in mehreren anderen armeni-

23 Johann Gottfried Heinrich Bellermann war ein deutscher Musikwissenschaft-
ler und Komponist. S. dazu OTTO0 SCHNEIDER, Heinrich Bellermann. Gedichtnis-
rede, Berlin (Springer) 1903; GESINE SCHRODER, Gymnasiasten-Theater: Heinrich
Bellermanns Musik zu Sophokles, in: Petra Stuber/Ulrich Beck (Hg.), Theater und
19. Jahrhundert, Hildesheim (Georg Olms) 2009, 35-58 (http://slub.qucosa.de/api/
qucosa%3AS558/attachment/ATT-0/ [zuletzt besucht am 10.9.2019]); REGINA RAND-
HOFER, Komitas and Berlin Musicology, in: SHAKHKULYAN (Hg.), Komitas (wie
Anm. 16), 1220, hier 14f.

24 Max J. Friedldnder absolvierte eine Ausbildung zum Séinger, bevor er sich der
Musikwissenschaft zuwandte. Im Jahre 1895 war er Lehrbeauftragter an der Univer-
sitdt Berlin. Siehe a.a.O., 15f.

25 Oskar Fleischer war ein deutscher Musikwissenschaftler. Er war der vielsei-
tigste unter Komitas” Lehrern. 1899 war Fleischer Mitbegriinder der Internationalen
Musikgesellschaft und Herausgeber von deren Publikationsorganen (Sammelbinde
der Internationalen Musikgesellschaft, Zeitschrift der Internationalen Musikgesell-
schaft). Siehe a.a.O., 16f.; https://de.wikipedia.org/wiki/ Oskar_Fleischer (zuletzt
besucht am 10.9.2019).

26 KomiTaS KEWORKIAN, Die armenische Kirchenmusik, in: Oskar Fleischer/
Johannes Wolf (Hg.), Sammelbénde der internationalen Musikgesellschaft. Erster
Jahrgang 1899-1900, Leipzig (Breitkopf & Hirtel) 1900, 54—64. — Zur Erinnerung an
seinen friih verstorbenen Vater Georg (Kework) zeichnete Komitas gelegentlich unter
dem Namen «Keworkian».

121



Abel H. Manoukian

schen Zeitschriften im Kaukasusgebiet. Seine Ansitze und Erkenntnisse
gaben der spidteren Musikethnologie aufgrund ihrer Modernitit unersetz-
liche Impulse.

Neben der regen Forschungstitigkeit widmete sich Komitas auch der
Bearbeitung und der Schaffung von Arrangements der urspriinglich ein-
stimmigen armenischen Weisen, Lieder und Tédnze. Dabei gelang es ihm,
trotz «westlicher» Mehrstimmigkeit den unverkennbaren armenischen
Charakter beizubehalten, ja sogar noch zu unterstreichen. Durch mehrere
offentliche Auftritte in Zentren des Kaukasusgebietes, im Osmanischen
Reich und in Europa als Chorleiter, Singer und Komponist erreichte er
beachtliche Popularitit, geriet aber gleichzeitig in Konflikt mit konserva-
tiven Kreisen?’ der armenischen Kirche, die ihm die «Verweltlichung» der
liturgischen Musik fast wie ein Sakrileg vorwarfen.

Nach dem Tod von Katholikos Chrimian Hairik, der fiir Komitas® Wir-
ken grosse Anteilnahme gezeigt und ihn zeitlebens nach Kriften unter-
stiitzt hatte, folgte 1908 Mattheos II.,28 durch dessen Wahl die konservati-
ven Krifte in Etschmiadsin erneut Auftrieb erhielten.?® Komitas war von
Anfang an von seiner Mission so iiberzeugt, dass er sich nie in die Allge-
meinheit einfiigen wollte. Obwohl er unter den Mitbriidern in Etschmiad-
sin, besonders jenen, die in Berlin, Leipzig und Marburg ihre universitire
Ausbildung erhalten hatten, und in den weltlichen intellektuellen Kreisen
Unterstiitzer hatte, sah er sich von der Mehrheit isoliert, ja sogar angefein-

27 Damit sind jene Kreise gemeint, die sich gegen jede Erneuerung und Anpas-
sung der armenischen Kirche, um ihr den Dienst in der modernen Welt besser zu er-
moglichen, stellten. Sie traten vehement gegen die Offnung der Kirche, besonders ihrer
Liturgie und ihrer dusseren Erscheinung ein. Die Anschuldigungen gegen Komitas
richteten sich v. a. gegen die Auffiihrung von Hymnen auf einer weltlichen Biihne,
Aufnahme und Verkauf von geistlichem Liedgut, Auffiihrung und Interpretation von
Liebesliedern durch einen Geistlichen usw. S. XACIK GABRIELI BARDIKYAN, Komitasa
in¢pisin etel & (= Komitas, wie er war), Jerewan (Zangak-97) 2002, 200-208.

28 Matteos II Izmirlian (1845-1910) war Katholikos aller Armenier (1908-1910)
in St. Etschmiadsin. 1896 setzte Sultan Abdul Hamid II. ihn als armenischen Patri-
arch ab und verbannte ihn nach Jerusalem. Nach der jungtiirkischen Revolution im
Jahr 1908 kehrte er kurz nach dem Exil zuriick und wurde als Patriarch der Armenier
in Konstantinopel wiedergewihlt. Siehe dazu ABEL MANOUKIAN, Zeugen der
Menschlichkeit. Der humanitédre Einsatz der Schweiz wihrend des Volkermordes an
den Armeniern im Osmanischen Reich 1894—-1923, Bern (Schweizerischer Evangeli-
scher Kirchenbund) 2015, 195, 210, 300, 342.

29 Dazu SouLAHIAN KUuYyuMmIiaN, Archeology (wie Anm. 7), 33, 57f.

122



Der Vardapet Komitas (1869—-1935): Leben, Weg und Erbe

det, Frustriert verfasste er am 5. September 1909 einen Brief an Mattheos
IT. mit einem Gesuch um Entlassung aus dem Orden:

Eure Heiligkeit! Seit 20 Jahren bin ich Mitglied des Ordens des HIl. Etsch-
miadsin. Ich bin in diesen Orden eingetreten, um zu dienen. 20 Jahre lang hat
mich meine Umgebung an der Umsetzung meiner Vorhaben gehindert; ich
fand immer Niedertracht und keine Gerechtigkeit; nun bin ich mit meinen
Nerven am Ende und kann diesen Zustand nicht mehr ertragen. Ich suche
Ruhe und finde keine; ich diirste nach ehrlicher Arbeit, aber ich werde behin-
dert; ich mochte mich zuriickziehen; ich mdchte meine Ohren verschliessen,
um nicht zu horen, die Augen schliessen, um nicht zu sehen, die Fiisse binden,
um nicht in Argernis gefiihrt zu werden, meine Gefiihle zuriickhalten, um
nicht gekrinkt zu werden — aber da ich eben ein Mensch bin, vermag ich es
nicht. Mein Gewissen stirbt, mein Enthusiasmus wird trige, meine Lebens-
kraft ermattet und in Herz und Seele nistet sich mir Ungewissheit ein.

Wenn Eure Heiligkeit mich nicht verlieren, sondern zuriickgewinnen moch-
ten, bitte ich Euch unter Trianen darum, mich aus dem Orden des HI. Etsch-
miadsin zu entlassen und mich in die Einsiedelei des Sevan-Klosters gehen zu
lassen. Ich habe 20 Jahre verloren — lasst mich die verbleibenden Jahre dazu
nutzen, meine Erkenntnisse in aller Ruhe niederzuschreiben und somit einen
wichtigeren Dienst an unserer leidgepriiften Kirche und der Wissenschaft zu
leisten.30

Diesem Gesuch wurde nicht stattgegeben, woraufhin Komitas sich ent-
schloss, Etschmiadsin zu verlassen. 1910 ging er nach Konstantinopel,
weil es in der damaligen Metropole des Osmanischen Reiches eine blii-
hende armenische Gemeinde mit weit iiber 200 000 Mitgliedern gab. Als
letzte Mitteilung tiber ihn stand in der Kirchenzeitschrift Ararat im Jahr
1911 zu lesen:

Die Direktion des Priesterseminars vom HIl. Etschmiadsin entlisst den Varda-
pet Komitas ab dem 1. November 1910 aus dem Amt des Musiklehrers des
Priesterseminars und aus dem Amt des Chorleiters der Kathedrale.3!

6. Auf dem Hohepunkt des Schaffens in Konstantinopel

Der insgesamt fiinf Jahre dauernde Aufenthalt in Konstantinopel wird als
zweitwichtigste Periode der Kreativitdt im Leben des Vardapet Komitas
betrachtet. Er wohnte im Bezirk Pangalti im Haus der Familie Gotschian

30 Vgl. OGHLUKIAN, Grakan N§$xarq Komitas (wie Anm. 7), 23.
31 Zitiert nach Ararat 45 (1911) Nr. 3, 168.

123



Abel H. Manoukian

und teilte seine Wohnung mit dem bekannten armenischen Maler Panos
Terlemezian32.

Nachdem im Juli 1908 der Umsturz durch die Jungtiirken erfolgt war,
fand die Modernisierungsrevolution zunéchst den ungeteilten Beifall des
Westens sowie der revolutioniren politischen Parteien, die sich teils im
Land im Untergrund, teils aber auch im Exil befanden. Nach der Verkiin-
digung der osmanischen Verfassung und einer Generalamnestie kehrten
iiber 60 000 ins Ausland gefliichtete Oppositionelle und Intellektuelle,
darunter viele Armenier, nach Konstantinopel zuriick. Erst mit der Zeit
wurde klar, dass der Wechsel des Regimes und der Staatsideologie an den
geopolitischen Zwiingen, denen sich das Osmanische Reich ausgesetzt
sah, nichts dnderte.33 Deshalb fand sich Komitas zunéchst in der sich en-
thusiastischer Schwirmerei hingebenden Gesellschaft wieder. Drei Tage
nach seiner Ankunft nahm er an der Sonntagsliturgie in der Erloserkirche
in Galata teil und begeisterte die anwesenden Glidubigen mit seiner scho-
nen Stimme.

32 Panos Terlemezian (1865-1941) war ein osmanisch-armenischer Kiinstler. Er
besuchte 1881-1886 das Zentralkolleg in Van mit Auszeichnung und war anschlies-
send dort Lehrer. Wihrend des absolutistischen Regimes von Sultan Abdul Hamid 11
(1876-1909) und wihrend des armenischen Volkermords (1915) war er politisch aktiv
gegen die periodischen Repressionen des osmanischen Staates gegen seine armeni-
schen Untertanen. Terlemezian war einer der vertrautesten Freunde von Komitas.
1913 malte er sein Portrait. S. SOouLAHIAN KUYUMJIAN, Archeology (wie Anm. 7),
71-94.

3 Die jungtiirkische Revolution im Jahr 1908 stellt eines der entscheidendsten
Ereignisse der osmanischen Geschichte im 20. Jahrhundert dar. Mit dem Offiziers-
putsch in Saloniki endete de facto die autokratische Herrschaft Abdul Hamids II. und
es konnte sich eine politisch motivierte Gruppe vornehmlich junger Oppositioneller
an der Spitze des osmanischen Staates etablieren. Wihrend der zehnjidhrigen Herr-
schaft der sog. «Jungtiirken» wurden zahlreiche zukunftsweisende Reformen in An-
griff genommen, die osmanische Verfassung von 1876, die einst vom Sultan ausser
Kraft gesetzt war, wiedereingefiihrt und das osmanische Parlament wiederbelebt.
Doch diese demokratische Wende durch die anfiinglich gesamtosmanische Gruppie-
rung wurde durch den Nationalismus der vorherrschenden Tiirken gebremst und ver-
kehrte sich spatestens 1913, mit der Errichtung des jungtiirkischen Triumvirats, in
eine Diktatur, die andere Ethnien und Religionen diskriminierte. Einerseits verkor-
perte die jungtiirkische Bewegung anfangs die Hoffnung auf eine geeinte Nation ohne
Diskriminierung von Muslimen, Juden, Christen, Arabern, Slawen oder Armeniern.
Andererseits artete der iiberschwingliche Chauvinismus nach kurzer Zeit in eine Pha-
se der Tiirkifizierung und in den ersten grossen Genozid des 20. Jahrhunderts aus:
dem Volkermord an den Armeniern, an den assyrischen und chalddischen Christen.
S. dazu MANOUKIAN, Zeugen (wie Anm. 28), 338-352, 357-371.

124



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Mitte Juni 1910 besuchte Komitas seine Heimatstadt Kiitahya und
blieb dort fast zwei Monate. Er wurde auch hier nicht miide, sogleich aus
den Schiilern der armenischen Schulen einen gemischten Chor mit 108
Sdngerinnen und Sidngern zusammenzustellen und ein volles Konzertpro-
gramm zur Auffiihrung zu bringen. Es war das erste Mal, dass die West-
armenier in Kiitahya einen gemischten armenischen Chor erlebten und
dabei Lieder und Melodien horten, die aus ihrer ndchsten Umgebung, aus
dem Leben des Landvolkes und dem biuerlichen Umfeld stammten. Ver-
gleichbare Konzerte gab Komitas Anfang September in Brussa, wo er ei-
nen gemischten Chor mit 90 Stimmen organisierte. Erstaunlich war seine
Fihigkeit, in kiirzester Zeit grosse Chore mit hoher Gesangsqualitit zu-
stande zu bringen und den Zuhé6rern unvergessliche Auffithrungen darzu-
bieten.

Als Komitas Ende September wieder nach Konstantinopel zuriick-
kehrte, begann er, einen grossen Chor zusammenzustellen. Einer seiner
bekannten Schiiler, Mihran Tumadjian berichte als Augenzeuge dieses
Unternehmens spiter in seinen Erinnerungen:

Die Lehrer und Schiiler der Kedronakan-, der Berberian- und der Essaian-
Schule, die Mitglieder der verschiedenen Musikvereine, Studenten von der
Universitdt, junge und auch idltere Leute drangen wochenlang in Scharen in
die Sile der Kedronakan- und der Essaian-Schule, um ihre Stimmen iiberprii-
fen und sich in den Chor inskribieren zu lassen.34

Aufgrund dieser ausfiihrlichen Listen konnte Komitas die Stimmen sorg-
faltig einteilen und bald mit der Chorarbeit beginnen. Der Chor erhielt den
Namen Gussan, was so viel wie «Minnesdnger» oder «Troubadour» be-
deutet. Er bestand aus 300 Mitgliedern und wurde schnell unter den Ar-
meniern bekannt und beliebt. Bei seinem ersten Auftritt am 21. November
1910 im Theater «Petit Champ», das im Pera Distrikt lag, ereignete sich
ein merkwiirdiger Zwischenfall: Wenige Stunden vor Beginn des Kon-
zerts erhielt Komitas ein offizielles Schreiben des Vorsitzenden des Geist-
lichen Rates des armenischen Patriarchats in Konstantinopel, dem Archi-
mandrit Ghevond Durian, in dem dieser die Auffiihrung des ersten Teiles
des Konzerts verbot. Er schrieb:

34 Vgl. GABRIEL BAsmADIIAN, Komitas Vardapet Polso mej (= Der Vardapet Ko-
mitas in Konstantinopel), in: Noragnounk (April 1995) 21-32, hier 24.

125



Abel H. Manoukian

Nach dem Recht und den heiligen Gesetzen der Armenischen Kirche ist es
Ihnen unter keinen Umstidnden gestattet, die Hymnen der Heiligen Liturgie
auf einer weltlichen Biithne wie der des Petit Champ-Theaters, aufzufiihren.
Aus diesem Grund verbieten wir IThnen die Durchfiihrung des ersten Teils
Ihres Programmes, um Argernis vorzubeugen.?

Verstiandlicherweise geriet Komitas in eine unbeschreibliche Verlegen-
heit. Die Nachricht zirkulierte blitzschnell unter den Konzertbesuchern.
Die Mutigen unter ihnen, insbesondere der bekannte armenische Histori-
ker Hakop Siruni, ermutigten Komitas, das Konzertprogramm unverin-
dert aufzufiihren. Komitas entschloss sich angesichts der grossen Unter-
stiitzung durch das Publikum, das komplette Programm aufzufiihren, und
das erste Konzert seines Gussan-Chores wurde zu einem grossen Erfolg.

Einen Tag zuvor war ein Artikel in der Tageszeitung Jamanak erschie-
nen, in dem der Autor den Vardapet Komitas des Sakrilegs bezichtigte.
Andere konservative Gegner gingen anlisslich dieses Konzerts sogar so
weit, dass sie bei der tiirkischen Polizei Anschuldigungen gegen Komitas
erhoben. Sie warfen ihm die beabsichtigte Auffiihrung von revolutionidren
und nationalistischen Liedern vor. Trotz dieses Widerstandes liess sich
Komitas weder entmutigen noch von seiner Arbeit abbringen. So entstand
unter anderem sein beriihmtes Sakralwerk, die Neuvertonung der Heili-
gen Messliturgie der Armenischen Apostolischen Kirche, die sogenannte
Komitasian-Patarag. Vor ihm hatte sein ehemaliger Lehrer, der Musikpé-
dagoge und Komponist sakraler Musik, Makar Ekmalian, im Jahr 1892
eine Messliturgie, die sogenannte Ekmalian-Patarag3® komponiert, aber
diese war in mancher Hinsicht vom europdischen Musikstil beeinflusst.
Komitas hingegen schuf eine bereinigte armenische Vertonung der Litur-
gie, deren Melodik einzig und allein aus der éltesten Tradition der arme-
nischen Musik schopft, und stattete sie mit einer addquaten Harmonik
aus.’’

3 Vgl. BAsMADIIAN, Komitas (wie Anm. 34), 24f.; SOULAHIAN KUYUMIIAN,
Archeology (wie Anm. 7), 106.

36 MAKAR EKMALIAN, Ergec‘otut’iunk‘ Srboy Pataragi Hayastanyac® Arak‘elakan
Eketec'woy P‘oxadreal ew nerdasnakeal Yeris Ew I ors Jayns I Jern M. Ekmalean (=
Die Lieder der Armenischen Apostolischen Messliturgie in drei und vier Stimmen),
Leipzig (Breitkopf & Hirtel) 1896.

37 Chants of the Divine Liturgy of the Armenian Apostolic Orthodox Church.
Written down in Modern Notation and harmonized by Komitas Vardapet. Adapted for
Mixed Choirs by Vardan Sarxian. Words in Armenian and English Translation, New
York (Delphic Press) 1950.

126



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Der Vardapet Komitas bereiste mehrfach die wichtigsten européischen
Stiadte wie Berlin, Leipzig, Wien, Genf, Lausanne, Bern, Ziirich, Paris und
London und seine Konzerte, aber auch seine Vortrédge iiber armenische
Volksmusik sowie iiber alte und neue Notation der armenischen Kirchen-
musik fanden begeisterte Aufnahme. Auch in Konstantinopel gab er wie-
derholt Konzerte und hielt sowohl in armenischen als auch in tiirkischen
Intellektuellenkreisen Vortrége.

Erwihnenswert erscheint sein Konzert im Alhambra-Theater in Kairo
am 16. Juni 1911. Am darauffolgenden Tag schrieb der bekannte armeni-
sche Autor Tigran Kamsarakan?38:

Gestern Abend haben Sie uns singend und sprechend humorvoll unterhalten
und uns auf eine Pilgerfahrt nach Armenien gefiihrt. Besser gesagt: Sie haben
den Armeniern in Agypten ein Stiick Armenien gebracht. Wir haben ge-
glaubt, dass ein Geistlicher, der aus Etschmiadsin kommt, nur das heilige
Myron-Ol mit sich bringt. Sie aber haben uns die Berge [Ararat-]Masis und
Aragaz herbeigeholt. Wer sagt, dass Berge nicht gehen konnen?3?

Obwohl Komitas in Konstantinopel ein weites Betitigungsfeld offenstand,
schlummerte in seinem Innersten stets die Sehnsucht nach der Heimat.
Deshalb entschloss er sich im Juni 1913, nach Etschmiadsin zuriickzukeh-
ren. Am 11. August begegnete er Gevorg V. Surenyants, dem Katholikos
aller Armenier in Etschmiadsin (1911-1930), in dessen Sommerresidenz
in Biirakan auf einer Anhohe am Hang des Berges Aragaz. Der Katholi-
kos begriisste Komitas mit den folgenden Worten:

Ja, sei gegriisst, Pater Komitas! Es wird gesagt, dass du in Konstantinopel
hoch angesehen bist, deine Arbeit sehr gut vorankommt und du viel Geld
machst. Wann wirst du zuriickgehen? Das wire sicher gut fiir dich!40

Auf den Hohn und die Verachtung, die ihm von dem hohen Wiirdentréger
entgegenschlug, reagierte Komitas dussert knapp: «Heute bin ich gekom-
men — morgen gehe ich wieder!»*!

38 Tigran Kamsarakann (1866—1941) war ein armenischer Schriftsteller und Be-
griinder der westarmenischen realistischen Literatur.

3 OGHLUKIAN, Grakan N$xarq Komitas (wie Anm. 7), 26.

40 A.a.0,29.

41 Ebd.

127



Abel H. Manoukian

7. Schicksalsschwere Zeiten

Tatsédchlich verliess Komitas am nédchsten Tag Etschmiadsin und reiste
iiber Tiflis und Batumi nach Konstantinopel zuriick, wo er am 21. August
1913 ankam. Doch auch hier hatte er als bahnbrechender Kiinstler mit
visiondren Ideen keine leichte Stellung. Am 18. Juni 1914 gab der Geistli-
che Rat des armenischen Patriarchats in Konstantinopel bekannt:

In Anbetracht der Tatsache, dass der Vardapet Komitas die heiligen Hymnen
und Gesédnge der Armenischen Apostolischen Kirche, die dem Gotteshaus
vorbehalten sind, fiir das Grammophon aufgenommen hat und zum Verkauf
anbietet, auf dass diese fortan an religiose Gefiihle verletzenden und unange-
messenen Orten abgespielt werden, beschloss der Geistliche Rat, die Auf-
merksamkeit des Patriarchen auf diese Vorginge zu lenken, damit dieser ent-
sprechende Massnahmen ergreife und den Heiligen Katholikos darum bitte,
dass dieser dem unwiirdigen Treiben des Herrn Vardapet Komitas Einhalt
gebiete .42

Der armenische Schriftsteller Arschak Tschobanian*3 kritisierte in einem
Artikel mit dem Titel «Ein areligioser Entscheid», der am 7. und 8. Juli
1914 in der Zeitung Byzantion erschien, das Vorgehen des Geistlichen
Rates:

Der Entscheid des Geistlichen Rates iiber den Vardapet Komitas ist der areli-
gioseste Entscheid aller Zeiten. Die Religion ist, wenn man sie nicht auf Pfaf-
fenart und kleinkramerisch interpretiert, nichts anderes als der Glaube an
hochste Gerechtigkeit und Schonheit. Der Entscheid des Geistlichen Rates ist

eine Beleidigung gegen die Schonheit und entbehrt jedes Funkens Gerechtig-
keit.#

Als der Erste Weltkrieg ausbrach, hielten die Jungtiirken — gedeckt von
einem Geheimvertrag mit Deutschland und weil die Aufmerksamkeit der
Weltoffentlichkeit durch das Kriegsgeschehen abgelenkt war — die Zeit fiir
reif, den langgehegten Plan, die Armenier zu vernichten, nun auszufiih-
ren. Wie sie dieses Vorhaben umsetzten, iibersteigt jegliche Vorstellungs-
kraft. Die Zahl der Opfer liegt bei mehr als 1,5 Millionen Menschen.

Am 24. April und in der Nacht zum 25. April 1915 wurden auf einen
Schlag mehr als 200 hochangesehene Armenier, unter ihnen auch der

42 Vgl. a.a.0., 30; SouLAHIAN KUuYyUumJIAN, Archeology (wie Anm. 7).

43 Arschak Tschobanian (1872-1954) war ein armenischer Intellektueller,
Schriftsteller, Kritiker, Philologe, Journalist und eine einflussreiche Person des 6f-
fentlichen Lebens. Er gehorte zu Komitas’ engstem Freundeskreis.

44 Vgl. OGHLUKIAN, Grakan N8xarq Komitas (wie Anm. 7), 30.

128



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Vardapet Komitas, in Konstantinopel verhaftet und ins Landesinnere ver-
bracht. Sie wurden in Richtung Angora und in die Kleinstadt Tschankiri
sowie nach Tschorum deportiert. Von dort aus sollten die politisch wich-
tigsten Fiihrer iiber Adana und Aleppo bis nach Diyarbekir verschleppt
werden, um weit weg von der Weltoffentlichkeit grausam umgebracht zu
werden. Nur die wenigsten von ihnen, unter ihnen auch Komitas, hatten
das Gliick, infolge hochster Anstrengungen einflussreicher Freunde und
Verwandter freizukommen und zu iiberleben.*

Vartan Bedoian berichtete spiter iiber seine erste Begegnung mit Ko-
mitas nach dessen Riickkehr aus dem Exil:

Im September 1915, es war der erste Schultag, waren wir in der Schule zum
Unterrichtsbeginn versammelt. Welche grosse Freude und unvorstellbare
Uberraschung war es, zu horen, dass Komitas kommen und in der nationalen
Kedronakan-Schule wieder Musikunterricht iibernehmen wird. Den Varda-
pet Komitas zu sehen, hat in unseren siissen Traumen die Hoffnung geweckt,
dass wir mit ihm auch die anderen Notablen sehen werden. Nun kommt Ko-
mitas uns entgegen. Unsere Blicke konzentrieren sich auf ihn. Komitas? Oder
ein Phantombild von ihm? Anstelle des liachelnden, lebensfrohen, humorvol-
len, liebevollen, witzigen Mannes, der uns mit «do ladj» (du Schlingel), «do
dzur» (du Lausbube) angesprochen und Freude im Umgang mit den Schiilern
hatte, kam eine Gestalt mit hangendem Kopf und ohne den Anflug eines Li-
chelns, mit einem traurigen, verstorten und eingefallenen Antlitz mit einigen
ausgeschlagenen Zihnen — wer, weiss, welche bestialische Tiirkenfaust dies
zu verschulden hat — in unsere Schule.4¢

8. Schwanengesang

Die Entbehrungen und Schrecken der Internierung, der Verlust seiner
ebenfalls deportierten und ermordeten Freunde wie Daniel Varujan*’ und
Ruben Sevak?*® und vieler anderer, aber auch das Abhandenkommen sei-
ner wertvollen Aufzeichnungen und Forschungsarbeiten und schliesslich
die Ungewissheit iiber die Zukunft seiner geliebten armenischen Nation
hatten Komitas’ Nerven ruiniert. Seit seiner Riickkehr litt er grosse seeli-
sche Qualen. Im Sommer 1916 konnte er im Ferienhaus seines vertrauten
Freundes Astvadzatur Harenz in Prinkipo auf den Prinzeninseln bei Kon-

4 SouLaHIAN KUYUMIJIAN, Archeology (wie Anm. 7), 113-141.
46 Vgl. Oghlukian, Grakan N$xarq Komitas (wie Anm. 7), 21-32.
47 Daniel Varoujan (1884-1915) war ein armenischer Dichter.

48 Rupen Cilingiryan (Sevak) (1886—-1915) war Dichter und Arzt.

129



Abel H. Manoukian

stantinopel noch die wunderschonen Klavierbearbeitungen der frither auf-
gezeichneten sieben Volksténze fertigstellen. Diese Schopfung wurde sein
Schwanengesang. Von da an schwieg sein Genius fiir immer, er war nicht
mehr imstande, neue Werke hervorzubringen. Kurz darauf verschlechter-
te sich sein Gesundheitszustand rapide, sodass er in eine psychiatrische
Anstalt kam, wo ihn Dr. Torgomian und Dr. Ginos, zwei angesehene Arz-
te, liebevoll betreuten, bis er 1919 von Konstantinopel nach Ville-Evrard
bei Paris gebracht wurde. 1921 wurde Komitas in die psychiatrische Ab-
teilung des Krankenhauses von Villejuif in Paris verlegt.+?

Dort schwieg er die meiste Zeit vor sich hin, sang keinen einzigen Ton
und spielte keine Note am Klavier. Als ihn einer seiner ehemaligen Schii-
ler besuchte, fragte er diesen: «Leben die Lieder noch, fiir die ich gestor-
ben bin?»0

Am 21. Oktober 1935, um 6 Uhr schloss der Vardapet Komitas fiir
immer die Augen. Seine sterblichen Uberreste wurden am 28. Mai 1936
nach Jerewan iiberstellt und im Pantheon in einem Ehrengrab beigesetzt.>!
Damals hielt der beriihmte armenische Dichter und Schriftsteller Avedik
Isahakian? eine Trauerrede, in dem er u. a. sagte:

Lieber Komitas! Du bist heute und immer bei uns durch deine wunderbaren
Lieder, durch deine grosse Kunst und deine heroischen Werke. Du bist un-
sterblich, solange das armenische Volk lebt, und dein Lied wird auch leben.
Du bist sehr miide geworden, lieber Komitas, du hast viele Qualen erlitten,
hast Schreckliches und das Schwert des bestialischen Feindes gesehen. Ruhe
nun aus in der vertrauten Erde im Schoss deines Mutterlandes! Das wohlklin-
gende Lied deiner geliebten Araratebene und deine Lieder moégen dich umwe-
hen! Ruhe in Frieden, lieber, seliger Komitas!>3

49 SouLAHIAN KuyvumiiaN, Archeology (wie Anm. 7), 147-194; CLAUDINE
BELLAMY/MICHEL CAIRE, Considération sur les Séjours en Psychiatrie du Pere Ko-
mitas, in: Shakhkulyan (Hg.), Komitas (wie Anm. 16), 101-126; MELINE KARAKAS-
HIAN, Komitas. Past and Present Psychological formulations, in: Shakhkulyan (Hg.),
Komitas (wie Anm. 7), 10-21.

50 Vgl. ABEL OGHLUKIAN, Komitas Vardapet Ejmiacni Mej (= Der Vardapet
Komitas in Etschmiadsin. Ein Leben unter dem Katholikossat von fiinf Katholikoi:
Georg IV, Makar 1., Mkrtsch I. Vanetsi, Mattheos II. und Georg V.), in: Noragnounk
(April 1995) 20.

51 SouLAHIAN KUYUMIIAN, Archeology (wie Anm. 7), 195.

32 Avetik Isahakian 1875-1957) war ein prominenter armenischer Lyriker,
Schriftsteller und Aktivist. Er gehorte zu Komitas® engstem Freundeskreis.

33 Vgl. OGHLUKIAN, Grakan N8xarq Komitas (wie Anm. 7), 34.

130



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Im Jahr 2015 wurden anlésslich des 100. Gedenkjahres des Volkermordes
an den Armeniern alle Opfer des Genozids, die wegen ihres Glaubens an
Jesus Christus getotet worden waren, von der Armenischen Apostolischen
Kirche offiziell heiliggesprochen. Auch der Vardapet Komitas gehorte da-
zu, allerdings ohne namentlich erwihnt zu werden. Es wiirde seiner Be-
deutung (dhnlich wie der anderer herausragender Personlichkeiten) ge-
recht, wenn die Armenisch-Apostolische Kirche seiner kiinftig namentlich
gedenken wiirde.

Abel H. Manoukian (¥1959 Beirut, Libanon), Dr. theol., 1981-1987 Studium
der romisch-katholischen Theologie an der Universitdt Wien, 1987 Abschluss
mit Mag. Theol. und 1993 Promotion im Fachbereich der Ostkirchenkunde
an der Theologischen Fakultit der Universitdt Wien. 1980 Priesterweihe.
1980-2011 Pfarrer der armenischen apostolischen Kirchgemeinden in
Osterreich, Armenien, Kanada und der Schweiz. Seit 2014 téitig als wissen-
schaftlicher Assistent beim Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund
und seit 2015 zudem Generalsekretdr des Schweizerischen Rates der Reli-
gionen.

Adresse: Sulgenauweg 26, 3001 Bern, Schweiz
E-Mail: Abel. Manoukian@sek-feps.ch

Summary

2019 marks the 150th anniversary of the birth of the Armenian priest, music
ethnologist, and composer, Komitas (1869-1935). He is generally considered the
founder of Armenian modern classical folk and church music. Komitas promoted
Armenian music in foreign circles as part of his larger plan to “excavate the
sounds of our Armenian folk music from our historic ruins,” and prove to the
world that there is unique Armenian music. His plan became his raison d’étre, and
this is what sets Komitas apart from other artists of genius.

The Great Genocide of the Armenian people in 1915 put an abrupt and tragic end
to Komitas’ creative activity and to his ascent in the world of international music.
During the twentieth century, the Armenian Diaspora was too weak and disor-
ganised for his mission. European music circles gradually forgot Komitas and
Armenian music. In the last few centuries, however, Komitas’ work has regained
the attention of a broader public.

Schliisselwirter — Keywords

Armenische Apostolische Kirche — Vardapet/Priester — Musikwissenschaftler —
Chazen-Notation — Genozid

131



	Der Vardapet Komitas (1869-1935) : Leben, Weg und Erbe

