
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 2

Artikel: Der Vardapet Komitas (1869-1935) : Leben, Weg und Erbe

Autor: Manoukian, Abel H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vardapet Komitas (1869-1935):
Leben, Weg und Erbe

Abel H. Manoukian

Am Schluss seines Gedichts «Anlreli Zangakatun» («Der nie verstummende

Glockenturm»), das den armenischen Genozid und den Vartaped1
Komitas thematisiert, unterstreicht der berühmte armenische Dichter
Paruyr Sevak2 die Bedeutung Komitas' für das armenische Volk, indem
er ihn mit dem Heiligen Mesrop Maschtots3, dem Erfinder der armenischen

Schrift vergleicht:

Du bist der Mesrop Maschtots unseres Gesanges, du bist der Buchstabe und
die Schrift des armenischen Liedes.4

1 «Vardapet» ist in der armenischen Kirche ein Weihegrad, der zölibatär lebenden

und gelehrten Priestern nach einem strengen Studium erteilt wird. Der Ausdruck
ist mit dem biblischen Begriff «Lehrer» bzw. «Meister» identisch.

2 Paruyr Sevak (1924-1971) war ein armenischer Dichter, Übersetzer und
Literaturkritiker. Er gilt als einer der grössten armenischen Dichter des 20. Jahrhunderts.

3 Mesrop Maschtots wurde ca. 360 in Hatsekats in der armenischen Provinz
Taron geboren und starb am 7. Februar 440. Nach der Aufteilung Armeniens (387)
zwischen dem Römischen Reich und Persien wurde er um 390 Mönch und empfing
392/393 die Priesterweihe. Er war zusammen mit Gleichgesinnten als Missionar bis
in die entlegensten Provinzen Armeniens unterwegs. Mit Unterstützung des Katholi-
kos und des Königs Vramschapuh (401-408/409) erarbeitete er zusammen mit anderen

Gelehrten das auf dem Griechischen basierende armenische Alphabet mit 36
Buchstaben. Anschliessend begann er mit mehreren Mitarbeitern, die Bibel ins
Armenische zu übersetzen. Vgl. das Werk seines Biographen, des Vardapet Koriun,
Patmut'iun varuc' ew mahowan arn eranelwoy srbowyn eranelwoy Mesropay varda-
peti meroy i Koriun vardapetë yasakertë norin Die Geschichte von Leben und Tod
des seligen Mannes, des heiligen Mashtots Vardapet, übersetzt von seinem Schüler),
Antelias (Armenian Catholicosate of Cilicia) 2003, 229-272; deutsche Übersetzung:
Simon Weber (Hg.), Ausgewählte Schriften der armenischen Kirchenväter I (Bibliothek

der Kirchenväter 57), Kempten (J. Kösel) - München (F. Pustet) 1927, 183-231.
4 Paruyr Sevak, Erker erek hatorov Werke in drei Bänden), II. Anlreli

Zangakatun Der nie verstummende Glockenturm), Jerewan (Sowetakan Grogh) 1983,
243.

IKZ 109 (2019) Seiten/pages 113-131 113



Abel H. Manoukian

Dieser Vergleich des Dichters ist zwar sehr treffend formuliert, doch sind

einige wesentliche Unterschiede zwischen den beiden festzuhalten: Um
sein Vorhaben zu verwirklichen, fand der hl. Mesrop Maschtots die
tatkräftige Unterstützung sowohl der armenischen Kirche unter dem Katho-
likos Sahak Partev5 als auch des armenischen Staates unter König
Vramschapuh Arschakuni.6 Der Erfinder der armenischen Schrift hatte
überdies 50 Jahre Zeit, mittels seiner Schöpfung und durch Gründung
vieler Schulen nicht nur im persischen, sondern auch im byzantinischen
Teil Armeniens sein Volk kulturell zu erleuchten. Im Gegensatz dazu
erhielt Komitas fast keine Unterstützung und hatte nur 20 Jahre Zeit für die

Umsetzung seines Vorhabens: der Welt die Traditionen der reichen
armenischen Musikkultur vorzustellen und die eigene Musik der Armenier
nachzuweisen.

Dieser Beitrag will Leben und Werk des Vardapet Komitas anlässlich
seines 150. Geburtstags würdigen.

1. Das Waisenkind: Soghomon Soghomonian

Der Vartaped Komitas7 wurde am 25. September 1869 im westanatoli-
schen Kutina (Kütahya) in Kleinasien als Sohn des Georg Soghomonian

5 Sahak der Grosse (ca. 357-438) war von 387 bis 428 Katholikos (Patriarch)
von Armenien. Er entstammte der armenischen Adelsfamilie der Gregoriden - den
Nachkommen Gregors dem Erleuchter, dem ersten Katholikos der Armenischen
Apostolischen Kirche. Ihm und den Bestrebungen des hl. Mesrop Maschtots und dessen

Schüler verdankt die armenische Kirche die Bibelübersetzung. Anfangs fusste die
Übersetzung auf syrischen Peschitta-Texten, bald wurde jedoch die ganze Bibel auf
der Grundlage der älteren griechischen Übersetzung der Septuaginta einer gründlichen

Revision unterzogen; diese war im Jahr 435 abgeschlossen.
6 König Vramschapuh war der letzte Pahlavi Arschakidenkönig Armeniens. Im

Jahr 428 ging die königliche Dynastie der Arschakiden, die das Land beinahe
560 Jahre lang regierte, zu Ende. - Der offizielle Name der armenischen Kirche lautet
«Armenische Apostolische Heilige Kirche» Hayastaneayc' Arak'elakan Surb

Eketec'i).
7 Eine Autobiographie wurde am 24. Juni 1908 in St. Etschmiadsin von Komitas

selbst verfasst. Siehe Abel Oghlukian [= Abel Manoukian], Grakan Nsxarq
Komitas Vardapeti Betun Green Literarische Fragmente aus der fruchtbaren Feder
des Vardapet Komitas), Montreal (Canadian Diocese of the Armenian Church) 1994,
3-5. Vgl. dazu die engl. Übers, in: Komitas, Essays and Articles. The Musicological
Treatises of Komitas Vardape, Pasadena (Drazark Press) 2001, 3-7; Siehe dazu: Rita
Soulahian Kuyumjian, Archeology of Madness. Komitas. Portrait of an Armenian
Icon, Princeton (Gomidas Institute) 2001, 9-35; Gregorio Bardini, Padre Komitas.

114



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

und der Takuhi Hovhanissian geboren und in der dortigen Kirche des

Heiligen Theodoras auf den Namen Soghomon getauft. Als er ein Jahr alt

war, starb seine Mutter, mit elf Jahren wurde er Vollwaise und kam in die
Obhut seiner Grossmutter Mariam Soghomonian.

Im Jahr 1881 kam der geistliche Vorsteher der armenischen Diözese

von Kutina, der Vartaped Gevorg Terzakian, nach Etschmiadsin, um dort
vom Katholikos aller Armenier Gevorg IV.8 die Bischofsweihe zu empfangen.

Dieser hatte dem Vartaped Terzakian im Vorfeld der Weihe empfohlen,

einen Waisenknaben mitzunehmen, dem er im Priesterseminar, das

von ihm selbst 1874 gegründet worden war, die Ausbildung zum Priester

ermöglichen wolle. Aus 20 Waisenknaben wurde Soghomon Soghomonian

ausgewählt und bereits am 1. Oktober dem Katholikos vorgestellt. Diese

Begegnung war bestimmend für das weitere Leben des Knaben.
Rückblickend berichtete der Vartaped Komitas darüber:

Da sass der armenische Katholikos, ein ehrwürdiger Greis. Er fing an, mir
Fragen zu stellen, aber ich war wie gelähmt und verstand kein Wort von dem,
was er sagte, weil er armenisch sprach, und wir zu Hause nur türkisch redeten.
Seine Heiligkeit sah, dass ich kein Armenisch konnte, und sagte mir auf
Türkisch:

«Du bist umsonst hierhergekommen, weil im Priesterseminar ausschliesslich
auf Armenisch unterrichtet wird.»

Musica e spiritualité armena, Rom (Simmetria) 2006; Eva Maria Barwart, Armenische

Volksmusik. Tradition einer christlichen Minderheit im Wandel der Zeit, Wien
(VDM) 2008, 46-50; Jon McCollum, Komitas Vardapet and Nikoghayos Tigrani-
an. Globalization in the Context of Folk and Western Art Musical Interactions, in:
Tatevik Shakhkulyan (Hg.), Komitas and Traditional Music Culture (Komitas
Museum-Institute Yearbook 2), Yerevan (Komitas Museum-Institute) 2017, 70-74.

8 Gevorg IV. von Konstantinopel (1813-1882) war einer der bemerkenswerten
Katholikoi der Armenischen Apostolischen Kirche. Er erhielt wegen seiner
Reformanstrengungen den Beinamen «Medzagordz», was so viel bedeutet wie «Vollbringer
grosser Taten». Er war zuvor Patriarch der Armenier von Konstantinopel (1858-1860).
S. Hacik R. Gazer, Die Reformbestrebungen in der Armenisch-Apostolischen Kirche

im ausgehenden 19. und im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, Göttingen (Van-
denhoeck & Ruprecht) 1996, lf., 10-13, 60, 85, 142, 200, 202; Manuk Abeghian,
Gëorg IV. Mecagorc Kat'ofikos Amenayn Hayoc. Hamaröt Kensagrutyun Der
Katholikos Aller Armenier Georg IV. Medzagordz, Kurzbiographie), Vagharschapat
(Mother See of Holy Ëjmiacin) 1899; Matak'ia Örmanian, Azgapatum Nationalgeschichte)

III, Jerusalem (St. James Armenian Printing House) 1927,4133-4538; Vahe
Erkanyan/Nkolayos T'ahmizan, Gevorg IV. Kostandnoupolsec'i Georg IV. von
Konstantinopel), in: Haykakan Sovetakan Hanragitaran Armenisch-Sowjetische
Enzyklopädie), III, Jerewan (Hakob Melapart) 1977, 19.

115



Abel H. Manoukian

Ohne jegliche Scheu antwortete ich mit kindlicher Einfalt: «Ich bin
hierhergekommen, um Armenisch zu lernen.»
Darauf der Katholikos: «Naja-hast du eine gute Stimme? Kannst du singen?»
Ich antwortete: «Ja, ich habe eine und ich kann singen!»
Da fragte der Katholikos: «Welche Lieder kannst du singen?»
Ich sagte ihm: «Ich kann alles singen, was du willst: armenische, türkische,
kirchliche und weltliche Lieder.»
«Na sehr gut. Kannst du <Luys zvart>9 singen? », fragte mich der Katholikos.
Ich bejahte und fing an, diesen Hymnus aus der armenischen Vesper zu

singen. Bald bemerkte ich, wie seine Tränen gleich Kugeln seinen grauen Bart
hinabrannen und in den Falten seines Gewandes verschwanden. Sobald ich
geendet hatte, wies der Katholikos den anwesenden Bischof seiner Kanzlei
an: «Bringt ihn ins Priesterseminar!»10

2. Ausbildung im Priesterseminar und die ersten Aufzeichnungen
der Volksmusik

Die Ausbildung Soghomon Soghomonians im Priesterseminar dauerte

von Oktober 1881 bis Mai 1893, weil er wegen Armenisch und Russisch
die erste, zweite und fünfte Klasse wiederholen musste. Von Anfang an

zeigte sich bei ihm seine besondere Begabung für die Musik. Im Jahr 1885

lud ihn ein Studienkollege zu seiner in einem kleinen Dorf namens Kör-
palu lebenden Familie ein. Dort hörte er erstmals bäuerliche armenische
Volkslieder, die er sogleich aufzeichnete. 1887 notierte er in Chazen, einer
armenischen Notenschrift, den Hymnus zu Ehren der Erzengel Michael
und Gabriel und aller himmlischen Heerscharen, der ihm von Vardapet
Hovakim Ghamekian vorgetragen wurde.

In diesem Jahr kam aus Konstantinopel der Erzbischof Maghakia Or-
manian11 als Leiter an das Priesterseminar in Etschmiadsin. Obwohl er

9 Dies ist eine mittelalterliche Hymne für das Abendgebet. Der Abendgottesdienst

beginnt vor Sonnenuntergang, ist Gott dem Sohn gewidmet und symbolisiert
«Die Abnahme des Herrn vom Kreuz» und «Das Begräbnis Jesu».

10 Vgl. Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 8; Soulahian
Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 23f.

11 Malak'ia Ormanian (1841-1918) stammte aus einer bedeutenden
armenischkatholischen Familie in Konstantinopel. Er studierte ab 1851 in Rom am Propaganda-
Kolleg, wurde 1863 zum Priester geweiht und trat in den armenischen Antoniterorden
ein. Er war Konzilstheologe während des Ersten Vatikanischen Konzils und stand
danach mit Altkatholiken aus Deutschland und der Schweiz in Kontakt. Nach der

Veröffentlichung der Bulle «Reversurus» von Pius IX. im Jahr 1867 kam Ormanian
zusammen mit anderen armenischen Unierten in Opposition zu diesem, was ihn

116



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

nur ein Jahr lang dort wirkte, weckte er erstmals seit vielen Jahren etliche

Berufungen unter den Seminaristen - so auch die des jungen Soghomon
Soghomonian, der daraufhin am 9. Juni 1890 von Bischof Sargis Ter-

Gasparian zum Diakon12 geweiht wurde.
Im März 1891 veröffentlichte Diakon Soghomonian in der Beilage der

offiziellen Zeitschrift des Katholikosats von St. Etschmiadsin, Ararat, die
armenische Nationalhymne13 in einem von ihm geschriebenen vierstimmigen

Satz in armenischer Notenschrift. Im April 1891 hatte er bereits 37

armenische Volkslieder und Tänze in einem Heft unter dem Titel
«Aufgezeichnete Sammlung von nationalen Dorfliedern und Tänze» zusammengestellt.

Im Oktober desselben Jahres zeichnete er das Lied Pingöl von
Müsch auf, das ihm Muschegh, der Hauswart des Seminars, vorgesungen
hatte.

Im Mai 1892 erhielt er von der Seminarleitung die Erlaubnis, seine

Heimatstadt Kutina zu besuchen. Dort zeichnete er 15 Volkslieder und 60
weitere türkische Lieder auf, die seine Verwandten und die dortigen
Armenier sangen. Etwas später fasste er sie in einem Heft zusammen und

schliesslich am 28. Oktober 1879 zum Übertritt in die Armenische Apostolische Kirche

bewog und seine lebenslange kritische Haltung gegenüber dem Primat des Papstes

und der Vorrangstellung der römisch-katholischen Kirche erklärt. Ab 1880 war er
Primas der Armenier in Erzurum. Nach dem erzwungenen Rücktritt von Patriarch
Matthäos III. Izmirlian wurde Ormanian am 6. November 1896 zum armenischen
Patriarchen von Konstantinopel gewählt. S. Malak'ia Ormanian, Xoh ew Xösk'

Nachdenken und Reden), Jerusalem (St. James Armenian Printing House in
Jerusalem) 1929,493-500; vgl. zu «Reversurus» und zum zeitweiligen Schisma: Angela
Berlis (Hg.), Neue Forschungsbeiträge zum armenischen Schisma (1871-1879/1881),
IKZ 106 (2016) Heft 4, 225-328.

12 S. den Bericht darüber in: Ararat 23 (1890) Nr. 8, 472. Zur Ausbildung des

Vardapet Komitas in Etschmiadsin siehe Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie
Anm. 7), 21-35.

13 Nicht zu verwechseln mit dem Lied, das als Ausdruck des Nationalbewusst-
seins bei der Nationalfeier oder bei anderen feierlichen Anlässen gesungen oder
gespielt wird. Die von Komitas komponierte sog. «Nationalhymne» ist dem Katholi-
kos und dem Heiligen Stuhl von Etschmiadsin gewidmet. S. Robert Atayan, Ko-
mitasi arajin tpagrvac stelcagorcut'yuna, Azgayin orhnergi stelcman patmut'yunic'

Das erste publizierte Werk von Komitas. Aus der Geschichte der Entstehung der

Nationalhymne), Etschmiadsin (Verlag des Heiligen Stuhls von Etschmiadsin) 1973,

34-40 (http://echmiadzin.asj-oa.am/8883/l/34-40_1973(6)-9.pdf [zuletzt besucht am
10.9.2019]).

117



Abel H. Manoukian

nannte diese Sammlung «Östliche türkische Melodien». Auf der Rückreise

nach Etschmiadsin hielt sich der junge Diakon in Konstantinopel auf
und zeichnete dort weitere zehn ursprünglich aus Akn stammende
armenische Volkslieder auf, die ihm Hagop Dschanikian, der Autor des Buches
«Altertümer von Akn»,14 vorgesungen hatte. Während seines Aufenthaltes
in Konstantinopel, am 21. November, schrieb der Redaktor der armenischen

Tageszeitung Hayrenik, Arpiar Arpiarian, in einem Artikel über
ihn:

Dieser junge Mann setzte sich zum Ziel, die Spuren der alten Lieder zu finden,
die Dichtungen der Väter aufzuzeichnen, nicht nur in Worten, sondern auch
in Musik, sowie neue hinzuzufügen und uns eine Sammlung unserer nationalen

Volkslieder zu überreichen.15

3. Gibt es eine armenische Nationalmusik?

Dies war eine zutreffende Beschreibung eines der grössten Projekte des

jungen Musikforschers. Leider war dies angesichts der Zerrissenheit des

armenischen Volkes kein leichtes Unterfangen: Die Armenier, seit Langem

unter russischer und osmanischer Herrschaft, erlebten weder eine
nach westlichem Vorbild organisierte noch eine eigenständige Entwicklung

ihrer nationalen Musik; die langen Zeiten der Lremdherrschaft
Hessen keinen Lreiraum für einen fortschreitenden Prozess in der Musikkultur,

der ja nur in einer längeren Lriedensperiode hätte stattfinden können.
In den Städten und grösseren Siedlungszentren der Armenier diente deren

Musik meist der Unterhaltung und war stark beeinflusst von der Musik der

umgebenden Volksgruppen - im Westen war sie türkisch-arabisch und im
Osten persisch geprägt, da sich Ostarmenien lange unter persischer
Herrschaft befunden hatte. In den ländlichen Regionen war die Musik noch
stark verknüpft mit bäuerlichen und handwerklichen Tätigkeiten bzw.
gebunden an Leste aus freudigen, aber auch traurigen Anlässen. Die Melodien

wurden ausschliesslich mündlich von Generation zu Generation
überliefert. Die Musik war einstimmig und dabei ungeheuer variantenreich,

was als Zeugnis für eine lebendige Praxis gewertet werden kann.

14 Hakob Dschanikian, Hnut'iunk' Aknay Altertümer von Akn), Tiflis
(M. D. Rötineanc') 1895.

15 Vgl. Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 11.

118



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Ähnlich war es um die liturgische Musik bestellt: Zwar waren die Gesänge

der heiligen Liturgie und des Stundengebetes seit dem Mittelalter mit-
hilfe eines speziellen Zeichensystems, der Chazen-Notation, aufgeschrieben

worden, doch war der Schlüssel zur Interpretation der Chazen im
Laufe der Zeit, vor allem durch menschliche Verluste infolge der zahlreichen

Eroberungen, verloren gegangen.
Ganz allgemein hatten sich in den verschiedenen armenischen Zentren

die tradierten Melodien unterschiedlich weiter und somit auseinanderentwickelt.

Die Einflüsse der verschiedenen bunten orientalischen Musikstile,

jene der arabischen, persischen, türkischen und kurdischen Musik
hatten die ursprünglich rein armenische Musik derart überdeckt, dass

nicht nur unter den westlichen Wissenschaftlern, sondern auch bei den

Armeniern die Annahme entstand, es gebe keine im eigentlichen Sinne
armenische Musik.

Der junge Diakon Soghomon Soghomonian war als einziger anderer
Überzeugung. Wie bereits erwähnt, begann er die Dörfer des armenischen
Hochlands auf der Suche nach überlieferten Liedern und Tanzweisen zu
durchstreifen. Er ging davon aus, dass in diesen ländlichen Regionen, in
denen sich armenische, türkische, kurdische und persische Traditionen
kreuzten, die älteste Schicht armenischer Musik bewahrt sein müsse. Sein
Ziel war es, diese Schicht freizulegen und, auf dieser Grundlage aufbauend,

eines Tages die C/zazen-Notation zu entziffern, um schlussendlich die

ursprüngliche Form der alten Kirchengesänge wiederentdecken zu
können.16

4. Eine neue Identität: Komitas

Am 11. September 1894 wurde der Diakon Soghomonian im Gajane-Klos-
ter zum Priester geweiht.17 Als Mönchspriester erhielt er dabei nach der
uralten Tradition der Armenischen Apostolischen Kirche den Namen Ko-

16 Zur Chazen-Notation vgl. Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7),
26-28; Barwart, Armenische Volksmusik (wie Anm. 7), 57-61; Alice Ayvazian,
Komitas Vardapet and his Legacy to Armenian Music, in: Tatevik Shakhkulyan
(Hg.) Komitas and Medieval Music Culture (Komitas Museum-Institute Yearbook 1),

Yerevan (Komitas Museum-Institute) 2016, 85-90.
17 Siehe den Bericht darüber in: Ararat 27 (1894) Nr. 9, 289-292.

119



Abe/ H. Manoukian

mitas, der an den Katholikos Komitas18 erinnern sollte, der im 7. Jahrhundert

gelebt hatte und als grossartiger Musiker mit beeindruckender poetischer

Kraft den bekannten armenischen Hymnus Antzinq Nvirialq auf die
beiden Märtyrerjungfrauen Hripsime und Gajane geschaffen hatte.

Eine bedeutende Rolle im Leben des Vardapet Komitas spielte der
Katholikos Mkrtitsch Chrimian19, bekannt unter dem Namen «Hairik»,
was so viel wie «Väterchen» heisst. Er förderte Komitas in Form eines

Stipendiums, sodass dieser ab Oktober 1895 zunächst in Tiflis seine
musikalische Ausbildung vertiefen konnte. Dort lernte er den bekannten
armenischen Musiker Makar Ekmalian20 kennen, der ihm vom Besuch der
Musikakademie abriet und ihm stattdessen Privatunterricht erteilte. Nach

nur einem Jahr schickte der Katholikos Chrimian Hairik den jungen
Vardapet Komitas nach Berlin, was durch ein grosszügiges Stipendium
des Philanthropen Alexander Mantaschian21 möglich wurde. Im April
1896 schrieb sich Komitas am Privatkonservatorium von Richard Schmidt
ein und studierte Musiktheorie, Klavier, Chorleitung und Aufführungspraxis.

Im Herbst wechselte er an die Friedrich-Wilhelms-Universität,
heute Humboldt-Universität, und absolvierte im September 1899 das
Studium der Musikwissenschaft.22 Während seiner dreijährigen Studienzeit
in Berlin genoss er den gründlichen Unterricht der ausgezeichneten Leh-

18 S. dazu Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 32.
19 Mkrtitsch Chrimian (1820-1907) war ein beim Volk beliebter und angesehener

Geistlicher, der zunächst zum Patriarch der Armenier in Konstantinopel (1869—

1873) und später zum Katholikos aller Armenier in Etschmiadsin (1892-1907)
gewählt wurde.

20 Makar Ekmalian (1856-1905) war ein armenischer Komponist, Chordirigent
und Pädagoge.

21 Alexander Mantaschian (Mantaschew) (1842-1911), Ölbaron und Philanthrop,
war einer der reichsten Männer des frühen 20. Jahrhunderts. Zusammen mit zwölf
Gleichgesinnten gründete er die «Armenische Wohlfahrtsgesellschaft im Kaukasus».

22 S. dazu Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 39-44; R. Shes-

kous, Komitas Berlinum Komitas in Berlin), in: Robert Atayan (Hg.), Komitasakan
2, Jerewan (ARMSSR Academy of Sciences Publication) 1981, 25-38.

120



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

rer Heinrich Bellermann (1832-1903)23, Max J. Friedländer (1867-1958)24
und Oskar Fleischer (1956—1933)25.

In einem Sammelband der Berliner Internationalen Musikgesellschaft
(1899-1900), deren Gründungsmitglied Komitas war, veröffentlichte er
einen Artikel unter dem Titel «Die armenische Kirchenmusik».26

5. Rückkehr nach Etschmiadsin

Ende 1899 kehrte Komitas nach Etschmiadsin zurück. Er übernahm mit
sofortiger Wirkung die Aufgabe des Musiklehrers im Priesterseminar und
das Amt des Chorleiters an der dortigen Kathedrale. Für sein herausragendes

Wirken, insbesondere die Einführung des vierstimmigen Männerchores

in der Liturgie, ehrte ihn der Katholikos Chrimian Hairik durch
Überreichung einer Patriarchalurkunde und eines mit Blumenornamenten
bestickten Phelonions («Dzaghkia pilon»).

In dieser seiner kreativsten Periode bereiste Komitas mehrmals das

armenische Hochland und sammelte unermüdlich armenische Volkslieder

und -tänze. Er veröffentlichte zahlreiche musikwissenschaftliche
Artikel in der Kirchenzeitschrift Ararat sowie in mehreren anderen armeni-

23 Johann Gottfried Heinrich Bellermann war ein deutscher Musikwissenschaftler
und Komponist. S. dazu Otto Schneider, Heinrich Bellermann. Gedächtnisrede,

Berlin (Springer) 1903; Gesine Schröder, Gymnasiasten-Theater: Heinrich
Bellermanns Musik zu Sophokles, in: Petra Stuber/Ulrich Beck (Hg.), Theater und
19. Jahrhundert, Hildesheim (Georg Olms) 2009, 35-58 (http://slub.qucosa.de/api/
qucosa%3A558/attachment/ATT-0/ [zuletzt besucht am 10.9.2019]); Regina Rand-
hofer, Komitas and Berlin Musicology, in: Shakhkulyan (Hg.), Komitas (wie
Anm. 16), 12-20, hier 14f.

24 Max J. Friedländer absolvierte eine Ausbildung zum Sänger, bevor er sich der
Musikwissenschaft zuwandte. Im Jahre 1895 war er Lehrbeauftragter an der Universität

Berlin. Siehe a.a.O., 15f.
25 Oskar Fleischer war ein deutscher Musikwissenschaftler. Er war der vielseitigste

unter Komitas' Lehrern. 1899 war Fleischer Mitbegründer der Internationalen
Musikgesellschaft und Herausgeber von deren Publikationsorganen (Sammelbände
der Internationalen Musikgesellschaft, Zeitschrift der Internationalen Musikgesellschaft).

Siehe a.a.O., 16f.; https://de.wikipedia.org/wiki/ Oskar_Fleischer (zuletzt
besucht am 10.9.2019).

26 Komitas Keworkian, Die armenische Kirchenmusik, in: Oskar Fleischer/
Johannes Wolf (Hg.), Sammelbände der internationalen Musikgesellschaft. Erster
Jahrgang 1899-1900, Leipzig (Breitkopf & Härtel) 1900,54-64. - Zur Erinnerung an
seinen früh verstorbenen Vater Georg (Kework) zeichnete Komitas gelegentlich unter
dem Namen «Keworkian».

121



Abel H. Manoukian

sehen Zeitschriften im Kaukasusgebiet. Seine Ansätze und Erkenntnisse

gaben der späteren Musikethnologie aufgrund ihrer Modernität unersetzliche

Impulse.
Neben der regen Forschungstätigkeit widmete sich Komitas auch der

Bearbeitung und der Schaffung von Arrangements der ursprünglich
einstimmigen armenischen Weisen, Lieder und Tänze. Dabei gelang es ihm,
trotz «westlicher» Mehrstimmigkeit den unverkennbaren armenischen
Charakter beizubehalten, ja sogar noch zu unterstreichen. Durch mehrere
öffentliche Auftritte in Zentren des Kaukasusgebietes, im Osmanischen
Reich und in Europa als Chorleiter, Sänger und Komponist erreichte er
beachtliche Popularität, geriet aber gleichzeitig in Konflikt mit konservativen

Kreisen27 der armenischen Kirche, die ihm die «Verweltlichung» der

liturgischen Musik fast wie ein Sakrileg vorwarfen.
Nach dem Tod von Katholikos Chrimian Hairik, der für Komitas' Wirken

grosse Anteilnahme gezeigt und ihn zeitlebens nach Kräften unterstützt

hatte, folgte 1908 Mattheos II.,28 durch dessen Wahl die konservativen

Kräfte in Etschmiadsin erneut Auftrieb erhielten.29 Komitas war von
Anfang an von seiner Mission so überzeugt, dass er sich nie in die
Allgemeinheit einfügen wollte. Obwohl er unter den Mitbrüdern in Etschmiadsin,

besonders jenen, die in Berlin, Leipzig und Marburg ihre universitäre

Ausbildung erhalten hatten, und in den weltlichen intellektuellen Kreisen
Unterstützer hatte, sah er sich von der Mehrheit isoliert, ja sogar angefein-

27 Damit sind jene Kreise gemeint, die sich gegen jede Erneuerung und Anpassung

der armenischen Kirche, um ihr den Dienst in der modernen Welt besser zu

ermöglichen, stellten. Sie traten vehement gegen die Öffnung der Kirche, besonders ihrer
Liturgie und ihrer äusseren Erscheinung ein. Die Anschuldigungen gegen Komitas
richteten sich v. a. gegen die Aufführung von Hymnen auf einer weltlichen Bühne,
Aufnahme und Verkauf von geistlichem Liedgut, Aufführung und Interpretation von
Liebesliedern durch einen Geistlichen usw. S. Xacik Gabrieli Bardikyan, Komitass
inepisin etel ë Komitas, wie er war), Jerewan (Zangak-97) 2002, 200-208.

28 Matteos II Izmirlian (1845-1910) war Katholikos aller Armenier (1908-1910)
in St. Etschmiadsin. 1896 setzte Sultan Abdul Hamid II. ihn als armenischen Patriarch

ab und verbannte ihn nach Jerusalem. Nach der jungtürkischen Revolution im
Jahr 1908 kehrte er kurz nach dem Exil zurück und wurde als Patriarch der Armenier
in Konstantinopel wiedergewählt. Siehe dazu Abel Manoukian, Zeugen der
Menschlichkeit. Der humanitäre Einsatz der Schweiz während des Völkermordes an
den Armeniern im Osmanischen Reich 1894-1923, Bern (Schweizerischer Evangelischer

Kirchenbund) 2015, 195, 210, 300, 342.
29 Dazu Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 33, 57f.

122



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

det, Frustriert verfasste er am 5. September 1909 einen Brief an Mattheos
II. mit einem Gesuch um Entlassung aus dem Orden:

Eure Heiligkeit! Seit 20 Jahren bin ich Mitglied des Ordens des Hl. Etsch-
miadsin. Ich bin in diesen Orden eingetreten, um zu dienen. 20 Jahre lang hat
mich meine Umgebung an der Umsetzung meiner Vorhaben gehindert; ich
fand immer Niedertracht und keine Gerechtigkeit; nun bin ich mit meinen
Nerven am Ende und kann diesen Zustand nicht mehr ertragen. Ich suche
Ruhe und finde keine; ich dürste nach ehrlicher Arbeit, aber ich werde behindert;

ich möchte mich zurückziehen; ich möchte meine Ohren verschliessen,
um nicht zu hören, die Augen schliessen, um nicht zu sehen, die Füsse binden,
um nicht in Ärgernis geführt zu werden, meine Gefühle zurückhalten, um
nicht gekränkt zu werden - aber da ich eben ein Mensch bin, vermag ich es
nicht. Mein Gewissen stirbt, mein Enthusiasmus wird träge, meine Lebenskraft

ermattet und in Herz und Seele nistet sich mir Ungewissheit ein.

Wenn Eure Heiligkeit mich nicht verlieren, sondern zurückgewinnen möchten,

bitte ich Euch unter Tränen darum, mich aus dem Orden des Hl. Etsch-
miadsin zu entlassen und mich in die Einsiedelei des Sevan-Klosters gehen zu
lassen. Ich habe 20 Jahre verloren - lasst mich die verbleibenden Jahre dazu
nutzen, meine Erkenntnisse in aller Ruhe niederzuschreiben und somit einen

wichtigeren Dienst an unserer leidgeprüften Kirche und der Wissenschaft zu
leisten.30

Diesem Gesuch wurde nicht stattgegeben, woraufhin Komitas sich ent-
schloss, Etschmiadsin zu verlassen. 1910 ging er nach Konstantinopel,
weil es in der damaligen Metropole des Osmanischen Reiches eine
blühende armenische Gemeinde mit weit über 200 000 Mitgliedern gab. Als
letzte Mitteilung über ihn stand in der Kirchenzeitschrift Ararat im Jahr
1911 zu lesen:

Die Direktion des Priesterseminars vom Hl. Etschmiadsin entlässt den Vardapet

Komitas ab dem 1. November 1910 aus dem Amt des Musiklehrers des

Priesterseminars und aus dem Amt des Chorleiters der Kathedrale.31

6. Auf dem Höhepunkt des Schaffens in Konstantinopel

Der insgesamt fünf Jahre dauernde Aufenthalt in Konstantinopel wird als

zweitwichtigste Periode der Kreativität im Leben des Vardapet Komitas
betrachtet. Er wohnte im Bezirk Pangalti im Haus der Familie Götschian

30 Vgl. Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 23.
31 Zitiert nach Ararat 45 (1911) Nr. 3, 168.

123



Abel H. Manoukian

und teilte seine Wohnung mit dem bekannten armenischen Maler Panos

Terlemezian32.

Nachdem im Juli 1908 der Umsturz durch die Jungtürken erfolgt war,
fand die Modernisierungsrevolution zunächst den ungeteilten Beifall des

Westens sowie der revolutionären politischen Parteien, die sich teils im
Land im Untergrund, teils aber auch im Exil befanden. Nach der Verkündigung

der osmanischen Verfassung und einer Generalamnestie kehrten
über 60 000 ins Ausland geflüchtete Oppositionelle und Intellektuelle,
darunter viele Armenier, nach Konstantinopel zurück. Erst mit der Zeit
wurde klar, dass der Wechsel des Regimes und der Staatsideologie an den

geopolitischen Zwängen, denen sich das Osmanische Reich ausgesetzt
sah, nichts änderte.33 Deshalb fand sich Komitas zunächst in der sich
enthusiastischer Schwärmerei hingebenden Gesellschaft wieder. Drei Tage
nach seiner Ankunft nahm er an der Sonntagsliturgie in der Erlöserkirche
in Galata teil und begeisterte die anwesenden Gläubigen mit seiner schönen

Stimme.

32 Panos Terlemezian (1865-1941) war ein osmanisch-armenischer Künstler. Er
besuchte 1881-1886 das Zentralkolleg in Van mit Auszeichnung und war anschliessend

dort Lehrer. Während des absolutistischen Regimes von Sultan Abdul Hamid II
(1876-1909) und während des armenischen Völkermords (1915) war er politisch aktiv
gegen die periodischen Repressionen des osmanischen Staates gegen seine armenischen

Untertanen. Terlemezian war einer der vertrautesten Freunde von Komitas.
1913 malte er sein Portrait. S. Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7),
71-94.

33 Die jungtürkische Revolution im Jahr 1908 stellt eines der entscheidendsten

Ereignisse der osmanischen Geschichte im 20. Jahrhundert dar. Mit dem Offiziersputsch

in Saloniki endete de facto die autokratische Herrschaft Abdul Hamids II. und
es konnte sich eine politisch motivierte Gruppe vornehmlich junger Oppositioneller
an der Spitze des osmanischen Staates etablieren. Während der zehnjährigen
Herrschaft der sog. «Jungtürken» wurden zahlreiche zukunftsweisende Reformen in
Angriff genommen, die osmanische Verfassung von 1876, die einst vom Sultan ausser
Kraft gesetzt war, wiedereingeführt und das osmanische Parlament wiederbelebt.
Doch diese demokratische Wende durch die anfänglich gesamtosmanische Gruppierung

wurde durch den Nationalismus der vorherrschenden Türken gebremst und
verkehrte sich spätestens 1913, mit der Errichtung des jungtürkischen Triumvirats, in
eine Diktatur, die andere Ethnien und Religionen diskriminierte. Einerseits verkörperte

die jungtürkische Bewegung anfangs die Hoffnung auf eine geeinte Nation ohne

Diskriminierung von Muslimen, Juden, Christen, Arabern, Slawen oder Armeniern.
Andererseits artete der überschwängliche Chauvinismus nach kurzer Zeit in eine Phase

der Türkifizierung und in den ersten grossen Genozid des 20. Jahrhunderts aus:

dem Völkermord an den Armeniern, an den assyrischen und chaldäischen Christen.
S. dazu Manoukian, Zeugen (wie Anm. 28), 338-352, 357-371.

124



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Mitte Juni 1910 besuchte Komitas seine Heimatstadt Kütahya und
blieb dort fast zwei Monate. Er wurde auch hier nicht müde, sogleich aus
den Schülern der armenischen Schulen einen gemischten Chor mit 108

Sängerinnen und Sängern zusammenzustellen und ein volles Konzertprogramm

zur Aufführung zu bringen. Es war das erste Mal, dass die
Westarmenier in Kütahya einen gemischten armenischen Chor erlebten und
dabei Lieder und Melodien hörten, die aus ihrer nächsten Umgebung, aus

dem Leben des Landvolkes und dem bäuerlichen Umfeld stammten.
Vergleichbare Konzerte gab Komitas Anfang September in Brussa, wo er
einen gemischten Chor mit 90 Stimmen organisierte. Erstaunlich war seine

Fähigkeit, in kürzester Zeit grosse Chöre mit hoher Gesangsqualität
zustande zu bringen und den Zuhörern unvergessliche Aufführungen
darzubieten.

Als Komitas Ende September wieder nach Konstantinopel zurückkehrte,

begann er, einen grossen Chor zusammenzustellen. Einer seiner
bekannten Schüler, Mihran Tumadjian berichte als Augenzeuge dieses

Unternehmens später in seinen Erinnerungen:

Die Lehrer und Schüler der Kedronakan-, der Berberian- und der Essaian-
Schule, die Mitglieder der verschiedenen Musikvereine, Studenten von der
Universität, junge und auch ältere Leute drangen wochenlang in Scharen in
die Säle der Kedronakan- und der Essaian-Schule, um ihre Stimmen überprüfen

und sich in den Chor inskribieren zu lassen.34

Aufgrund dieser ausführlichen Listen konnte Komitas die Stimmen
sorgfältig einteilen und bald mit der Chorarbeit beginnen. Der Chor erhielt den
Namen Gussan, was so viel wie «Minnesänger» oder «Troubadour»
bedeutet. Er bestand aus 300 Mitgliedern und wurde schnell unter den
Armeniern bekannt und beliebt. Bei seinem ersten Auftritt am 21. November
1910 im Theater «Petit Champ», das im Pera Distrikt lag, ereignete sich

ein merkwürdiger Zwischenfall: Wenige Stunden vor Beginn des Konzerts

erhielt Komitas ein offizielles Schreiben des Vorsitzenden des
Geistlichen Rates des armenischen Patriarchats in Konstantinopel, dem Archi-
mandrit Ghevond Durian, in dem dieser die Aufführung des ersten Teiles
des Konzerts verbot. Er schrieb:

34 Vgl. Gabriel Basmadjian, Komitas Vardapet Polso mej Der Vardapet
Komitas in Konstantinopel), in: Noragnounk (April 1995) 21-32, hier 24.

125



Abel H. Manoukian

Nach dem Recht und den heiligen Gesetzen der Armenischen Kirche ist es

Ihnen unter keinen Umständen gestattet, die Hymnen der Heiligen Liturgie
auf einer weltlichen Bühne wie der des Petit Champ-Theaters, aufzuführen.
Aus diesem Grund verbieten wir Ihnen die Durchführung des ersten Teils
Ihres Programmes, um Ärgernis vorzubeugen.35

Verständlicherweise geriet Komitas in eine unbeschreibliche Verlegenheit.

Die Nachricht zirkulierte blitzschnell unter den Konzertbesuchern.
Die Mutigen unter ihnen, insbesondere der bekannte armenische Historiker

Hakop Siruni, ermutigten Komitas, das Konzertprogramm unverändert

aufzuführen. Komitas entschloss sich angesichts der grossen
Unterstützung durch das Publikum, das komplette Programm aufzuführen, und
das erste Konzert seines Gtmrm-Chores wurde zu einem grossen Erfolg.

Einen Tag zuvor war ein Artikel in der Tageszeitung Jamanak erschienen,

in dem der Autor den Vardapet Komitas des Sakrilegs bezichtigte.
Andere konservative Gegner gingen anlässlich dieses Konzerts sogar so

weit, dass sie bei der türkischen Polizei Anschuldigungen gegen Komitas
erhoben. Sie warfen ihm die beabsichtigte Aufführung von revolutionären
und nationalistischen Liedern vor. Trotz dieses Widerstandes Hess sich

Komitas weder entmutigen noch von seiner Arbeit abbringen. So entstand

unter anderem sein berühmtes Sakralwerk, die Neuvertonung der Heiligen

Messliturgie der Armenischen Apostolischen Kirche, die sogenannte
Komitasian-Patarag. Vor ihm hatte sein ehemaliger Lehrer, der Musikpädagoge

und Komponist sakraler Musik, Makar Ekmalian, im Jahr 1892

eine Messliturgie, die sogenannte Ekmalian-Patarag36 komponiert, aber
diese war in mancher Hinsicht vom europäischen Musikstil beeinflusst.
Komitas hingegen schuf eine bereinigte armenische Vertonung der Liturgie,

deren Melodik einzig und allein aus der ältesten Tradition der
armenischen Musik schöpft, und stattete sie mit einer adäquaten Harmonik
aus.37

35 Vgl. Basmadjian, Komitas (wie Anm. 34), 24f.; Soulahian Kuyumjian,
Archeology (wie Anm. 7), 106.

36 Makar Ekmalian, Ergec'olut'iunk' Srboy Pataragi Hayastanyac' Arak'elakan
Eketec'woy P'oxadreal ew nerdasnakeal Yeris Ew I cors Jayns I Jern M. Ekmalean
Die Lieder der Armenischen Apostolischen Messliturgie in drei und vier Stimmen),
Leipzig (Breitkopf & Härtel) 1896.

37 Chants of the Divine Liturgy of the Armenian Apostolic Orthodox Church.
Written down in Modern Notation and harmonized by Komitas Vardapet. Adapted for
Mixed Choirs by Vardan Sarxian. Words in Armenian and English Translation, New
York (Delphic Press) 1950.

126



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Der Vardapet Komitas bereiste mehrfach die wichtigsten europäischen
Städte wie Berlin, Leipzig, Wien, Genf, Lausanne, Bern, Zürich, Paris und
London und seine Konzerte, aber auch seine Vorträge über armenische
Volksmusik sowie über alte und neue Notation der armenischen Kirchenmusik

fanden begeisterte Aufnahme. Auch in Konstantinopel gab er
wiederholt Konzerte und hielt sowohl in armenischen als auch in türkischen
Intellektuellenkreisen Vorträge.

Erwähnenswert erscheint sein Konzert im Alhambra-Theater in Kairo
am 16. Juni 1911. Am darauffolgenden Tag schrieb der bekannte armenische

Autor Tigran Kamsarakan38:

Gestern Abend haben Sie uns singend und sprechend humorvoll unterhalten
und uns auf eine Pilgerfahrt nach Armenien geführt. Besser gesagt: Sie haben

den Armeniern in Ägypten ein Stück Armenien gebracht. Wir haben

geglaubt, dass ein Geistlicher, der aus Etschmiadsin kommt, nur das heilige
Myron-Öl mit sich bringt. Sie aber haben uns die Berge [Ararat-]Masis und

Aragaz herbeigeholt. Wer sagt, dass Berge nicht gehen können?39

Obwohl Komitas in Konstantinopel ein weites Betätigungsfeld offenstand,
schlummerte in seinem Innersten stets die Sehnsucht nach der Heimat.
Deshalb entschloss er sich im Juni 1913, nach Etschmiadsin zurückzukehren.

Am 11. August begegnete er Gevorg V. Surenyants, dem Katholikos
aller Armenier in Etschmiadsin (1911-1930), in dessen Sommerresidenz
in Bürakan auf einer Anhöhe am Hang des Berges Aragaz. Der Katholikos

begrüsste Komitas mit den folgenden Worten:

Ja, sei gegrüsst, Pater Komitas! Es wird gesagt, dass du in Konstantinopel
hoch angesehen bist, deine Arbeit sehr gut vorankommt und du viel Geld
machst. Wann wirst du zurückgehen? Das wäre sicher gut für dich!40

Auf den Hohn und die Verachtung, die ihm von dem hohen Würdenträger
entgegenschlug, reagierte Komitas äussert knapp: «Heute bin ich gekommen

- morgen gehe ich wieder!»41

38 Tigran Kamsarakann (1866-1941) war ein armenischer Schriftsteller und
Begründer der westarmenischen realistischen Literatur.

39 Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 26.
40 A.a.O., 29.
41 Ebd.

127



Abel H. Manoukian

7. Schicksalsschwere Zeiten

Tatsächlich verliess Komitas am nächsten Tag Etschmiadsin und reiste
über Tiflis und Batumi nach Konstantinopel zurück, wo er am 21. August
1913 ankam. Doch auch hier hatte er als bahnbrechender Künstler mit
visionären Ideen keine leichte Stellung. Am 18. Juni 1914 gab der Geistliche

Rat des armenischen Patriarchats in Konstantinopel bekannt:

In Anbetracht der Tatsache, dass der Vardapet Komitas die heiligen Hymnen
und Gesänge der Armenischen Apostolischen Kirche, die dem Gotteshaus
vorbehalten sind, für das Grammophon aufgenommen hat und zum Verkauf
anbietet, auf dass diese fortan an religiöse Gefühle verletzenden und
unangemessenen Orten abgespielt werden, beschloss der Geistliche Rat, die
Aufmerksamkeit des Patriarchen auf diese Vorgänge zu lenken, damit dieser
entsprechende Massnahmen ergreife und den Heiligen Katholikos darum bitte,
dass dieser dem unwürdigen Treiben des Herrn Vardapet Komitas Einhalt
gebiete.42

Der armenische Schriftsteller Arschak Tschobanian43 kritisierte in einem
Artikel mit dem Titel «Ein areligiöser Entscheid», der am 7. und 8. Juli
1914 in der Zeitung Byzantion erschien, das Vorgehen des Geistlichen
Rates:

Der Entscheid des Geistlichen Rates über den Vardapet Komitas ist der
areligiöseste Entscheid aller Zeiten. Die Religion ist, wenn man sie nicht auf
Pfaffenart und kleinkrämerisch interpretiert, nichts anderes als der Glaube an
höchste Gerechtigkeit und Schönheit. Der Entscheid des Geistlichen Rates ist
eine Beleidigung gegen die Schönheit und entbehrt jedes Funkens Gerechtigkeit.44

Als der Erste Weltkrieg ausbrach, hielten die Jungtürken - gedeckt von
einem Geheimvertrag mit Deutschland und weil die Aufmerksamkeit der
Weltöffentlichkeit durch das Kriegsgeschehen abgelenkt war - die Zeit für
reif, den langgehegten Plan, die Armenier zu vernichten, nun auszuführen.

Wie sie dieses Vorhaben umsetzten, übersteigt jegliche Vorstellungskraft.

Die Zahl der Opfer liegt bei mehr als 1,5 Millionen Menschen.
Am 24. April und in der Nacht zum 25. April 1915 wurden auf einen

Schlag mehr als 200 hochangesehene Armenier, unter ihnen auch der

42 Vgl. a. a. O., 30; Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7).
43 Arschak Tschobanian (1872-1954) war ein armenischer Intellektueller,

Schriftsteller, Kritiker, Philologe, Journalist und eine einflussreiche Person des

öffentlichen Lebens. Er gehörte zu Komitas' engstem Freundeskreis.
44 Vgl. Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 30.

128



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Vardapet Komitas, in Konstantinopel verhaftet und ins Landesinnere
verbracht. Sie wurden in Richtung Angora und in die Kleinstadt Tschankiri
sowie nach Tschorum deportiert. Von dort aus sollten die politisch
wichtigsten Führer über Adana und Aleppo bis nach Diyarbekir verschleppt
werden, um weit weg von der Weltöffentlichkeit grausam umgebracht zu
werden. Nur die wenigsten von ihnen, unter ihnen auch Komitas, hatten
das Glück, infolge höchster Anstrengungen einflussreicher Freunde und
Verwandter freizukommen und zu überleben.45

Vartan Bedoian berichtete später über seine erste Begegnung mit
Komitas nach dessen Rückkehr aus dem Exil:

Im September 1915, es war der erste Schultag, waren wir in der Schule zum
Unterrichtsbeginn versammelt. Welche grosse Freude und unvorstellbare
Überraschung war es, zu hören, dass Komitas kommen und in der nationalen
Kedronakan-Schule wieder Musikunterricht übernehmen wird. Den Vardapet

Komitas zu sehen, hat in unseren süssen Träumen die Hoffnung geweckt,
dass wir mit ihm auch die anderen Notablen sehen werden. Nun kommt
Komitas uns entgegen. Unsere Blicke konzentrieren sich auf ihn. Komitas? Oder
ein Phantombild von ihm? Anstelle des lächelnden, lebensfrohen, humorvollen,

liebevollen, witzigen Mannes, der uns mit «do ladj» (du Schlingel), «do
dzur» (du Lausbube) angesprochen und Freude im Umgang mit den Schülern
hatte, kam eine Gestalt mit hängendem Kopf und ohne den Anflug eines
Lächelns, mit einem traurigen, verstörten und eingefallenen Antlitz mit einigen
ausgeschlagenen Zähnen - wer, weiss, welche bestialische Türkenfaust dies

zu verschulden hat - in unsere Schule.46

8. Schwanengesang

Die Entbehrungen und Schrecken der Internierung, der Verlust seiner
ebenfalls deportierten und ermordeten Freunde wie Daniel Varujan47 und
Ruben Sevak48 und vieler anderer, aber auch das Abhandenkommen seiner

wertvollen Aufzeichnungen und Forschungsarbeiten und schliesslich
die Ungewissheit über die Zukunft seiner geliebten armenischen Nation
hatten Komitas' Nerven ruiniert. Seit seiner Rückkehr litt er grosse seelische

Qualen. Im Sommer 1916 konnte er im Ferienhaus seines vertrauten
Freundes Astvadzatur Harenz in Prinkipo auf den Prinzeninseln bei Kon-

45 Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 113-141.
46 Vgl. Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 21-32.
47 Daniel Varoujan (1884-1915) war ein armenischer Dichter.
48 Rupen Çilingiryan (Sevak) (1886-1915) war Dichter und Arzt.

129



Abel H. Manoukian

stantinopel noch die wunderschönen Klavierbearbeitungen der früher
aufgezeichneten sieben Volkstänze fertigstellen. Diese Schöpfung wurde sein

Schwanengesang. Von da an schwieg sein Genius für immer, er war nicht
mehr imstande, neue Werke hervorzubringen. Kurz darauf verschlechterte

sich sein Gesundheitszustand rapide, sodass er in eine psychiatrische
Anstalt kam, wo ihn Dr. Torgomian und Dr. Ginos, zwei angesehene Ärzte,

liebevoll betreuten, bis er 1919 von Konstantinopel nach Ville-Évrard
bei Paris gebracht wurde. 1921 wurde Komitas in die psychiatrische
Abteilung des Krankenhauses von Villejuif in Paris verlegt.49

Dort schwieg er die meiste Zeit vor sich hin, sang keinen einzigen Ton
und spielte keine Note am Klavier. Als ihn einer seiner ehemaligen Schüler

besuchte, fragte er diesen: «Leben die Lieder noch, für die ich gestorben

bin?»50

Am 21. Oktober 1935, um 6 Uhr schloss der Vardapet Komitas für
immer die Augen. Seine sterblichen Überreste wurden am 28. Mai 1936

nach Jerewan überstellt und im Pantheon in einem Ehrengrab beigesetzt.51

Damals hielt der berühmte armenische Dichter und Schriftsteller Avedik
Isahakian52 eine Trauerrede, in dem er u. a. sagte:

Lieber Komitas! Du bist heute und immer bei uns durch deine wunderbaren
Lieder, durch deine grosse Kunst und deine heroischen Werke. Du bist
unsterblich, solange das armenische Volk lebt, und dein Lied wird auch leben.
Du bist sehr müde geworden, lieber Komitas, du hast viele Qualen erlitten,
hast Schreckliches und das Schwert des bestialischen Feindes gesehen. Ruhe
nun aus in der vertrauten Erde im Schoss deines Mutterlandes! Das wohlklingende

Lied deiner geliebten Araratebene und deine Lieder mögen dich umwehen!

Ruhe in Frieden, lieber, seliger Komitas!53

49 Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 147-194; Claudine
Bellamy/Michel Caire, Considération sur les Séjours en Psychiatrie du Père
Komitas, in: Shakhkulyan (Hg.), Komitas (wie Anm. 16), 101-126; Meliné Karakas-
hian, Komitas. Past and Present Psychological formulations, in: Shakhkulyan (Hg.),
Komitas (wie Anm. 7), 10-21.

50 Vgl. Abel Oghlukian, Komitas Vardapet Ejmiacni Mej Der Vardapet
Komitas in Etschmiadsin. Ein Leben unter dem Katholikossat von fünf Katholikoi:
Georg IV., Makar I., Mkrtsch I. Vanetsi, Mattheos II. und Georg V.), in: Noragnounk
(April 1995) 20.

51 Soulahian Kuyumjian, Archeology (wie Anm. 7), 195.
52 Avetik Isahakian 1875-1957) war ein prominenter armenischer Lyriker,

Schriftsteller und Aktivist. Er gehörte zu Komitas' engstem Freundeskreis.
53 Vgl. Oghlukian, Grakan Nsxarq Komitas (wie Anm. 7), 34.

130



Der Vardapet Komitas (1869-1935): Leben, Weg und Erbe

Im Jahr 2015 wurden anlässlich des 100. Gedenkjahres des Völkermordes
an den Armeniern alle Opfer des Genozids, die wegen ihres Glaubens an
Jesus Christus getötet worden waren, von der Armenischen Apostolischen
Kirche offiziell heiliggesprochen. Auch der Vardapet Komitas gehörte dazu,

allerdings ohne namentlich erwähnt zu werden. Es würde seiner

Bedeutung (ähnlich wie der anderer herausragender Persönlichkeiten)
gerecht, wenn die Armenisch-Apostolische Kirche seiner künftig namentlich
gedenken würde.

Abel H. Manoukian (*1959 Beirut, Libanon), Dr. theol., 1981-1987 Studium
der römisch-katholischen Theologie an der Universität Wien, 1987Abschluss
mit Mag. Theol. und 1993 Promotion im Fachbereich der Ostkirchenkunde
an der Theologischen Fakultät der Universität Wien. 1980 Priesterweihe.
1980-2011 Pfarrer der armenischen apostolischen Kirchgemeinden in
Österreich, Armenien, Kanada und der Schweiz. Seit 2014 tätig als
wissenschaftlicher Assistent beim Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund
und seit 2015 zudem Generalsekretär des Schweizerischen Rates der
Religionen.

Adresse: Sulgenauweg 26, 3001 Bern, Schweiz
E-Mail: Abel.Manoukian@sek-feps.ch

Summary

2019 marks the 150th anniversary of the birth of the Armenian priest, music

ethnologist, and composer, Komitas (1869-1935). He is generally considered the
founder of Armenian modern classical folk and church music. Komitas promoted
Armenian music in foreign circles as part of his larger plan to "excavate the
sounds of our Armenian folk music from our historic ruins," and prove to the
world that there is unique Armenian music. His plan became his raison d'être, and
this is what sets Komitas apart from other artists of genius.
The Great Genocide of the Armenian people in 1915 put an abrupt and tragic end

to Komitas' creative activity and to his ascent in the world of international music.

During the twentieth century, the Armenian Diaspora was too weak and

disorganised for his mission. European music circles gradually forgot Komitas and
Armenian music. In the last few centuries, however, Komitas' work has regained
the attention of a broader public.

Schlüsselwörter - Keywords

Armenische Apostolische Kirche - Vardapet/Priester - Musikwissenschaftler -
Œazen-Notation - Genozid

131


	Der Vardapet Komitas (1869-1935) : Leben, Weg und Erbe

