Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 2

Artikel: Die Orthodoxie und ihre zeitgendssischen interreligiésen Initiativen
Autor: Martzelos, Georgios D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Orthodoxie und ihre zeitgenossischen
interreligiosen Initiativen

Georgios D. Martzelos

Die ungeheuer grossen Probleme, Vertreibungen und Gefahren, die heute
und von jeher Missionare und Glidubige der verschiedenen christlichen
Konfessionen durch fundamentalistische und traditionelle Religionen vor
allem im asiatischen und afrikanischen Raum erfahren, aber auch die Ent-
stehung des religiosen und besonders des islamischen Fundamentalismus
in den letzten 20 Jahren stellen eine Gefahr fiir den Erhalt des Weltfrie-
dens dar.* Sie haben den Weltkirchenrat, die romisch-katholische, aber
auch die orthodoxe Kirche dazu gefiihrt, die Wichtigkeit des interreligio-
sen Dialoges zu erkennen, der als Weg dienen soll, die vielen sozialen
Probleme zu 16sen, die durch das Zusammenleben verschiedener religio-
ser Gemeinschaften der modernen Staaten und der weltweiten Gesell-
schaft entstehen.

Natiirlich ist der interreligiose Dialog als Weg zur Losung von Proble-
men, die durch das Zusammenleben christlicher Gemeinschaften mit An-
dersgldubigen zustande kommen, in der Praxis und der Geschichte der
Kirche und besonders der orthodoxen Kirchen nicht unbekannt. Seit ihren
Anfédngen befand sich die Kirche mit Judentum und Heidentum (Hellenis-
mus) im Dialog, auch wenn die Schriften der christlichen Schriftsteller,
mit denen dieser Dialog stattgefunden hat, in ihrer Mehrzahl einen apolo-
getischen Charakter haben.! Seit der Zeit, als die Araber und nach ihnen
die Ottomanen Gebiete des Byzantinischen Reiches besetzten, in denen
Christen anséssig waren, kann man das Zusammenleben von Christen
und Moslems mitverfolgen, was wiederum den Dialog zwischen Orthodo-

*

Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, der bei der 1. internationalen
Konferenz «Interreligious Relations and Ecumenical Issues» (IREI) gehalten wurde,
die vom 23. bis zum 25. November 2011 unter dem Titel «Interreligious Relations and
Theological Reflection: Ecumenical Overview and Issues» stattfand. Die IREI-Kon-
ferenzen sind eine Initiative des Departements fiir Christkatholische Theologie (s.
https://www.ikz-bios.unibe.ch/irei_conferences.html).

I Siehe z. B. sowohl die Werke des Philosophen und Mirtyrers JUSTIN, Dialogus
cum Tryphone Judaeo, PG 6, 471 A-800 D, Oratio ad Grazcos, PG 6, 229 A-240 A und
Cohortatio ad Gracos, PG 6, 241 A-312 A, als auch die Werke von ATHENAGORAS,
Legatio pro Christianis, PG 6, 889 A-972 C, und TATIAN, Oratio adversus Gracos,
PG 6, 804 A-888 A.

IKZ 109 (2019) Seiten/pages 99—112 99



Georgios D. Martzelos

xie und Islam erforderlich machte. Grosse Kirchenviter und Theologen
der orthodoxen Kirche wie Johannes von Damaskus, Gregorios Palamas
oder Joseph Bryennios, aber auch Kaiser von Byzanz, wie etwa Manuel I1.
Palaiologos, haben bemerkenswerte Dialoge mit dem Islam gefiihrt.?
Ahnliche Beispiele fiir interreligiose Dialoge sind auch im mittelalter-
lichen Westen und vor allem auf der Iberischen Halbinsel zu finden, wo
Christentum und Islam aufeinandertrafen.

Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde unter den gegebenen Um-
stinden unserer Epoche die Notwendigkeit eines interreligiosen Dialogs
immer deutlicher. Hierzu hat vor allem die enge gegenseitige Abhingig-
keit der verschiedenen sozialen Gruppen, Nationen und Kulturen, die ein
Merkmal unserer Zeit ist, beigetragen. Sie charakterisiert — vor allem als
Folge der Globalisierung — die Okonomie, die Politik und das Leben heu-
tiger Gesellschaften und hat neue Realititen geschaffen, in der die Gefahr
religioser Konfrontationen, die durch Fanatismus und Intoleranz aufge-
heizt werden, fiir den Weltfrieden bedrohliche Ausmasse angenommen
hat. Die tragischen Ereignisse des 11. September 2001, der «als Tag, der
die Welt verdanderte» charakterisiert wurde, aber auch die Ereignisse, die
auf diesen Anschlag folgten, haben eindeutig gezeigt, wie notwendig Dia-
log und Zusammenarbeit der verschiedenen religiosen Fiihrer ist, damit
die Religion nicht zum Mittel nationalistischer Ziele und politischer Ab-
sichten gegen die Menschheit und die Religion selbst wird. Treffend beto-
nen es bereits die Erklidrungen von Bern (1992) und Bosporus (1994), dass
«der Krieg im Namen der Religion ein Krieg gegen die Religion» ist.?

2 S. GREGORIOS D. Z1akAs, To Oixovpevirnd Iatorayeio xat 0 didhoyog pé
16 Tohd, in: DPavdor, 400 yodvia, hg. vom Okumenischen Patriarchat, o. A. 2001,
575-725, hier 579f.; DERs., @gnoxewohoyind peretnpata, Bd. I (Zovrog dopove-
1@ pé avbpwmovg dropopetintig miotng), Thessaloniki (Vanias) 2004, 240f.

3 KoNSTANTINOS KALLERGIS, TTohtint): «AtaxfouEn Bonoxrewdv otig Bou-
EéMrey, in: Zeitung «H KaOnueowiy, 21.12.2001, 8. — Ubersetzungen aus dem
Griechischen stammen, sofern nicht anders angegeben, vom Verfasser. Wo Quellen
dort in deutscher Ubersetzung vorhanden waren, wurden sie iibernommen aus ANAS-
Tasios KaLLis, Auf dem Weg zu einem Heiligen und Grossen Konzil. Ein Quellen-
und Arbeitsbuch zur orthodoxen Ekklesiologie, Miinster (Theophano Verlag) 2013.

100



Die Orthodoxie und ihre zeitgenossischen interreligiosen Initiativen

1. Die interreligiosen Dialoge im Rahmen der romisch-
katholischen Kirche und des Weltkirchenrats

Im Rahmen der erwihnten Probleme, die seit Mitte des 20. Jahrhunderts
unsere Epoche charakterisieren, massen sowohl der Weltkirchenrat als
auch die romisch-katholische und die orthodoxe Kirche bilateralen oder
multilateralen interreligiosen Treffen eine besondere Bedeutung bei, auch
dann, wenn diese nur kurz dauerten. Seit dem Anfang des 20. Jahrhun-
derts wurden in den globalen Missionskonferenzen von Edinburgh (1910),
Jerusalem (1928) und Tamparam/Indien (1938) versucht, die soteriologi-
sche Bedeutung der anderen Religionen zu verstehen, um als Kirchen eine
entsprechende gemeinsame missionarische Vorgehensweise zu verfolgen.
Damals war es jedoch im Rahmen des ORK noch nicht méglich, sich auf
die Notwendigkeit des interreligiosen Dialogs zu verstindigen. Durch den
neuen Geist infolge des Zweiten Vatikanums hat sich die Situation verdn-
dert.* Diese Synode hat bekanntlich unter anderem die Notwendigkeit ei-
nes interreligiosen Dialogs betont, um so die modernen missionarischen
und sozialen Probleme zu l6sen. Zum einen hat sie 1964 das «Sekretariat
fiir die Nicht-Christen» begriindet, das 1989 in den «Pipstlichen Rat fiir
den Interreligiosen Dialog» umbenannt wurde; zum andern gab sie 1965
die Synodalenzyklika Nostra Aetate heraus, in der die romisch katholi-
schen Glidubigen dazu aufgerufen wurden,

ein Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens durch Behutsamkeit und
Liebe, durch Dialogbereitschaft und Zusammenarbeit mit den Anhingern der
anderen Religionen zu geben, indem sie die geistlichen und ethischen Grund-
lagen sowie auch die Werte, die in ihren Kulturen existieren, anerkennen
beibehalten und vorantreiben.6

Zu diesem Zweck hat die romisch-katholische Kirche drei interreligiose
Zusammenkiinfte in Assisi (1986, 1994 und 2009) und eine interreligiose
Zusammenkunft im Vatikan (1999) mit Vertretern fast aller Religionen
der Welt organsiert.” Unter dem Eindruck dieses neuen Geistes hat der
ORK eine Reihe interreligioser Dialoge und Tagungen, besonders zwi-

4 S. GEorGIOs N. LAIMoPoULOS, [Tayx6apo Zupfoiio 'Exxinoi@v xai di-
aBonoxeronog duahoyog, in: Kad’ 600v 3 (1992), 43-57, hier 44.

5 S. WAYNE TEASDALE, Interreligious Dialogue since Vatican I1. The monastic
contemplative Dimension, in: Spirituality today 43 (1991) 2, 119-133, hier 123.

6 Nostra Aetate 2.

7 Zudiesem Thema s. GEORGIOS D. MARTZELOS, The Inter-Religious Assembly
in Rome (Vatican, 25-28 October, 1999), in: Konstantinos Nikolakopoulos u. a. (Hg.),

101



Georgios D. Martzelos

schen Christen und Muslimen, organisiert und 1971 eine Abteilung fiir
den Dialog mit den anderen Religionen und Ideologien gegriindet. So hat
der ORK den Willen vieler Kirchen, insbesondere solcher aus der Zwei-
drittelwelt hinsichtlich der Beziehungen zu den anderen Religionen aufge-
griffen.® Bei der 9. Generalversammlung des Weltkirchenrats in Porto
Alegre/Brasilien (2006) wurde der interreligiose Dialog sogar als notwen-
diges Mittel sowohl im Rahmen des ORK als auch im Rahmen seiner
Mitgliedskirchen bezeichnet, um die vielféltigen sozialen Probleme zu
16sen, die die Menschheit heimsuchen.? Das Zentralkomitee des Weltkir-
chenrats beschloss deshalb im gleichen Jahr, eines der sieben Projekte des
siebenjihrigen ORK-Programms (2006-2013) dem interreligitsen Dialog
und der Zusammenarbeit mit den anderen Religionen zu widmen. Damit
sollte ein Beitrag geleistet werden, die vielen sozialen und anderen Prob-
leme, die vor allem die multireligiosen Gemeinschaften charakterisieren,
in interreligioser Zusammenarbeit zu 16sen.!?

2. Die Herausforderung des interreligiosen Dialoges
und die orthodoxe Kirche

Wenn auch das Ziel des interreligiosen Dialogs entsprechend den Grund-
prinzipien des ORK hauptsichlich darin besteht, die religitse Freiheit zu
fordern und in multireligiosen und multikulturellen Gesellschaften, ins-
besondere in der Zweidrittelwelt, ein christliches Zeugnis abzulegen, so
haben die orthodoxen Mitgliedskirchen des ORK anfinglich ernsthafte
Vorbehalte dagegen geédussert und die interreligiose Offenheit des Welt-
kirchenrats stark kritisiert. Es sollte jedoch nicht vergessen werden, dass
schon bevor das Zweite Vatikanische Konzil ein interreligioses Interesse
bekundete, die orthodoxe Kirche auf der I. Panorthodoxen Konferenz von

Orthodoxe Theologie zwischen Ost und West. Festschrift fiir Prof. Theodor Niko-
laou, Frankfurt a. M. (Otto Lembeck) 2002, 587—-624.

8  Siehe auch LaiMmorouLos, [Tayxoopo Zvpfoiiio (wie Anm. 4), 45.

9 S. «Minute on Mutual Respect, Responsibility and Dialogue with People of
Other Faiths», in: https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/commissions/
international-affairs/human-rights-and-impunity/minute-on-mutual-respect-respon-
sibility-and-dialogue-with-people-of-other-faiths (zuletzt besucht am 30.8.2019).

10 Siehe das Projekt des Zentralkomitees des ORK P6 (Inter-religious Dialogue
and Cooperation), in: http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/central-
committee/geneva-2006/reports-and-documents/ programme-plans-2007-2013-sum-
mary.html#c9397 (zuletzt besucht am 12.9.2019).

102



Die Orthodoxie und ihre zeitgendssischen interreligidsen Initiativen

Rodos (1961) fiir die Tagesordnung ihrer kiinftigen Grossen und Heiligen
Synode die Themen «Orthodoxie und andere Religionen» und «Der Bei-
trag der Orthodoxen Ortskirchen zur Vorherrschaft der christlichen Idea-
le des Friedens, der Freiheit, der Briiderlichkeit und der Liebe unter den
Volkern» bestimmt hatte.!!

Eine weitere Wegmarke fiir die Anerkennung der Notwendigkeit des
interreligiosen Dialoges auf panorthodoxer Ebene war die 1. Vorkonzilia-
re Panorthodoxe Konferenz in Chambésy bei Genf (1976), die in ihrem
Communiqué Folgendes festhielt:

Indem die Konferenz den Wunsch der orthodoxen Kirche zur Verstidndigung
und Zusammenarbeit zwischen den Religionen und dadurch zur Beseitigung
jedweden Fanatismus beizutragen dusserte, um auf diese Weise einen Beitrag
zur Versohnung der Vélker und zur Durchsetzung der Ideale von Frieden und
Freiheit in der Welt zu leisten mit dem Ziel, dem zeitgendssischen Menschen
unabhéngig von Rasse und Religion einen Dienst zu erweisen, beschloss sie,
dass die orthodoxe Kirche zu diesem Zweck mit den anderen, nicht-christli-
chen Religionen zusammenarbeiten soll.!?

Dieser Wunsch kam erneut, diesmal systematischer durch die verschiede-
nen orthodoxen Ortskirchen formuliert, in den Beschliissen derI11. Vorkon-
ziliaren Panorthodoxen Konferenz in Chambésy (1986) zum Ausdruck;
diese wurden nach ausfiihrlicher Bearbeitung einstimmig angenommen
und der Grossen und Heiligen Synode der Orthodoxen Kirche zur Geneh-
migung vorgelegt. Die Beschliisse bringen damit die offizielle Meinung
der Orthodoxen Kirche zu diesem Thema zum Ausdruck.!3 Der Geist die-
ser panorthodoxen Beschliisse griindet nicht in weltlichen oder kirchen-
politischen Zweckmissigkeiten, sondern entspringt dem Wesen der christ-
lichen Botschaft selbst; er entspricht uneingeschrinkt der Theologie der
orthodoxen Kirche. Das Verstindnis von Gott als Liebe, die sich iiber die
ganze Welt ausgiesst, der Respekt der Freiheit der menschlichen Person

11" S. LaimoprouLos, [Toyxdopo Zupfoviio (wie Anm. 4), 46f.

12 KALL1s, Auf dem Weg (wie Anm. 3), 429. Vgl. auch den Beitrag des Metropo-
liten der Schweiz, DAMASKINOS PAPANDREOU, AOY0og Atahdyov (‘H OpBodotia
Evamov Tig Teitns ythetiag), Athen (Kastaniotis) 1997, 310.

13 S. III. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz in Chambésy (1986), 'H oup-
Boin tils OB0dO6E0L "Exxhnoiag eig émnodtnow tijg eipnvng, Thg diraroot-
g, Ths €AevBegiag, Ths adeAdpoovvNg ol ThHs dyamng peta&l 1OV Aadv, xal
Goowv TV uAeTin®V ®ol Aoty daxrgioewy, in: Emioneyig 369 (15-12-1986)
19. Vgl. auch IoaN Bria / PETROS VASILEIADIS, O00080EMN yoLoTiavixt pootuia.
‘Exxlnoio — Kowwvia — Oixovpévn 1, Katerini (Tertios ) 1989, 164.

103



Georgios D. Martzelos

als Geschopf nach dem Ebenbild Gottes und die Pflicht der Christen, alle
zu lieben, wie dies Christus getan hat, und sich fiir die Vorherrschaft des
Friedens auf der Welt einzusetzen, sind grundlegende Prinzipien der
orthodoxen Tradition. Sie durchdringen die erwihnten panorthodoxen
Beschliisse hinsichtlich der Forderung des interreligiosen Dialogs von A
bis Z.

Im Geist dieser panorthodoxen Beschliisse hat das Okumenische Pat-
riarchat in Zusammenarbeit mit zustéindigen politischen und religitsen
Trigern und Einrichtungen die Initiative iibernommen, einerseits bilatera-
le akademische Konferenzen mit Vertretungen aus Judentum und Islam
und andererseits interreligiose Tagungen und Treffen der Fiihrer und Ver-
treter der drei monotheistischen Religionen (Judentum, Christentum und
Islam) zu organisieren. Die genannten akademischen Konferenzen haben
dank der Initiative des Direktors des Orthodoxen Zentrums des Okume-
nischen Patriarchats in Chambésy, des ehemaligen Metropoliten der
Schweiz und danach Metropoliten von Adrianopolis, Damaskinos Pa-
pandreou (1936-2011), angefangen.

Mit Vertretungen des Judentums haben nach einem Vortreffen der Ver-
treter der zwei Religionen in Genf 1976 bisher zehn akademische Konfe-
renzen stattgefunden. Ziel dieser Treffen war die Markierung gemeinsa-

14" Die erste Konferenz fand statt in Luzern 1977 zum Thema «Der Sinn des Ge-
setzes im Alten und Neuen Testament»; die zweite in Bukarest 1979 zu «Tradition und
Gemeinde im Judentum und in der Orthodoxen Kirche»; die dritte in Athen 1993 zu
«Fortsetzung und Erneuerung»; die vierte in Maalech Chasamisa in Jerusalem 1998
iber «Die Auseinandersetzung der Orthodoxie und des Judentums mit der modernen
Welt»; die fiinfte in Thessaloniki 2003 iiber «Die Treue in den Quellen: Gemeinsame
Verbindlichkeit im Frieden und in der Gerechtigkeit» (s. DAMASKINOS PAPANDREOU,
Adyog Alahdyov [wie Anm. 12], 311-316); die sechste in Jerusalem 2007 iiber «Re-
ligiose Freiheit und die Relation zwischen Freiheit und Religion» (s. Communique of
the 6th Academic Meeting between Judaism and Orthodox Christianity, Jerusalem,
March 14-15, 2007, im Internet verdffentlicht unter: http://www.jcrelations.net/Com
muniqu%E9+Sixth+Academic+Meeting+between+%20Judaism+and+Orthodox+C
hristianity%3Cbr%3EJerusalem +March+14-15,4+2007.2016.0.htm1?L=3 [zuletzt be-
sucht 30.8.2019]); die siebte in Athen 2009 iiber «Die Welt in der Krise: Ethische
Herausforderungen und religiose Perspektiven» (s. https:/www.archons.org/-/7th-aca-
demic-consultation-between-orthodox-christianity-and-judaism-the-world-in-crisis-
ethical-challenges-and-religious-perspectives- [zuletzt besucht am 12.9.2019]); die
achte in Thessaloniki 2013 iiber «Solidaritét herstellen: Hindernisse und Herausfor-
derungen» (s. EJGaddress-to-8th-Academic-Consultation-1-3.pdf [zuletzt besucht am
12.9.2019]); die neunte in Athen 2015 iiber «Koexistenz und Dialog zwischen ortho-
doxen und jiidischen Gemeinden in verschiedenen Lindern, gegenseitige Beeinflus-

104



Die Orthodoxie und ihre zeitgendssischen interreligiosen Initiativen

mer Elemente in den beiden religidsen Traditionen, die die religidse
Erfahrung und Geistlichkeit ihrer Glaubigen nihren. Beide Seiten hoben
hervor: einerseits die Notwendigkeit der absoluten und voraussetzungslo-
sen, verfassungsgemaissen Gewdihrleistung der vollkommenen Gewissens-
freiheit sowie jeder anderen religiosen Freiheit fiir alle Staatsbiirger Isra-
els bzw. der christlichen und islamischen Staaten; anderseits den Schutz
der Gleichberechtigung aller Staatsbiirger vor dem Gesetz sowie deren
international anerkannte soziale Rechte.

Dank der Zusammenarbeit des Orthodoxen Zentrums des Okumeni-
schen Patriarchats in Chambésy mit der Koniglichen Akademie Jordanien
(Amman) fiir die Erforschung der islamischen Kultur (Al-Albait Founda-
tion) gab es verstirkt akademische Konferenzen mit dem Islam. Fast alle
wurden durch den jordanischen Thronfolger Hasan grossziigig ideell und
finanziell unterstiitzt. Nach zwei Vorbereitungstreffen in Windsor/Eng-
land (1984) und in Amman/Jordanien (1985) fanden bisher insgesamt
zwolf Konferenzen statt.!> Es nahmen daran fithrende Vertreter aus Reli-

sung der griechischen und jiidischen Kulturen und Traditionen, Verstindnis fiir ver-
schiedene alttestamentliche Passagen in beiden Traditionen» (s. https://mospat.ru/
en/2015/10/23/mews124024/ [zuletzt besucht am 12.9.2019]) und die zehnte in Jerusa-
lem 2017 iber «Die Bedeutung Jerusalems in den beiden Glaubenstraditionen» (s. Com-
munique-of-the-10th-Academic-Meeting-Between-Judaism-and-Orthodox-Christia-
nity-Jerusalem-December-2017.pdf [zuletzt besucht am 12.9.2019]).

15 Themen der zwolf Konferenzen waren: 1. «Authoritit und Religion» (Cham-
bésy 1986); 2. «Vorbilder geschichtlicher Koexistenz von Moslems und Christen und
Aussichten fiir die Zukunft» (Amman 1987); 3. «Frieden und Gerechtigkeit» (Cham-
bésy 1988); 4. «Der religiose Pluralismus und seine Grenzen» (Konstantinopel 1989);
5. «Die Jugend und die Werte des Masshaltens» (Amman 1993); 6. «Bildung fiir
Verstidndnis und Zusammenarbeit» (Athen 1994); 7. «Das Bildungssystem im Islam
und im Christentum» (Amman 1996); 8. «Aussichten auf Zusammenarbeit und ge-
meinsame Partizipation von Christen und Moslems vor dem dritten Jahrtausend»
(Konstantinopel 1997); 9. «Moslems und Christen in der modernen Gesellschaft. Das
Bild des Anderen und der Sinn der Gleichheit vor dem Staat» (Amman 1998); 10. «Die
Rolle der Religion fiir ein friedliches Zusammenleben in der modernen Gesellschaft»
(Bahrein 2002). S. dazu: DAMASKINOS PAPANDREOU, O dxadnuaixdg didhoyog
YOLOTLOVOV ®atl povoovipdvmy, in: Kad’ 680v 3 (1992) 7-17; 1DEM, Adyog Awo-
AOyou (wie Anm. 12), 316-329. Vgl. auch ZIAKAS, ©@QMNORELOLOYLRA PLEAETHLATA
(wie Anm. 2), 309-312. Das Thema der 11. Konferenz war «Die Moglichkeit, einen
interreligiosen Dialog aufzubauen» (Athen 2008). S. dazu: http://www.spc.rs/eng/
dialogue_between_christianity_and_islam (zuletzt besucht am 15.9.2019). Das The-
ma der 12. Konferenz war «Von der interreligiosen und interkulturellen Zusammen-
arbeit zur menschlichen Solidaritdt» (Wien 2019). S. dazu: https://mgro.fr/el/2019/
06/19 (zuletzt besucht am 15.9.2019).

105



Georgios D. Martzelos

gionen und Politik sowie Spezialisten aus der Welt der Wissenschaft teil,
um die Voraussetzungen fiir eine Zusammenarbeit zwischen den beiden
Religionen zu erforschen und so Herausforderungen bzgl. der friedlichen
Koexistenz und des gegenseitigen Verstindnisses der Gldubigen unterein-
ander zu bewiltigen. Die Konferenzergebnisse waren hoffnungsvoll fiir
die Fortsetzung solcher interreligioser Initiativen. Es wurde festgehalten,
dass der religiose Fundamentalismus und Fanatismus mit dem Geist des
Christentums und der Botschaft des Islam unvereinbar sei.!®

3. Internationale Tagungen und interreligiose Treffen

Ausser den erwihnten akademischen Konferenzen hat das Okumenische
Patriarchat Initiativen iibernommen, neben internationalen interreligiosen
Tagungen auch Treffen religioser Oberhdupter und anderer Vertreter der
drei monotheistischen Religionen zu organisieren.

Bis heute haben zwei internationale Tagungen und drei interreligiose
Treffen stattgefunden. Die beiden internationalen Tagungen fanden in
Konstantinopel in Zusammenarbeit des Okumenischen Patriarchates mit
der New Yorker Stiftung «Schrei des Gewissens» statt und hatten «Frie-
den und Religionsfreiheit» zum Thema. Bei der ersten Tagung (1994) wur-
de die beriihmte «Erklarung vom Bosporus» verfasst, die jegliche Form
des Krieges, insbesondere Krieg im Namen der Religion, verurteilt und
die notwendige Zusammenarbeit der drei monotheistischen Religionen
betont im Bemiihen um Frieden, gegenseitige Toleranz und Koexistenz in
der Welt, in der Nationalismus Zusammenstosse und Blutvergiessen ver-
ursacht. Deshalb wird darin auch die Verpflichtung der Politiker und der
religiosen Fiihrer unterstrichen, den Dialog unter den Menschen und den
Volkern mit allen Mitteln zu pflegen und voranzutreiben, damit sie so
Vertrauen, Liebe und gegenseitigen Respekt aufbauen.!” Bei der zweiten
Tagung (2005) unterstrich der Okumenische Patriarch in seiner Einfiih-
rungsrede die Notwendigkeit der friedlichen Koexistenz der Anhénger der
verschiedenen Religionen zum Wohl der Gldubigen, aber auch der Un-
gldubigen. Die Tagung moge, so der Patriarch, Wege zum gegenseitigen

16 S. ZIAKAS, @gnoxelohoyird peletnpota (wie Anm. 2), 394.
17 8. a.a. 0., 254f.

106



Die Orthodoxie und ihre zeitgendssischen interreligiosen Initiativen

Verstandnis o6ffnen und einen Beitrag zur Verhinderung religioser Kon-
frontationen leisten.!8

Erwidhnenswert ist hier ausserdem ein zweitédgiges interreligidses Se-
minar unter der Schirmherrschaft des Okumenischen Patriarchen im
Kloster von Blatades in Thessaloniki (2001) zum Thema «Das Erreichen
des gegenseitigen Verstindnisses zwischen den Medien und den religiosen
Gemeinschaften Si{idosteuropas». Daran nahmen Vertreter der christli-
chen Kirchen und Konfessionen aus Ost- und Westeuropa, islamische re-
ligiose Fiihrer aus Stidosteuropa, Vertreter aus der Politik sowie Reporter
aus verschiedenen europdischen Lindern teil. Vor dem Hintergrund des
Versuches, den Frieden und das harmonische Zusammenleben der Volker
auf dem Balkan wiederherzustellen, sollten westeuropédische Reporter
iber die geschichtlichen, kulturellen und religitsen Eigenarten der Bal-
kanldnder informieren, mit denen die offentliche Meinung im Westen
nicht ausreichend vertraut war."”

Die drei interreligiosen Treffen fanden grossen internationalen Wider-
hall. Sie zeigen die wichtige Rolle, die die Orthodoxie beziiglich des Welt-
friedens spielen kann.

Das erste dieser Treffen fand unter der Schirmherrschaft des Okume-
nischen Patriarchats und der Europiischen Union in Briissel (2001) zum
Thema «Der Frieden Gottes in der Welt» statt. Es nahmen mehr als 80 re-
ligiose Vertreter sowie Theologieprofessoren und -professorinnen aus den
drei erwidhnten monotheistischen Religionen teil, die aus den meisten
Lindern Amerikas, Europas, des Nahen Ostens und Nordafrikas stamm-
ten. Der Okumenische Patriarch betonte in seiner Einfiihrungsrede:

[...] so haben uns die allbekannten tragischen Geschehnisse des 11. Septem-
ber des vergangenen Jahres dazu gezwungen, nun allen Volkern zu zeigen,
wie friedlich und friedensfreundlich das Gesicht Gottes ist, und den Eindruck
abschaffen, dass Gott Menschenopfer segnet [...]. Deshalb bitten wir ein-
dringlich, jegliche politische Herangehensweise an den Frieden ausserhalb
dieses Raumes zu lassen und unseren Gldaubigen und der ganzen Welt die

18§, www.ec-patr.gr/synedria, Eipnvn — Zvpdihiwon II, XawpeTiopodg tig
A .O. [Movaydtntog, Tod Oirovpevirod Iotoudeyov %.x. Bagbohopaiov, notd
v EvaEy tod Alabonoxeiaxod Zuvedglov éml Tod Bépartog «Eipnvn xal Ave-
E0ononeia B» (07/11/2005).

19 S. www.ec-patr.gr/synedria, ALloOoNnoxeLOROV ZeVAQLOV YLA TNV CULLPLAL-
wowv xal Thv eipfvnv (16-1-2001), Aektio TOmov (zuletzt besucht am 30.8.2019).

107



Georgios D. Martzelos

friedensstiftende Botschaft des einen und wahren Gottes unverfilscht weiter-
zugeben.20

Die Ereignisse des 11. September 2001 sind zwar weder Ursache noch Aus-
gangspunkt der vom Okumenischen Patriarchat organisierten interreligio-
sen Treffen. Doch haben sie gezeigt, wie notwendig und niitzlich solche Ini-
tiativen fiir den Frieden und die soziale Gerechtigkeit in der Welt sind.

Das zweite interreligiose Treffen fand in Thessaloniki (2003) unter der
Schirmherrschaft des Okumenischen Patriarchats und in Zusammenar-
beit mit dem griechischen Kultusministerium im Rahmen der Ratsprisi-
dentschaft Griechenlands in der Europédischen Union zum Thema «Der
interreligiose Dialog als Voraussetzung der Kultur der Kulturen» statt.2!

Das dritte interreligiose Treffen beschéftigte sich aufgrund der Olym-
pischen Spiele in Marusi/Athen (2004), erneut auf Initiative des Okume-
nischen Patriarchen Bartholomaios und der olympischen Stadtgemeinde
von Amarusi, mit dem Thema «Religion, Frieden und das olympische
Ideal». An diesem Treffen nahmen erstmals auch Vertreter des Buddhis-
mus teil. In der Amarusi-Erkldrung betonten die Vertreter der anwesenden
vier grossen Religionen:

Wir lehnen jegliche Form von nationalistischen, rassischen, religiosen, sozi-
alen und anderen Diskriminierungen ab, die die krankhaften Phdnomene der
Intoleranz, des religiosen Fanatismus, der Rechtfertigung von Krieg oder
auch des organisierten Terrorismus begiinstigen, sodass sie offensichtlich das
friedliche Zusammenleben der Menschen und Volker gefihrden. Deshalb
wenden wir uns an die geistliche Fiihrung der Religionen, dass diese fiir die
Entspannung dieser gefdhrlichen Unordnungen und die glaubwiirdige Unter-
stiitzung des gottlichen Willens zur Vorherrschaft des Friedens, der sozialen
Gerechtigkeit und des Respekts fiir die grundlegenden Menschenrechte zu-
sammenarbeiten.??

Der interreligiose Dialog der Orthodoxie mit dem Judentum und dem Is-
lam, den das Okumenische Patriarchat initiiert hat und fortsetzt, zeigt die
grundlegende interreligidse Zusammenarbeit nicht nur fiir die Uberwin-
dung der schmerzhaften Erfahrungen der Vergangenheit, sondern auch

20 'H AwBonoxeiaxi] Zuvavinolg tov BouvEehhdv, in: 'Emioxeyig 603
(31.12.2001), 7.

2l S, www.ec-patr.gr/arxeio/d2003-02.htm (zuletzt besucht am 30.8.2019).

2 S, http:/www.ec-patr.gr (Zvvédgra/Arabononeronods Atdhoyog/Avabon-
oxeoxn Zuvavinolg «@pnoxeia, eipnvn val Ohvpmaxdy ideddec» [Apooiot-
ov-ABfvat, 10-11 Atryototov 2004]).

108



Die Orthodoxie und ihre zeitgendssischen interreligiosen Initiativen

fiir die gemeinsame Uberwindung der heutigen sozialen Probleme, die
eine ernsthafte Gefahr fiir den Menschen und die ganze Welt darstellen.
So betonte die ehemalige griechische Kultusministerin Marietta Gianna-
kou auf dem zweiten interreligiosen Treffen in Konstantinopel (2005):

In einer Zeit, in der die Gefahr besteht, dass Huntingtons in seinem Buch «Der
Kampf der Kulturen» gedusserte Ansichten bestitigt werden, hat die Arbeit,
die das Okumenische Patriarchat in Zusammenarbeit mit gemissigten Mus-
limen, dem Vatikan, aber auch mit allen Konfessionen und sogar mit dem
Dalai-Lama ausfiihrt, eine ungeheuer grosse politische Bedeutung.?3

Es gibt natiirlich Geistliche und Theologen, besonders in der griechischen
Orthodoxie, die gegen diese interreligitsen Initiativen sind, da sie die Ent-
stehung von Synkretismus und eine allméahliche Verdnderung der ortho-
doxen Glaubensgesinnung befiirchten. Solche Angste sind jedoch véllig
fehl am Platz. Alle orthodoxen Kirchen, die an diesen Treffen teilnehmen,
legen eine besondere Sensibilitét fiir die Bewahrung des orthodoxen Glau-
bens gegeniiber der Gefahr des Synkretismus an den Tag. Durch die Be-
schliisse der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz (1986) sind
alle orthodoxen Kirchen dazu aufgerufen, «zur interreligiosen Verstindi-
gung und Zusammenarbeit und auf diese Weise zur Beseitigung von jeg-
lichem Fanatismus beizutragen und damit zur Verbriiderung der Volker
und zur Durchsetzung der Giiter der Freiheit und des Friedens in der
Welt».24 Im gleichen Text wird ausdriicklich unterstrichen: «Es versteht
sich dabei von selbst, dass diese Zusammenarbeit nicht nur jeglichen Syn-
kretismus ausschliesst, sondern auch jeden Versuch, anderen irgendeine
Religion aufzuzwingen.»?>

Als bei der siebten Generalversammlung des Weltkirchenrats in Can-
berra (1991) versucht wurde, die christliche Lehre vom Heiligen Geist mit
den animistischen und pantheistischen Vorstellungen der Vélker Nordost
Asiens in Verbindung zu bringen2¢, verwahrte sich die orthodoxe Seite

23 S. news.pathfinder.gr/greece/news/253879.html (23/11/2005) (zuletzt besucht
am 15.6.2006).

24 S. BRIA/VASILEIADIS, Op0dd0&n (wie Anm. 13), 164. Siehe auch Enioxeyic
369 (1986), 19.

25 S. ebd.

26 Zu diesem Punkt siche GEORGIOS D. MARTZELOS, Theologischer Animismus
und orthodoxe Pneumatologie, in: «ITopevBévteg...». XagLotnorog Topog meodg
Ty 100 Agyemoxromov AlBaviag Avaotaciov (Iavvovidtouv), Athen (Ar-
mos) 1997, 127-140.

109



Georgios D. Martzelos

gegen jegliche Form von Synkretismus. Die orthodoxen und die nicht
chalkedonensischen Mitglieder im ORK erklirten gemeinsam:

Der Dialog zwischen den Kirchen, der als Ziel die Einheit aller Christen hat,
kann und soll auch auf den Dialog mit allen religidsen Traditionen erweitert
werden. Die Orthodoxen haben eine lange Erfahrung in ihren Beziehungen
mit anderen Religionen. Die Ehrfurcht vor der menschlichen Natur der ande-
ren und deren aufrichtigen Uberzeugungen setzt ernsthafte Versuche voraus,
damit Verstdndnis, friedliche Beziehungen und, wo dies moglich und ange-
messen ist, auch Zusammenarbeit im Bereich gegenseitiger Interessen entste-
hen konnen. Dies bedeutet jedoch nicht, dass sich die christlichen Kirchen,
die durch die verschiedenen Triger des ORK aktiviert werden, vereinigen
lassen, was ihre grundsitzlichen christlichen Uberzeugungen angeht. Die Or-
thodoxen sind der Meinung, dass jeglicher synkretistischer Kompromiss im
Rahmen des ORK verwerflich und im Gegensatz zu den grundsitzlichen Po-
sitionen und Zielen des 6kumenischen Versuches ist. [...] Der Dialog mit den
anderen Religionen sollte nicht die Identitit des ORK als Rat christlicher
Kirchen veriandern.?’

4. Zum Schluss

Die Orthodoxie darf sich nicht in ihrem eigenen Ich einschliessen. Sie
wiirde sich so ihrer Verantwortung entziehen, zur Losung der Probleme,
die die Menschheit heute heimsuchen, beizutragen. Zudem wiirde dies
einer Verneinung ihrer eigenen Mission in der Welt gleichkommen. Ein
derartiges grundsitzliches Problem, das die Orthodoxie nicht gleichgiiltig
lassen kann, ist die Aufrechterhaltung des Friedens in der Welt, der durch
den zunehmenden religidsen Fanatismus unserer Zeit und durch das ex-
plosive Potenzial sozialer Ungerechtigkeit mit all ihren Formen zulasten
der Armen und Ohnmichtigen in Gefahr ist. Die Orthodoxie kann nicht
unter Berufung auf irgendeine Gefidhrdung ihre eigene Natur und ihre
Mission in der Welt verneinen, indem sie bei der Uberwindung dieser
Probleme im Rahmen des interreligiésen Dialogs abseits stehen bleibt.
Deshalb haben die orthodoxen Kirchen wihrend der III. Vorkonziliaren
Panorthodoxen Konferenz (1986) einstimmig beschlossen, die soziale

27 «Ai ' Og06d0E0L 'Exxhinoiow xai to ITZE”: "ExBeon tfic ALogf0d6Eov Zu-
oxéPewg 0p00dOEWV xai OeB0dOEWV uh Xakxndoviov 'Exxinoldv — pehdv
100 [1ZE», in: GEoRrGIOS N. LaiMoPouLos, 'H Z' Tevinr) Zuvéhevom tod [ayxo-
opiov ZvpPoviiov Exxinowdv (Kapmégoa, Pefoovdolog 1991): Xpovird —
Keipeva — AElohoynoels, Katerini (Tertios) 1992, 100f.

110



Die Orthodoxie und ihre zeitgenossischen interreligiosen Initiativen

Verantwortung und die prophetische Mission der Orthodoxie in der Welt
mit den folgenden Worten zu verkiindigen:

2. Weil wir orthodoxen Christen die Bedeutung der Erlosung begreifen, fiihlen
wir uns verpflichtet, fiir die Milderung der Krankheit, des Elends und der
Angst tatkriftig einzutreten; weil wir die Erfahrung des Friedens erleben, darf
uns das Fehlen des Friedens in der heutigen Gesellschaft nicht gleichgiiltig
lassen; weil wir von der gottlichen Gerechtigkeit beschenkt worden sind, rin-
gen wir um eine umfassendere Gerechtigkeit in der Welt und um die Beseiti-
gung jeglicher Unterdriickung; weil wir die Gunst der gottlichen Herablassung
zu uns tiglich erfahren, kampfen wir gegen jegliche Form von Fanatismus und
Intoleranz zwischen den Menschen und den Volkern; weil wir die Menschwer-
dung Gottes und die Vergéttlichung des Menschen ohne Unterlass verkiinden,
setzen wir uns ein fiir die Verteidigung der Menschenrechte fiir alle Menschen
und alle Volker; weil wir durch das Erlosungswerk Christi die gottliche Gabe
der Freiheit erleben, konnen wir ihren universalen Wert fiir jeden Menschen
und jedes Volk deutlicher herausstellen; weil wir in der géttlichen Eucharistie
mit dem Leib und dem Blut des Herrn genéhrt werden, erleben wir das Bediirf-
nis, die Gaben Gottes mit unseren Briidern zu teilen, verstehen wir besser den
Hunger und die Not und kimpfen fiir ihre Uberwindung; weil wir eine neue
Erde und einen neuen Himmel erwarten, wo absolute Gerechtigkeit herrschen
wird, ringen wir hier und jetzt (hic et nunc) um die Wiedergeburt und Erneue-
rung des Menschen und der Gesellschaft.

3. [...] Die orthodoxen Kirchen richten sich in Liebe an alle, damit alle zur
Verwirklichung der Liebe und des Friedens zwischen den Menschen und den
Volkern zusammenarbeiten.28

Diese wahrhaft inspirierten Worte sprechen fiir sich. Sie reichen aus, um
das Interesse der Orthodoxie am interreligiosen Dialog und ihre interreli-
giosen Initiativen zu rechtfertigen. Dieses interreligiose Interesse der Or-
thodoxie wurde jlingst mit hochster Autoritit von der Heiligen und Gros-
sen Synode der Orthodoxen Kirche (Chania/Kreta 2016) zum Ausdruck
gebracht, indem sie alle friiheren interreligiosen Initiativen der Orthodo-
xie bestitigt hat, die auf das friedliche und harmonische soziale Zusam-
menleben der Menschen mit unterschiedlichen religiosen Uberzeugungen
abzielen.2?

28 KALLIS, Auf dem Weg (wie Anm. 3), 548f.

29 §. The official texts of the Holy and Great Synod: Encyclical, Message and
Decisions, 1. The Mission of the Orthodox Church in Today’s World, A, 3—4, in:
https://www.oac.gr/en/agia-kai-megali-synodos/message-of-the-holy-and-great-
council-of-the-orthodox-church-p143.html (zuletzt besucht am 15.9.2019).

111



Georgios D. Martzelos

Georgios D. Martzelos (¥1948 Thessaloniki GR) ist em. Prof. der Aristoteles-
Universitdt von Thessaloniki und Leiter der Abteilung fiir Theologische Stu-
dien der Universitdit von Neapolis Paphos. Studium der Theologie, Geschich-
te und Philosophie an den Universitidten von Thessaloniki (1966—1971),
Athen (1971-1975) und Heidelberg (1976—1979). 1983 Promotion zum Dir.
theol. an der Aristoteles-Universitdt von Thessaloniki, anschl. an der dorti-
gen Theologischen Fakultdiit Dozent (1983—1986), Assistenzprofessor (1986—
1990), ausserordentlicher Professor (1990—1993) und Professor (1993-2015)
fiir Geschichte der orthodoxen Theologie und Dogmatik. Gastprofessor an
den Universititen Miinchen (1995-1996) und Bern (FS 2007 sowie HS 2009
und 2011). 1994—1996 war er Gouverneur des Berges Athos und 2009-2017
Direktor der Patriarchalischen Stiftung fiir Patristik in Thessaloniki. Am
25.8.2008 wurde er zum Mitglied der Académie Internationale des Sciences
Religieuses mit Sitz in Briissel gewdhlt. 2006-2013 war er Mitglied des Zen-
tralkomitees des Okumenischen Rates der Kirchen, seit 2013 gehért er der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung an.

Adresse: Korytsas 16, Byzantium (Kalamaria), 551 33 Thessaloniki,
Griechenland
E-Mail: martzelo@theo.auth.gr

Summary

The author attempts to outline the initiatives taken by the Orthodox Church to
initiate interfaith dialogue with Judaism and Islam in reply to the rise of religious
and especially Islamic fanaticism in the last decades of the twentieth century.
Already at the First Pre-Conciliar Pan-Orthodox Conference (Chambésy, 1976),
the Orthodox Church resolved to contribute to interfaith understanding and coop-
eration and to work with other religions to eradicate religious fanaticism and
promote the ideals of freedom and peace in the world. Consequently, the Ortho-
dox Church continues to organise interreligious conferences and academic meet-
ings with positive results.

Schliisselworter — Keywords

Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenzen — Judentum — Islam — interreligiose
Tagungen — akademische Konferenzen

112



	Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

