
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 2

Artikel: Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

Autor: Martzelos, Georgios D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen
interreligiösen Initiativen

Georgios D. Martzelos

Die ungeheuer grossen Probleme, Vertreibungen und Gefahren, die heute

und von jeher Missionare und Gläubige der verschiedenen christlichen
Konfessionen durch fundamentalistische und traditionelle Religionen vor
allem im asiatischen und afrikanischen Raum erfahren, aber auch die
Entstehung des religiösen und besonders des islamischen Fundamentalismus
in den letzten 20 Jahren stellen eine Gefahr für den Erhalt des Weltfriedens

dar* Sie haben den Weltkirchenrat, die römisch-katholische, aber
auch die orthodoxe Kirche dazu geführt, die Wichtigkeit des interreligiösen

Dialoges zu erkennen, der als Weg dienen soll, die vielen sozialen
Probleme zu lösen, die durch das Zusammenleben verschiedener religiöser

Gemeinschaften der modernen Staaten und der weltweiten Gesellschaft

entstehen.
Natürlich ist der interreligiöse Dialog als Weg zur Lösung von Problemen,

die durch das Zusammenleben christlicher Gemeinschaften mit
Andersgläubigen zustande kommen, in der Praxis und der Geschichte der
Kirche und besonders der orthodoxen Kirchen nicht unbekannt. Seit ihren
Anfängen befand sich die Kirche mit Judentum und Heidentum (Hellenismus)

im Dialog, auch wenn die Schriften der christlichen Schriftsteller,
mit denen dieser Dialog stattgefunden hat, in ihrer Mehrzahl einen
apologetischen Charakter haben.1 Seit der Zeit, als die Araber und nach ihnen
die Ottomanen Gebiete des Byzantinischen Reiches besetzten, in denen

Christen ansässig waren, kann man das Zusammenleben von Christen
und Moslems mitverfolgen, was wiederum den Dialog zwischen Orthodo-

* Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, der bei der 1. internationalen
Konferenz «Interreligious Relations and Ecumenical Issues» (IREI) gehalten wurde,
die vom 23. bis zum 25. November 2011 unter dem Titel «Interreligious Relations and

Theological Reflection: Ecumenical Overview and Issues» stattfand. Die IREI-Kon-
ferenzen sind eine Initiative des Departements für Christkatholische Theologie (s.

https://www.ikz-bios.unibe.ch/irei_conferences.html).
1 Siehe z. B. sowohl die Werke des Philosophen und Märtyrers Justin, Dialogus

cum Tryphone Judaeo, PG 6,471 A-800 D, Oratio ad Graecos, PG 6, 229 A-240 A und
Cohortatio ad Graecos, PG 6, 241 A-312 A, als auch die Werke von Athenagoras,
Legatio pro Christianis, PG 6, 889 A-972 C. und Tatian, Oratio adversus Graecos,
PG 6, 804 A-888 A.

IKZ 109 (2019) Seiten/pages 99-112 99



Georgios D. Martzelos

xie und Islam erforderlich machte. Grosse Kirchenväter und Theologen
der orthodoxen Kirche wie Johannes von Damaskus, Gregorios Palamas

oder Joseph Bryennios, aber auch Kaiser von Byzanz, wie etwa Manuel II.
Palaiologos, haben bemerkenswerte Dialoge mit dem Islam geführt.2
Ähnliche Beispiele für interreligiöse Dialoge sind auch im mittelalterlichen

Westen und vor allem auf der Iberischen Halbinsel zu finden, wo
Christentum und Islam aufeinandertrafen.

Seit der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde unter den gegebenen
Umständen unserer Epoche die Notwendigkeit eines interreligiösen Dialogs
immer deutlicher. Hierzu hat vor allem die enge gegenseitige Abhängigkeit

der verschiedenen sozialen Gruppen, Nationen und Kulturen, die ein
Merkmal unserer Zeit ist, beigetragen. Sie charakterisiert - vor allem als

Folge der Globalisierung - die Ökonomie, die Politik und das Leben
heutiger Gesellschaften und hat neue Realitäten geschaffen, in der die Gefahr

religiöser Konfrontationen, die durch Fanatismus und Intoleranz aufgeheizt

werden, für den Weltfrieden bedrohliche Ausmasse angenommen
hat. Die tragischen Ereignisse des 11. September 2001, der «als Tag, der
die Welt veränderte» charakterisiert wurde, aber auch die Ereignisse, die
auf diesen Anschlag folgten, haben eindeutig gezeigt, wie notwendig Dialog

und Zusammenarbeit der verschiedenen religiösen Führer ist, damit
die Religion nicht zum Mittel nationalistischer Ziele und politischer
Absichten gegen die Menschheit und die Religion selbst wird. Treffend betonen

es bereits die Erklärungen von Bern (1992) und Bosporus (1994), dass

«der Krieg im Namen der Religion ein Krieg gegen die Religion» ist.3

2 S. Gregorios D. Ziakas, To Oixoupevixô naTOiao'/ei-O xat ô ôiâkoyoç iré

tô IaMp. in: <PavâQi, 400 xQÔvia, hg. vom Ökumenischen Patriarchat, o. A. 2001,
575-725, hier 579f.; ders., 0pr|ox8iokoYixâ |i£kexf||raxa, Bd. I (Zœvxaç ctppovi-
xà pé àv0Q(bjtouç ôia<f>opexixf|ç Jt(axr|ç), Thessaloniki (Vanias) 2004, 240f.

3 Konstantinos Kallergis, IIoXixixï|: «Aiaxf|0fi;r| 0pr|ox£Lév oxlç Bqu-
^ékÀ.eç», in: Zeitung «H Ka0T]|j,£Qivf|», 21.12.2001, 8. - Übersetzungen aus dem
Griechischen stammen, sofern nicht anders angegeben, vom Verfasser. Wo Quellen
dort in deutscher Übersetzung vorhanden waren, wurden sie übernommen aus Anas-
tasios Kallis, Auf dem Weg zu einem Heiligen und Grossen Konzil. Ein Quellen-
und Arbeitsbuch zur orthodoxen Ekklesiologie, Münster (Theophano Verlag) 2013.

100



Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

1. Die interreligiösen Dialoge im Rahmen der römisch¬
katholischen Kirche und des Weltkirchenrats

Im Rahmen der erwähnten Probleme, die seit Mitte des 20. Jahrhunderts

unsere Epoche charakterisieren, massen sowohl der Weltkirchenrat als

auch die römisch-katholische und die orthodoxe Kirche bilateralen oder
multilateralen interreligiösen Treffen eine besondere Bedeutung bei, auch

dann, wenn diese nur kurz dauerten. Seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts

wurden in den globalen Missionskonferenzen von Edinburgh (1910),
Jerusalem (1928) und Tamparam/Indien (1938) versucht, die soteriologi-
sche Bedeutung der anderen Religionen zu verstehen, um als Kirchen eine

entsprechende gemeinsame missionarische Vorgehensweise zu verfolgen.
Damals war es jedoch im Rahmen des ORK noch nicht möglich, sich auf
die Notwendigkeit des interreligiösen Dialogs zu verständigen. Durch den

neuen Geist infolge des Zweiten Vatikanums hat sich die Situation verändert.4

Diese Synode hat bekanntlich unter anderem die Notwendigkeit
eines interreligiösen Dialogs betont, um so die modernen missionarischen
und sozialen Probleme zu lösen. Zum einen hat sie 1964 das «Sekretariat
für die Nicht-Christen» begründet, das 1989 in den «Päpstlichen Rat für
den Interreligiösen Dialog» umbenannt wurde; zum andern gab sie 1965

die Synodalenzyklika Nostra Aetate heraus5, in der die römisch katholischen

Gläubigen dazu aufgerufen wurden,

ein Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens durch Behutsamkeit und
Liebe, durch Dialogbereitschaft und Zusammenarbeit mit den Anhängern der
anderen Religionen zu geben, indem sie die geistlichen und ethischen Grundlagen

sowie auch die Werte, die in ihren Kulturen existieren, anerkennen
beibehalten und vorantreiben.6

Zu diesem Zweck hat die römisch-katholische Kirche drei interreligiöse
Zusammenkünfte in Assisi (1986, 1994 und 2009) und eine interreligiöse
Zusammenkunft im Vatikan (1999) mit Vertretern fast aller Religionen
der Welt organsiert.7 Unter dem Eindruck dieses neuen Geistes hat der
ORK eine Reihe interreligiöser Dialoge und Tagungen, besonders zwi-

4 S. Georgios N. Laimopoulos, n«Y>«Kj|Tio 2iigßoüA.io Exxkriouûv xai ôt-
a0QT]ax8iaxôç ôiccXoyoç, in: Ka0' ôôôv 3 (1992), 43-57, hier 44.

5 S. Wayne Teasdale, Interreligious Dialogue since Vatican II. The monastic
contemplative Dimension, in: Spirituality today 43 (1991) 2, 119-133, hier 123.

6 Nostra Aetate 2.
7 Zu diesem Thema s. Georgios D. Martzelos, The Inter-Religious Assembly

in Rome (Vatican, 25-28 October, 1999), in: Konstantinos Nikolakopoulos u. a. (Hg.),

101



Georgios D. Martzelos

sehen Christen und Muslimen, organisiert und 1971 eine Abteilung für
den Dialog mit den anderen Religionen und Ideologien gegründet. So hat
der ORK den Willen vieler Kirchen, insbesondere solcher aus der
Zweidrittelwelt hinsichtlich der Beziehungen zu den anderen Religionen
aufgegriffen.8 Bei der 9. Generalversammlung des Weltkirchenrats in Porto

Alegre/Brasilien (2006) wurde der interreligiöse Dialog sogar als notwendiges

Mittel sowohl im Rahmen des ORK als auch im Rahmen seiner

Mitgliedskirchen bezeichnet, um die vielfältigen sozialen Probleme zu
lösen, die die Menschheit heimsuchen.9 Das Zentralkomitee des
Weltkirchenrats beschloss deshalb im gleichen Jahr, eines der sieben Projekte des

siebenjährigen ÖRK-Programms (2006-2013) dem interreligiösen Dialog
und der Zusammenarbeit mit den anderen Religionen zu widmen. Damit
sollte ein Beitrag geleistet werden, die vielen sozialen und anderen Probleme,

die vor allem die multireligiösen Gemeinschaften charakterisieren,
in interreligiöser Zusammenarbeit zu lösen.10

2. Die Herausforderung des interreligiösen Dialoges
und die orthodoxe Kirche

Wenn auch das Ziel des interreligiösen Dialogs entsprechend den

Grundprinzipien des ORK hauptsächlich darin besteht, die religiöse Freiheit zu
fördern und in multireligiösen und multikulturellen Gesellschaften,
insbesondere in der Zweidrittelwelt, ein christliches Zeugnis abzulegen, so
haben die orthodoxen Mitgliedskirchen des ORK anfänglich ernsthafte
Vorbehalte dagegen geäussert und die interreligiöse Offenheit des

Weltkirchenrats stark kritisiert. Es sollte jedoch nicht vergessen werden, dass

schon bevor das Zweite Vatikanische Konzil ein interreligiöses Interesse

bekundete, die orthodoxe Kirche auf der I. Panorthodoxen Konferenz von

Orthodoxe Theologie zwischen Ost und West. Festschrift für Prof. Theodor Niko-
laou, Frankfurt a. M. (Otto Lembeck) 2002, 587-624.

8 Siehe auch Laimopoulos, naYttôapio Supßoükio (wie Anm. 4), 45.
9 S. «Minute on Mutual Respect, Responsibility and Dialogue with People of

Other Faiths», in: https://www.oikoumene.org/en/resources/documents/commissions/
international-affairs/human-rights-and-impunity/minute-on-mutual-respect-respon-
sibility-and-dialogue-with-people-of-other-faiths (zuletzt besucht am 30.8.2019).

10 Siehe das Projekt des Zentralkomitees des ORK P6 (Inter-religious Dialogue
and Cooperation), in: http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/central-
committee/geneva-2006/reports-and-documents/ programme-plans-2007-2013-sum-
mary.html#c9397 (zuletzt besucht am 12.9.2019).

102



Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

Rodos (1961) für die Tagesordnung ihrer künftigen Grossen und Heiligen
Synode die Themen «Orthodoxie und andere Religionen» und «Der Beitrag

der Orthodoxen Ortskirchen zur Vorherrschaft der christlichen Ideale

des Friedens, der Freiheit, der Brüderlichkeit und der Liebe unter den

Völkern» bestimmt hatte.11

Eine weitere Wegmarke für die Anerkennung der Notwendigkeit des

interreligiösen Dialoges auf panorthodoxer Ebene war die I. Vorkonzilia-
re Panorthodoxe Konferenz in Chambésy bei Genf (1976), die in ihrem
Communiqué Folgendes festhielt:

Indem die Konferenz den Wunsch der orthodoxen Kirche zur Verständigung
und Zusammenarbeit zwischen den Religionen und dadurch zur Beseitigung
jedweden Fanatismus beizutragen äusserte, um auf diese Weise einen Beitrag
zur Versöhnung der Völker und zur Durchsetzung der Ideale von Frieden und
Freiheit in der Welt zu leisten mit dem Ziel, dem zeitgenössischen Menschen
unabhängig von Rasse und Religion einen Dienst zu erweisen, beschloss sie,
dass die orthodoxe Kirche zu diesem Zweck mit den anderen, nicht-christlichen

Religionen zusammenarbeiten soll.12

Dieser Wunsch kam erneut, diesmal systematischer durch die verschiedenen

orthodoxen Ortskirchen formuliert, in den Beschlüssen der III. Vorkonziliaren

Panorthodoxen Konferenz in Chambésy (1986) zum Ausdruck;
diese wurden nach ausführlicher Bearbeitung einstimmig angenommen
und der Grossen und Heiligen Synode der Orthodoxen Kirche zur
Genehmigung vorgelegt. Die Beschlüsse bringen damit die offizielle Meinung
der Orthodoxen Kirche zu diesem Thema zum Ausdruck.13 Der Geist dieser

panorthodoxen Beschlüsse gründet nicht in weltlichen oder
kirchenpolitischen Zweckmässigkeiten, sondern entspringt dem Wesen der christlichen

Botschaft selbst; er entspricht uneingeschränkt der Theologie der
orthodoxen Kirche. Das Verständnis von Gott als Liebe, die sich über die

ganze Welt ausgiesst, der Respekt der Freiheit der menschlichen Person

11 S. Laimopoulos, nayxoapto SupßoxALO (wie Anm. 4), 46f.
12 Kallis, Auf dem Weg (wie Anm. 3), 429. Vgl. auch den Beitrag des Metropoliten

der Schweiz, Damaskinos Papandreou, Aôyoç Aiaköyou H 'Op0oôo|la
èvchmov xrjç xçîxqç Athen (Kastaniotis) 1997, 310.

13 S. III. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz in Chambésy (1986), 'H oup-
ßokf) xijç OqBoôô^ou 'ExxÀ.r)cnaç eiç èmxQâxr|criv xrjç EtQf|VT]ç, xrjç ôtxaiooij-
vr|ç, xfjç èkeuOeQiaç, xijç ctÔEkcjioauvriç xai xrjç àyctjtriç pexa^u xtbv kaarv, xaî
apaiv xœv <J>uÀ.£xixtî)v xat kourœv ôiaxQtaEtov, in: 'EmaxEtjJiç 369 (15-12-1986)
19. Vgl. auch Ioan Bria / Petros Vasileiadis, ÔqOôôoÇt] xQtoxtavtxf] paçxuQia.
'Exx7r|ata - Koivœvta - Oixoupévri 1, Katerini (Tertios 1989, 164.

103



Georgios D. Martzelos

als Geschöpf nach dem Ebenbild Gottes und die Pflicht der Christen, alle
zu lieben, wie dies Christus getan hat, und sich für die Vorherrschaft des

Friedens auf der Welt einzusetzen, sind grundlegende Prinzipien der
orthodoxen Tradition. Sie durchdringen die erwähnten panorthodoxen
Beschlüsse hinsichtlich der Förderung des interreligiösen Dialogs von A
bis Z.

Im Geist dieser panorthodoxen Beschlüsse hat das Ökumenische
Patriarchat in Zusammenarbeit mit zuständigen politischen und religiösen
Trägern und Einrichtungen die Initiative übernommen, einerseits bilaterale

akademische Konferenzen mit Vertretungen aus Judentum und Islam
und andererseits interreligiöse Tagungen und Treffen der Führer und
Vertreter der drei monotheistischen Religionen (Judentum, Christentum und

Islam) zu organisieren. Die genannten akademischen Konferenzen haben

dank der Initiative des Direktors des Orthodoxen Zentrums des Ökumenischen

Patriarchats in Chambésy, des ehemaligen Metropoliten der
Schweiz und danach Metropoliten von Adrianopolis, Damaskinos
Papandreou (1936-2011), angefangen.

Mit Vertretungen des Judentums haben nach einem Vortreffen der
Vertreter der zwei Religionen in Genf 1976 bisher zehn akademische Konferenzen

stattgefunden.14 Ziel dieser Treffen war die Markierung gemeinsa-

14 Die erste Konferenz fand statt in Luzern 1977 zum Thema «Der Sinn des

Gesetzes im Alten und Neuen Testament»; die zweite in Bukarest 1979 zu «Tradition und
Gemeinde im Judentum und in der Orthodoxen Kirche»; die dritte in Athen 1993 zu
«Fortsetzung und Erneuerung»; die vierte in Maalech Chasamisa in Jerusalem 1998

über «Die Auseinandersetzung der Orthodoxie und des Judentums mit der modernen
Welt»; die fünfte in Thessaloniki 2003 über «Die Treue in den Quellen: Gemeinsame
Verbindlichkeit im Frieden und in der Gerechtigkeit» (s. Damaskinos Papandreou,
Aôyoç AiaÀôyou [wie Anm. 12], 311-316); die sechste in Jerusalem 2007 über
«Religiöse Freiheit und die Relation zwischen Freiheit und Religion» (s. Communique of
the 6th Academic Meeting between Judaism and Orthodox Christianity, Jerusalem,
March 14-15, 2007, im Internet veröffentlicht unter: http://www.jcrelations.net/Com
muniqu%E9,+Sixth+Academic+Meeting+between+%20Judaism+and+Orthodox+C
hristianity%3Cbr%3EJerusalem,+March+14-15,+2007.2016.0.html?L=3 [zuletzt
besucht 30.8.2019]); die siebte in Athen 2009 über «Die Welt in der Krise: Ethische
Herausforderungen und religiöse Perspektiven» (s. https://www.archons.org/-/7th-aca-
demic-consultation-between-orthodox-christianity-and-judaism-the-world-in-crisis-
ethical-challenges-and-religious-perspectives- [zuletzt besucht am 12.9.2019]); die
achte in Thessaloniki 2013 über «Solidarität herstellen: Hindernisse und Herausforderungen»

(s. EJGaddress-to-8th-Academic-Consultation-l-3.pdf [zuletzt besucht am
12.9.2019]); die neunte in Athen 2015 über «Koexistenz und Dialog zwischen orthodoxen

und jüdischen Gemeinden in verschiedenen Ländern, gegenseitige Beeinflus-

104



Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

mer Elemente in den beiden religiösen Traditionen, die die religiöse
Erfahrung und Geistlichkeit ihrer Gläubigen nähren. Beide Seiten hoben
hervor: einerseits die Notwendigkeit der absoluten und voraussetzungslosen,

verfassungsgemässen Gewährleistung der vollkommenen Gewissensfreiheit

sowie jeder anderen religiösen Freiheit für alle Staatsbürger Israels

bzw. der christlichen und islamischen Staaten; anderseits den Schutz
der Gleichberechtigung aller Staatsbürger vor dem Gesetz sowie deren
international anerkannte soziale Rechte.

Dank der Zusammenarbeit des Orthodoxen Zentrums des Ökumenischen

Patriarchats in Chambésy mit der Königlichen Akademie Jordanien

(Amman) für die Erforschung der islamischen Kultur (Al-Albait Foundation)

gab es verstärkt akademische Konferenzen mit dem Islam. Fast alle
wurden durch den jordanischen Thronfolger Hasan grosszügig ideell und
finanziell unterstützt. Nach zwei Vorbereitungstreffen in Windsor/England

(1984) und in Amman/Jordanien (1985) fanden bisher insgesamt
zwölf Konferenzen statt.15 Es nahmen daran führende Vertreter aus Reli-

sung der griechischen und jüdischen Kulturen und Traditionen, Verständnis für
verschiedene alttestamentliche Passagen in beiden Traditionen» (s. https://mospat.ru/
en/2015/10/23/newsl24024/ [zuletzt besucht am 12.9.2019]) und die zehnte in Jerusalem

2017 über «Die Bedeutung Jerusalems in den beiden Glaubenstraditionen» (s. Com-
munique-of-the-10th-Academic-Meeting-Between-Judaism-and-Orthodox-Christia-
nity-Jerusalem-December-2017.pdf [zuletzt besucht am 12.9.2019]).

15 Themen der zwölf Konferenzen waren: 1. «Authorität und Religion» (Chambésy

1986); 2. «Vorbilder geschichtlicher Koexistenz von Moslems und Christen und
Aussichten für die Zukunft» (Amman 1987); 3. «Frieden und Gerechtigkeit» (Chambésy

1988); 4. «Der religiöse Pluralismus und seine Grenzen» (Konstantinopel 1989);
5. «Die Jugend und die Werte des Masshaltens» (Amman 1993); 6. «Bildung für
Verständnis und Zusammenarbeit» (Athen 1994); 7. «Das Bildungssystem im Islam
und im Christentum» (Amman 1996); 8. «Aussichten auf Zusammenarbeit und
gemeinsame Partizipation von Christen und Moslems vor dem dritten Jahrtausend»

(Konstantinopel 1997); 9. «Moslems und Christen in der modernen Gesellschaft. Das

Bild des Anderen und der Sinn der Gleichheit vor dem Staat» (Amman 1998); 10. «Die
Rolle der Religion für ein friedliches Zusammenleben in der modernen Gesellschaft»
(Bahrein 2002). S. dazu: Damaskinos Papandreou, 'O àxaôripaïxoç ÔLdkoyoç
XQLOTLavcbv xaî pouaotApcivcov, in: Ka0' ôôôv 3 (1992) 7-17; idem, Aoyoç Aia-
Xôyou (wie Anm. 12), 316-329. Vgl. auch Ziakas, ©Qï)ax£iokoyixà |i£À.£Tf)porta
(wie Anm. 2), 309-312. Das Thema der 11. Konferenz war «Die Möglichkeit, einen

interreligiösen Dialog aufzubauen» (Athen 2008). S. dazu: http://www.spc.rs/eng/
dialogue_between_christianity_and_islam (zuletzt besucht am 15.9.2019). Das Thema

der 12. Konferenz war «Von der interreligiösen und interkulturellen Zusammenarbeit

zur menschlichen Solidarität» (Wien 2019). S. dazu: https://mgro.fr/el/2019/
06/19 (zuletzt besucht am 15.9.2019).

105



Georgios D. Martzelos

gionen und Politik sowie Spezialisten aus der Welt der Wissenschaft teil,
um die Voraussetzungen für eine Zusammenarbeit zwischen den beiden

Religionen zu erforschen und so Herausforderungen bzgl. der friedlichen
Koexistenz und des gegenseitigen Verständnisses der Gläubigen untereinander

zu bewältigen. Die Konferenzergebnisse waren hoffnungsvoll für
die Fortsetzung solcher interreligiöser Initiativen. Es wurde festgehalten,
dass der religiöse Fundamentalismus und Fanatismus mit dem Geist des

Christentums und der Botschaft des Islam unvereinbar sei.16

3. Internationale Tagungen und interreligiöse Treffen

Ausser den erwähnten akademischen Konferenzen hat das Ökumenische
Patriarchat Initiativen übernommen, neben internationalen interreligiösen
Tagungen auch Treffen religiöser Oberhäupter und anderer Vertreter der
drei monotheistischen Religionen zu organisieren.

Bis heute haben zwei internationale Tagungen und drei interreligiöse
Treffen stattgefunden. Die beiden internationalen Tagungen fanden in
Konstantinopel in Zusammenarbeit des Ökumenischen Patriarchates mit
der New Yorker Stiftung «Schrei des Gewissens» statt und hatten «Frieden

und Religionsfreiheit» zum Thema. Bei der ersten Tagung (1994) wurde

die berühmte «Erklärung vom Bosporus» verfasst, die jegliche Form
des Krieges, insbesondere Krieg im Namen der Religion, verurteilt und
die notwendige Zusammenarbeit der drei monotheistischen Religionen
betont im Bemühen um Frieden, gegenseitige Toleranz und Koexistenz in
der Welt, in der Nationalismus Zusammenstösse und Blutvergiessen
verursacht. Deshalb wird darin auch die Verpflichtung der Politiker und der

religiösen Führer unterstrichen, den Dialog unter den Menschen und den

Völkern mit allen Mitteln zu pflegen und voranzutreiben, damit sie so

Vertrauen, Liebe und gegenseitigen Respekt aufbauen.17 Bei der zweiten

Tagung (2005) unterstrich der Ökumenische Patriarch in seiner
Einführungsrede die Notwendigkeit der friedlichen Koexistenz der Anhänger der
verschiedenen Religionen zum Wohl der Gläubigen, aber auch der
Ungläubigen. Die Tagung möge, so der Patriarch, Wege zum gegenseitigen

16 S. Ziakas, 0QT|oxELokoyixâ |j,ekeTT]pon;a (wie Anm. 2), 394.
17 S. a. a. O., 254f.

106



Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

Verständnis öffnen und einen Beitrag zur Verhinderung religiöser
Konfrontationen leisten.18

Erwähnenswert ist hier ausserdem ein zweitägiges interreligiöses
Seminar unter der Schirmherrschaft des Ökumenischen Patriarchen im
Kloster von Blatades in Thessaloniki (2001) zum Thema «Das Erreichen
des gegenseitigen Verständnisses zwischen den Medien und den religiösen
Gemeinschaften Südosteuropas». Daran nahmen Vertreter der christlichen

Kirchen und Konfessionen aus Ost- und Westeuropa, islamische
religiöse Führer aus Südosteuropa, Vertreter aus der Politik sowie Reporter
aus verschiedenen europäischen Ländern teil. Vor dem Hintergrund des

Versuches, den Frieden und das harmonische Zusammenleben der Völker
auf dem Balkan wiederherzustellen, sollten westeuropäische Reporter
über die geschichtlichen, kulturellen und religiösen Eigenarten der
Balkanländer informieren, mit denen die öffentliche Meinung im Westen
nicht ausreichend vertraut war.19

Die drei interreligiösen Treffen fanden grossen internationalen Widerhall.

Sie zeigen die wichtige Rolle, die die Orthodoxie bezüglich des

Weltfriedens spielen kann.
Das erste dieser Treffen fand unter der Schirmherrschaft des Ökumenischen

Patriarchats und der Europäischen Union in Brüssel (2001) zum
Thema «Der Frieden Gottes in der Welt» statt. Es nahmen mehr als 80

religiöse Vertreter sowie Theologieprofessoren und -professorinnen aus den

drei erwähnten monotheistischen Religionen teil, die aus den meisten
Ländern Amerikas, Europas, des Nahen Ostens und Nordafrikas stammten.

Der Ökumenische Patriarch betonte in seiner Einführungsrede:

[...] so haben uns die allbekannten tragischen Geschehnisse des 11. September

des vergangenen Jahres dazu gezwungen, nun allen Völkern zu zeigen,
wie friedlich und friedensfreundlich das Gesicht Gottes ist, und den Eindruck
abschaffen, dass Gott Menschenopfer segnet [...]. Deshalb bitten wir
eindringlich, jegliche politische Herangehensweise an den Frieden ausserhalb
dieses Raumes zu lassen und unseren Gläubigen und der ganzen Welt die

18 S. www.ec-patr.gr/synedria, Eipf]VTl - 2up4>iktcoaT] II, XatQEXLopôç xf]ç
A.0. I Iavayiôxïixoç, xoû OlxoupEVixoû nuxoi/wr/ou x.x. BapOokopaîoi), xaxâ
xf|v evap^iv xoû Aia0Qr|axEiaxoû Sweôçtou êm xoû Oépaxoç «Elppvp xai Ave-
^i0pr|ox£ia B'» (07/11/2005).

19 S. www.ec-patr.gr/synedria, Aia0pr|axEiaxôv SEpivâpiov yiâ xijv oupc^ikt-
coaiv xou xf)v eiQf)vrlv (16-1-2001), Aeàxlo Tûjiou (zuletzt besucht am 30.8.2019).

107



Georgios D. Martzelos

friedensstiftende Botschaft des einen und wahren Gottes unverfälscht
weiterzugeben.20

Die Ereignisse des 11. September 2001 sind zwar weder Ursache noch

Ausgangspunkt der vom Ökumenischen Patriarchat organisierten interreligiösen

Treffen. Doch haben sie gezeigt, wie notwendig und nützlich solche
Initiativen für den Frieden und die soziale Gerechtigkeit in der Welt sind.

Das zweite interreligiöse Treffen fand in Thessaloniki (2003) unter der
Schirmherrschaft des Ökumenischen Patriarchats und in Zusammenarbeit

mit dem griechischen Kultusministerium im Rahmen der
Ratspräsidentschaft Griechenlands in der Europäischen Union zum Thema «Der

interreligiöse Dialog als Voraussetzung der Kultur der Kulturen» statt.21

Das dritte interreligiöse Treffen beschäftigte sich aufgrund der
Olympischen Spiele in Marusi/Athen (2004), erneut auf Initiative des Ökumenischen

Patriarchen Bartholomaios und der olympischen Stadtgemeinde
von Amarusi, mit dem Thema «Religion, Frieden und das olympische
Ideal». An diesem Treffen nahmen erstmals auch Vertreter des Buddhismus

teil. In der Amarusi-Erklärung betonten die Vertreter der anwesenden

vier grossen Religionen:

Wir lehnen jegliche Form von nationalistischen, rassischen, religiösen, sozialen

und anderen Diskriminierungen ab, die die krankhaften Phänomene der
Intoleranz, des religiösen Fanatismus, der Rechtfertigung von Krieg oder
auch des organisierten Terrorismus begünstigen, sodass sie offensichtlich das

friedliche Zusammenleben der Menschen und Völker gefährden. Deshalb
wenden wir uns an die geistliche Führung der Religionen, dass diese für die
Entspannung dieser gefährlichen Unordnungen und die glaubwürdige
Unterstützung des göttlichen Willens zur Vorherrschaft des Friedens, der sozialen

Gerechtigkeit und des Respekts für die grundlegenden Menschenrechte
zusammenarbeiten.22

Der interreligiöse Dialog der Orthodoxie mit dem Judentum und dem
Islam, den das Ökumenische Patriarchat initiiert hat und fortsetzt, zeigt die

grundlegende interreligiöse Zusammenarbeit nicht nur für die Überwindung

der schmerzhaften Erfahrungen der Vergangenheit, sondern auch

20 H Am0or|ay.£Laxij 2uv6\'tï|Oiç tüjv Boiiçe/.âo'jv, in: 'Emaxeijjiç 603

(31.12.2001), 7.
21 S. www.ec-patr.gr/arxeio/d2003-02.htm (zuletzt besucht am 30.8.2019).
22 S. http:Avww.ec-patr.gr (ZuvéÔQia/Aia0Qr|axeicixôç AiâÀ.OYOç/Aia0QT]-

oxEiaxf) 2uvdvtr|aiç «0gr|axe(a, eLQf]vrl x°4 ôkupjuaxâv Lôeœôeç» [Apapouoi-
ov-AOfjvai, 10-11 AnyoDoxon 2004]).

108



Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

für die gemeinsame Überwindung der heutigen sozialen Probleme, die
eine ernsthafte Gefahr für den Menschen und die ganze Welt darstellen.
So betonte die ehemalige griechische Kultusministerin Marietta Gianna-
kou auf dem zweiten interreligiösen Treffen in Konstantinopel (2005):

In einer Zeit, in der die Gefahr besteht, dass Huntingtons in seinem Buch «Der
Kampf der Kulturen» geäusserte Ansichten bestätigt werden, hat die Arbeit,
die das Ökumenische Patriarchat in Zusammenarbeit mit gemässigten
Muslimen, dem Vatikan, aber auch mit allen Konfessionen und sogar mit dem
Dalai-Lama ausführt, eine ungeheuer grosse politische Bedeutung.23

Es gibt natürlich Geistliche und Theologen, besonders in der griechischen
Orthodoxie, die gegen diese interreligiösen Initiativen sind, da sie die
Entstehung von Synkretismus und eine allmähliche Veränderung der orthodoxen

Glaubensgesinnung befürchten. Solche Ängste sind jedoch völlig
fehl am Platz. Alle orthodoxen Kirchen, die an diesen Treffen teilnehmen,
legen eine besondere Sensibilität für die Bewahrung des orthodoxen Glaubens

gegenüber der Gefahr des Synkretismus an den Tag. Durch die
Beschlüsse der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz (1986) sind
alle orthodoxen Kirchen dazu aufgerufen, «zur interreligiösen Verständigung

und Zusammenarbeit und auf diese Weise zur Beseitigung von
jeglichem Fanatismus beizutragen und damit zur Verbrüderung der Völker
und zur Durchsetzung der Güter der Freiheit und des Friedens in der
Welt».24 Im gleichen Text wird ausdrücklich unterstrichen: «Es versteht
sich dabei von selbst, dass diese Zusammenarbeit nicht nur jeglichen
Synkretismus ausschliesst, sondern auch jeden Versuch, anderen irgendeine
Religion aufzuzwingen.»25

Als bei der siebten Generalversammlung des Weltkirchenrats in
Canberra (1991) versucht wurde, die christliche Lehre vom Heiligen Geist mit
den animistischen und pantheistischen Vorstellungen der Völker Nordost
Asiens in Verbindung zu bringen26, verwahrte sich die orthodoxe Seite

23 S. news.pathfinder.gr/greece/news/253879.html (23/11/2005) (zuletzt besucht

am 15.6.2006).
24 S. Bria/Vasileiadis, 'OqOôôo^ï] (wie Anm. 13), 164. Siehe auch 'Emoxeipiç

369 (1986), 19.
25 S. ebd.
26 Zu diesem Punkt siehe Georgios D. Martzelos, Theologischer Animismus

und orthodoxe Pneumatologie, in: «IIoQ£D0évT£ç...». XaQioxijpioç Tôpoç jtqôç
xiprjv toi) AgyiEmoxoitoi) AkßavLag Avaataaiou (Fiawou/icaou), Athen (Ar-
mos) 1997, 127-140.

109



Georgios D. Martzelos

gegen jegliche Form von Synkretismus. Die orthodoxen und die nicht
chalkedonensischen Mitglieder im ORK erklärten gemeinsam:

Der Dialog zwischen den Kirchen, der als Ziel die Einheit aller Christen hat,
kann und soll auch auf den Dialog mit allen religiösen Traditionen erweitert
werden. Die Orthodoxen haben eine lange Erfahrung in ihren Beziehungen
mit anderen Religionen. Die Ehrfurcht vor der menschlichen Natur der anderen

und deren aufrichtigen Überzeugungen setzt ernsthafte Versuche voraus,
damit Verständnis, friedliche Beziehungen und, wo dies möglich und
angemessen ist, auch Zusammenarbeit im Bereich gegenseitiger Interessen entstehen

können. Dies bedeutet jedoch nicht, dass sich die christlichen Kirchen,
die durch die verschiedenen Träger des ORK aktiviert werden, vereinigen
lassen, was ihre grundsätzlichen christlichen Überzeugungen angeht. Die
Orthodoxen sind der Meinung, dass jeglicher synkretistischer Kompromiss im
Rahmen des ORK verwerflich und im Gegensatz zu den grundsätzlichen
Positionen und Zielen des ökumenischen Versuches ist. [...] Der Dialog mit den

anderen Religionen sollte nicht die Identität des ORK als Rat christlicher
Kirchen verändern.27

4. Zum Schluss

Die Orthodoxie darf sich nicht in ihrem eigenen Ich einschliessen. Sie

würde sich so ihrer Verantwortung entziehen, zur Lösung der Probleme,
die die Menschheit heute heimsuchen, beizutragen. Zudem würde dies

einer Verneinung ihrer eigenen Mission in der Welt gleichkommen. Ein
derartiges grundsätzliches Problem, das die Orthodoxie nicht gleichgültig
lassen kann, ist die Aufrechterhaltung des Friedens in der Welt, der durch
den zunehmenden religiösen Fanatismus unserer Zeit und durch das

explosive Potenzial sozialer Ungerechtigkeit mit all ihren Formen zulasten
der Armen und Ohnmächtigen in Gefahr ist. Die Orthodoxie kann nicht
unter Berufung auf irgendeine Gefährdung ihre eigene Natur und ihre
Mission in der Welt verneinen, indem sie bei der Überwindung dieser
Probleme im Rahmen des interreligiösen Dialogs abseits stehen bleibt.
Deshalb haben die orthodoxen Kirchen während der III. Vorkonziliaren
Panorthodoxen Konferenz (1986) einstimmig beschlossen, die soziale

27 «AL ÔqGôôoÇoi '
ExxA.T]OÎai y.ai xô EISE": "ExGeot] xijç ÀiooOobô^oi) 2u-

axéijJEWç 'OoOobôçoov xaî 'OoGobôçwv pi) Xo.âxi]Ôovlojv Exxâ?]<tkÎ)v - peXcbv
xoû IT2E», in: Georgios N. Laimopoulos, H Z' Tevon) 2uvéÀeu(jr| xoû ElaYXO-
aptou SupßoiAiou 'Exxkr|0iä)v (KapjtÉQça, OEßpompiog 1991): Xpovixô -
Kgîpeva - A^iokoynosLÇ, Katerini (Tertios) 1992, lOOf.

110



Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

Verantwortung und die prophetische Mission der Orthodoxie in der Welt
mit den folgenden Worten zu verkündigen:

2. Weil wir orthodoxen Christen die Bedeutung der Erlösung begreifen, fühlen
wir uns verpflichtet, für die Milderung der Krankheit, des Elends und der
Angst tatkräftig einzutreten; weil wir die Erfahrung des Friedens erleben, darf
uns das Fehlen des Friedens in der heutigen Gesellschaft nicht gleichgültig
lassen; weil wir von der göttlichen Gerechtigkeit beschenkt worden sind, ringen

wir um eine umfassendere Gerechtigkeit in der Welt und um die Beseitigung

jeglicher Unterdrückung; weil wir die Gunst der göttlichen Herablassung
zu uns täglich erfahren, kämpfen wir gegen jegliche Form von Fanatismus und
Intoleranz zwischen den Menschen und den Völkern; weil wir die Menschwerdung

Gottes und die Vergöttlichung des Menschen ohne Unterlass verkünden,
setzen wir uns ein für die Verteidigung der Menschenrechte für alle Menschen
und alle Völker; weil wir durch das Erlösungswerk Christi die göttliche Gabe
der Freiheit erleben, können wir ihren universalen Wert für jeden Menschen
und jedes Volk deutlicher herausstellen; weil wir in der göttlichen Eucharistie
mit dem Leib und dem Blut des Herrn genährt werden, erleben wir das Bedürfnis,

die Gaben Gottes mit unseren Brüdern zu teilen, verstehen wir besser den

Hunger und die Not und kämpfen für ihre Überwindung; weil wir eine neue
Erde und einen neuen Himmel erwarten, wo absolute Gerechtigkeit herrschen

wird, ringen wir hier und jetzt (hic et nunc) um die Wiedergeburt und Erneuerung

des Menschen und der Gesellschaft.
3. [...] Die orthodoxen Kirchen richten sich in Liebe an alle, damit alle zur
Verwirklichung der Liebe und des Friedens zwischen den Menschen und den

Völkern zusammenarbeiten.28

Diese wahrhaft inspirierten Worte sprechen für sich. Sie reichen aus, um
das Interesse der Orthodoxie am interreligiösen Dialog und ihre interreligiösen

Initiativen zu rechtfertigen. Dieses interreligiöse Interesse der
Orthodoxie wurde jüngst mit höchster Autorität von der Heiligen und Grossen

Synode der Orthodoxen Kirche (Chania/Kreta 2016) zum Ausdruck
gebracht, indem sie alle früheren interreligiösen Initiativen der Orthodoxie

bestätigt hat, die auf das friedliche und harmonische soziale
Zusammenleben der Menschen mit unterschiedlichen religiösen Überzeugungen
abzielen.29

28 Kallis, Auf dem Weg (wie Anm. 3), 548f.
29 S. The official texts of the Holy and Great Synod: Encyclical, Message and

Decisions, 1. The Mission of the Orthodox Church in Today's World, A, 3-4, in:

https://www.oac.gr/en/agia-kai-megali-synodos/message-of-the-holy-and-great-
council-of-the-orthodox-church-pl43.html (zuletzt besucht am 15.9.2019).

Ill



Georgios D. Martzelos

Georgios D. Martzelos (*1948 Thessaloniki GR) ist em. Prof. der Aristoteles-
Universität von Thessaloniki und Leiter der Abteilung für Theologische
Studien der Universität von Neapolis Paphos. Studium der Theologie, Geschichte

und Philosophie an den Universitäten von Thessaloniki (1966-1971),
Athen (1971-1975) und Heidelberg (1976-1979). 1983 Promotion zum Dr.
theol. an der Aristoteles-Universität von Thessaloniki, anschl. an der dortigen

Theologischen Fakultät Dozent (1983-1986), Assistenzprofessor (1986-
1990), ausserordentlicher Professor (1990-1993) und Professor (1993-2015)
für Geschichte der orthodoxen Theologie und Dogmatik. Gastprofessor an
den Universitäten München (1995-1996) und Bern (FS 2007 sowie HS 2009
und 2011). 1994-1996 war er Gouverneur des Berges Athos und 2009-2017
Direktor der Patriarchalischen Stiftung für Patristik in Thessaloniki. Am
25.8.2008 wurde er zum Mitglied der Académie Internationale des Sciences

Religieuses mit Sitz in Brüssel gewählt. 2006-2013 war er Mitglied des

Zentralkomitees des Ökumenischen Rates der Kirchen, seit 2013 gehört er der
Kommissionfür Glauben und Kirchenverfassung an.

Adresse: Korytsas 16, Byzantium (Kalamaria), 551 33 Thessaloniki,
Griechenland
E-Mail: martzelo@theo.auth.gr

Summary

The author attempts to outline the initiatives taken by the Orthodox Church to
initiate interfaith dialogue with Judaism and Islam in reply to the rise of religious
and especially Islamic fanaticism in the last decades of the twentieth century.
Already at the First Pre-Conciliar Pan-Orthodox Conference (Chambésy, 1976),
the Orthodox Church resolved to contribute to interfaith understanding and
cooperation and to work with other religions to eradicate religious fanaticism and

promote the ideals of freedom and peace in the world. Consequently, the Orthodox

Church continues to organise interreligious conferences and academic meetings

with positive results.

Schlüsselwörter - Keywords

Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenzen - Judentum - Islam - interreligiöse
Tagungen - akademische Konferenzen

112


	Die Orthodoxie und ihre zeitgenössischen interreligiösen Initiativen

