
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 109 (2019)

Heft: 1

Artikel: "Oldest and in many ways most important Christian community" : die
Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens
zwischen 1890 und 1910

Autor: Korschorke, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Oldest and in many ways a most important Christian
community». Die Thomaschristen in den Debatten
der protestantischen Elite Südindiens zwischen 1890
und 1910

Klaus Koschorke

Gegenstand des folgenden Beitrags sind die indischen Thomaschristen
bzw. die Kirchen der syrischen Tradition in den Debatten der protestantischen

Elite Südindiens an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. Dies

geschieht auf der Basis von Materialien eines Münchener Forschungsprojektes

zu den Journalen indigen-christlicher Eliten in Asien und Afrika
um 1900 und insbesondere aus der Perspektive einer bestimmten Quelle:
des «Christian Patriot», eines «Journal of Social and Religious Progress»,
das 1890 in Madras (heute Chennai) gegründet wurde und sich als Sprachrohr

(«mouthpiece») der «Indian Christian community» verstand.1

1. Das koloniale Madras um 1890

Um 1890 hatte sich Madras zum Zentrum einer kleinen, aber einflussreichen

Elite protestantischer Christen entwickelt. Madras - die drittgrösste

1 Der Name des Münchener Forschungsprojektes lautet: «Indigen-christliche
Eliten Asiens und Afrikas um 1900 im Spiegel ihrer Journale und Periodika. Muster
kognitiver Interaktion und Frühformen transregionaler Vernetzung» (Indigenous
Christian elites in Asia and Africa around 1900 and their journals and periodicals.
Patterns of cognitive interaction and early forms of transregional networking)-,
durchgeführt wurde es in Kooperation mit der Fachhochschule für Interkulturelle
Theologie (FIT) Hermannsburg. Für Einzelheiten zum «Christian Patriot» sei
verwiesen auf: Klaus Koschorke, «Owned and conducted entirely by the Native Christian

Community». Der <Christian Patriot) und die indigen-christliche Presse im
kolonialen Indien um 1900, Wiesbaden (Harrassowitz) 2019. - Publiziert liegt bereits vor:
Klaus Koschorke u. a. (Hg.), «To give publicity to our thoughts». Journale asiatischer

und afrikanischer Christen um 1900 und die Entstehung einer transregionalen
indigen-christlichen Öffentlichkeit, Wiesbaden (Harrassowitz) 2018; sowie: Klaus
Koschorke u. a. (Hg.), Discourses of Indigenous Christian Elites in Colonial Societies

in Asia and Africa around 1900. A Documentary Sourcebook from Selected

Journals, Wiesbaden (Harrassowitz) 2016. Auf diese Edition wichtiger Artikel u. a.

aus dem «Christian Patriot» wird im Folgenden ggf. mit Fundort und dem nachgestellten

Kürzel «Text» verwiesen.

IKZ 109 (2019) Seiten/pages 51-61 51



Klaus Koschorke

Stadt auf dem Subkontinent und eine koloniale Metropole mit kosmopolitischem

Flair und einer sprunghaft wachsenden Bevölkerung - war
unstrittig das politische, administrative, kommerzielle und kulturelle Zentrum

Südindiens. Es verfügte über eine westlich gebildete intelligentsia
sowie über eine lebendige Presselandschaft. Religiös erlebte es seit den
1880er-Jahren die Gründung zahlreicher hindu-revivalistischer
Gesellschaften sowie den Vormarsch der theosophischen Bewegung. Zugleich
war Madras seit Langem ein Schwerpunkt protestantisch-missionarischer
Aktivitäten in Südindien. So waren allein in Madras-City um die elf
protestantische Missionsgesellschaften tätig, die aus verschiedenen Ländern
kamen und sechs unterschiedliche Denominationen repräsentierten: Ang-
likaner, Methodisten, Lutheraner, Presbyterianer, Baptisten und Kongre-
gationalisten.2 Über 25 protestantische Missionsgesellschaften vermochte
1900 ein Überblick über den aktuellen Stand der «South India Protestant
Missions» aufzulisten. Diese liessen neben der unterschiedlichen nationalen

Herkunft - aus England, Schottland, den USA, Kanada, Deutschland,
der Schweiz, Dänemark usw. - auch das breite konfessionelle Spektrum
des Missionsprotestantismus erkennen.

Wie bereits erwähnt, war Madras auch der Mittelpunkt der numerisch
kleinen, jedoch einflussreichen protestantischen intelligentsia Südindiens.
Dieser Gruppe gehörten Rechtsanwälte, Lehrer, Verwaltungsangestellte,
Ärzte sowie andere sozial hochgestellte und finanziell unabhängige indische

Persönlichkeiten an. Sie bildeten ihre eigenen Vereinigungen (z.B.
die 1888 gegründete Madras Native Christian Association) und stellten
Verbindungen zu ähnlichen Gesellschaften indischer Christen innerhalb
und ausserhalb des Landes her (so z. B. in Malakka, Südafrika und
Grossbritannien). Sie lancierten zahlreiche Initiativen (z.B. die 1886 gegründete,

überkonfessionelle National Church of India) und publizierten ihre
eigenen Journale und Periodika, die die religiöse, soziale und politische
Entwicklung des Landes kritisch kommentierten.

Eines dieser Journale war der 1890 gegründete «Christian Patriot. A
Journal of Social and Religious Progress» (CP), der im Mittelpunkt der

folgenden Ausführungen steht. Sein Name allein war schon Programm: in
Zeiten des erwachenden indischen Nationalismus - und des zunehmend

2 Aufschlussreich ist hierbei etwa die Analyse der Situation zu Beginn des
20. Jahrhunderts durch K. Krishna Rau, Herausgeber des CP, in einem Vortrag vor der
«Madras Missionary Conference» am 19.8.1906 mit dem Titel «The Indian Church in
Madras» (abgedruckt in CP 25.8.1906, 5f.; CP 1.9.1906, 5f.; CP 9.9.1906, 6).

52



Die Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens

gegen indische Christen erhobenen Vorwurfs der «Denationalisierung» -
sowohl «Christ» wie «Patriot» zu sein. Der Paternalismus der Missionare
wurde in diesem Journal ebenso heftig kritisiert wie der Exklusivismus
radikaler Hindu-Nationalisten. Obwohl sie nur eine Minderheit innerhalb
einer Minderheit darstellte, sah sich die protestantische Madras-Elite doch

an der Spitze der sozialen, politischen und religiösen Entwicklung ganz
Indiens. Ihr Selbstverständnis als eine «progressive community» wurde
weithin auch von aussen anerkannt. Grundlage dieses Selbstvertrauens

war unter anderem der überproportionale «educational progress», den die
«Indian Christian community» nach Ausweis der jeweils aktuellen (und
im CP eifrig zitierten) Zensus-Daten in den vergangenen 20 Jahren erzielt
hatte. Das galt insbesondere im Bereich der Bildung von Frauen und Mädchen.

«Our community takes the lead in female education»3, konstatiert

der CP etwa in einem Artikel vom 5.11.1898. «Whereever Christianity
has spread, there the emancipation of women has followed» - so der
Spitzensatz einer Diskussion in der «Madras Native Christian Association»,
über die der CP in der gleichen Ausgabe berichtet.4 Charakteristisch für
das Selbstverständnis der Madras-Protestanten waren Aussagen wie die

folgende: «We firmly believe that the Indian Christian Community has a

very important part to play in the regeneration of India.»5 Getragen war
dieses Selbstverständnis von der Überzeugung, dass der «Sauerteig»
(«leaven») des Evangeliums und christlicher Modernität im gegenwärtigen
Übergangsstadium («transitional state») des «neuen Indien» die alten
verkrusteten Strukturen langsam, aber unaufhaltbar aufbrechen werde und
«the many problems, political, social and moral, confronting new India,
can only be solved successfully by Christianity»6.

Das Christentum galt also als emanzipatorische Kraft und als «wave
of the future». Für andere christliche Gemeinschaften, die nicht diesem
Selbstverständnis und dem Kriterium christlicher Modernität entsprachen,

war in diesem Bild wenig Platz. Einzelne Texte im CP vermitteln
darüber hinaus den Eindruck, dass frühere Etappen der indischen
Christentumsgeschichte eigentlich gar nicht wahrgenommen wurden. So heisst

es in einem Artikel im CP aus dem Jahr 1897:

3 CP 5.11.1898, 4-Text 80.
4 CP 5.11.1898-Suppl., 4.
5 CP 7.1.1905, 4-Text 3.
6 Ebd.

53



Klaus Koschorke

Though Christianity has been in India for nearly a century, yet it is only within

the last 15 years that any practical steps have been taken to weld together
into a homogenous whole the varying elements that constitute the so-called
Indian Christian community.7

Weder die seit mehr als 300 Jahre im Land ansässigen römischen
Katholiken noch die uralte Gemeinschaft der indischen Thomaschristen
kommen in diesem Geschichtsbild vor. Natürlich war ihre Existenz nicht
unbekannt. Aber vor allem die syrischen Gemeinschaften galten weithin
als rückständig und zutiefst mit den zahlreichen «social evils» der sie seit
Jahrhunderten umgebenden Hindu-Gesellschaft behaftet. In der
Öffentlichkeit fielen sie vor allem durch ihre internen Auseinandersetzungen und
endlosen Streitigkeiten auf. Einige der negativen Beschreibungen, wie sie

sich im CP vor 1900 finden, lauten etwa: «plunged into superstition and

ignorance»/«pernicious system of dowry»/«Syrian Christian girls are very
backward in education»/Unsitte der «early child marriage»/«when
compared to the Native Christians of Madras (Syrian Christians) are far
behind the times» usw.

2. Veränderte Atmosphäre seit 1900

Um 1900 änderte sich die Stimmung. Der Anbruch des neuen Jahrhunderts

war in den verschiedenen religiösen und politischen Lagern von

grossen Erwartungen gekennzeichnet. Das Schlagwort vom «Erwachen»
Asiens machte zunehmend die Runde. Auch die indischen Christen erwarteten

den Anbruch einer neuen Ära, geprägt durch christliche Progressi-
vität und die Realisierung des alten Ideals der «Three Selves» - also der
Vision einer sich selbst regierenden, sich selbst ausbreitenden und sich
selbst finanzierenden «einheimischen Kirche». Das 19. Jahrhundert, so

der CP in einem Rückblick auf das vergangene Jahrhundert, sei das
Jahrhundert der durchaus verdienstvollen westlichen Missionare gewesen. Das
20. Jahrhundert hingegen werde ganz im Zeichen der «native Christians»
und «native Church organisations» stehen und gekennzeichnet sein durch
«the self-support, the self-government and the self-extension of the native
Churches.»8

Zugleich beschleunigte sich aber auch das «Erwachen» der traditionellen

Religionen des Kontinents. Dieser Prozess war zwar bereits seit

7 CP 10.7.1897, 4-Text 89.
8 CP 18.6.1898, 5-Text 14.

54



Die Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens

Längerem im Gang. Nun aber entwickelte er eine bislang ungekannte
Dynamik, und dies zunehmend in einer panasiatischen Perspektive. «Everywhere

throughout the East» - so heisst es 1899 in dem in Jaffna erschienenen

Journal «The Hindu Organ» - «there is a revival of (Asian) learning
and literature, and the work of rescuing the glory of the Oriental religions
from the forgotten past is going on apace.»9 Ganz ähnlich beschreibt in
Indien ein hoher britischer Kolonialbeamter die auf dem Subkontinent
vorherrschende Stimmung. Als er um 1880 nach Indien gekommen sei,

«the ambition of young India was to be, intellectually at least, more English

than the English». In den 1890er-Jahren habe dann ein «extraordinary
Hindu revival» eingesetzt und gegenwärtig laute die Parole: «Back to the
Vedas, back to the Kali worship back to the golden age when, before
the advent of wicked Englishman, prosperity reigned and all the virtues
flourished (...).»10 Den «steady advance of ancient faiths» (und insbesondere

die Revitalisierung des Hinduismus) in Indien beschreiben verstärkt
auch missionarische Beobachter um 1900.

Vielfach war dieses Hindu-Revival mit dem Aufschwung eines
religiösen Nationalismus verbunden. Die Zugehörigkeit zur Hindu-Community

galt nun zunehmend auch als Ausweis eines indischen Patriotismus.

Umgekehrt wurde die Kritik an dem als denationalisierend empfundenen
Christentum der Missionare immer lauter, das den Ausweis seines «fremden»

und «ausländischen» Ursprungs - wie im Fall der anglikanischen
«Church of England» oder der presby terianischen «Church of Scotland» -
ja bereits im Namen vor sich hertrug.

3. Neue Wahrnehmung der Thomaschristen als vorkoloniale und
nicht westliche Form des Christentums

In diesem zunehmend durch einen nationalistischen Diskurs bestimmten
Kontext veränderte sich nun auch die Wahrnehmung der «uralten»
Gemeinschaft der Thomaschristen. Diese galten fortan immer stärker als

Repräsentanten eines ursprünglichen «indischen» Christentums, das noch
nicht von den konfessionellen Streitigkeiten und Spaltungen der westli-

9 The Hindu Organ - Jaffna 18.1.1899, 41.
10 Aus einem Brief des Kolonialbeamten Valentine Chirol an den Vizekönig

Lord Minto vom 23.5.1910; Text in: Klaus Koschorke u.a. (Hg.), A History of
Christianity in Asia, Africa, and Latin America, 1450-1990. A Documentary Sourcebook,

Grand Rapids (Eerdmans) 2007, 85f.

55



Klaus Koschorke

chen Missionen «befleckt» und zerrissen worden sei. Wohl nicht zufällig
stammen die ersten Zeugnisse einer solchen - oft stark idealisierenden -
Sicht der Thomaschristen aus der indischen Diaspora in Übersee. So heisst

es in der ersten Ausgabe 1897 des «Indian Christian Guardian», des

Organs der im gleichen Jahr gegründeten Vereinigung indischer Christen in
Grossbritannien, über die «Beloved mother Church of India»:

The ancient Indian Christian Church is no new sect. She existed before either
Rome or England sent out her missionaries. She exists today in her native

simplicity, and has proudly declined the overtures both of Rome and England.
Alas! that the missionaries, having failed to absorb her within their own
Doxies, began to set up little sects of their own, calling them after their own
names - Roman Catholic, Anglican, Presbyterian, Baptist, and many others.
God help us, members of the India Christian Union. We each and all claim to
belong to one or the other of these sects, and shame upon us, that none of us

are in communion with the beloved mother Church of India.11

Zwar gehörte keiner der indischen Diaspora-Christen in London dieser
«Mutterkirche Indiens» selbst an, und auch sonst war unter ihnen - wie
der «Indian Christian Guardian» selbstkritisch vermerkt - genaue Kenntnis

derselben nicht sehr verbreitet. London war der Ort, wo auch andere

Auslandsinder ihre jeweiligen religiösen Wurzeln aus der Ferne neu
entdeckten - wie etwa Mahatma Gandhi, der hier in den 1880ern eine Art
Bekehrung zur Bhagavat Gita erlebte. Aber auch in Indien selbst begann
man nun in Kreisen der protestantischen Madras-Elite, mit neuen Augen
auf die syrischen Christen im Süden des Landes zu blicken:

It must be a revelation to many to learn of the very large number of Syrian
Christians in South India, which the census figures reveal. The Syrian
community alone, including both Jacobite and Roman, number 571,327, whilst the
total Protestant Indian Christians in the whole of India is only 970,596. The

influence ofsuch a large community on the West coast must be considerable;
and we have reason to be thankful for what it has achieved in the past, in the
midst of severe trials and difficulties. There are, however, social evils in the

community which demand the earnest attention of the leaders of the community

(...).12

11 Indian Christian Guardian, London 1 (1897) no. 1, 4.
12 CP 12.7.1902, 5-Text 90.

56



Die Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens

4. Frühe Formen ökumenischer Kooperation

Dieses neue Interesse für die syrischen Christen spielte zugleich eine

wichtige Rolle etwa bei der Bildung der «National Missionary Society»
(NMS) im Jahr 1905 - einer ebenso eigentümlichen wie für Indien
charakteristischen Emanzipationsbewegung einheimischer Christen. «Indian

men, Indian money, Indian leadership» lautete das Motto der Bewegung,
die mit den euroamerikanischen Missionen zwar nicht in Konkurrenz
treten, ihnen aber doch eine indigene Alternative gegenüberstellen wollte.
Bereits ein Jahr nach der Gründung war die NMS in 100 indischen Städten
verbreitet. In ihren Reihen befanden sich einige spätere indische Kirchenführer

wie etwa Vedanayagam Samuel Azariah (1874-1945), der 1912 als

erster Inder zum anglikanischen Bischof erhoben wurde. Bei deren

evangelistischen Aktivitäten waren die Thomaschristen vor allem in Gestalt
der Mar Thoma Syrian Church von Anfang an beteiligt. Das war zwar
jener Zweig, der den Anglikanern ohnehin am nächsten stand.
Bemerkenswert dabei ist jedoch die veränderte Wahrnehmung seitens der
indischen Mitchristen: Als «the oldest and in many ways a most important
Christian community in the land» wurden die Thomaschristen nun
bezeichnet. Dass sie jetzt - da auch «unter den indischen Christen ein nationales

Bewusstsein angebrochen» sei - ihre Kräfte mit den anderen Zweigen

der indischen Christenheit vereine, könne nur als vorbildliches
Verhalten gewürdigt werden, das allein «einem wahren christlichen
Patriotismus» entspreche.13

Diese Debatten finden zunehmend auch im CP ihren Niederschlag.
«Preeminently fitted» seien die Thomaschristen, so ein Artikel im Jahr
1907, eine führende Rolle bei der Evangelisierung Indiens wahrzunehmen,

unter Verweis auch auf ihre Beteiligung an der NMS.14 In die
Leserbriefdebatten über eine verstärkte Kooperation zwischen der anglikanischen

«Church Missionary Society» (CMS) und der syrischen Mar-

13 «The first years of the National Missionary Society 1905-1916 published by
the National Missionary Society of India», Salem o. J. (Rhodes House Oxford - USPG
934.0266), no 4.16.60-66. - Zur NMS vgl. George Thomas, Christian Indians and
Indian Nationalism 1885-1950. An Interpretation in Historical and Theological
Perspectives, Frankfurt a. M. (P. Lang) 1979,146-154; Donald F. Ebright, The National

Missionary Society of India, 1905-1942. An Expression of the Movement toward
Indigenization within the Indian Christian Community, Diss. University of Chicago
1944, 130ff. und passim.

CP 5.10.1907, 6.

57



Klaus Koschorke

Thoma-Kirche schaltete sich die Redaktion des CP am 18.4.1908 ein mit
einem Votum zugunsten eines sehr viel weiter reichenden Zusammenschlusses:

In these days when we hear so much about the independence and self-support
of the Indian Church, it is worth while studying how a comparatively small
and completely isolated Church like the Syrian was able to live and prosper
amid uncongenial surroundings, with fear of persecution always around it.
Those of us who sometimes despair of attaining the great ideal of an Indian
Church that shall be entirely free from foreign control and yet be strong and
full of life [must] remember that there is in the Indian Church a strong
germ of vitality.15

Die weitere Entwicklung kann hier nicht in ihren einzelnen Etappen
nachgezeichnet werden. Sie ist durch zwei Tendenzen gekennzeichnet:
einmal die sich sprunghaft verstärkende Integration der syrischen Kirchen
in die indische Ökumene-Bewegung und zum andern das wachsende
Interesse der modernen christlichen Elite an diesem uralten Zweig der
indischen Christenheit. Was den ersten Punkt angeht, so sei nur auf die
Konstellation des Jahres 1912/13 verwiesen, als parallel zu den indischen

Edinburgh-Nachfolgekonferenzen im Januar 1913 in Serampore auch eine

«Syrian Church Unity Conference» stattfand unter Einschluss aller wichtigen

(ausserrömischen) Gruppierungen16, die auch in der Folgezeit der
(zunächst innerprotestantischen) Kirchenunionsbewegung aufs engste
verbunden blieben.17 Im Kontext der globalen Ökumene-Bewegung ist

15 CP 18.4.1908,4.
16 Vertreten waren dort die syrisch-orthodoxen «Jakobiten», die «Mar Thoma»-

Kirche, Anglikaner aus Tranvancore und Cochin sowie die jüngste «innerjakobiti-
sche» Abspaltung. S. John R. Mott, Experiences and Impressions during a Tour in
Asia on 1912-1913. Being Extracts from Personal Letters of John R. Mott, o. O., o. J.,
lOf. («Syrian Church Unity Conference»). Bereits auf der vorangegangenen Madras-
Regionalkonferenz (18.-20.11.1912) waren mit V. P. Mamman («Jacobite Syrian
Church, Tranvancore»), Mar Dionysius («Metropolitan of the Jacobite Syrian Church,
Tranvancore»), J. Matthai («Mar Thoma Syrian Church, Madras») und Rev. T. Varghe-
se («Mar Thoma Syrian Church, Tranvancore») führende Repräsentanten
unterschiedlicher syrischer Kirchen zugegen. S. The Continuation Committee Conferences

in Asia 1912-1913. Published by the Chairman of the Continuation Committee,
New York 1914, 39-41; vgl. CP 30.11.1912, 5 - Text 35: «The Mar Thoma Syrian
Church sent delegates for a first time to a [Protestant] Missionary Conference.»

17 1921 etwa wurde in Alwaye (Kerala) das «Union Christian College» auf
syrisch-orthodoxe Initiative hin als gemeinsame Einrichtung der Syrisch-Orthodoxen,
der Mar-Thoma- sowie der anglikanischen Kirche gegründet. 1935/36 stand die Mög-

58



Die Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens

diese frühe Beteiligung orientalisch-orthodoxer Kirchen durchaus singular.

Was die veränderte Wahrnehmung der Thomaschristen durch ihre
indischen Mitchristen angeht, so ist etwa auch die Berichterstattung des

CP über die Kottayam-Konferenz des Jahres 1911 aufschlussreich, die sich

sozialen Fragen widmete und an der neben Protestanten und Katholiken
auch «nestorianisch»-orthodoxe Christen in führender Position teilnahmen.

Die «Welle des nationalen Selbstbewusstseins», so erfahren wir, habe

nun auch den Süden des Subkontinents erreicht und die «alte christliche
Gemeinschaft von Travancore» aus ihrem «jahrhundertelange[n]
Tiefschlaf» aufgeweckt. Ohne finanzielle Unterstützung von aussen und frei
von jeglicher «missionarischen Kontrolle» habe sich diese mehr als

anderthalb Jahrtausende inmitten einer feindlichen Umwelt behaupten können.

Bemerkenswert sei ihr gegenwärtiges Engagement für «sozialen
Fortschritt» und die Überwindung interner Differenzen - darin vorbildlich

auch für andere Teile der (konfessionell gespaltenen) indischen
Christenheit.18

The wave of national self-consciousness which has recently begun to pass
over the entire continent of India has evidently penetrated its South-eastern

corner and awakened the ancient Christian community of Travancore. The
second (Kottayam) Conference (1911) proves beyond doubt that the Syrian

Christians have been roused from their lethargy of centuries and, becoming

aware of most of their defects, are girding up their loins to remedy them.

lichkeit eines Zusammenschlusses dieser drei Kirchen sehr real im Raum. U. a. wegen
des Scheiterns dieser Verhandlungen beteiligten sich die Mar-Thoma- und die
Syrisch-Orthodoxe Kirche zwar nicht an der epochalen südindischen Kirchenunion
(CSI) von 1947, zählten dafür aber zu den Gründungsmitgliedern des Weltkirchenrats
1948. - Die frühen Kontakte und «Utrecht Union Talks» (seit der Jahrtausendwende)
zwischen Mitgliedern der Mar-Thoma-Kirche und Christ- bzw. Altkatholiken sind
nicht Gegenstand dieses Beitrages. S. dazu: Peter-Ben Smit, Der Dialog zwischen
den alt-katholischen Kirchen der Utrechter Union und der Mar Thoma Syrian Church
als ökumenische und interkulturelle Herausforderung, in: Anja Goller u.a. (Hg.),
Weg-Gemeinschaft. Festschrift für Günter Esser, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2015, 107-123. Die (bisherigen) Dialogtexte sind veröffentlicht: Alt-Katholische

Kirchen der Utrechter Union - Mar Thoma Syrian Church of Malabar.
Dokumentation der Dialogtexte, hg. vom Katholischen Bistum der Alt-Katholiken
in Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2015; in englischer Sprache

erstmals veröffentlicht in: IKZ 102 (2012) 315-320; 103 (2013) 324-331; 105

(2015) 158-166 (freundlicher Hinweis von Prof. Angela Berlis).
18 CP 20.5.1911,4 - Text 91. - Der Bericht spricht von «Nestorians, Catholics and

Protestants» als den drei christlichen Konfessionen Indiens. Erstere waren vertreten
durch Dr. Poonen und Mr. E. V. John.

59



Klaus Koschorke

The Syrian Christians are an ancient and interesting community. The
fact that like an oasis in the desert they have preserved their faith and ritual
though surrounded and influenced by a large and bigoted Hindu population in
close contact with them for more than fifteen centuries, speaks volumes in
their favour. Persecution and trial must have faced them in one form or another

throughout this long period. And yet unbacked by what is known as mission

money and mission control, they tenaciously adhered to their religion,
maintained their allegiance to their Saviour, and given the lie to the oft-repeated
belief that if left to themselves Indian Christians would one and all relapse
into heathenism, deny their Lord and their faith and turn their backs upon
Christianity. Such however has not been the case with ST. THOMAS'
converts! Though divided into three distinct sects their religious differences

did not prevent them from gathering together as a single community to
consider important social problems affecting the welfare of them all Happily,

a new era is dawning upon them (...).19

Rücken so die früher als rückständig eingestuften Thomaschristen in
der christlichen Binnenwahrnehmung schrittweise an die Spitze des

gesellschaftlichen und kirchlichen Fortschritts, so werden sie auch in der
ausserchristlichen Öffentlichkeit Indiens zunehmend als eigenständige
Kraft zur Kenntnis genommen. Bereits der Hindu-Reformer Vivekananda
(1863-1902) hatte sie in einer isolierten Äusserung als «die reinsten Christen

auf der Welt» bezeichnet, älter als alle angelsächsische Zivilisation.20
Die politischen Führer Mahatma Gandhi und Jawaharlal Nehru wiesen

später auf sie als Repräsentanten eines ausserkolonialen Christentummodells

hin.21 Auch ausserhalb Indiens mehrten sich nun die Hinweise auf
den paradigmatischen Charakter der Thomaschristen. In einem
Memorandum des Jahres 1920 machen national gesonnene Christen Ceylons auf
das Vorbild der «Syrischen Kirche Malabars» aufmerksam, die «trotz
desintegrierender Einflüsse» von aussen «ihre Identität [habe] bewahren
können» und «von einem grossen Teil der indischen Christen als Basis einer

19 National Awakening among the «Ancient Christian Community of Travan-

core», in: CP 20.5.1911, 4 - Text 91.
20 «The purest Christians in the world were established in India by the Apostle

Thomas about 25 years after the death of Jesus. This was while the Anglo-Saxons
were still savages, painting their bodies and living in caves», Vortrag vom 11.7.1895

in Thousand Island Park [New York], in: The Complete Works of Swami Vivekananda,

Bd. 8, Calcutta (Advaita Ashrama) 1972, 13.
21 Mahatma Gandhi, Collected Works, Bd. 28, Ahmedabad (Navajivan Press)

1968, 133f.; Jawaharlal Nehru, An Autobiography, London (The Bodley Head)
1936, 273f.

60



Die Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens

[künftigen] Wiedervereinigung» betrachtet werde. «Gibt diese Kirche
nicht auch Hoffnung und Ermutigung für eine nationale Kirche Ceylons?»22

Klaus Koschorke (* 1948 in Wuppertal) studierte von 1967 bis 1973 Evangelische

Theologie und verschiedene Nebenfächer in Berlin, Edinburgh, Tübingen

und Heidelberg. Promotion 1976 in Heidelberg mit einer Dissertation
über die neu gefundenen koptisch-gnostischen Texte von Nag Hammadi,
Habilitation 1991 in Bern mit einer Studie zur griechischen Ekklesiologie
(Basilius von Caesarea) des 4. Jahrhunderts. Gastdozenturen und Lehrstuhlvertretungen

in der Schweiz, Sri Lanka und Indien. 1993-2013 Inhaber des

Lehrstuhls für «Ältere und weltweite Christentumsgeschichte» an der
Universität München (LMU), der zu einem Zentrum der Erforschung der ausser-
europäischen und globalen Christentumsgeschichte ausgebaut wurde.
Gastprofessuren an der Liverpool Hope University (seit 2013), Universität Basel
(2014-2018) sowie temporär an verschiedenen Universitäten in Asien und

Afrika.

Adresse: Riedstrasse 14, CH-3600 Thun, Schweiz
E-Mail: klauskoschorke@sunrise.ch

Summary

Towards the end of the 19th century, Chennai (then known as Madras) became the

centre of a small, but influential Protestant Indian elite. This group enjoyed a

reputation as a "progressive community" and viewed itself - despite being a

minority within a minority - as standing at the forefront of India's social, religious
and spiritual progress. They took very little account of earlier forms of Indian
Christianity such as Roman Catholicism or the churches of the Syrian tradition.
After 1900, in response to the growing national spirit in India, this began to
change. The St Thomas Christians began to be seen increasingly as the "oldest
and in many ways most important Christian community". They also began to play
an important role in the early ecumenical movement of India.

Schlüsselwörter - Key Words

Indien - Thomaschristen - Christian Patriot - indigen-christliche Journale -
protestantische Madras-Elite

22 The Church in Ceylon and Her Worship, in: The Ceylon Churchman 10 (1920)
160ff. 182ff. 212ff.

61


	"Oldest and in many ways most important Christian community" : die Thomaschristen in den Debatten der protestantischen Elite Südindiens zwischen 1890 und 1910

