
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: [1]: Utrecht and Uppsala on the Way to Communion : report from the
official dialogue between the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht and the Church of Sweden (2013)

Artikel: Utrecht und Uppsala auf dem Weg zur kirchlichen Gemeinschaft :
Bericht des offiziellen Dialogs zwischen den Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union und der Kirche von Schweden (2013)

Autor: Gerber, Joel / Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher
Gemeinschaft

Bericht des offiziellen Dialogs zwischen den Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union und der Kirche von Schweden (2013)

Deutsche Übersetzung des englischen, authentischen Textes

Joel Gerber (Biel) und Urs von Arx (Bern)

Revidierte Fassung 2018

1. Einführung

2005 begann auf Initiative des Erzbischofs von Uppsala, Karl Gustav

Hammar, und des Erzbischofs von Utrecht, Joris Vercammen, ein offizieller

Dialog zwischen der Kirche von Schweden und den Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union. Seither hat sich eine von beiden Kirchen
ernannte Dialogkommission zweimal jährlich in Schweden, der Schweiz
und den Niederlanden getroffen. Was folgt, ist der Bericht dieser Kommission

zusammen mit den abschliessenden Empfehlungen, wie er am 12. April

2013 verabschiedet wurde. Der Bericht wird jetzt den zwei Kirchen zu
Stellungnahme und entsprechender Beschlussfassung unterbreitet.

1.1 Zwei Kirchen mit einem Glauben und einer Mission

Die Kirche von Schweden und die Altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union sind in gewisser Hinsicht so verschieden wie Kirchen in Europa nur
sein können: Die eine ist eine nationale Mehrheitskirche, geprägt von
einer gemeinsamen Geschichte, Konfession und Sprache. Die andere ist eine

Familie von Kirchen, eigenständig in ihrem Innenleben und ihrer Verwaltung,

aber vereint in einer gemeinsamen liturgischen Tradition und in der
Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz. Daher ist es möglich,
von dieser Kirche sowohl im Plural als auch im Singular zu sprechen. Die
Altkatholischen Kirchen sind in ihren Ländern Minoritätskirchen,
geprägt von verschiedenen Kulturen mit ihren lokalen Geschichten und
Traditionen. Die Kirche von Schweden und die Altkatholische Kirche sind
aber verbunden durch ein gemeinsames theologisches Fundament sowie
ein gemeinsames katholisches und apostolisches Erbe und eine gemeinsame

Sendung in Europa.

136 Beiheft zu IKZ 108 (2018) 136-212



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Zu beiden Kirchen gehört eine Geschichte der Trennung von der
römischen Katholischen Kirche, wobei sie das katholische Erbe auf ihre
je eigene Weise weitergeführt haben: aus dem vorreformatorischen
Katholizismus im Fall der Kirche von Schweden und aus dem gegenreformato-
rischen Katholizismus im Fall der Altkatholischen Kirche. Die gegenwärtige

Begegnung dieser zwei Traditionen ist einzigartig. Beide bewahren
ein reiches liturgisches und eucharistisches Feben, legen Wert auf eine

ungebrochene episkopale Struktur, haben ein Priestertum, das sowohl
Männer als auch Frauen mit einbezieht, wissen sich der sichtbaren Einheit
der Kirche und der ökumenischen Bewegung verpflichtet und nehmen
eine offene, wenn auch kritische Flaltung gegenüber den sich wandelnden
Werten in der Gesellschaft ein.

Die Kirche von Schweden und die Altkatholische Kirche waren
Gründungsmitglieder des Ökumenischen Rates der Kirchen (ORK), und
sie sind Mitglieder der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK). Beide

beteiligen sich seit vielen Jahren an interkonfessionellen Dialogen mit der
Römisch-Katholischen Kirche. Sie haben ähnliche Vereinbarungen über

Kirchengemeinschaft mit den Anglikanischen Kirchen auf den Britischen
Inseln und mit der Philippinischen Flnabhängigen Kirche.

1.2 Zwei Kirchen aufdem Weg zu Gemeinschaft und sichtbarer Ein¬

heit um der Welt willen

Der wichtigste Beweggrund, die sichtbare Einheit zwischen den Kirchen
zu suchen, ist das Hohepriesterliche Gebet Jesu. Christus selbst betet: «Alle

sollen eins sein. Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen auch
sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast» (Joh
17,21). Jedes Bemühen um Einheit kann als Gehorsam gegenüber Christus
verstanden werden. Einheit ist nicht freigestellt, sondern eine wesentliche
Dimension dessen, was es heisst, Kirche Christi zu sein. Wo es Spaltung
gibt, ist die Wirklichkeit der Kirche beeinträchtigt, die Glaubwürdigkeit
des Evangeliums geschwächt und die Sendung der Kirche erschwert.

Die Einheit der Kirche erfordert nicht eine absolute Uniformität in
ihren Strukturen, auch nicht in ihren Formen des Gottesdienstes oder
selbst der Theologie. Einheit bedeutet eine Einheit in versöhnter Verschiedenheit,

sie ist geistlich, aber sichtbar durch die sakramentale Gemeinschaft.

Als Christen sind wir berufen, «die Einheit des Geistes zu bewahren

durch das Band des Friedens». Der Apostel sagt nachdrücklich: «Ein
Leib und ein Geist, wie euch durch eure Berufung auch eine gemeinsame

137



Bericht des offiziellen Dialogs

Hoffnung gegeben ist; ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater
aller, der über allem und durch alles und in allem ist» (Eph 4,3-6).

Wie der vorliegende Text zeigt, haben wir entdeckt, dass unsere
Kirchen bereits in Glauben, Gottesdienst und Sendung vereint sind, sodass

uns nichts zu hindern scheint, die volle sakramentale Gemeinschaft
zwischen ihnen festzustellen. In Übereinstimmung mit dem Gebet Christi
und der apostolischen Ermahnung stellen wir also den Antrag, dass die
Kirche von Schweden und die Altkatholische Kirche der Utrechter Union
einander als wahre katholische und apostolische Kirchen anerkennen und
miteinander volle Eucharistiegemeinschaft eingehen.

1.3 Eine ökumenische Landschaft im Wandel

Die ökumenische Landschaft in Europa wandelt sich. Nationale und
konfessionelle Grenzen trennen die Kirchen nicht mehr im gleichen Ausmass
voneinander wie in der Vergangenheit. Traditionelle Kirchen, moderne
Denominationen und neue Glaubensgemeinschaften begegnen einander
überall. Alle stehen unter der Einwirkung eines zunehmend säkularen
Umfeldes. Neue Kommunikationsformen bringen eine Welt der Vielfalt in
jedes Haus, und in einer multikulturellen und pluralistischen Gesellschaft
wird nicht nur gegenseitige Toleranz, sondern eine aktive Anerkennung
des «Anderen» erwartet. Kirchen werden in ihrem Glauben, ihrem
Selbstverständnis und ihrer Sendung herausgefordert und müssen in dieser
Situation einander zurate ziehen und unterstützen.

In tiefer Dankbarkeit für das Erbe der Alten Kirche und für die

Erneuerung unserer Kirchen im 16. Jahrhundert und später wollen unsere
Kirchen nun einen gemeinsamen und konstruktiven Beitrag zu den Werten

und der Spiritualität Europas leisten, indem sie näher zusammenrücken.

Zum Erbe beider Kirchen gehört eine lange Erfahrung im ökumenischen

Dialog mit dem Endziel der vollen sichtbaren Einheit der weltweiten
Kirche.

In den fortwährenden Prozess der Reform der Kirche (ecclesia semper

reformanda) bringen diese Kirchen - so verschieden, wie sie sind -
eine besondere und unschätzbare Gabe ein: den Glauben der apostolischen
Kirche, der mit Freiheit, Gleichheit und Demokratie in Beziehung
gebracht werden kann. Offen für alle, die Gott suchen, verletzlich, aber stark
durch das Evangelium, sind diese Kirchen Zeichen und Werkzeuge der

Gegenwart Christi, wenn Gottes Gnade verkündet und die Sakramente

gefeiert werden. Sie teilen die Überzeugung, dass weder unbeschränkte

138



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Vielfalt noch abwehrende Fixierung auf bestehende Gegebenheiten eine
sachdienliche Antwort auf die Herausforderungen unserer Zeit darstellen.
In einer Zeit, in welcher der engagierte Einsatz für sichtbare Einheit
geschwächt ist und die geschichtliche Tradition oft geringgeschätzt wird,
sind die beiden Kirchen aufgerufen, eine Brücke von der Vergangenheit in
die Gegenwart zu bilden und so Zeichen der Zukunft zu sein.

1.4 Implikationen der Kirchengemeinschaft

Wenn die Gemeinschaft zwischen der Kirche von Schweden und den

Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union bestätigt würde, ergäbe dies
eine Reihe von möglichen Folgen, beispielsweise:

- Getaufte Mitglieder der beiden Kirchen, die sich an Orten aufhalten,
arbeiten und leben, wo es Gemeinden einer der beiden Kirchen gibt,
wären in der Lage, den sakramentalen und pastoralen Dienst in
Anspruch zu nehmen und würden als zur Kommunion vollberechtigte
Glieder der anderen Kirche gelten.
Kirchengebäude und andere Einrichtungen könnten der anderen

Kirche für ihre Dienste zur Verfügung gestellt werden. Dies wäre
besonders wichtig für die Kirche von Schweden mit ihrem
ausgedehnten internationalen kirchlichen Dienst.
Koordination von und Kooperation in gemeinsamen Verpflichtungen

und Interessen im Zusammenhang mit Partnerkirchen wie den

Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft und der Philippinischen
Unabhängigen Kirche und in denjenigen ökumenischen Organisationen,

in denen beide Mitglieder sind.

- Die Kirche von Schweden und die Altkatholischen Kirchen könnten
einander gegenseitig in ihrer geistlichen und diakonischen Arbeit
stärken.

1.5 Vorbemerkungen zur Terminologie

In diesem Text verwenden wir eine Anzahl von Ausdrücken, die selbstverständlich

oder eindeutig scheinen, solange sie nicht definiert werden. Sie

können aber irreführend sein aufgrund bestimmter Assoziationen, die sich

aus dem alltäglichen Gebrauch ergeben oder weil sich ihre Bedeutung mit
der Zeit gewandelt hat. Im Zusammenhang mit dem Versuch der beiden

Kirchen, herauszufinden, was ihnen gemeinsam ist und inwieweit ihre
Unterschiede verträglich sind, um so die Möglichkeit zu erkennen, in einer

139



Bericht des offiziellen Dialogs

bestimmten Weise kirchliche Gemeinschaft zu leben, birgt dieser Tatbestand

die Gefahr falscher Vorstellungen als auch ungerechter Vorurteile in
sich. Zudem dienten solche Ausdrücke manchmal eindeutigen zeitgenössischen

und bisweilen kirchlich-politischen Absichten.
Da die Römisch-Katholische Kirche immer noch das Bild der

katholischen Christenheit im öffentlichen Bewusstsein bestimmt, bedarf der
Ausdruck «katholisch» einer Erklärung. Wenn das Wort ohne weitere
Näherbestimmung gebraucht wird, geht es hier um eine phänomenologische
Beschreibung einer Anzahl von auf Theologie und Leben bezogenen
Aspekten, die von einigen Kirchen geteilt werden - zum Beispiel der Wunsch,
in Kontinuität mit der Kirche aller Zeiten zu stehen, die Rolle von Sakrament

und Liturgie, das Vorhandensein des bischöflichen Amtes usw. Wenn
das Wort im Blick auf eine bestimmte Kirche verwendet wird, wird es

näher gekennzeichnet, zum Beispiel «römisch-katholisch» oder
«altkatholisch». In welchem spezifischen Sinn die Altkatholischen Kirchen
katholisch sind, wird in Kapitel 3 deutlich werden, aber der Name sollte nicht
Anlass zu ihrer Verwechslung mit reaktionären Gruppen innerhalb des

römischen Katholizismus geben. Ebenso wird in Kapitel 4 klar, in
welchem Sinn die Kirche von Schweden als katholisch verstanden werden
kann. In Kapitel 5 wird der Ausdruck in einer mehr theologischen, ekkle-
siologischen Perspektive aufgegriffen und vertieft, und zwar in einem
vergleichenden Blick auf unsere beiden Kirchen, damit eine gemeinsame
Vision formuliert werden kann.

In einigen europäischen Ländern wird der Ausdruck «lutherisch»
einfach mit einer lokalen protestantischen Tradition gleichgesetzt, bisweilen

in Abgrenzung zur Römisch-Katholischen Kirche. In diesem Text
vermeiden wir die polemische Verwendung des Wortes. Es kann in einem

allgemeinen Sinn gebraucht werden und auf Kirchen oder Ansichten
verweisen, die zur reformatorischen, von Martin Luther herrührenden Tradition

gehören. In Kapitel 4 wird genauer beschrieben, auf welche Weise
diese Tradition die Kirche von Schweden geprägt hat; ebenso wird auch
die Angemessenheit diskutiert, dafür den Ausdruck «protestantisch» zu
verwenden.

Das englische Wort «evangelical» kann auf Schwedisch auf zwei Arten übersetzt

werden. Soll es besagen, dass das Leben und die Lehre einer Kirche im
Einklang mit dem Evangelium stehen, wird es als «evangelisk» wiedergegeben,

hingegen als «evangelikal», wenn es um eine «low-church»-Bewegung
geht, für die eine konservative Bibelinterpretation und eine persönliche, wirk-

140



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

liehe Glaubenserfahrung betont wichtig ist. Die Relevanz dieser Unterscheidung

ist wichtig, um die Kirche von Schweden zu verstehen.

Der Ausdruck «Volkskirche» (folkkyrka, folk church) wird allgemein
benutzt, wenn die Kirche ein nicht infrage gestellter Teil der Gesellschaft ist.

In einer Volkskirche wird die Mitgliedschaft fast automatisch von Generation

zu Generation weitergegeben oder wird nur in beschränktem Aus-
mass bewusst gewählt. Die Ausdrücke «Volkskirche» und «nationale
Kirche» können miteinander in Zusammenhang gebracht werden, wobei der
Letztere aber oft verwendet wurde, um eine Kirche zu bezeichnen, die
innerhalb fester nationaler Grenzen lebt, jedoch ziemlich unabhängig und

autonom ist im Verhältnis zum Staat und ohne zwingend einen Mehrheitsstatus

innerhalb der Bevölkerung einzunehmen. So können sowohl die
Altkatholischen Kirchen als auch die Kirche von Schweden als nationale
Kirchen bezeichnet werden, aber auf je verschiedene Weise, wie ersichtlich

werden wird.

1.6 Die Gliederung des Textes

Da Sinn und Zweck dieses Textes darin liegen, im Blick auf die beiden
Kirchen eine Verständnishilfe zu liefern, die ihre Kirchenleitungen in die

Lage versetzt, hinsichtlich einer möglichen kirchlichen Gemeinschaft eine

verantwortungsvolle Entscheidung zu treffen, werden die restlichen
Abschnitte wie folgt gegliedert: Kapitel 2 beschreibt kurz die Kontakte
zwischen den beiden Kirchen, die diesem Dialog vorangegangen sind, wie
auch den unmittelbaren Hintergrund, warum und wie dieser in Gang
gekommen ist. Da die Altkatholische Kirche den Gliedern der Kirche von
Schweden relativ unbekannt ist, was auch umgekehrt der Fall ist, werden
die folgenden zwei längeren Kapitel (3 und 4) einen Überblick über ihre
jeweilige Geschichte wie auch über die wichtigsten Aspekte ihres
theologischen Selbstverständnisses bieten. Zudem werden ihre jeweiligen
ökumenischen Kontexte beschrieben. Schliesslich versuchen diese Darstellungen

einen Eindruck zu vermitteln, wie das kirchliche Leben in der
Praxis aussieht. Kapitel 5 geht auf verschiedene Aspekte einer Theologie
der Kirche in der Weise ein, dass einige grundsätzliche gemeinsame
Merkmale, aber auch markante Nuancen in Sicht treten. Unser Text
vertritt die Ansicht, dass im Kirchenverständnis eine hinreichende Konvergenz

besteht, die eine Grundlage für die Aufnahme kirchlicher Gemeinschaft

zwischen den beiden Kirchen bietet. In Kapitel 6 werden eine

141



Bericht des offiziellen Dialogs

Anzahl von offenen Fragen erörtert, die ein tieferes gegenseitiges Verstehen

erfordern, besonders im Blick auf unsere jeweiligen ökumenischen
Kontexte. Diese Fragen sollten nicht ein Hindernis für die kirchliche
Gemeinschaft sein, aber sie tiefer zu verstehen gehört zum gemeinsamen
Weg, der vor uns liegt. Auf der Grundlage der gegenseitigen Kenntnis
unserer Geschichte und unserer spezifischen theologischen Identitäten wie
auch der gemeinsamen ekklesiologischen Vision und der Bejahung, einen

gemeinsamen Weg zu theologischen Entdeckungen zu gehen, formuliert
Kapitel 8 schliesslich die gegenseitige Anerkennung und damit
zusammenhängende Empfehlungen, welche die Utrechter Union und die Kirche
von Schweden in kirchliche Gemeinschaft führen sollen.

2. Gelegentliche Kontakte und der Beginn des Dialogs

Vorgängig zu diesem offiziellen Dialog zwischen der Kirche von Schweden

und den Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union, der 2005 eröffnet

wurde, gab es einige frühere Kontakte und gegenseitige Besuche.
Obwohl diese eher zufälliger Natur waren, sind sie von gemeinsamem
Interesse.

Die ersten Kontakte datieren vom letzten Viertel des 19. Jahrhunderts.

Eduard Herzog (1841-1924), der erste Bischof der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, erwähnt eine 1886 erfolgte Begegnung mit dem

jungen schwedischen Theologen Karl Magnus Thordén, der damals an
einer wissenschaftlichen Untersuchung über die schweizerische altkatholische

Kirche arbeitete. Herzog zitiert zudem die Ansicht des anglikanischen

Bischofs John Wordsworth, der ein Buch über die Geschichte der
Kirche von Schweden verfasste [1911] und diese Kirche als diejenige
betrachtete, die unter allen protestantischen Kirchen dem vorreformatori-
schen Katholizismus am nächsten stehe.

Das Leben und die Lehre der Kirche von Schweden waren der Inhalt
von mehreren Beiträgen in der niederländischen altkatholischen Zeitung
De Oud-Katholiek in den Jahren 1912-1913; sie sehen die Kirche von
England, die Episkopalkirche von Schottland, die Kirche von Irland, die
Kirche von Wales, die Episkopalkirche von Amerika, die Altkatholische
Kirche, die Kirche von Finnland und die Philippinische Unabhängige Kirche

als Schwesterkirchen der Kirche von Schweden. Während der
«Weltkonferenz für Praktisches Christentum» (Life and Work) in Stockholm im
Jahr 1925 ermöglichte es die Kirche von Schweden allen, die teilnahmen,
darunter auch Anglikanern und Altkatholiken, das heilige Abendmahl zu

142



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

empfangen. Auf der «Weltkonferenz von Glauben und Kirchenverfassung»

in Lund 1952 hat sich dies wiederholt.
Nach dem Zweiten Weltkrieg hat die Lambeth-Konferenz von 1948

erwogen, mit Bischöfen aus Kirchen, die mit der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft (Anglican Communion) in kirchlicher Gemeinschaft stehen

oder stehen könnten, in regelmässigen Abständen Zusammenkünfte
durchzuführen. Diese Idee einer «Larger Episcopal Unity» wurde von der
Lambeth-Konferenz von 1958 und 1968 wieder aufgenommen, jetzt unter
dem Namen «Wider Episcopal Fellowship». Es gab aber nur eine solche

Konferenz: Sie fand 1964 in Canterbury mit 39 Bischöfen statt, die
bischöflich organisierte Kirchen, hauptsächlich aus Europa, repräsentierten.
Die drei Erzbischöfe von Canterbury, Utrecht und Uppsala hielten Vorträge

über bischöfliches Amt und bischöfliche Kirchenverfassung.
1951 hat die Altkatholische Kirche den schwedischen Erzbischof

Yngve Brilioth (1891-1959) und Bischof Gustaf Aulén (1879-1977) zu
einer Bischofskonferenz nach Essen eingeladen. Sie konnten nicht teilnehmen,

aber entsandten zwei Priester als Vertreter. 1953 wurden schwedische

Teilnehmer zum Internationalen Altkatholikenkongress in München

eingeladen. Es gab eine Eucharistiefeier, die nach dem Ritus der Kirche
von Schweden gefeiert wurde und an der auch einige Altkatholiken
teilnahmen.

Auf der «Ökumenischen Jugendkonferenz Europas» im Jahr 1960 in
Lausanne wurde der Vorschlag gemacht, zwischen der Kirche von Schweden

und den Altkatholischen Kirchen einen offiziellen Dialog zu beginnen.

Die Kirche von Schweden entsandte im September 1965 wiederum
einen Vertreter an den Internationalen Altkatholikenkongress in Wien,
und der Erzbischof von Uppsala übermittelte dem Kongress ein

Telegramm. Im Blick auf den geplanten 20. Altkatholikenkongress (Bonn
1970) wurde der Wunsch geäussert, dass die Stimme der Kirche von
Schweden den Kongress bereichere.

Während des Wiener Kongresses 1965 beschlossen die Bischöfe der
Altkatholischen Kirchen volle kirchliche Gemeinschaft mit der Spanischen

Reformierten Episkopalkirche (Iglesia Espanola Reformada
Episcopal), der Lusitanischen Katholisch-Apostolisch-Evangelischen Kirche
in Portugal (Igreja Lusitana Catölica Apostôlica Evangélica) und der

Philippinischen Unabhängigen Kirche (Iglesia Filipino Independiente). Als
sich die Beziehung mit der letztgenannten Kirche entwickelte, erkannten
die Altkatholiken die Wichtigkeit einer engeren Zusammenarbeit mit der
Kirche von Schweden, die mittlerweile ihre eigenen Kontakte mit der Phi-

143



Bericht des offiziellen Dialogs

lippinischen Kirche vorangetrieben hatte, was im Jahr 1994 zu einem
Konkordat führte. Letztere unterzeichnete auch eine Reihe von Vereinbarungen

über kirchliche Gemeinschaft mit anglikanischen Kirchen,
angefangen mit der Episkopalkirche von Amerika.

Seit 1977 haben altkatholische Bischöfe hie und da Priester und Dia-
kone für einige Gemeinden in Dänemark und Schweden geweiht,
hauptsächlich in Kopenhagen und Malmö. Am Anfang bestanden diese kleinen
Gemeinden weitgehend aus ehemaligen Lutheranern, die mit modernen

Strömungen in ihrer früheren Kirche unzufrieden waren, wie etwa der
Ordination von Frauen. Sie hielten deswegen nach einer katholischen Kirche

Ausschau, die sich von diesen modernen Erscheinungen fernhielt. In
den letzten Jahrzehnten veränderte sich jedoch ihre Ausrichtung, und sie

traten für eine offenere, moderne und inklusive Theologie ein. Trotz mehrerer

Anläufe waren die Bemühungen, eine tragfähige kirchliche Struktur
zu schaffen, erfolglos. 2013 gibt es noch zwei kleine Gruppen in Kopenhagen

und Malmö, die unter der Aufsicht des altkatholischen Bischofs von
Haarlem stehen.

Im August 2003 fand die 38. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz in Elspeet (Niederlande) statt, an der Professor Sven-Erik
Brodd über die Eucharistie aus einer lutherischen Perspektive referierte.
Die Erklärung der Konferenz hielt fest, dass es keine signifikanten
Unterschiede zwischen der altkatholischen, anglikanischen und
schwedischlutherischen Auffassung der Eucharistie gebe. Alle drei Traditionen lehren

die Realpräsenz Christi und den Opfercharakter des Sakraments der
Eucharistie. Die Konferenz vertrat die Meinung,

dass für die Aufnahme von Kirchengemeinschaft ein gemeinsames Verständnis

von Taufe, Eucharistie und Amt (dessen Probleme sie nicht eigens
thematisierte) als je isolierte Grössen nicht genügt. Vielmehr ist auch ein gemeinsames

Grundverständnis der Kirche als einer im dreieinigen Gott gründenden
Gemeinschaft vorauszusetzen, denn nur so bekommen Taufe, Eucharistie und

Amt, beziehungsweise die Elemente Schrift und Tradition, die altkirchlichen
Glaubensbekenntnisse, die Sakramente und das Bischofsamt in apostolischer
Sukzession ihren Ort im Mysterium der Kirche.1

Die Theologenkonferenz erachtete es als wünschenswert, mit der Kirche
von Schweden Beziehungen aufzunehmen, da sie wie die Kirchen der
Utrechter Union in kirchlicher Gemeinschaft mit den Anglikanischen

1 Ergebnisse der 38. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz, in:
IKZ 93 (2003) 205-207, hier 206.

144



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Kirchen von Grossbritannien und Irland und der Philippinischen
Unabhängigen Kirche steht.

Im April 2003, also kurz vor der Theologenkonferenz, wurde der
Erzbischof von Utrecht, Joris Vercammen, zu einer Weihe von zwei
Bischöfen der Kirche von Schweden eingeladen. Im Januar 2004 schlug er
im Namen der Internationalen Bischofskonferenz der Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union einen offiziellen Dialog mit der Kirche von
Schweden vor. Dieser Schriftwechsel führte zum offiziellen Dialog
zwischen der Kirche von Schweden und den Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union, der 2005 seinen Anfang nahm.

3. Ein Porträt der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union

3.1 Geschichtliche Entwicklung

Die Utrechter Union besteht heute aus sieben Kirchen, deren jede innerhalb

der Grenzen eines bestimmten Landes bischöflich-synodal organisiert

ist. Sie sind eigenständig in ihrer internen Verwaltung und haben in
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) ihr zentrales

Organ für das gemeinsame Zeugnis und die gemeinsame Sendung.
Gliedkirchen der Utrechter Union sind derzeit die altkatholischen Kirchen
in den Niederlanden, Deutschland, der Schweiz (mit deutsch und französisch

sprechenden Gemeinden), Österreich, der Tschechischen Republik,
Kroatien und Polen. Hinsichtlich ihrer geschichtlichen Entstehung als

institutionell eigenständige Kirchen lassen sich drei Gruppen unterscheiden:
die Altkatholiken in den Niederlanden, dann jene in den hauptsächlich
deutschsprachigen Ländern Europas und schliesslich jene slawischer
Herkunft. Andere altkatholische Gruppen ohne Synode oder Bischof existieren

derzeit in Frankreich (Mission vieille-catholique en France) wie auch
in Schweden (Gammalkatolska Kyrkan i Sverige) und Dänemark (Gam-
melkatolsk Kirke i Danmark). Diese zählen nicht als Gliedkirchen der
Utrechter Union und stehen unter der Aufsicht eines der Bischöfe der IBK.

Es gibt auch viele Gemeinschaften, besonders in der englischsprachigen

Welt, die sich auf irgendeine Weise altkatholisch nennen und
beanspruchen, in der bischöflichen Sukzession zu stehen, die sich von der
Hierarchie der altkatholischen Kirche von Utrecht herleitet. Diese Kirchen
und ihre Bischöfe (oft episcopi vagantes genannt) werden von den Kirchen
der Utrechter Union nicht als solche anerkannt. Keine von ihnen gehört
zur Utrechter Union, und sie sind in diesem Dialog nicht involviert, noch

145



Bericht des offiziellen Dialogs

werden sie von dieser Vereinbarung berührt (dies gilt auch für die Nordische

Altkatholische Kirche, eine Körperschaft, die sich seit den 1990er-Jah-

ren entwickelt hat und jetzt in Verbindung mit der Polish National Catholic

Church in Nordamerika steht).

3.1.1 Die Altkatholische Kirche in den Niederlanden

Die Altkatholische Kirche der Niederlande (Oud-Katholieke Kerk van Ne-

derland) betrachtet sich selbst als in geschichtlicher Kontinuität stehend

mit der Kirche von Utrecht, die im 7. Jahrhundert vom Hl. Willibrord
gegründet und 1559 als Kirchenprovinz mit dem Metropolitansitz von
Utrecht organisiert wurde. Geschwächt durch die Reformation und den
niederländischen Unabhängigkeitskrieg gegen den spanischen König, musste
die Kirche eine neue (und oft verborgene) Art ihrer Existenz in der calvi-
nistischen Republik ßnden. In dieser schwierigen und unklaren Situation
entstand eine Debatte zwischen Rom und Utrecht darüber, ob die von
einem Apostolischen Vikar geleitete Kirche von Utrecht eine Missionskirche

sei, die folglich der Congregatio de Propaganda Fide unterstehen
solle, oder ob sie eine Fortsetzung des alten Sitzes sei, der sein althergebrachtes

Recht, sich selbst zu leiten, bewahrt hat. Als diese Debatte von
der Kontroverse über oft als jansenistisch bezeichnete Auffassungen
hinsichtlich Gnade und Moral überlagert wurde, kam es schliesslich im frühen

18. Jahrhundert zum Bruch zwischen Rom und Utrecht.
Die Mehrheit der Katholiken in der Niederländischen Republik

akzeptierte eine direkte Führung durch Rom, während eine Minderheit an
den alten Rechten festhielt. Fetztere wurde «Kirche von Utrecht» genannt.
Sie wählte einen Erzbischof von Utrecht, den sie gültig weihen liess, und

appellierte an ein allgemeines Konzil, um ihre Rechte verteidigen zu können.

Bis das Konzil zusammentreten konnte, nahm Utrecht von allem
Abstand, was den Graben, der es von Rom trennte, vertiefen würde. So

blieb die Kirche von Utrecht sowohl im Glauben als auch in ihrer Ordnung
sehr nahe bei der Tradition des gegenreformatorischen römischen
Katholizismus, was man auch aus ihrem nach wie vor offiziellen Namen ersehen

kann: «Römisch-Katholische Kirche des Alt-Bischöflichen Klerus».
Selbst nach der Verkündigung der dogmatischen Definitionen der
Unbefleckten Empfängnis Marias im Jahr 1854 und der päpstlichen Fehrun-
fehlbarkeit und Universaljurisdiktion im Jahr 1870 hat sich die Kirche von
Utrecht nur zögernd mit der altkatholischen Bewegung in Deutschland
und der Schweiz in Verbindung gesetzt. Heute hat die niederländische

146



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Kirche zwei Bischöfe: den Erzbischof von Utrecht und den Bischof von
Haarlem. Eine neue römisch-katholische Hierarchie wurde in Holland erst
1853 eingerichtet.

3.1.2 Die Altkatholischen Kirchen in Deutschland, der Schweiz und der
früheren Habsburgermonarchie

Die Altkatholischen Kirchen in Deutschland (Katholisches Bistum der
Alt-Katholiken in Deutschland), der Schweiz (Christkatholische Kirche
der Schweiz) und der früheren österreichisch-ungarischen Monarchie (für
die heutigen Namen siehe unten) gehen zurück auf die Ablehnung durch
Katholiken mit festen, politisch liberalen Anschauungen, einen Kirchenbegriff

anzunehmen, wie er in den zwei Dekreten des Ersten Vatikanischen

Konzils von 1870 bezüglich der Universaljurisdiktion des Bischofs

von Rom und seiner Lehrunfehlbarkeit in Angelegenheiten von Glauben
und Sitte zum Ausdruck kam. Nach ihrer Exkommunikation hatten sie

Kirchen zu organisieren, die nicht mehr unter der Obödienz des Papstes
standen. Dies führte zur Bildung von Bistumssynoden und zur Weihe
eines Bischofs, der von der Synode gewählt wurde. Der Protest war von
Anfang an verbunden mit den Anliegen von Reform und kirchlicher
Wiedervereinigung auf dem Fundament des Glaubens und des Lebens der
Alten Ungeteilten Kirche; das erklärt auch den Namen «altkatholisch».

Während in Deutschland und der Schweiz die Organisation der Kirche

in den Jahren 1871-1874 bzw. 1871-1876 zum Abschluss kam, erlaubten

die staatlichen Organe den Altkatholiken des Habsburgerreiches nicht,
einen Bischof zu weihen; so mussten sie sich mit einem Bistumsverweser
begnügen. Nach dem Zusammenbruch des Reiches bildeten sich zwei
eigenständige Kirchen mit je einem Bischof in der Tschechoslowakei und in
Österreich (jetzt Altkatholische Kirche Österreichs).

Die Kirche in der Tschechoslowakei hatte überwiegend deutsche

Wurzeln (Altkatholische Kirche in der Tschechoslowakischen Republik).
Ihre deutschen Glieder wurden nach dem Zweiten Weltkrieg gezwungen,
Böhmen zu verlassen. Die verbliebene tschechischsprachige Kirche (jetzt
Starokatolickâ Cirkev v Ceské Republice) hat ihre Wurzeln in einem um
das Jahr 1900 erfolgten Aufbruch, eine nationale «tschecho-slawische»
Kirche zu gründen mit dem Anspruch, in der Tradition sowohl von Kyrill
und Method, die den Glauben zu den Slawen brachten, als auch von Jan

Huss, dem böhmischen Reformator, zu stehen. Ihre ideelle Kontinuität mit

147



Bericht des offiziellen Dialogs

der zweiten Gruppe, zu der sie formal gehören, ist daher etwas
unbestimmt.

Diese vier Kirchen bestehen aus je einem Bistum.

3.1.3 Die Altkatholischen Kirchen slawischer Herkunft

Die altkatholischen Kirchen slawischer Herkunft verdanken ihre Organisation

nicht den Kontroversen über das Erste Vatikanische Konzil,
sondern sind das Ergebnis des Wunsches, mit einer bestimmten ethnischen
und nationalen Identität innerhalb der Katholischen Kirche zu leben, was
die römischen Autoritäten freilich nicht zu gewähren vermochten. Gegen
Ende des 19. Jahrhunderts entstanden unter polnischen Emigranten in den

USA eine Anzahl von unabhängig gesinnten Gemeinschaften. Zwei grössere

Gruppen bildeten sich in Chicago (IL) und Scranton (PA), die sich
dann zur Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in den USA und

(später) Kanada (PNCC) zusammenschlössen. Ihre Bischöfe wurden von
den europäischen altkatholischen Kirchen geweiht. Diese Kirche verliess
die Utrechter Union im Jahr 2003, weil sie es ablehnte, mit denjenigen
altkatholischen Kirchen, welche die Ordination von Frauen in den
priesterlichen Dienst einführten, in kirchlicher Gemeinschaft zu stehen.

Nach dem Ersten Weltkrieg begann die PNCC eine Mission in
Polen, das seine nationale Unabhängigkeit wiedererlangt hatte. Das 1924

errichtete Missionsbistum wurde im Jahre 1951 eine eigenständige
Kirche, und die Weihe ihres ersten Bischofs (was zugleich seine Mitgliedschaft

in der IBK bedeutete) fand 1959 statt. Heute besteht die Polnisch-
Katholische Kirche {Kosciol Polskokatolicki w Rzeczypospolitej Polskiej)
aus drei Bistümern.

1909 wurde ein Bischof für die Kirche der Mariaviten in Polen
geweiht. Diese hat ihre Wurzeln in einer Reformbewegung innerhalb der
Römisch-Katholischen Kirche in Polen am Ende des 19. Jahrhunderts. Als
Rom ihr Gesuch um kirchliche Anerkennung ablehnte, wandten sich die
Mariaviten an Utrecht und gehörten in der Folge zur Utrechter Union.
1924 wurde die Beziehung wegen der sog. mystischen Ehen zwischen
mariavitischen Priestern und Nonnen abgebrochen. Die Kirche spaltete
sich, wobei der eine Teil sich von diesen Praktiken distanzierte und seither
nach einer Wiedervereinigung mit der Utrechter Union strebt; darüber ist
ein offizieller Dialog mit den Kirchen der Utrechter Union im Gang.

In Jugoslawien wurde unter den Kroaten 1923 eine altkatholische
Kirche organisiert, und ein Jahr später wurde in Utrecht ein Bischof ge-

148



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

weiht. Die Geschichte dieser Kirche ist ziemlich unübersichtlich und war
eine ständige Quelle von Schwierigkeiten für die anderen Bischöfe der

Union. Die Kroatische Katholische Kirche (Hravtskci Katolicka Crkva),
die im Zweiten Weltkrieg empfindliche Verluste erlitt, ist seit 1974 ohne
Bischof und auf einige wenige Gemeinden beschränkt, eine davon in
Bosnien-Herzegowina.

3.1.4 Die Utrechter Union und ihre Theologie

Die Utrechter Union entstand am 24. September 1889, als die drei
niederländischen Bischöfe und die beiden Bischöfe der Altkatholischen Kirchen
in Deutschland und in der Schweiz erklärten, «dass die von ihnen
repräsentierten und geleiteten Kirchen in voller kirchlicher Gemeinschaft
miteinander stehen». Später wurde auch der Bistumsverweser der österreichischen

Diözese in die Union aufgenommen. Dieser Kern der Union war das

Ergebnis einer Konsolidierung der deutschen und schweizerischen
altkatholischen Kirchen und eines wachsenden Verständnisses innerhalb der
niederländischen Kirche für die Zielsetzungen der altkatholischen
Programmatik, wie sie in den Beschlüssen der wichtigen ersten drei, in
Deutschland abgehaltenen Kongresse von 1871 bis 1873 niedergelegt sind.
Nach 1897 wurden die Bischöfe und die Kirchen der dritten oben erwähnten

Gruppe, d. h. slawischer Herkunft, in die Union aufgenommen.
Die Konstituierung der Utrechter Union 1889 hatte so etwas wie eine

altkatholische mainstream-Theologie zur Folge, die eine markante Nähe

zu orthodoxer und anglikanischer Ekklesiologie aufweist. Die führenden
Zentren der theologischen Reflexion waren und sind immer noch die
Fakultät (jetzt Departement) für Christkatholische Theologie an der Universität

Bern und die Seminare in Amersfoort (jetzt in Utrecht und verbunden
mit der Universität von Utrecht) und Bonn (verbunden mit der Universität
von Bonn).

Die altkatholischen Kirchen slawischer Herkunft haben sich kaum
an der Profilierung einer spezifisch altkatholischen Theologie beteiligt. In
letzter Zeit wurde aber eine beträchtliche Anzahl altkatholischer
theologischer Beiträge in die polnische Sprache übersetzt, was in kleinerem
Ausmass auch für die tschechische Situation gilt. In diesen Ländern erhält
der altkatholische Klerus seine Ausbildung an der Altkatholischen Abteilung

der Christlichen Theologischen Akademie in Warschau und an der

Hussitisch-Theologischen Fakultät der Karls-Universität in Prag.

149



Bericht des offiziellen Dialogs

3.2 Die Bedeutung von Protest und Reform für das altkatholische
Selbstverständnis

Die Gründe für die Spaltung innerhalb der Katholischen Kirche nach dem
Ersten Vatikanischen Konzil wurden 1874 kurz und bündig von Ignaz von
Döllinger in München formuliert; er war die führende Figur der Opposition

gegen die päpstliche Infallibilität und kann somit auch als der Spiritus
Rector der traditionellen altkatholischen kirchlichen Programmatik
verstanden werden:

- Protest (gegen die Neuerungen des Ersten Vatikanischen Konzils,
die von der gleichen Zentralisationstendenz bestimmt sind, die den

früheren Bruch in den Niederlanden verursacht hat);

- Reform (wobei die Kriterien von der Alten Ungeteilten Kirche zu
übernehmen sind);

- Wiedervereinigung (was ein Stück weit vorausnimmt, was sich spä¬

ter in der Ökumenischen Bewegung manifestiert hat).

Der zweite und der dritte Punkt sind in vieler Hinsicht miteinander
verbunden und immer noch von grosser Bedeutung, während der erste Punkt
infolge der Erneuerung der Römisch-Katholischen Kirche im Zusammenhang

mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil seine heftige antirömische
Schärfe verloren hat.

Protest und Reform werden in den Altkatholischen Kirchen mit dem

Anspruch gerechtfertigt, die katholische Glaubenstradition fortzusetzen.
Dies implizierte eine meist mit einem Rekurs auf die Alte Kirche begründete

Verwerfung ungerechtfertigter Erneuerungen. Im 17. und 18.

Jahrhundert setzten die niederländischen Altkatholiken altkirchlich begründetes

konziliares Ideengut der Zentralisation kirchlicher Macht in der
römischen Kurie und ihrer Aberkennung der Rechte als Ortskirche von
Utrecht entgegen. Für die deutschsprachigen Altkatholiken des 19.

Jahrhunderts wurde der Einfluss der Katholischen Aufklärung und der
parlamentarischen Demokratie wichtig. Die Berufung auf die Alte Kirche
implizierte keine Wiederholung der Vergangenheit, sondern vielmehr eine

Neuorientierung an den Ursprüngen der Kirche.
Die Weihe von Frauen zum priesterlichen Dienst kann als Beispiel

einer «Reform» gesehen werden, die freilich eine Neuerung gegenüber der

Ordnung und Disziplin der Alten Kirche darstellt. Die theologische
Argumentation pro bezieht sich unter anderem auf die fundamentale dogmatische

Wahrheit, dass der inkarnierte Sohn Gottes die menschliche Natur
annahm, die Männern und Frauen gleicherweise gegeben ist. Diese Wahr-

150



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

heit gewinnt eine neue Aussagekraft in einer Gesellschaft, in der sich die
androzentrische Vorstellung vom Menschsein auflöst. So kann die
Veränderung der Mentalität der «Welt» (oder der «Zeitgeist») einen Wahrneh-

mungsprozess in Gang setzen (und dies ist auch schon geschehen), der zu
einem tieferen Verständnis der Wahrheit führt. Dieser Prozess kann als

Beispiel des zuvor erwähnten Vorgehens altkatholischer Theologie
verstanden werden.

Einige Anpassungen im Leben und in der Disziplin der Kirche sind
allen Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union gemeinsam. Als diese

eingeführt wurden, schufen sie eine merkliche Differenz gegenüber der
römisch-katholischen Mehrheitskirche im Westen: Die Verwendung der

Volkssprache in der Liturgie, die Einführung einer bischöflich-synodalen
Verfassung, die Beteiligung der Laien in der Liturgie und an der Kirchenleitung,

die Aufhebung der obligatorischen Beichte vor dem Kommunionempfang

und der Pflichtzölibat für den Klerus usw.
Ein weiterer Reformpunkt ist die Liturgie der Eucharistie, das

Tagzeitengebet und die Feier der Sakramente, wie sie in den vielen Gebetsund

Gesangbüchern jeder altkatholischen Kirche vorliegen. Sie weisen

grössere oder kleinere Ähnlichkeiten in ihrer Grundgestalt auf, da sie alle
die Einsichten der interkonfessionellen Liturgischen Bewegung der
westlichen Kirchen widerspiegeln. Ein besonderer Platz gebührt der neuen
Liturgie der Ordination zum dreigliedrigen Amt (Episkopat, Priestertum/
Presbyterat, Diakonat), wie sie in den 1980er-Jahren eingeführt wurde; sie

zeigt ein erneuertes Verständnis des synodalen Charakters der Ortskirche
und ihrer Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen.

Im Detail kann es aber Unterschiede zwischen den Gliedkirchen der

Utrechter Union geben. Aufgrund der Unterschiede der geschichtlichen
Entwicklungen und des jeweiligen nationalen Umfeldes der Kirchen gibt
es weder eine für alle gemeinsame Kirchenverfassung noch ein unionsweites

Kirchenrecht. Daher können die Mitglieder einer Bistumssynode
entweder eine mitentscheidende oder nur eine beratende Stimme haben,
und der Bischof kann entweder von einer aus Geistlichen und Laien
zusammengesetzten Synode gewählt werden oder nur von der Versammlung
des Klerus. Dasselbe gilt für die liturgische Reform, da das Ausmass und
die Weise, wie die Gliedkirchen im 20. Jahrhundert die Einsichten der
interkonfessionellen Liturgischen Bewegung übernommen haben, variiert.

Ähnliche Beobachtungen können bezüglich eucharistischer und

Marienfrömmigkeit gemacht werden.

151



Bericht des offiziellen Dialogs

Angesichts der Spannung, die zwischen unterschiedlichen Traditionen

und Eigenschaften der Ortskirchen und ihrem gemeinsamen altkatholischen

Anliegen besteht, ist es die Aufgabe der IBK, die Einheit
aufrechtzuerhalten. Erfolgreiche Initiativen waren etwa die Schaffung eines

gemeinsamen Eucharistiegebetes und des gemeinsamen Ritus für die
Weihe zum bischöflichen, priesterlichen/presbyteralen und diakonalen
Dienst.

3.3 Grundlegende Texte der Utrechter Union

Im Jahr 1889 hielten die altkatholischen Bischöfe und ihre Kirchen, die
sich in der Utrechter Union zusammenschlössen, ihre Zielsetzungen in
drei grundlegenden Texten fest, die zusammen als «Utrechter Konvention»

bezeichnet wurden:
1. Die «Utrechter Erklärung»: Sie legt die theologischen Grundsätze

dar, die auf dem Glauben und der Ordnung der Alten Kirche, ihrem
Zeugnis und ihrer ökumenischen Sendung beruhen, zusammen mit
einer Verwerfung der Mariendogmen von 1854 und 1870 und einer
Selbstverpflichtung, sich für die Wiederherstellung von Einheit und
Gemeinschaft der Kirchen gemäss den erwähnten Vorgaben
einzusetzen.

2. Die «Utrechter Vereinbarung»: Sie drückt die kirchliche Gemein¬
schaft der Kirchen aus, welche die Utrechter Union bilden, und sie

gibt einige Regeln an, wie die Gemeinschaft aufrechtzuerhalten sei.

3. Das «Reglement»: Es ist die Geschäftsordnung der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), die sich in regelmässigen
Abständen versammelt und vom Erzbischof von Utrecht präsidiert
wird.

Die «Utrechter Erklärung» wurde als wichtigstes historisches Dokument
nie verändert, während die beiden anderen Texte revidiert wurden und

jetzt als Statut der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen
Bischöfe (2000)2 vorliegen; die Präambel legt die ekklesiologische Vision
des Altkatholizismus und seiner Grundsätze dar. Jeder Bischof der
Utrechter Union ist verpflichtet, das «Statut», das auch die «Utrechter Erklärung»

einschliesst, zu unterschreiben.

2 Vgl. Urs von Arx/Maya Weyermann (Hg.), Statut der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, (Beiheft
zu IKZ 100), Bern (Stämpfli) 2001, 12-27.

152



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

3.4 Episkopat, Synodalität und das ordinationsgebundene Amt

Das allgemeine Verständnis des Bischofsamtes mit seiner ihm innewohnenden

Beziehung zur Synodalität der Kirche kommt in den liturgischen
Texten des Weiheritus zur Sprache und wird in der bereits erwähnten
Präambel des «Statuts der altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)»
wiedergegeben.

Bischöfe haben eine doppelte Zugehörigkeit und Verantwortung. Da
sie auf synodale Weise in der Ortskirche gewählt sind, gehören sie zu
dieser Kirche. Gleichzeitig sind sie kraft ihrer Weihe durch Bischöfe
anderer Kirchen Mitglieder der Synode oder Konferenz von Bischöfen, und
diese synodale Körperschaft ist der institutionelle Ausdruck der Gemeinschaft

der betreffenden Ortskirchen.
Das Bischofsamt gehört zum dreigliedrigen apostolischen Amt:

Bischof, Presbyter/in (normalerweise Priester/in genannt) und Diakon/in.
Diese interne Differenzierung des einen (ordinationsgebundenen) Amtes
ist das Ergebnis von Entwicklungen in den ersten zwei oder drei Jahrhunderten

der Kirche. Obwohl Altkatholiken anerkennen, dass dieses Amt im
Lauf der Geschichte grosse Schwankungen durchmachte, wird es als

gleich verbindlich angesehen wie der Kanon der Heiligen Schrift, die
Glaubensbekenntnisse der Alten Kirche (d.h. das Nizäno-Konstantinopo-
litanische wie auch das Apostolische) und das entstehende synodale System

des gemeinsamen Zeugnisses und der gemeinsamen Entscheidungsfindung

der Kirche.
Priester und Priesterinnen wie auch Diakone und Diakoninnen

haben Anteil am Dienst des Bischofs innerhalb der Ortskirche (Bistum). So

ist es zum Beispiel die primäre Aufgabe des Bischofs, der Eucharistie
vorzustehen, aber diese Aufgabe wird gewöhnlich an den Priester oder die
Priesterin in der Kirchgemeinde delegiert.

Die Altkatholiken haben herkömmlicherweise nur den transitori-
schen Diakonat gekannt, der immer noch den Priesteramtskandidaten und
-kandidatinnen vorgeschrieben ist und nie viel Aufmerksamkeit erhalten
hat. Die Diskussion mit dem Ziel, eine einheitliche und zugleich spezifische

Rolle für den permanenten Diakonat, den die IBK für Männer und
Frauen in den 1980er-Jahren eingeführt hat, zu finden, ist immer noch in
ihrer Anfangsphase.

In den meisten Gliedkirchen der Utrechter Union ist das dreigliedrige
Amt sowohl Männern als auch Frauen geöffnet. Die Differenzen in der

kirchlichen Praxis werden nicht als kirchentrennend erachtet. Die erste

153



Bericht des offiziellen Dialogs

Diakonin wurde 1986 (in der Schweiz) ordiniert, die erste Priesterin im
Jahr 1996 (in Deutschland).

Altkatholiken begrüssen das Konzept der «dreifachen Episkopé»
[Verantwortung], wie es im Text der Kommission für Glauben und

Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen «Taufe, Eucharistie
und Amt» (1982) eingeführt und im neuesten Text der Kommission «Die
Kirche - Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision» (2012) fortgeführt
wurde.3 Innerhalb der Ortskirche nimmt der Bischof die personale Episkopé

wahr, mit den Priestern und Diakonen die kollegiale, mit den nicht-
ordinierten Getauften (zum Beispiel auf einer Synode) die gemeinschaftliche.

Sie sind alle Teil eines Netzes von gemeinsamen und wechselseitigen
Verantwortungen für die Sendung der Kirche.

Es ist in der nationalen Kirche - sei sie eine einzelne Ortskirche
(d. h. ein einzelnes Bistum wie in Deutschland, der Schweiz, Österreich

oder der Tschechischen Republik), sei sie eine Gemeinschaft von Ortskirchen

(d. h. die Bistümer der Kirchenprovinz von Utrecht in den Niederlanden

oder die drei Bistümer in Polen) -, wo die Altkatholiken und
Altkatholikinnen Aspekte der Synodalität der Kirche auf unmittelbare Weise
erleben. Die Einrichtung einer Synode, bestehend aus Laiendelegierten
jeder Kirchgemeinde und (allen oder eigens gewählten) Mitgliedern des

ordinationsgebundenen Amtes, ist die Verwirklichung eines der Hauptanliegen

der Reformen der 1870er-Jahre; so heisst es im Programm des Ersten

Altkatholikenkongresses von 1871 in München: «Wir erstreben [...]
eine Reform in der Kirche, welche im Geist der alten Kirche die heutigen
Gebrechen und Missbräuche heben und insbesondere die berechtigten
Wünsche des katholischen Volks auf verfassungsmässig geregelte
Teilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten erfüllen werde.» Es gibt mehrere

Arten solcher synodaler Körperschaften in den altkatholischen
Kirchen: die Bistumssynode auf der einen Seite, die Generalsynode (in Polen)
und das «Collegiaal Bestuur» [Kollegialvorstand] einer nur beratenden

Synode (in den Niederlanden) auf der anderen Seite. Die genaue Stellung

3 Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für
Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Frankfurt/M.
(Lembeck) 1982, Nr. 26f. (M); ebenfalls in: Dokumente wachsender Übereinstimmung

[= DwÜ], Paderborn (Bonifatius) - Frankfurt/M. (Lembeck) Band I, 21983,

545-585, hier 576f. Nr. 26f., M); Die Kirche - Auf dem Weg zu einer gemeinsamen
Vision, (Studie der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung 214), Genf
(WCC) 2013, Nr. 52 [http://ecumenism.net/archive/wcc/2013_ork_die_kirche_auf_
dem_weg_zu_einer_gemeinsamen_vision_de.pdf].

154



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

des Bischofs oder der Bischöfe im Verhältnis zu der betreffenden Synode
oder im Verhältnis zu ausführenden und administrativen Gremien wie
etwa einem Synodalrat (mit Geistlichen und Laien als Mitglieder) kann
dabei variieren. Der allgemeine Grundsatz der Partizipation in religiösen
Angelegenheiten ist nicht auf Synoden im strengen Sinne begrenzt.

Die IBK hat keine Jurisdiktion über die Gliedkirchen mit ihrer
bischöflich-synodalen Verfassung, und sie hat kein Recht, in deren
eigenständige Verwaltung einzugreifen, aber sie ist das Organ für die Bezeugung

der Wahrheit der apostolischen Tradition und für die Aufrechterhaltung

der Einheit der altkatholischen Kirche als einer Gemeinschaft von
nationalen Kirchen. Die Utrechter Union ist in einem gewissen Mass
vergleichbar mit der Anglican Communion mit ihren autonomen Kirchenprovinzen

oder mit der Orthodoxen Kirche mit ihren autokephalen und
autonomen Kirchen, obwohl die Mehrheit der nationalen altkatholischen
Kirchen Einzelbistümer sind und die IBK das Organ ist, das verpflichtet und

ermächtigt ist, für die Utrechter Union zu sprechen.
Die IBK ist für eine Reihe von Aufgaben verantwortlich (vgl. «Die

innere Ordnung» im erwähnten «Statut»):
1. in allen die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft betreffenden orga¬

nisatorischen oder disziplinaren Angelegenheiten und hinsichtlich
gemeinsamer Unternehmungen die nötigen Beschlüsse zu fassen;

2. in strittigen Fragen des Glaubens und des damit zusammenhängen¬
den ethischen Verhaltens sowie der Kirchenordnung Stellung zu
nehmen;

3. im Namen der Utrechter Union Glaubens- und Grundsatzerklärun¬

gen abzugeben;
4. die Beziehungen zu anderen Kirchen und Religionsgemeinschaften

zu ordnen;
5. über die Aufnahme einer Kirche in die Utrechter Union und damit

eines Bischofs in die IBK zu entscheiden.

Um ihren Auftrag zu erfüllen, ist zwischen der IBK und den Gliedkirchen
ein wechselseitiger Prozess unterscheidender Wahrnehmung nötig, um die
Gemeinschaft wie auch ihr gemeinsames Zeugnis und ihre gemeinsame
Sendung zu gewährleisten. Dass dies geschieht, ist die primäre
Verantwortung der einzelnen Bischöfe als Repräsentanten der Ortskirchen in der
Bischofskonferenz und als Repräsentanten der Bischofskonferenz in ihren
Ortskirchen.

Anders als manchmal behauptet wird, sind die Utrechter Union und
ihre Bischofskonferenz durchaus eine Rechtsgemeinschaft, d.h. eine

155



Bericht des offiziellen Dialogs

Grösse mit gemeinsamen Verpflichtungen rechtlichen Charakters, aber

sie präsentiert sich nicht als eine Art Super-Bistum oder als eine metro-
politane Kirchenprovinz, noch ist die IBK so etwas wie ein kollektiver
Metropolit.

Es gibt noch andere Einrichtungen mit unionsweiter Zusammensetzung,

die in Sachen theologischer, ökumenischer und spiritueller
Meinungsbildung und altkatholischer Anliegen wichtig sind, wie zum Beispiel
der «Internationale Altkatholikenkongress» (der sich alle vier Jahre

versammelt), die «Internationale Altkatholische Theologenkonferenz» (die

jährlich zusammenkommt) usw. Die «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» (IKZ) ist seit jeher das wissenschaftliche Forum, das historische

Forschung präsentiert und theologische Debatten zu altkatholischen
Anliegen vorantreibt, wobei auch Beiträge aus anderen christlichen Traditionen

willkommen sind.

3.5 Ökumenische Anliegen und erreichte Ziele

Da die altkatholischen Kirchen aus innerkirchlichen Konflikten entstanden

sind, war der Wunsch, diese zu überwinden, immer präsent. So appellierte

die niederländische Kirche an ein Allgemeines Konzil, um ihre
Rechte als Ortskirche gegen die Usurpation ihrer Befugnisse durch die
römische Kurie zu verteidigen. Im 19. Jahrhundert waren die deutschsprachigen

Altkatholiken - in heutiger Terminologie ausgedrückt - in
«ökumenischen» Beziehungen mit anderen Kirchen, bevor ihre eigene kirchliche

Organisation mit der Wahl und Weihe eines Bischofs und einer

synodalen Kirchenverfassung abgeschlossen war. Die deutlichste Antwort
auf ihre Erklärungen und Absichten kam von Traditionen, die auf je eigene

Weise die Alte Kirche ebenfalls hochschätzten: Orthodoxe und Angli-
kaner. Im Jahr 1872 wurde eine altkatholische Unionskommission eingesetzt,

die sich mit halboffiziellen Repräsentanten dieser beiden Kirchen
traf, um Prinzipien einer Wiedervereinigung auszuarbeiten. Alle diese

Prinzipien spiegeln die grundlegende Bedeutung des Glaubens der einen
Kirche wider, die als von Christus gestiftet und gewollt wahrgenommen
wurde, die Kirche der Ökumenischen Synoden und der gemeinsamen
Kirchenväter. Um herauszufinden, was das gemeinsame Erbe ist, wurde
vereinbart, den «Kanon» des Vinzenz von Lérins mit dem dreifachen Test

von Universalität, Alter und Konsens differenziert anzuwenden («Id te-

neamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est, hoc est

etenim vere proprieque catholicum / Das wollen wir festhalten, was über-

156



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

all, was immer, was von allen geglaubt wurde, denn das ist wahrhaft und

eigentlich katholisch»). Deswegen wurde die Altkatholische Kirche von
anderen als brückenbildende Kirche angesehen.

In diesem Kontext wurden 1874 und 1875 die zwei sog. Bonner
Unionskonferenzen organisiert. Obwohl auch lutherische und reformierte
Theologen an diesen Konferenzen teilnahmen, war die Reaktion von
Kirchen dieser Tradition schwach. Trotzdem hatten protestantische und
altkatholische Christen lange Zeit das Gefühl einer Zusammengehörigkeit
gegenüber der Römisch-Katholischen Kirche, die mit ihrer
Zentralisierungstendenz damals als gemeinsame Gegnerin betrachtet wurde.

3.5.1 Beziehungen mit den Anglikanischen Kirchen

In den ersten zwei oder drei Jahrzehnten nach 1870 gab es viele Zeichen
einer Annäherung zwischen einzelnen Altkatholischen Kirchen und Ang-
likanern: Sympathieerklärungen unterschiedlich offiziellen Charakters
vonseiten der Lambeth-Konferenzen in den Jahren 1878, 1888 und auch
noch später; das Angebot eucharistischer Gastfreundschaft vonseiten der
deutschen Kirche; sogar eine Erklärung, man stehe in kirchlicher
Gemeinschaft mit der «Anglo-Amerikanischen» Kirche vonseiten der
schweizerischen Kirche usw. Die Bildung der Utrechter Union im Jahr
1889 drosselte diese Dynamik. Es war erst im Jahr 1925, dass die
niederländische Kirche bereit war, die Gültigkeit der anglikanischen Weihen
anzuerkennen. Damit war der Weg für die «Bonner Vereinbarung» von
1931 geebnet; sie ist die formale Grundlage für die «Interkommunion» -
ein Ausdruck, der um 1960 in «volle Gemeinschaft» (full communion)
geändert wurde - zwischen der Anglican Communion und der Utrechter
Union.4

Der Wille, einen gemeinsamen Weg zu finden, und das wachsende

gegenseitige Vertrauen führten über die Jahre hinweg zu einer kirchlichen
Gemeinschaft mit vielen Formen des Austausches (Jugendgruppen,
Theologenkonferenzen, gegenseitige Teilnahme an Bischofsweihen usw.); sie

wurde 1999 mit der Errichtung des «Anglican - Old Catholic International

Co-ordinating Council» (AOCICC) institutionalisiert. Aus verschie-

4 Der deutsche Text der Bonner Vereinbarung aus dem Jahr 1931 findet sich in:

Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,
Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk) 31982,469-478, hier477f.; DwÜ (wie Anm. 3),
777-779.

157



Bericht des offiziellen Dialogs

denen Gründen schliesst die kirchliche Gemeinschaft keine gemeinsame
Episkopé ein, um den irgendwie irregulären Zustand von sich überschneidenden

Jurisdiktionen zu beenden, noch stehen die Altkatholiken in
kirchlicher Gemeinschaft mit all den anderen Kirchen, die in den letzten

dreissig Jahren (volle oder partielle) Gemeinschaft mit Teilen der Anglican
Communion in Europa oder anderswo aufnahmen. Eine Ausnahme ist die

Philippinische Einabhängige Kirche: Im Jahre 1965 wurde die «Bonner
Vereinbarung» auf diese Kirche wie auch auf die Lusitanische Katholisch-
Apostolisch-Evangelische Kirche und die Spanische Reformierte Bischöfliche

Kirche ausgedehnt (welch letztere heute unter der metropolitanen
Autorität des Erzbischofs von Canterbury stehen und somit zur Anglican
Communion gehören). Dennoch ist für viele Altkatholiken die Beziehung
zu Gliedern der weltweiten Anglikanischen Kirchengemeinschaft eine

Erfahrung, auf die sie nicht verzichten möchten.

3.5.2 Beziehungen mit den Orthodoxen Kirchen

Die in den 1870er-Jahren aufgenommenen Kontakte mit den Orthodoxen
wurden weitergeführt, erhielten aber nach der Konstituierung der Utrechter

Union eine deutliche kirchenamtliche Dimension. In den 1890er-Jah-

ren begann ein theologischer Dialog zwischen der russischen Orthodoxen
Kirche und der Utrechter Union: Zwei Kommissionen tauschten mehrmalig

ihre Einsichten zu Themen wie dem filioque, der Theologie der Eucharistie

und der Gültigkeit der altkatholischen Weihen aus. Der Erste Weltkrieg

und die Russische Revolution brachten diesen Annäherungsprozess
zum Erliegen. Ein neuer Anlauf, jetzt unter der Leitung des Ökumenischen

Patriarchats von Konstantinopel, wurde in den 1920er-Jahren
gemacht. Das Ergebnis der Arbeit einer gemischten Dialogkommission, die
sich 1931 wieder in Bonn - einige Wochen nach dem Abschluss der «Bonner

Vereinbarung» - getroffen hatte, nährte aus altkatholischer Perspektive

die Erwartung, dass dieses in einem trilateralen Kontext zu einer
ähnlichen Interkommunion mit den Orthodoxen führen und sich damit
Hoffnungen der 1870er-Jahre erfüllen würden. Dies stellte sich als
unrealistisch heraus. Die nächste Phase des altkatholisch-orthodoxen Dialogs -
jetzt erstmals unter Einbezug sämtlicher Orthodoxer Kirchen - begann in
den 1960er-Jahren, und er wurde in einer gut vorbereiteten und kohärenten
Weise geführt. Von 1975 bis 1987 wurden 26 Konsenstexte (wobei auf den

Konsens jedes Mal explizit verwiesen wurde) erarbeitet, welche die
dogmatischen Hauptfragen behandeln; ein besonderer Schwerpunkt lag auf

158



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

der Ekklesiologie5. Es war der anspruchsvollste theologische Dialog, den
die Altkatholiken je eingegangen sind, und es ist der bisher einzige Dialog
der Orthodoxen mit einer westlichen Kirche, der planmässig zu Ende
geführt wurde. Aus verschiedenen Gründen wurde die Hoffnung auf kirchliche

Gemeinschaft bisher noch nicht erfüllt. Wenn man den Wortlaut der

Bonner Vereinbarung mit dem letzten Konsenstext «Kirchengemeinschaft:

Voraussetzungen und Folgen» vergleicht, die in ihren Zielsetzungen

einander entsprechen, kann man durchaus den Eindruck einiger
Beobachter bestätigt finden, dass die Altkatholiken sich mit den Anglikanern
auf ein dogmatisch minimalistisches Vorgehen einliessen (in der «Bonner

Vereinbarung» wird so gut wie keine theologische Frage thematisiert), mit
den Orthodoxen auf ein maximalistisches (wo theologische Übereinstimmung

in ausführlichen Texten festgehalten wird).
Wie dem auch sei, die kirchliche Gemeinschaft zwischen den

Anglikanern und Altkatholiken ist offensichtlich eines der beiden wiederholt

genannten Hindernisse zur Verwirklichung einer Einheit, die nicht mit
Uniformität gleichgesetzt wird; das andere ist die altkatholischerseits
mittlerweile eingeführte Praxis, Frauen zum priesterlichen Amt zu weihen.

Trotz der Tatsache, dass die Synoden oder andere verantwortliche
Gremien aller altkatholischen Kirchen die hauptsächliche Zielsetzung der

Dialogtexte in den 1990er-Jahren gutgeheissen haben, besteht eine gewisse

Blockade in der Beziehung, die von der bilateralen Arbeitsgruppe, die
2003 vom Ökumenischen Patriarchat und der IBK geschaffen wurde, um
gemeinsame pastorale und theologische Projekte auf örtlicher und regionaler

Ebene anzuregen, noch nicht wirklich überwunden werden konnte.

3.5.3 Beziehungen mit der Römisch-Katholischen Kirche

Die beiderseits gespannten und oft durch offene Polemik geprägten
Beziehungen, welche die Konsequenz der verschiedenen Fälle von Schismen
innerhalb der westlichen katholischen Kirche waren [d.h. 1723/25 und
1870], haben allmählich dem Dialog und dem Bewusstsein Platz gemacht,
dass man letztlich zur selben Familie gehört. Diese Veränderung steht im

5 Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Grundlage. Deutsche
Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-
1987 mit französischer und englischer Übersetzung, (Beiheft zu IKZ 79), Bern
(Stämpfli) 1989.

159



Bericht des offiziellen Dialogs

Zusammenhang mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, zu dem altkatholische

Beobachter eingeladen wurden. Nachdem Hindernisse für einen

Dialog zwischen Utrecht und Rom, die von den sog. Jansenistischen
Kontroversen des 17. und 18. Jahrhunderts stammen, aus dem Weg geräumt
waren, konnte ein offizieller Dialog zwischen beiden Kirchen beginnen.
Er wurde (in Holland, Deutschland und der Schweiz) auf nationaler Ebene

geführt, wurde aber unterstützt und koordiniert vom Päpstlichen Sekretariat

zur Förderung der Einheit der Christen und von der IBK. Sein
unmittelbares Ziel war eine Vereinbarung über gegenseitige pastorale Hilfe in
klar definierten Notsituationen. Obwohl ein bemerkenswerter Konsens in
mehreren theologischen Fragen an den Tag kam, wurde das eigentliche
Ziel nicht erreicht. Einige nationale Kommissionen führten ihre Arbeit für
eine gewisse Zeit fort, aber ein grundlegender Neustart war erst nach der
Jahrtausendwende möglich. Dieses Mal war es eine gemeinsame internationale

Kommission, die im Jahr 2003 von der IBK und dem Päpstlichen
Rat zur Förderung der Einheit der Christen eingesetzt wurde. Sie hat
innert fünf Jahren einen Bericht erarbeitet6, der jetzt in der ersten Phase

einer kritischen Prüfung und Rezeption in den beiden Kirchen steht. Auf der

Grundlage einer sog. Comm«mo - Ekk 1 e si o I og ie und unter Anwendung der
Methode des differenzierten Konsenses, bei der auch andere bilaterale

Dialoge und ökumenische Konvergenztexte berücksichtigt wurden, kam
die Kommission zum Ergebnis, dass eine Form von kirchlicher Gemeinschaft

möglich scheine. Bleibende Fragen, die aber den grundlegenden
Konsens im Verständnis von Glauben und Kirche nicht aufheben, bedürfen

einer Fortsetzung des Dialogs. Das betrifft etwa die genaue Aufgabe
und Stellung des Primats des Bischofs von Rom im Rahmen einer
weltweiten Gemeinschaft von Ortskirchen, die marianischen Dogmen von
1854 und 1950 und die Problematik der Weihe von Frauen in das Priesteramt.

6 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Ka-
tholisch - Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) -Frankfurt/M.
(Lembeck) 2009 [= 22010]. Französisch: Eglise et communion ecclésiale, in: Istina 57

(2012) 45-102.

160



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

3.5.4 Beziehungen mit Lutherischen und anderen protestantischen
Kirchen

Auf örtlicher und nationaler Ebene waren freundschaftliche Kontakte
zwischen Altkatholiken und protestantischen Kirchen immer ein Teil der
Geschichte der europäischen Altkatholiken (in früheren Zeiten genährt
von einem gemeinsamen antirömischen Affekt), doch hat dies bisher nie
wirklich zu einem konsistenten theologischen Dialog mit dem Ziel einer
kirchlicher Gemeinschaft geführt7.

Im Kontext der Dialoge, welche Kirchen der Anglican Communion
mit lutherischen und protestantischen Kirchen in Europa begonnen hatten,

war die altkatholische Seite indirekt involviert. Die IBK wurde über den
Prozess informiert, der zum «Porvoo Common Statement» (1992) und zur
kirchlichen Gemeinschaft zwischen den britischen und irischen Anglikanischen

und den nordischen und baltischen Lutherischen Kirchen führte.
Ein altkatholischer Beobachter (aus Deutschland) nahm teil am Prozess,
der zur «Meissener Gemeinsamen Feststellung» zwischen der Kirche von
England und der Evangelischen Kirche in Deutschland führte (1988). Derzeit

gibt es einen altkatholischen Beobachter in der Internationalen
Anglikanisch-Lutherischen Kommission (ALIC).

Für die Altkatholiken ist der Dialog der Utrechter Union mit der
Kirche von Schweden der erste, der mit einer Kirche geführt wird, die -
aus altkatholischer Perspektive - auf eindeutige, wenn auch zu differenzierende

Weise zu den Reformationskirchen gehört. Im Blick auf die

Anglican Communion folgt nämlich die gegenwärtige altkatholische
Perspektive immer noch dem allgemeinen anglo-katholischen Selbstverständnis,

welches die Ecclesia Anglicana als eine Kirche betrachtet, die,
obwohl reformiert und daher frei von Missbräuchen, in allem Wesentlichen

katholisch ist. Welche Relevanz solche Unterscheidungen auch

immer haben mögen, so hat die altkatholische Seite den gegenwärtigen Dialog

mit einer gewissen Erwartung begonnen, in der Kirche von Schweden
eine analoge Erscheinungsform einer von der Reformation geformten
katholischen Kirche zu finden.

7 Die Vereinbarung einer gegenseitigen Einladung zur Eucharistie, welche 1985

zwischen der deutschen Altkatholischen Kirche und der Evangelischen Kirche in
Deutschland vereinbart wurde, verpflichtet die Utrechter Union nicht (siehe unten
6.2).

161



Bericht des offiziellen Dialogs

3.5.5 Die Bedeutung von «Glauben und Kirchenverfassung» in der
Ökumenischen Bewegung

Die frühe «Bewegung von Glauben und Kirchenverfassung» (und später
die «Kommission von Glauben und Kirchenverfassung» als Teil des
Ökumenischen Rates der Kirchen) wurden altkatholischerseits willkommen
geheissen, da die Bemühungen und Ziele dieser besonderen Art von
ökumenischer Arbeit dem ökumenischen Engagement der Altkatholiken mit
ihrem Fokus auf Theologie am besten entsprachen. Die Altkatholischen
Kirchen nahmen gleich von Anfang an im Jahr 1948 an der Arbeit des

Ökumenischen Rates der Kirchen teil, und üblicherweise ist einer der
altkatholischen Bischöfe ein Mitglied des Leitungsgremiums [Zentralaus-
schuss], Errungenschaften wie das «Lima-Dokument» von 1982 oder
«Die Kirche - Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision» von 2012

werden geschätzt und soweit als möglich verbunden mit den Einsichten
aus bilateralen theologischen Dialogen, an denen die Altkatholiken
partizipieren.

3.6 Das Leben der Kirche

Wie klein die altkatholischen Kirchen auch immer sein mögen und wie
sehr spezifisch geschichtliche Entwicklungen jede Kirche auch prägen,
einige gemeinsame Kennzeichen gelten für sie alle.

Das grundlegende Charakteristikum der altkatholischen Kirchen
zeigt sich darin, dass sie feiernde Gemeinschaften sind. Die Eucharistie
und andere gottesdienstliche Formen sind die Grundlage jeder Ortskirche.
Zeugnis und Dienst waren in den meisten altkatholischen Kirchen lange
Zeit von zweitrangiger Bedeutung. Es gab sie zwar immer in Gestalt von
Seelsorge und diakonischem Handeln, aber sie bestanden in der Regel aus

privaten Aktionen von individuellen Gliedern der Kirche. In den letzten
Jahrzehnten hat ein wachsendes Bewusstsein, wie wichtig Zeugnis und
Dienst sind, zu neuen Initiativen geführt.

Der Dienst des Lehrens stand in den letzten Jahrzehnten im Mittelpunkt.

Dabei wurden zeitgemässe katechetische Methoden entwickelt,
und einige Kirchen praktizieren eine Art von Erwachsenenkatechese.

162



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

3.6.1 Eine Kirche, die feiert

Wie bereits erwähnt, ist jede altkatholische Kirche eine feiernde Kirche,
wobei der Schwerpunkt auf der Eucharistie liegt. In dieser Feier - immer
am Sonntag und an einigen Orten auch an Wochentagen - nehmen alle
Glieder der Gemeinde gleichberechtigt teil und erleben die Teilhabe am
und die Gemeinschaft im Leib Christi. Aufgrund der gemeinsamen Struktur

der westlich-katholischen Liturgie, wie sie in den verschiedenen
Ortskirchen gefeiert wird, ist ein Wiedererkennen möglich, auch wenn dies in
unterschiedlichen Sprachen geschieht. Durch ihre liturgische Tradition
sind Altkatholiken verbunden mit ihren Vorfahren im Glauben. Das
Zentrum war immer die Eucharistie, aber die meisten anderen Sakramente
sind ebenfalls Schwerpunkte des kirchlichen Lebens.

In der Regel sind in einer eucharistischen Feier (Messliturgie) drei
Schriftlesungen und eine Predigt vorgesehen. Das Mitfeiern der
Menschen ist ernst und konzentriert. Die wöchentlichen Gottesdienste folgen
dem Liturgischen Jahr, ausgerichtet auf Fastenzeit-Osterzeit und
Advent-Weihnachtszeit. Andere jährliche Feste, meistens Heiligengedenktage,

werden gefeiert, wenn sie anfallen. Altkatholiken waren kaum je
hingezogen zu extra-liturgischen Frömmigkeitsformen wie Wallfahrten oder

Rosenkranzgebet. Dasselbe lässt sich im Blick auf die Herz-Jesu-Verehrung

sagen. Dennoch gibt es Ausnahmen: So finden sich in Polen
volkstümliche sakramentale und spezifisch marianische Frömmigkeitstraditionen.

Die persönliche Gebetspraxis wird zu einem grossen Teil geformt
und weitergegeben durch Familientraditionen. Es gibt Bemühungen, das

tägliche liturgische Gebet wieder in das Gemeindeleben zu integrieren.

3.6.2 Eine Kirche, die Zeugnis ablegt

Jede altkatholische Kirche ist eine lernende Gemeinschaft. Wie klein auch

die Kirchgemeinden sind, treffen sich doch Menschen regelmässig, um die
Bibel zu studieren oder über kirchliche und soziale Fragen zu diskutieren.
Alle Pfarrer und Pfarrerinnen haben ihre Aufgaben bei der Schulung junger

Menschen oder derer, die aus anderen Kirchen (oder heutzutage aus

gar keiner Kirche) sich den Altkatholiken anschliessen. Das Lernen
schliesst auch ökumenische Kontakte auf Gemeindeebene ein. Normalerweise

ist jede Gemeinde aktiv in einer örtlichen ökumenischen
Arbeitsgemeinschaft oder gar in einer interreligiösen Dialoggruppe. Die individu-

163



Bericht des offiziellen Dialogs

eile Frömmigkeit wird durch (gedruckte oder digitale) Veröffentlichungen
und Gebetbücher gefördert.

Speziell in städtischen Gebieten sind ein grosser Teil der aktiven

Mitglieder keine ursprünglichen Altkatholiken, sie haben aber ihr geistliches

Zuhause in der altkatholischen Kirche gefunden. Dies heisst, dass

diese Gemeinschaften auf irgendeine Art präsent und attraktiv sind. Viele
Kirchgemeinden arbeiten daran, einladende Gemeinschaften zu sein.

Konsequenterweise hat jeder liturgische Akt auch ganz praktisch, und
nicht nur theoretisch, ein Zeugnis ablegendes Element.

Eine zweite Form, ein gemeinsames Zeugnis zu geben, besteht in
der Weitergabe der christlichen Tradition an die nächste Generation durch
Katechese und andere Formen religiöser Unterweisung.

Eine Form des Zeugnisses auf einer eher persönlichen Ebene ist es,

wenn bei Debatten ein christlicher Standpunkt vertreten wird. Dies
geschieht selten vonseiten kirchlicher Gremien oder Medien. Aufgrund ihrer
Minderheitsposition haben die altkatholischen Kirchen diesbezüglich
limitierte Möglichkeiten.

3.6.3 Eine Kirche, die dient

Jede altkatholische Kirche hat ihre diakonischen Projekte. Die Kirchen in
den Niederlanden, Deutschland, der Schweiz und Österreich haben ihre
nationalen Komitees, die auch international bei der Lancierung von
Projekten zusammenarbeiten, die Menschen weltweit helfen, ihren
Lebensstandard zu erhöhen. Kirchgemeinden sind auch aktiv in der Unterstützung

eigener Projekte oder sie arbeiten in ökumenischen Organisationen
zusammen.

Eine offensichtliche, aber wesentliche Weise des Dienens ist

Seelsorge im weitesten Sinn, entweder professionell von Ordinierten oder
freiwillig von Gliedern der Kirchgemeinde. Es gibt neuerdings Initiativen, in
der örtlichen Nachbarschaft Verbindungen zu finden und ein Netzwerk
aufzubauen.

Kleine Gemeinschaften müssen sich auf bescheidene Projekte
beschränken, ausser wenn sie mit anderen Kirchen kooperieren. Letzteres ist
eine gute Option und hilft auch, ökumenische Kontakte aufzubauen. Auf
internationaler Ebene gibt es in diesem Feld ebenfalls eine Zusammenarbeit.

164



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Auch wenn viele Projekte klein sind, ist es doch bemerkenswert, was
kleine Kirchgemeinden neben all den Erhaltungsaufgaben von Kirchengebäuden

und Pfarrhäusern erreichen.
Hinsichtlich des Diakonats könnten altkatholische Kirchen von

einer Zusammenarbeit mit der Kirche von Schweden profitieren, indem sie

von ihren Erfahrungen lernt und mit ihr gemeinsame Projekte durchführt.

4. Ein Porträt der Kirche von Schweden

4.1 Geschichtliche Entwicklung

Es ist unmöglich, die gesamte Geschichte der Kirche von Schweden in
einem Text wie dem vorliegenden zu beschreiben. Die folgende Darstellung

ist nur ein Abriss der drei Hauptperioden, welche die Kirche geformt
haben. Sicher könnte viel mehr gesagt und die Kirche könnte auch anders

vorgestellt werden.

4.1.1 Entstehung im Mittelalter

Die Kirche von Schweden entstand als Teil der mittelalterlichen westlichen

Kirche. Die erste aufgezeichnete missionarische Präsenz in Schweden

datiert schon vom 9. Jahrhundert. Dauerhaftere Berührungen mit dem
Christentum entwickelten sich während der Wikinger-Ära im 10. und
11. Jahrhundert. Schweden begegneten auf ihren Reisen sowohl den
westlichen als auch den östlichen Traditionen der Kirche. Es gab eine frühe
orthodoxe Präsenz in Schweden. Der entscheidende missionarische Ein-
fluss kam aber von den Britischen Inseln, Frankreich und Norddeutschland.

Zuerst stand Schweden unter der Jurisdiktion des Erzbischofs von
Lund, das in jener Zeit zu Dänemark gehörte. Die Wahl von Uppsala als

erzbischöflicher Sitz im Jahr 1164 markiert einen Durchbruch des

Christentums in Schweden. Die Kirche wurde eine starke autochthone Institution,

eng verbunden mit Krone und Adel. Die Grafschaften hatten ihre
eigenen Gesetze, was eine beträchtliche regionale Unabhängigkeit
widerspiegelt, teilweise sogar im Verhältnis zum kanonischen Recht. Es gab ein
hohes Mass an Laienverantwortung in den örtlichen Gemeinden.

Die berühmteste schwedische Persönlichkeit der mittelalterlichen
Kirche war die Hl. Birgitta (1303-1373), die einzige kanonisierte Heilige
Schwedens. Sie war eine Mystikerin und Gründerin des Doppelordens des

165



Bericht des offiziellen Dialogs

Heiligen Erlösers mit seinem Zentrum in Vadstena (mit Nonnen und Mönchen

in verschiedenen Teilen desselben Klosters). Birgitta selbst lebte
während mehr als zwanzig Jahren in Rom. Sie benutzte ihre ausserge-
wöhnlichen geistlichen und politischen Fähigkeiten als eine ausgesprochene

Kritikerin gegenüber weltlichen und päpstlichen Machtmissbräuchen

und versuchte beharrlich, den Papst zu überzeugen, aus Avignon
nach Rom zurückzukehren.

4.1.2 Die Reformation in Schweden

Seit Ende des 14. Jahrhunderts waren die nordischen Länder vereint, aber
als der Unionskönig Christian II. von Dänemark 1520 zwei Bischöfe in
Stockholm hinrichten Hess, begann eine nationale Freiheitsbewegung,
sowohl gegenüber der Union als auch gegenüber dem Papst. Der Führer
dieses Aufstands, Gustav Wasa, wurde 1523 zum König von Schweden

gekrönt. Der neue Monarch erhielt von Theologen wie z.B. den Brüdern
Olaus und Laurentius Petri, die in Deutschland studiert hatten, ideologische

Unterstützung beim Bruch mit Rom und zur Begründung einer
nationalen schwedischen Kirche. Die schwedischen Reformatoren waren
vorsichtig: Viel von der alten Struktur und Ordnung blieb erhalten, ausser

wenn etwas als Aberglauben oder falscher Glaube angesehen wurde.
Obwohl die meisten Bischofssitze vakant waren, wurde die apostolische
Sukzession an eine neue Generation von Bischöfen übergeben, die vom König
bestätigt wurden. Im Jahre 1531 wurde Laurentius Petri zum ersten Erzbi-
schof von Uppsala während der Reformation ernannt.

Die Reformation brachte neue Bücher und Praxisformen mit sich:

Im Jahr 1530 wurde beschlossen, die Messe in der Volkssprache zu feiern;
das Neue Testament wurde 1526 auf Schwedisch veröffentlicht und die

ganze Bibel im Jahr 1541; 1543/44 erschienen ein schwedisches Gesangbuch

und ein Lektionar; 1571 wurde schliesslich eine neue Kirchenordnung

im Kraft gesetzt. 1593 fasste eine Versammlung in Uppsala (Uppsala

möte) den abschliessenden und formellen Beschluss, dass die Kirche
von Schweden sich von Rom getrennt habe und ihr Bekenntnis auf die
Bibel, die drei klassischen Glaubensbekenntnisse, das Augsburger
Bekenntnis von 1530 und die Kirchenordnung von 1571 gründe.

Kirchenpraxis und spirituelles Leben in den örtlichen Gemeinden
wurden in den Kirchen, die vom 12. bis zum 15. Jahrhundert von den

Gemeindeangehörigen gebaut worden waren, ziemlich gleich wie vorher
weitergeführt. Es gab keinen Bildersturm. Kirchengebäude blieben relativ

166



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

unverändert wie auch ihre liturgische Funktion. In einigen Gebieten
erhielten sich bestimmte mittelalterliche Praktiken und Formen von
Volksfrömmigkeit bis ins 19. Jahrhundert. Die Bistumsstrukturen wurden
bewahrt wie auch das Amt des Bischofs.

Obwohl die schwedische Reformation theologisch und liturgisch
moderat war, nahm die Kirche im 17. Jahrhundert unter dem Einfluss der
Lutherischen Orthodoxie einen deutlich lutherisch-konfessionellen
Charakter an, was mit heftigen Kontroversen vor sich ging. Der Monarch wurde

als verantwortlich dafür gesehen, das Gesetz Gottes durchzusetzen, als

Schweden durch seine Rolle in den Religionskriegen in Europa mehr und
mehr zu einer Grossmacht wurde. Diese Zeit ist aufgrund ihres grossen
Einflusses in Kirche und Staat als «Zeitalter der grossen Bischöfe»
bekannt.

Das erste Kirchenrecht, das die Praxis und Theologie der Reformation

festschrieb, wurde 1686 angenommen; es widerspiegelt die Konsolidierung

der Lutherischen Orthodoxie, wie sie sich nach dem Dreissigjäh-
rigen Krieg entwickelt hatte. Die lutherische Lehre und der Katechismus
wurden benutzt, um den sozialen Zusammenhalt unter den verschiedenen
Ethnien und Sprachgruppen am Baltischen Meer zu fördern. Die religiöse
und soziale Uniformität wurden gefördert, und Ausländer, die aus
irgendwelchen Gründen in Schweden lebten und sich nicht dem Augsburger
Bekenntnis anschlössen, wurden gezwungen, Gottesdienst im Privaten zu
feiern.

4.1.3 Die Kirche von Schweden und der wachsende Pluralismus

Im 18. und 19. Jahrhundert stellten eine Reihe von pietistischen und Erwe-
ckungsbewegungen die Lutherische Orthodoxie infrage. Die Autoritäten
reagierten stark. Im Jahr 1726 wurde das sog. «Konventikel-Edikt» erlassen,

das Gottesdienst in privaten Gruppen verbot. Im 19. Jahrhundert wurde

die Kirchgemeinde mit ihrem öffentlichen Sonntagsgottesdienst immer
noch als der natürliche Mittelpunkt eines vorherrschend bäuerlichen
Lebens angesehen. Der Klerus übte noch immer grossen Einfluss auf die
Menschen aus, nicht nur durch den Katechismusunterricht, sondern auch,
weil er für Schule und öffentliche Wohlfahrt verantwortlich war. Einige
Erweckungsbewegungen blieben innerhalb der Kirche, wie z.B. die
«Schwedische Evangelische Mission». Andere trennten sich und gründeten

ihre eigenen Gemeinden und vereinten sich zu «freien» Denominationen.

Dies war ein Ergebnis der Spannungen mit der offiziellen Kirchenlei-

167



Bericht des offiziellen Dialogs

tung, aber es gab auch theologische Gründe für die Kirchenspaltung, wie
etwa unterschiedliche Auffassungen hinsichtlich Sühneverständnis,
Erwachsenentaufe, Leitung der Eucharistie durch Laien und «reinem»
Kommuniontisch. Religionsfreiheit nahm stetig zu. Im Jahr 1784 wurde in
Stockholm zum ersten Mal seit der Reformation ein öffentlicher
römisch-katholischer Gottesdienst erlaubt. Das «Konventikel-Edikt» wurde
1858 aufgehoben. Ab 1860 konnten schwedische Bürger aus der Kirche
von Schweden austreten, solange sie Mitglieder einer anderen staatlich
anerkannten Denomination wurden, aber erst 1951 wurde die volle
Religionsfreiheit für alle rechtlich gewährleistet.

Die Kirche spielte während dieser Jahrhunderte eine wichtige Rolle
bei der Verbreitung der Lese- und Schreibfähigkeit, indem sie zum Lesen
der Bibel und zum Gebrauch der Gesangbücher ermutigte und den
Katechismus lehrte. Sie war am Aufbau der Grundschulen (folkskolan) beteiligt.

Sie trug so wesentlich zur schrittweisen Verbesserung der Lage der
einfachen Leute bei.

Um die Wende zum 20. Jahrhunderts schien die Kirche von Schweden

aufgrund des Wachstums von Freikirchen und der aufkommenden
Säkularisation an Boden zu verlieren, was zu einem Rückgang kirchlicher
Praxis in vielen Teilen des Landes führte. Das frühe 20. Jahrhundert
brachte jedoch eine tiefgreifende Erneuerung der Kirche von Schweden.
Sie gewann ihr Selbstvertrauen zurück und entwickelte durch die sog.

Junge-Kirche-Bewegung (ungkyrklighet) ein grösseres Interesse an der
schwedischen Geschichte, nicht zuletzt ihrer mittelalterlichen Geschichte,
ihrer nationalen Themen und der Idee einer «Volkskirche» (folkkyrkotan-
ken), die sich im politischen Kontext mit der Entwicklung der Idee des

«Volksheims» (folkhem) als Basis eines Gemeinwohlsystems der Gesellschaft

verband.
Zur gleichen Zeit wurden in der Kirche internationale Dimensionen

wichtig. Die Kirche beteiligte sich stark an ökumenischer und Missionsarbeit.

An den Universitäten von Uppsala und Lund gewannen exegetische
und systematische Theologie an internationalem Ansehen, und Lund wurde

das Zentrum einer Renaissance von Luther-Studien. Es gab ein
wachsendes Interesse an ekklesiologischen Fragen. Eine «High-Church»-Be-
wegung, inspiriert vom Anglo-Katholizismus, bereicherte das liturgische
Leben und stärkte die «Katholizität» der Kirche.

Da Schweden vom Zweiten Weltkrieg verschont blieb, ging es der

Nachkriegskirche materiell gut. Doch sie war betroffen von wachsender
Säkularisation und sinkendem Kirchenbesuch. Die demographischen Ver-

168



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

hältnisse änderten sich, die Urbanisierung beschleunigte sich, die
Landwirtschaft ging zurück, und innovative und schwere Industrie blühte auf.
Städtische Kirchgemeinden begannen, kleine Quartierkirchen und
Gemeindehäuser zu bauen. Es wurden vermehrt professionelle Laienmitarbeitende

angestellt, und Kirchgemeinderäte und Freiwilligenorganisationen
lancierten neue Aktivitäten, die an spezifische Altersgruppen gerichtet

waren.
Liturgie und Theologie wurden stark von einer Reihe von Bewegungen

innerhalb der Kirche beeinflusst, z. B. von der Liturgischen Erneuerung

und dem Ökumenismus, von Befreiungs- und feministischer Theologie,

auch durch internationale Einbindungen. Schweden hat im späten 20.
und Anfang des 21. Jahrhunderts eine bemerkenswerte Erneuerung des

Kirchengesangs erlebt, die in ökumenischen Kreisen bisweilen als

«Kirchenliedexplosion von Schweden» bezeichnet wird.
Die Trennung zwischen Kirche und Staat war seit Jahrzehnten

auf der politischen Agenda und wurde innerhalb der Kirche das ganze
20. Jahrhundert hindurch diskutiert. Es gab strukturelle und finanzielle
Komplikationen, und verschiedene theologische und politische Gruppierungen

beeinflussten diesen Prozess. Im Jahr 2000 hörte die Kirche von
Schweden auf, Staatskirche zu sein, was faktisch mehr eine Anpassung
der Beziehungen als eine radikale Trennung war. Die schwedische Verfassung

beauftragt die Kirche weiterhin, ihren Kontakt zu allen aufrechtzuerhalten

und den Menschen im ganzen Land zu dienen. Aber erstmals seit
der Reformation reguliert die Kirche ihr eigenes Leben durch eine eigene
Kirchenordnung, die nicht vom Staat bestimmt ist. Diese Ordnung
beinhaltet theologische Hinführungen zu Hauptabschnitten und wichtigen
Kapiteln, was für die schwedische kirchliche Gesetzgebung eine Neuerung
bedeutet. Trotz einer grossen Zunahme anderer Glaubensformen,
abnehmendem Kirchenbesuch und kontinuierlicher, wenn auch zahlenmässig
geringer Austritte sind immer noch um die 70% aller Schweden Glieder
der Kirche von Schweden. Alle zahlen einen kleinen Anteil ihres Einkommens

als obligatorischen Kirchengliederbeitrag, der durch das Steuersystem

eingezogen wird. In Umfragen, was Menschen motiviert, Mitglieder
zu bleiben und ihren Beitrag zu bezahlen, sind die meistgenannten
Antworten: diakonische Arbeit, internationale Hilfe und die Rolle der Kirche
in persönlichen und allgemeinen Krisen; dann der Wunsch, dass die
Kirchengebäude erhalten und für Besucher geöffnet bleiben, sowie die eher

allgemeine Rolle der Kirche in Gesellschaft und Kultur, nicht zuletzt mit
ihrem reichen Musik- und Chorleben. Es gibt ein offensichtliches Bedürf-

169



Bericht des offiziellen Dialogs

nis für öffentliche sakrale Orte und Zeichen der Transzendenz. Die Kirche
von Schweden ist eine offene Volkskirche, die alle Getauften zur Kommunion

einlädt. Mit einer solch grossen Zahl von Mitgliedern hat sie immer
noch eine vergleichsweise solide finanzielle Basis.

4.2 Die Bedeutung der Reformation für das Selbstverständnis der Kir¬
che von Schweden

Protest und Reform waren geschichtlich ein wesentlicher Grund für die

Reformationsbewegung, von der die Kirche von Schweden ein Teil wurde.
Das heisst aber nicht, dass Protest und Reform eine andauernde Dimension

der Kirche oder einen typischen theologisch-ekklesialen Charakterzug

darstellen. Auch das Ideal der ungeteilten Kirche wurde, obschon als

ein wichtiges Modell betrachtet, nicht ohne ekklesiologische Modifizierungen

übernommen.
Die offizielle Bezeichnung der Kirche von Schweden im schwedischen

Verfassungsrecht (Lagen om Svenska kyrkan) ist heute:

«[...] eine Evangelisch-Lutherische Glaubensgemeinschaft (tros-
samfund), die sich in Gemeinden und Diözesen manifestiert. Die
Kirche von Schweden hat ausserdem auch eine nationale Organisation»

(§ 1).

«[...] eine offene Volkskirche, die mit ihrer demokratischen Organisation

und durch den Dienst der Kirche die ganze Nation erfasst»

(§2).
Die Bezeichnung lutherisch oder evangelisch-lutherisch galt aber bis zum
19. Jahrhundert nicht als charakteristische Bezeichnung der Kirche von
Schweden. Erst ab dem Jahr 1982 wurde die Kirche von Schweden in
einem offiziellen Text «evangelisch-lutherisch» genannt. «Lutherisch» weist
darauf hin, dass diese Kirche in Übereinstimmung mit der reformatorischen

Interpretation des christlichen Glaubens steht, die ihren Ursprung
in Martin Luther hat und in den lutherischen Bekenntnisschriften formuliert

ist; diese werden heute, wie es schon die Absicht des Augsburger
Bekenntnisses war, zunehmend als ein Ausdruck des katholischen Glaubens

im ökumenischen Sinn gesehen. «Evangelisch» meint eine
fundamentale Betonung des Evangeliums der Gnade. Als Wort Gottes wird die
Bibel als korrektives Prinzip aller Lehre (norma normans) gesehen.

«Protestantisch» war nie eine häufig gebrauchte Bezeichnung der

Kirche von Schweden. Wenn das Wort in einem internationalen Kontext
vorkommt, scheint es eine Übersetzung von «evangelisk» zu sein. Viele

170



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Mitglieder würden sich heute spontan eher als «Schwedische Kirche»
(svenskkyrkliga) bezeichnen denn als «protestantisch», doch einige
Gruppierungen würden sich selbst durchaus als «protestantisch», «evangelisch»
oder «charismatisch» beschreiben. Die Kirche von Schweden kann auch

zu jenen gezählt werden, die sowohl protestantisch als auch katholisch
sein möchten.

Es gibt immer noch einen gewissen Argwohn gegenüber dem Wort
«katholisch». Vielleicht lässt sich dies am Glaubensbekenntnis zeigen, wo
das Wort «katholisch» durch «allmännelig» (allgemein) ersetzt wird. Dies

war seit dem Spätmittelalter die Übersetzung von «catholica» und wurde
von den Reformatoren übernommen, da sie wollten, dass alle Teile der
Messe auf Schwedisch vorliegen. Für durchschnittliche Kirchgänger
bedeutet dieser Ausdruck «allgemein», ohne weitere Konnotationen, aber da

«katholisch» auf Schwedisch üblicherweise eine Bezeichnung für
«römisch-katholisch» ist, wird die Verwendung des Wortes «katolsk» im
Glaubensbekenntnis als problematisch betrachtet. Hingegen wurde die
Idee der Katholizität geschichtlich mit der «wahren evangelischen Lehre»
in Verbindung gebracht; Orthodoxie und Katholizität gehörten zusammen.

Eine Anzahl prominenter Theologen der Neuzeit wie etwa Nathan
Söderblom (1866-1931) oder Gustav Aulén (1879-1977) haben oft auf die

Bezeichnung «evangelisch-katholisch» als Charakteristikum der Kirche
von Schweden verwiesen. Und in der offiziellen Antwort der Schwedischen

Bischofskonferenz auf die Enzyklika Ut unum sint von Papst Johannes

Paul II. im Jahr 1999 hielten die Bischöfe fest, dass die Kirche von
Schweden im apostolischen Sinn auch katholisch sei.8

Im 20. Jahrhundert wurde es üblich, die Kirche von Schweden als

«Volkskirche» (folkkyrka) zu bezeichnen. Im Unterschied zum allgemeinen

Verständnis dieses Ausdrucks spielen hier spezifische Elemente eine
Rolle: die Beteiligung des Volkes an der Tätigkeit und der Verwaltung der

Kirche, die Aufgabe der Kirche, sich dem schwedischen Volk insgesamt
zuzuwenden, eine Wiederbelebung der schwedischen kirchlichen
Traditionen, nicht zuletzt solcher aus dem Mittelalter und der Reformationsperiode.

Die Kirche ist aufgerufen, jedem Menschen zu dienen, der ihren
pastoralen Dienst in Anspruch nimmt. Das Adjektiv «demokratisch» un-

8 Dieser auf Schwedisch und Englisch vorliegende Text kann bestellt werden
unter info@svenskakyrkan.se. Die Aussage findet sich auf S. 5. Das Dokument wurde
dem Papst persönlich vom Erzbischof von Uppsala bei einem Besuch in Rom am
6. Mai 1999 überreicht.

171



Bericht des offiziellen Dialogs

terstreicht den Tatbestand, dass alle wählbaren Mitglieder an der Wahl
von Leitungsgremien teilnehmen und selber Einsitz nehmen können, und

zwar auf Gemeinde-, Bistums- und nationaler Ebene.

In ihrer Eigenschaft als evangelisch-lutherische Glaubensgemeinschaft

und als Volkskirche sieht die Kirche von Schweden sich selbst als
eine Verwirklichung der katholischen und weltweiten Kirche. Dies wurde
in einer programmatischen Erklärung des Zentralen Leitungsgremiums
im Jahre 1990 festgehalten: «Die Kirche liegt in Gottes Absicht, und sie

vermittelt diese allen Völkern und allen Gliedern des Volkes. Das Wort
<Volkskirche> ist ein Ausdruck der Universalität der Kirche oder, anders

gesagt, ihrer Katholizität.» Volkskirche-Sein impliziert deshalb Ökume-
nisch-Sein. Die Kommission für zwischenkirchliche und ökumenische

Beziehungen beschreibt ihr Verständnis der ökumenischen Verpflichtung
der Kirche von Schweden als einen Prozess, der darauf zielt, «die sichtbare

Einheit der Kirche wiederherzustellen und damit auch ihre Ökume-
nizität und Katholizität».

Obwohl die Kirche durch den Verlauf der Reformation geformt wurde,

versteht sie sich selbst sowohl aufgrund ihrer Tradition als auch ihrer
ökumenischen Verpflichtung als katholisch.

4.3 Grundlegende Texte

Im ersten Paragraphen der Kirchenordnung (Kap. 1, § l)9 steht:

Der Glaube, das Bekenntnis und die Lehre der Kirche von Schweden

- kommen zum Ausdruck im Gottesdienst und im Leben,

- sind gegründet auf dem Heiligen Wort Gottes, das uns in der Heili¬

gen Schrift gegeben ist,

- werden zusammengefasst in den drei Glaubensbekenntnissen der
Alten Kirche und im Augsburger Bekenntnis,

- wurden bestätigt an der Versammlung von Uppsala im Jahr 1593,

- werden erklärt und kommentiert im Konkordienbuch und in anderen

Dokumenten, die von der Kirche von Schweden anerkannt worden
sind.

Dies ist eine zeitgemässe bekenntnisorientierte Zusammenfassung des

Selbstverständnisses der Kirche von Schweden. Bemerkenswerterweise

9 Gunnar Edqvist u. a. (Hg.), Kyrkoordningen für Svenska kyrkan. Med
kommentarer och angränsande lagstiftning, Stockholm (Verbum) 32010.

172



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

beginnt sie damit, dass vom Glauben die Rede ist, der sich im Gottesdienst
und im Leben und nicht so sehr in einem Text ausdrückt; damit wird
angedeutet, dass der Glaube gelebt, gelehrt und gelernt werden muss. Das
bedeutet auch, dass das anerkannte Gebetbuch, das Gesangbuch und das

Lektionar wichtige grundlegende Dokumente sind. Die Bibel ist prinzipiell

und praktisch die erste Quelle der Lehre der Kirche, aber sie muss
von der Kirche in Predigt und Lehre jedes Zeitalters interpretiert werden.
Herkömmlicherweise dienten das Augsburger Bekenntnis und Luthers
Kleiner Katechismus als autoritative Interpretationen des Glaubens. Die
Kirchenordnung weist zudem auf offiziell angenommene ökumenische
Dokumente hin, die als Zeugnisse des Glaubensverständnisses in der Kirche

von Schweden gelten.
Heute liegt die Verantwortung für den formellen Prozess der

Interpretation der Lehre bei der Generalsynode mit ihren 250 demokratisch
gewählten Mitgliedern. Die Synode entscheidet über Fragen von Lehre
und Gottesdienst. Solche Entscheidungen müssen von der «Lehrkommission»

vorbereitet und gutgeheissen werden; dieser gehören alle Bischöfe
von Amtes wegen sowie acht gewählte Theologen an. Die Bischöfe nehmen

ebenfalls von Amtes wegen an der Generalsynode teil. Sie können
Diskussionen zu verschiedensten Themen anstossen und sich an den
Diskussionen beteiligen, nicht aber an der Beschlussfassung.

4.4 Episkopat, Synodalität und das ordinationsgebundene Amt

Die Taufberufung ist die Grundlage jedes kirchlichen Amtes bzw. Dienstes.

Jeder Christ und jede Christin sollte diese Berufung in seinen bzw.
ihren spezifischen Lebensumständen umsetzen. Die Rede vom Priester-
tum aller Gläubigen ist eine Weise, diese gemeinsame Berufung, der
Gemeinschaft der Gläubigen und allen Menschen zu dienen, zu umschreiben.
Für die Verkündigung des Evangeliums und die Feier der Sakramente
werden bestimmte Menschen zu einem besonderen Dienst berufen, für
den sie ordiniert werden. Es wird grosses Gewicht auf das rite vocatus
gelegt: Die zu ordinierende Person sollte eine persönliche Berufung haben
und muss von der Kirche durch den Bischof anerkannt sein.

Nach der Kirchenordnung von 1571 ist das Bischofsamt dadurch

gerechtfertigt, dass es in der frühen Kirche zu finden ist. Zudem «wurde
es der Kirche vom heiligen Geist gegeben, es wurde von der gesamten
Christenheit überall und zu allen Zeiten anerkannt und muss deshalb so

lange bleiben, wie die Welt besteht».

173



Bericht des offiziellen Dialogs

Seit 1963 haben Laien das Recht, an der Wahl ihres Bischofs
teilzunehmen, was eine Rückkehr zur Praxis bedeutet, die schon im Mittelalter
bestand. Als ein Zeichen der Einheit der Kirche wird ein Bischof in der
Kathedrale von Uppsala vom Erzbischof, dem andere Bischöfen assistieren,

ordiniert. Bischöfe aus anderen Kirchen werden eingeladen, aber nur
solche aus Kirchen, die in voller kirchlicher Gemeinschaft mit der Kirche
von Schweden stehen, nehmen an der Handauflegung teil. Nach der
Ordination wird der Bischof in seinem Bistum feierlich empfangen.

Heute wird das ordinationsgebundene Amt als dreifach in dem Sinn
bezeichnet, dass es nur ein Amt gibt, aber drei spezifische Dimensionen:
die bischöfliche, priesterliche und diakonale. Es gibt eine sequentielle
Beziehung zwischen Priestertum und Episkopat, nicht aber zwischen Diako-
nat und Priestertum. Der Diakonat ist ein permanentes Amt mit einer
eigenständigen Identität. Er wurde erst in der neuen Kirchenordnung von
2000 als permanentes und spezifisches Dienstamt vollständig und formal
wiederhergestellt - dies nach einer langen und allmählichen Entwicklung,
die im System des Diakonissenmutterhauses des deutschen pietistischen
Luthertums des 19. Jahrhunderts ihren Ausgang nahm.

Sowohl bei der gemeinsamen, mit der Taufe gegebenen Berufung
aller Christen als auch bei der besonderen Berufung des ordinationsge-
bundenen Amtes wird heute nachdrücklich auf eine Gleichberechtigung
von Männern und Frauen Wert gelegt. Die Rolle der Frauen war die ganze
Kirchengeschichte hindurch bemerkenswert, aber wurde in der Vergangenheit

oft nicht anerkannt. Viele Aktivitäten der Kirchgemeinden wären
ohne Mitwirkung von Frauen nicht möglich gewesen. Heute sind die
Präsenz und der mitbestimmende Einfluss von Frauen auf allen Ebenen sichtbar,

sowohl bei Laien als auch bei Ordinierten. Der Zugang zum Priester-
und Bischofsamt wurde nicht auseinandergehalten: Als die Kirche von
Schweden 1958 die Entscheidung traf, Frauen zum priesterlichen Dienst
zuzulassen, implizierte diese Entscheidung auch die Möglichkeit von
weiblichen Bischöfen. Im Jahr 1997 wurde die erste Frau zur Bischöfin
gewählt.

Die Kirche von Schweden hat synodale Strukturen auf allen Ebenen,

mit einer beschlussfassenden Versammlung und einer ausführenden
Behörde: Kirchgemeindeversammlung und Kirchgemeinderat,
Bistumsversammlung und Bistumsbehörde, Generalsynode und Zentralbehörde.
Sie bestehen aus gewählten Mitgliedern (Laien und Ordinierten) und aus

von Amtes wegen zugehörigen ordinierten Mitgliedern (Pfarrer auf
Kirchgemeindeebene, Bischof auf Bistumsebene, Bischöfen in der Gene-

174



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

ralsynode sowie dem Erzbischof und einem weiteren Bischof in der
Zentralbehörde). In jedem Bistum gibt es auch ein Bistumskapitel, dessen Wurzeln

ins Mittelalter zurückreichen. Das Kapitel ist ein Aufsichtsorgan über
Klerus und Gemeinden des Bistums. Vor der Trennung von Kirche und
Staat war es eine staatliche Institution, die den Klerus anstellte; jetzt ist es

ein rein kirchliches Organ. Es besteht aus Bischof und Kathedraldekan,
einem gewählten Vertreter der Priester und Diakone und drei gewählten
Laienrepräsentanten. Zusätzlich muss ein qualifizierter Richter zum
Kapitel gehören. Es ist die Aufgabe des Kapitels, Kandidaten für das ordina-
tionsgebundene Amt anzunehmen, sie zur Ordination zuzulassen und vorher

zu prüfen, die Wählbarkeit von Priestern und Diakonen, die sich für
eine Kirchgemeinde bewerben, zu untersuchen und festzustellen, die

Amtsführung der Geistlichen und die Einhaltung ihrer Ordinationsgelüb-
de zu überwachen, ebenso die Erfüllung der pastoralen Aufgaben, welche
die Kirchgemeinden gemäss der Kirchenordnung wahrzunehmen haben.
Das Kapitel kann gegenüber Geistlichen einen Verweis aussprechen, und
es hat ein Urteil darüber zu fällen, ob in einem Konflikt, bei dem die

Kirchgemeinde einen Priester entlassen will, Lehrfragen im Spiel sind.
Die Kirchgemeinde ist der gesetzliche Arbeitgeber des Klerus, sie kann
aber Priester und Diakone nur entlassen, wenn es um Probleme geht, die
an jedem anderen Arbeitsplatz auftreten können, z. B. Misswirtschaft,
Veruntreuung, schlechter Führungsstil, nicht aber bei Fragen von Glauben
und kirchlicher Ordnung.

Die Bistümer sind in Dekanate aufgeteilt. Der Dekan ist Repräsentant

des Bischofs und Verbindungsperson zwischen dem Klerus und dem

Bischof; er hält den Bischof über die Situation in den Kirchgemeinden auf
dem Laufenden und hilft ihm bei der Aufsicht durch Visitationen u. a. m.,
er unterstützt die Geistlichen in ihrer pastoralen Arbeit und amtlichen
Identität, und er regt freiwillige pastorale Zusammenarbeit über die
Kirchgemeindegrenzen hinaus an.

4.5 Ökumenische Anliegen und erreichte Ziele

Die Kirche von Schweden hat sich in der Neuzeit oft als «brückenbauende
Kirche» bezeichnet. Sie hat in der heutigen Ökumenischen Bewegung seit
ihren Anfängen im frühen 20. Jahrhundert eine aktive Rolle übernommen,

sowohl multilateral in verschiedenen ökumenischen Organisationen
als auch bilateral durch die Aufrechterhaltung von Beziehungen zu einzelnen

Kirchen.

175



Bericht des offiziellen Dialogs

Erzbischof Nathan Söderblom (1866-1931) war ein früher Pionier
der Ökumene. Die Stockholmer «Konferenz für Praktisches Christentum»

(Life and Work), die er 1925 einberief, bildete einen der wichtigen
Schritte auf dem Weg zur Gründung des Ökumenischen Rates der
Kirchen (ORK) im Jahr 1948. Er verfolgte auch eine auf ganz Skandinavien
und das Baltikum ausgerichtete kirchliche Strategie mit dem Ziel der
allmählichen Vereinigung von Lutheranern, Anglikanern und sogar von
Katholiken, indem er die bischöfliche Sukzession als Vorteil ins Spiel brachte.

Die Kirche von Schweden hat seither alle Dimensionen der vom
ORK organisierten ökumenischen Bewegung finanziell unterstützt und an
ihnen aktiv teilgenommen. Die «Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung» fand 1952 in Lund statt, die Vollversammlung des ORK 1968

in Uppsala. Die Kirche von Schweden ist auch Mitglied der «Konferenz

Europäischer Kirchen» (KEK) seit deren Gründung im Jahr 1959. Sie

spielt mit ihren 25 Mitgliedern eine wichtige Rolle in der Arbeitsgemeinschaft

Christlicher Kirchen in Schweden (Sveriges Kristna Ràd).

4.5.1 Beziehungen mit den Anglikanischen Kirchen

Beziehungen zwischen der Kirche von Schweden und der Kirche von England

begannen bereits im frühen 18. Jahrhundert. Es gab damals eine
Zusammenarbeit zwischen der Episkopalkirche in Amerika und dortigen
Gemeinden der Kirche von Schweden, die eine gegenseitige Anerkennung
der Ämter und deren Austausch mit sich brachte. Nach der Ablehnung der

Gültigkeit der anglikanischen Weihen durch Rom in der Enzyklika Apos-
tolicae Curae von 1896 gab es auf den Lambeth-Konferenzen des späten
19. und frühen 20. Jahrhunderts Diskussionen über eine Annäherung an
andere Kirchen mit historischem Episkopat. Dazu gehörten sowohl
altkatholische Kirchen als auch die Kirche von Schweden. Bischöfe der

Episkopalkirche gehörten zu jenen, die Kontakte mit Letzterer vorschlugen.
Insbesondere die Kirche von England bemühte sich in jener Zeit um

Kontakte mit der Kirche von Schweden, da sie erkannte, dass die Frage
der apostolischen Sukzession einen Bereich ekklesiologischer Gemeinsamkeit

bildete. Eine Interkommunionsvereinbarung zwischen der Kirche
von England und der Kirche von Schweden gibt es seit 1922, und die
gegenseitige Beteiligung an Bischofsweihen folgte bald. Schon vorher gab es

feste Kontakte zwischen Anglo-Katholiken in England und hochkirchlichen

Gruppen in Schweden.

176



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Seit den 1980er-Jahren wurden Gespräche in einem weiteren Umfeld

fortgesetzt zwischen den Anglikanischen Kirchen der Britischen
Inseln und den Nordischen und Baltischen Lutherischen Kirchen, die
schliesslich zur «Porvoo-Vereinbarung» über Kirchengemeinschaft von
1992 führten. Eine bischöfliche Struktur wurde für diese enge Beziehung
als notwendige Voraussetzung angesehen, und eine kontinuierliche
historische Sukzession als ein wichtiges Zeichen der Apostolizität verstanden.
Wenn jedoch andere Faktoren sich als wichtiger erwiesen, konnte ein
Bruch in der Sukzession akzeptiert und diese wiederhergestellt werden.
Seit der Unterzeichnung dieser Vereinbarung sind viele Bistümer und

Kirchgemeinden untereinander Verbindungen eingegangen, und Geistliche

der einen Kirche haben in der anderen ihren Dienst ausgeübt. Es gab
auch eine Reihe von theologischen Konferenzen und Konsultationen.

4.5.2 Beziehungen mit den Orthodoxen Kirchen

Die Kirche von Schweden hat über viele Jahre hinweg Kontakte mit orthodoxen

und orientalischen Kirchen auf bilateraler Ebene, besonders aber
innerhalb des multilateralen Kontextes von ORK und KEK aufgebaut.

Auf örtlicher Ebene gibt es eine praktische Zusammenarbeit
zwischen Gemeinden der Kirche von Schweden und verschiedenen orthodoxen

und orientalischen Immigrantengemeinden, z.B. bei der Benutzung
desselben Kirchengebäudes. Viele Glieder der Kirche von Schweden sind
tief von orthodoxer Spiritualität und nicht zuletzt von der Ikonographie
beeinflusst.

Auf der nationalen Ebene hat die Kirche von Schweden über die
letzten zwanzig Jahre alle orthodoxen und orientalischen Gemeinschaften
in Schweden jährlich zu Gesprächen über Themen gemeinsamen Interesses

eingeladen, ohne die Absicht, darüber ökumenische Texte zu verfassen.

Darüber hinaus werden derzeit offizielle Dialoge mit der Serbischen
Orthodoxen Kirche, der Syrischen Orthodoxen Kirche und der Koptischen

Kirche in Schweden geführt. Theologen der Kirche von Schweden

waren im internationalen Dialog zwischen den Orthodoxen Kirchen und
dem Lutherischen Weltbund involviert. Es gab zwar keine offiziellen
Beziehungen zwischen der Kirche von Schweden und dem Patriarchat von
Moskau, doch die Russische Orthodoxe Kirche entschied 2006, die
Beziehungen abzubrechen, als die Kirche von Schweden beschloss,
gleichgeschlechtliche Partnerschaften anzuerkennen und zu segnen. Auf der örtlicher

Ebene werden Kontakte jedoch fortgeführt.

177



Bericht des offiziellen Dialogs

4.5.3 Beziehungen mit der Römisch-Katholischen Kirche

Vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil bestanden einige informelle
Kontakte zwischen der Kirche von Schweden und der Römisch-Katholischen
Kirche, sowohl im Inland als auch international, aber es war im
Zusammenhang mit diesem Konzil, dass sich die Beziehung wirklich zu entwickeln

begann. Ein schwedischer Bischof gehörte zu den Beobachtern des

Lutherischen Weltbundes am Konzil. Als unmittelbar nach dem Konzil
der offizielle lutherisch-katholische Dialog begann, waren schwedische

Theologen mit dabei.
In den 1970er-Jahren kam es auf nationaler Ebene zu Dialogen

zwischen der Kirche von Schweden und der Römisch-Katholischen Diözese

von Stockholm. Sie haben eine Reihe von Dokumenten erarbeitet.10

Der Besuch von Johannes Paul II. in Schweden im Jahr 1989 führte
zu einem Jahrzehnt intensiver und kreativer Beziehungen mit der
Römisch-Katholischen Kirche. Auf den Besuch des Papstes folgte 1991 in
Rom ein gemeinsamer Besuch des Erzbischofs von Uppsala und des Erz-
bischofs von Turku in Finnland. Gemeinsam mit dem Papst leiteten sie die

Vesper am Hochaltar der Basilika St. Peter. Seither haben alle Erzbischö-
fe der Kirche von Schweden offiziell den Vatikan besucht, und gemeinsame

Vespern fanden auch im Jahre 1999 im Petersdom statt. Bei der Feier
des 400. Jahrestages der Versammlung (kyrkomöte) von Uppsala im Jahr
1593 war der Vertreter des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit
der Christen anwesend und predigte in der Kathedrale von Uppsala
(zusammen mit dem Patriarchen von Konstantinopel), und die herzlichen
Beziehungen wurden noch einmal stark bekräftigt. Die freundschaftlichen

und vielversprechenden Beziehungen wurden später teilweise durch
eine zunehmende Uneinigkeit in ethischen Fragen gestört. Die
Birgitten-Schwestern in Rom haben beim Aufbau und der Erhaltung guter
Beziehungen eine bedeutende Rolle gespielt. Ein Bischof der Kirche von
Schweden fungierte während vieler Jahre als Co-Moderator der Gemein-

10 Äktenskap ochfamilj i kristen belysning [= Ehe und Familie aus christlicher
Perspektive], Stockholm 1975; Dop och kyrkotillhörighet [= Taufe und
Kirchenmitgliedschaft], Stockholm 1978; Biskopsämbetet, Stockholm 1988; englische Übersetzung:

The Office of Bishop. Swedish Lutheran-Roman Catholic Dialogue, (LWF
Studies), Genf 1993; Kyrkan som Sakrament [= Die Kirche als Sakrament], Stockholm

(Stockholms katolska stift och Svenska kyrkan) 1999; Ekumeniska äktenskap
[= Ökumenische Ehen], Stockholm (Stockholms katolska stift och Svenska kyrkan)
1999.

178



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

samen Arbeitsgruppe der Römisch-Katholischen Kirche und des Ökumenischen

Rates der Kirchen.
Wie mit den orthodoxen und orientalischen Kirchen gibt es auf

örtlicher Ebene viel Kontakt und praktische Zusammenarbeit zwischen
Gemeinden und zwischen Priestern in pastoralen Situationen. Dazu gehört,
dass Kirchengebäude, die der Kirche von Schweden gehören, für
römisch-katholische Messfeiern und andere Gottesdienste zur Verfügung
gestellt werden, wenn die römisch-katholische Gemeinde keine eigenen
Räumlichkeiten besitzt.

Die Kirche von Schweden hat die «Gemeinsame Erklärung zur
Rechtfertigungslehre», die vom Lutherischen Weltbund und dem Päpstlichen

Rat zur Förderung der Einheit der Christen 1999 veröffentlicht wurde,11

ratifiziert. Diese Erklärung bildet auch die Grundlage einer der beiden

neuesten Bekundungen der ökumenischen Beziehungen zwischen der
Kirche von Schweden und der Römisch-Katholischen Kirche im nordischen

Kontext. Im Frühling 2010 wurde ein Dialog zwischen der Kirche
von Schweden und der Evangelischen Lutherischen Kirche in Finnland
einerseits und der Römisch-Katholischen Diözese von Stockholm und
Helsinki andererseits mit der Veröffentlichung der Studie «Rechtfertigung
im Leben der Kirche»12 abgeschlossen. Dieser Dialog war die indirekte
Folge des päpstlichen Besuches in Skandinavien im Jahr 1989, als der

Papst den Eindruck hatte, der spezielle Charakter der Reformation und der

folgenden Geschichte der Lutherischen Kirche in Schweden und Finnland
böten gute Gründe für weitere Erkundungen. Diese begannen im Jahr
2002 und haben sich in der Folge mit verschiedenen Aspekten der Ekkle-
siologie im Lichte der «Gemeinsamen Erklärung» beschäftigt. Es wurde
vorgeschlagen, die Möglichkeit, die Kommunion in der Römisch-Katholischen

Kirche zu empfangen, auf die Glieder dieser beiden lutherischen
Kirchen auszuweiten. Rom wurde auch ersucht, die Möglichkeit in
Betracht zu ziehen, die Kirche von Schweden und die Kirche von Finnland
im vollen ekklesiologischen Sinn, in dem dieser Begriff von der Rö-

11 Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, Frankfurt/M. (Lembeck)

- Paderborn (Bonifatius) 1999.
12 Rättfärdiggörelsen I kyrkans liv, Stockholm 2010; englische Übersetzung:

Justification in the Life of the Church. A Report from the Roman Catholic - Lutheran
Dialogue Group for Sweden and Finland, Uppsala u. a. 2010 (abrufbar unter www.
svenskakyrkan.se/default.aspx?id=586259).

179



Bericht des offiziellen Dialogs

misch-Katholischen Kirche verwendet wird, als Schwesterkirchen
anzusehen.

4.5.4 Beziehungen mit anderen Lutherischen und protestantischen
Kirchen

Viele zwischenkirchliche Beziehungen der Kirche von Schweden werden
durch den Lutherischen Weltbund (LWB) kanalisiert, der 1947 in Lund
gegründet wurde. Auch wenn er ein inner-lutherisches Forum ist, regt die

grosse Vielfalt hinsichtlich Geschichte und Umfeld der Mitgliedskirchen
ökumenische Annäherungen an. Alle Mitgliedskirchen des LWB stehen

in Gemeinschaft miteinander, aber die Kirche Schwedens unterhält direkte

bilaterale Beziehungen zu einer Reihe von spezifischen Kirchen, vor
allem im «Globalen Süden».

Sie hat zum Beispiel langjährige Beziehungen mit der Evangelischen

Äthiopischen Kirche Mekane Yesus (die allerdings kürzlich wegen
Uneinigkeit bezüglich der Homosexualität abgebrochen wurden) oder mit
der Evangelischen Lutherischen Kirche Tansanias aufgrund einer
langjährigen missionarischen Zusammenarbeit - im ersten Fall vor allem
durch die Schwedische Evangelische Mission (Evangeliska Fosterlands-
stiftelsen). Ebenso hat sie gut entwickelte Beziehungen mit lutherischen
Kirchen in Südafrika, Simbabwe und Liberia. Mit ihnen gibt es besondere

Vereinbarungen, welche «Letter of Understanding» heissen [eine Art
Vorvertrag], wie auch mit der Lutherischen Kirche in Costa Rica. Sie hat auch
die kleine, aber wichtige Lutherische Kirche in Jordanien und im Heiligen
Land unterstützt.

Die Kirche von Schweden stand im Lauf der Geschichte mit
verschiedenen lutherischen Landeskirchen in Beziehung. Im Verlauf des

20. Jahrhunderts haben mehrere Bistümer sowohl mit lutherischen als

auch mit unierten Kirchen spezielle Beziehungen aufgenommen, besonders

in der Deutschen Demokratischen Republik, um diese in der schwierigen

kommunistischen Zeit zu unterstützen. Erst seit 2003 gibt es eine
formale Vereinbarung über kirchliche Gemeinschaft [church fellowship]
zwischen der Kirche von Schweden und der Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD). Mit der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche

Deutschlands (VELKD) gibt es keine eigene Vereinbarung, weil die
Gemeinschaft im Rahmen des LWB besteht. Die Kirche Schwedens hat
sich entschieden, nicht Mitglied der «Gemeinschaft Evangelischer
Kirchen in Europa» (GEKE - früher «Leuenberger Kirchengemeinschaft»)

180



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

zu sein, weil deren Modell von kirchlicher Gemeinschaft auf einer mini-
malistischen Definition von Einheit beruht, sieht sie doch über Differenzen

im Verständnis von Kirche und ordinationsgebundenem Amt hinweg.
1994 schloss die Kirche von Schweden mit der Methodistischen Kirche

von Schweden, die bischöflich organisiert ist und zur weltweiten
Evangelisch-Methodistischen Kirche (United Methodist Church) gehört, eine

Vereinbarung über kirchliche Gemeinschaft [church fellowship] ab, welche

die gegenseitige Anerkennung der Ämter einschliesst. Die Methodistische

Kirche in Schweden ist sehr klein, und die Vereinbarung hat an
einigen wenigen Orten dazu geführt, dass die methodistische Gemeinde
eine Gruppe innerhalb einer Kirchgemeinde der Kirche von Schweden

wurde, wobei der methodistische Priester in dieser Kirchgemeinde arbeitet.

Das Verständnis von Apostolizität und Amt, wie es im «Lima-Dokument»

und in der Vereinbarung von Porvoo entfaltet ist, kommt ebenfalls

in einer Vereinbarung über kirchliche Gemeinschaft [church fellowship]

mit der Schwedischen Missionskirche (Svenska Missionskyrkan /
Mission Covenant Church of Sweden) vom Jahr 2006 zum Ausdruck. Die
Kirche von Schweden hat von 1998 bis 2010 auch einen theologischen
Dialog mit den Baptisten Schwedens (Svenska Baptistsamfundet) geführt,
der drei Texte erarbeitete; daraus resultierte aber keine Vereinbarung, wie
einige gehofft hatten. Trotz einer Konvergenz hinsichtlich Sakramentsund

Kirchenverständnis, die sich grösser als erwartet herausstellte, gab es

immer noch Aspekte des Taufverständnisses, die nicht miteinander
versöhnt werden konnten. Methodisten, Missionskirche und Baptisten haben

jetzt eine unierte Kirche gebildet [2011 «Joint Future»]. Es muss sich noch

zeigen, welche Art von Beziehung sich mit dieser neuen Kirche in Zukunft
entwickeln wird, denn die existierenden Vereinbarungen mit zwei von
ihnen können nicht einfach übernommen werden.

4.6 Das Leben der Kirche

In der Kirchenordnung des Jahres 2000 steht, dass die Aufgabe einer
Gemeinde darin besteht, den Gottesdienst zu feiern, den Glauben zu lehren,
diakonischen Dienst zu leisten und missionarisch zu wirken.

Diese vier Aspekte des Lebens und der Sendung der Kirche sind

gleichermassen wesentlich und voneinander abhängig. Von jeder Gemeinde

wird eine Kirchgemeindestrategie (Jörsamlingsinstruktion) verlangt,
in der sie darlegt, wie sie mit diesen vier Aspekten umgehen will. Diese

181



Bericht des offiziellen Dialogs

Strategie muss vom Bistumskapitel genehmigt werden. Die vier in der

Kirchenordnung herausgestellten Aspekte können zusammengefasst werden

als Feiern, Zeugnis-Ablegen und Dienen.

4.6.1 Eine Kirche, die feiert

Die Geschichte des Gottesdienstes in Schweden steht in Kontinuität mit
dem liturgischen Leben der westlichen mittelalterlichen Kirche. Seit der
Reformation und insbesondere seit der Periode der Lutherischen Orthodoxie

lag der Schwerpunkt der Gottesdienste oft auf der Verkündigung des

Wortes. Die Häufigkeit eucharistischer Gottesdienste hat über die
Jahrhunderte geschwankt, aber bis zur Wiederbelebung der regelmässigen
Kommunion in der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde die Messe nur wenige

Male im Jahr gefeiert. Das war nicht notwendigerweise ein Ausdruck
von Geringschätzung, war doch der Empfang des Sakraments ein wichtiger

Akt, der eine gebührende Vorbereitung verlangte. Die Kommunion
mit den Kranken in ihrem Haus zu feiern, ist ein regelmässiger Aspekt der

Seelsorge. Die Teilnahme am Abendmahl war in der einheitlichen Gesellschaft

des ausgehenden 19. Jahrhunderts sozial kontrolliert. Heute ist der

Hauptgottesdienst am Sonntag in der Regel ein eucharistischer - dies dank
einer starken eucharistischen Erweckung, wie sie auch in vielen anderen
Kirchen seit dem frühen 20. Jahrhundert als eine Frucht der internationalen

Liturgischen Erneuerung und der Ökumenischen Bewegung stattgefunden

hat.

Der lutherischen Tradition folgend, werden nur die zwei Herrensakramente

Taufe und Eucharistie anerkannt (vielleicht drei, wenn die Beichte

mit einbezogen wird). Ungeachtet von formalen Definitionen dienten
kirchliche Riten wie Konfirmation, Trauung und Beerdigung bei wichtigen

Weggabelungen im Leben der Menschen als Gnadenmittel. Heute
sind diese Anlässe wohl für viele Menschen der primäre Ort der Begegnung

mit der Kirche und dem Evangelium und so eine Erfahrung von
Gottes Gegenwart.

Der Gottesdienst ist sorgfältig geordnet, wobei er der klassischen
Struktur der Liturgie folgt: Vorbereitung mit Sündenbekenntnis, die Liturgie

des Wortes mit Schriftlesung und Predigt, Glaubensbekenntnis und
Fürbitten, und (falls das Abendmahl gefeiert wird) die Liturgie des Mahls
mit wechselnden Gebeten, die stets die Einsetzungsworte enthalten (mit
einem epikletischen Moment, aber nicht notwendigerweise eine Epiklese),
dem Vaterunser und der Kommunion. Es gab stets ein Lektionar mit fest-

182



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

gelegten Lesungen für die Zeiten des Liturgischen Jahres. Liturgische
Gewänder wurden nie vollständig aufgegeben, sondern wurden in den
verschiedenen Perioden seit der Reformation auf eine liturgisch mehr oder

weniger einheitliche Art verwendet. Im 20. Jahrhundert sind die liturgischen

Gewänder in der ganzen Kirche wieder in regelmässigen und
nachhaltigen Gebrauch gekommen.

Das aktuelle Gebetbuch wurde 1986 eingeführt. Es war stark von
der liturgischen Reform des Zweiten Vatikanischen Konzils beeinflusst
und ist ein Ergebnis liturgischer Erneuerung und Erprobung in den 1970er-

und frühen 1980er- Jahren. Es ist im Vergleich mit seinem Vorgänger
durch eine starke Vermehrung von Alternativen gekennzeichnet. Es gibt
drei Formen (feierlich, einfach, familienorientiert) für jede der zwei
grundsätzlichen Formen des Sonntagsgottesdienstes: eucharistisch und
nicht eucharistisch. Eine reiche Auswahl von anderen Gottesdienstformen
sind im Gebrauch, die z.B. von Taizé und Iona beeinflusst sind oder
meditative Formen schwedischen Ursprungs aufnehmen wie etwa «Die Messe

der inneren Ruhe» (Sinnesromässan). Gottesdienste oder Andachten
mit vorwiegend musikalischem Inhalt unterschiedlichen Stils ziehen viele
Menschen an. Das Gottesdienstbuch von 1986 wird derzeit revidiert, wobei

ein klassischer ordo und eine inklusivere Sprache vorgesehen sind. Die
vorgeschlagene Revision ist seit dem 1. Adventssonntag 2012 für eine
einjährige Probephase im Gebrauch, und sie könnte im Jahr 2015 durch die

Generalsynode genehmigt werden.
Ein herausragendes Kennzeichen des Gottesdienstes in der Kirche

von Schweden ist der Kirchengesang. Es wäre sehr aussergewöhnlich, keine

Kirchenlieder zu singen, ob es sich nun um einen Sonntags-, einen

Wochentaggottesdienst oder auch nur um eine einfache Andacht handelt.
Seit der Herausgabe des ersten offiziell genehmigten Gesangbuches im
Jahre 1695 wurde (zumindest im Hauptgottesdienst) in der Kirche
durchgehend ein offizielles Gesangbuch gebraucht. In der Vergangenheit muss-
ten Schüler in der Schule Lieder auswendig lernen, und das war ein bedeutender

Teil der Konfirmationsvorbereitung. Es gibt auch eine alte Tradition
des liturgischen Gesangs mit einer schwedischen Bearbeitung des
Gregorianischen Gesangs. Chorgesang ist ein sehr bedeutender Teil des

Gemeindelebens. Es gibt mehr als 100000 Leute, die regelmässig in
Kirchenchören singen.

Schweden gilt als säkularisiertes Land. Obwohl die nominelle
Mitgliederzahl hoch ist, ist die Besucherzahl an normalen Sonntagsgottesdiensten

niedrig. An gewissen Tagen gehen dennoch viele Leute in die

183



Bericht des offiziellen Dialogs

Kirche: am ersten Sonntag im Advent, am Tag der Hl. Luzia (13. Dezember),

zur Mitternachtsmesse und zum Morgengottesdienst an Weihnachten,

an Karfreitag und Ostersonntag wie auch an Allerheiligen. Die
Lesungen und Gesänge vermitteln grundlegende christliche Themen, die,
selbst wenn nur unterschwellig, die Anwesenden berühren können. Es ist
eine pastorale Herausforderung für die Geistlichen und andere kirchliche
Beauftragte, das Evangelium in solch einem Kontext in einer klaren und
doch eingängigen Sprache zu vermitteln.

4.6.2 Eine Kirche, die Zeugnis ablegt

Zeugnis ablegen kann bedeuten, den Glauben in Predigt und Unterricht
denen nahezubringen, die schon von Christus gehört haben, als auch das

Evangelium denen zu verkünden, die von der Guten Nachricht noch nicht
erreicht worden sind. Zu dieser Aufgabe gehört auch, die Stimme der Kirche

in öffentlichen Debatten zu Gehör zu bringen. Dies geschieht in den

Kirchgemeinden, soweit einzelne Priester oder andere Glieder der

Kirchgemeinde dazu bereit sind oder sich befähigt sehen oder aber für die
Medien eine öffentliche Figur geworden sind. Sonst sind es gewöhnlich
Bischöfe oder andere - ob gewählte oder angestellte - Repräsentanten des

Bistums oder der nationalen Kirche, die diese öffentliche Rolle wahrnehmen.

Alle Kirchgemeinden haben ein Angebot an katechetischen Aktivitäten.

All jene, die sich an Kinder und Jugendliche wenden, werden als

eine Art Taufkatechese post factum gesehen. Auch wenn die Taufe ein

einmaliger unwiederholbarer Akt ist, ist sie doch auch ein fortlaufender
Prozess. Luther lehrte, dass die Christen ihre Taufe täglich leben müssen,
indem sie dem «alten Menschen» sterben und mit Christus in neuem
Leben auferstehen - was bei jeder Taufe auch ausdrücklich ausgesprochen
wird. Von jeder Gemeinde wird erwartet, dass sie einen Pastoralplan für
eine auf die Taufe folgende Nachbereitung hat und ihre Verantwortung für
diejenigen, die das Sakrament empfangen haben, wahrnimmt.

Einige Kirchgemeinden unterhalten Sonntagsschulen, meist so, dass

den Kindern während der Predigt das Thema des Tagestextes in besonderer

Weise nahegebracht wird. Die meisten Gemeinden haben verschiedene

Kindergruppen, die sich unter der Woche treffen, von Eltern-Kind-Gruppen
bis zu Vorschulgruppen. Dort wird eine Form von Unterweisung mit

Spiel und Gemeinschaft verbunden, und wo Eltern teilnehmen, wird auch

für diese etwas angeboten.

184



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Die ausdrücklichste und sogar liturgisch gekennzeichnete Form der
Taufnacharbeit ist die Konfirmation. Die Kirche von Schweden konfirmiert

immer noch eine grosse Anzahl Jugendlicher im Alter von fünfzehn
Jahren - je nach Landesteil zwischen 30 und 60% dieser Altersgruppe.
Alle Kirchgemeinden haben dafür einen Pastoralplan, und Konfirmationsklassen

treffen sich im Verlaufe eines Jahres ungefähr für fünfzig
Stunden. Die angewendete Methode der Katechese kann stark variieren
und wird oft mit bestimmten Interessen der Gruppe verbunden, z. B. Musik

oder Sport. Die Gruppen müssen eine gewisse Zeit im Konfirmationslager

verbringen, manchmal in Form einer Auslandreise. Einige Gemeinden

und viele diözesane Institutionen bieten Sommerlager an, in denen
sich die Konfirmationsvorbereitungen auf einen Monat konzentrieren.

Um nach der Konfirmation den Kontakt mit den Jugendlichen nicht
zu verlieren, haben viele Gemeinden Jugendtreffs. Es gibt eine nationale

Organisation für junge Menschen (bis zum Alter von 30 Jahren) mit dem
Namen «Jugend der Kirche von Schweden» (Svenska Kyrkans Ungä). Für
alle katechetischen Programme, die auf Jugendliche und Kinder zielen,
werden in vielen Gemeinden eigens qualifizierte Jugendarbeiter angestellt.

Diese werden in speziellen Schulen der Kirche von Schweden

ausgebildet oder haben eine gleichwertige pädagogische Qualifikation. Die
Pfarrer und Pfarrerinnen sind ebenso in den Unterricht einbezogen, vor
allem bei Konfirmationsklassen, und oft gibt es katechetische Teams, die
aus mehreren Kategorien des Gemeindepersonals zusammengesetzt sind.

Das Bedürfnis für Erwachsenenschulung wird in vielen Kirchgemeinden

wahrgenommen. Verschiedene Methoden, Erwachsene auf den

Weg des Glaubens zu führen, werden genutzt, zum Beispiel «The Adult
Catechumenate», «Alpha» und «Emmaus». Es gibt keine allgemein
anerkannte Methode; es liegt an der Gemeinde, diejenige herauszufinden, die
zu ihr und den Menschen, mit denen sie zu tun hat, passt.

4.6.3 Eine Kirche, die dient

Die Kirche von Schweden unterhält nicht viele grosse diakonische Institutionen

für soziale und medizinische Hilfeleistungen. Das hat mit dem in
der Vergangenheit erfolgten Aufbau des Sozialstaates zu tun. Für nicht
staatliche Akteure gab es dafür wenig Raum, und sie wurden verdächtigt,
sich in die alleinige Verantwortung des Staates einmischen zu wollen. Das
ändert sich gegenwärtig, und es gibt mehr Spielraum für andere
Trägerschaften, die sich in diesen Bereichen betätigen. Die Kirche von Schweden

185



Bericht des offiziellen Dialogs

leistet ihren besonderen Beitrag zur sozialen Wohlfahrt durch diakonische
Arbeit auf Kirchgemeindeebene.

Jede Kirchgemeinde hat die Verantwortung, den Bedürftigen innerhalb

ihrer Grenzen zu dienen. Die Verantwortung für die Leitung und
Koordination der diakonischen Arbeit einer Gemeinde fällt den permanenten

Diakonen und Diakoninnen zu; solche stehen in den meisten
Gemeinden in einem Anstellungsverhältnis. Ihre Aufgabe ist es nicht, alles

zu erledigen, was es auch noch zu erledigen gibt, sondern andere zu
inspirieren und zu schulen, ihren Nächsten zu dienen; sie sollen professionelle
Sozial- und Betreuungskompetenz in die Gemeindearbeit einbringen.
Gruppen von diakonischen Freiwilligen helfen oft bei Hausbesuchen und
anderen Aktivitäten für bedürftige Leute. Oft geht es dabei um ältere
Menschen, Behinderte, Süchtige, Immigranten und Flüchtlinge.

Der Diakon oder die Diakonin repräsentiert die Kirchgemeinde in
ihren Beziehungen zu sozialen Institutionen und bemüht sich, den Stimmlosen

in Kirche und Gesellschaft ihre Stimme zu geben. Das ist keine
einfache Aufgabe, und es kommt vor, dass Repräsentanten der Kirche -
innerhalb wie auch ausserhalb der Kirche - angeklagt werden, allzu
politisch zu sein.

Es gibt herkömmlicherweise in vielen Kirchgemeinden ein starkes
Interesse an der Missionsarbeit in anderen Teilen der Erde. Die «Internationale

Abteilung der Kirche von Schweden», eine Fusion von «Mission
der Kirche von Schweden» und «Hilfswerk der Kirche von Schweden», ist
verantwortlich für die Entwicklung von Strategien und Koordination der
internationalen diakonischen Arbeit und Mission in Gestalt entweder von
Projekten mit bilateralen Partnern oder durch die Arbeit des Ökumenischen

Rates der Kirchen, der «ACT [= Action of Churches Together]
Alliance» und des Lutherischen Weltbundes. Diese internationale Arbeit hat

Vertrauenspersonen auf der Ebene von Bistum, Dekanat und Kirchgemeinde,

die freiwillig arbeiten, um Interesse an und Unterstützung für
internationale(n) Belange(n) zu wecken und zu fördern, etwa durch
Spendensammlungen. Viele Gemeinden haben dafür internationale

Freiwilligengruppen. In der Vergangenheit wurden Missionare in andere Länder
ausgesandt. Die Arbeit dieser Missionare wurde in vielen Gemeinden oft
mit grossem Interesse verfolgt. Heute hat sich die Zahl der Missionare im
Ausland deutlich verringert, und diese konzentrieren sich hauptsächlich
darauf, Partnerkirchen in ihren missionarischen Tätigkeiten in deren eigenem

Umfeld zu unterstützen, etwa durch Kompetenzförderung und kon-

186



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

krete Projekte und, wenn nötig, dadurch, dass sie für kurze, nicht mehr

langfristige Einsätze Personal bereitstellen.

5. Die Kirche als Geschenk von Gottes Gegenwart in der Welt:
unsere gemeinsame Vision

In diesem Teil des Textes geht es um Ekklesiologie, und zwar aus der
umfassenden Perspektive der Kirche als Mysterium und wirksames Zeichen,
mit anderen Worten: als Sakrament für die Welt13. Er beginnt mit den

Wesensmerkmalen der Kirche und der Erinnerung daran, dass die Kirche
sowohl eine Gabe Gottes ist (5.1) als auch eine Aufgabe, die es auszuführen

gilt (5.2). Der Blickpunkt ist zweifach: Der erste Teil (5.2) stellt die
Ähnlichkeiten der beiden Kirchen heraus, wie sie an den betreffenden
kirchlichen Strukturen und der Bedeutung, die beide der eucharistischen
Feier beimessen, erkannt werden können. Der zweite Teil (5.3) beschreibt
die Unterschiede zwischen den beiden Kirchen, insofern die eine Kirche
eine nationale Mehrheitskirche, die andere eine internationale
Minderheitskirche ist. Dies bietet beiden Kirchen Perspektiven, die entwickelt
werden können. Schliesslich wird die Frage der Sakramente aufgegriffen
(5.4), gibt es doch Unterschiede in deren Definition.

Die Kirche als Wirklichkeit, an die wir «glauben», ist der - vom
Vater durch die Sendung des Sohnes und des Heiligen Geistes geschaffene

- Raum von Leben und Erlösung; in ihm werden Menschen, die durch
Gott gerechtfertigt und mit ihm versöhnt und als sein Volk zusammengeführt

werden, dazu berufen, an Gottes errettenden und lebensspendenden
Taten teilzuhaben und die ganze Schöpfung zu ihrer ewigen Vollendung
zu führen.

Die Kirche ist primär ein Mysterium Gottes. Als solches hat sie

einen grundlegend sakramentalen Charakter. Sie ist ein Instrument von
Gottes Liebe und Barmherzigkeit für die Welt. Diese Liebe und Barmherzigkeit

findet ihren Höhepunkt in Christus, der mit Recht als das Ursakra-
ment bezeichnet werden kann.

In ihren menschlichen Aspekten ist die Kirche auch eine
gesellschaftlich geordnete Institution mit ihrer eigenen Gestalt und Geschichte.

13 Die Kirche - Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision (wie Anm. 3),

Nr. 25-27. Vgl. Kirche und Welt. Die Einheit der Kirche und die Erneuerung menschlicher

Gemeinschaft, (Studiendokument der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung 151), Frankfurt/M. (Lembeck) 1991, bes. 34-41 Nr. 16-42).

187



Bericht des offiziellen Dialogs

Die Kirche als Schöpfung Gottes ist nicht einfach deckungsgleich mit
ihrer menschlichen Erscheinung, noch ist ihre menschliche Erscheinung frei
von Sünde. Deswegen ist die Kirche fortwährend auf Gottes Barmherzigkeit

und Vergebung angewiesen.
Im Innersten ist die Kirche ambivalent. Einerseits ist die wahre Kirche

verborgen und ein Objekt des Glaubens. Andererseits ist sie sichtbar
und ein Gegenstand praktischer Reflexion oder von Forschung. Diese
Ambivalenz bestimmt auf zwei Arten, wie wir die Wesensmerkmale der Kirche

wahrnehmen. Die erste ist, dass von einem phänomenologischen
Standpunkt her die Kirche als in Konfessionen, Denominationen und
getrennte Gemeinschaften zerbrochen gesehen wird. Die zweite ist, dass wir
niemals sicher sein können, wer wahrhaft zur Kirche gehört. Sogar wenn
alle Kirchen sichtbar eins wären, könnten wir nicht sicher sein, wer die
Glieder des Leibes Christi sind, bis er gekommen ist, die Lebenden und
die Toten zu richten (vgl. Mt 13).

5.7 Die Wesensmerkmale der Kirche gemäss dem Glaubenssymbol

Unsere beiden Kirchen beziehen sich auf das Nizäno-Konstantinopolita-
nische Glaubensbekenntnis als Grundlage für eine theologische Darstellung

des Glaubens und der Kirche. Im Abschnitt über den Heiligen Geist
steht: «Wir glauben an die eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche». Die Wirklichkeit, die im Glaubensbekenntnis als Kirche bezeichnet

wird, ist gegründet und hat ihren Ursprung im dreieinigen Gott. Die vier
Adjektive eins, heilig, katholisch und apostolisch - oft als notae ecclesiae
oder Wesensmerkmale der Kirche bezeichnet - sind die vier voneinander
wechselseitig abhängigen Kennzeichen oder Attribute der Kirche. Sie sind
miteinander verbundene göttliche Gaben und sind als solche in den

Vollzügen leitourgia, martyria und diakonia in das konkrete Leben der Glieder

der Kirche zu übersetzen.

5.1.1 Die Kirche ist eine und heilig

Die Kirche ist eine und heilig, weil der eine und heilige dreieinige Gott der

Urgrund der Kirche wie auch das Ziel ihrer Pilgerreise zur endgültigen
Vollendung im Reich Gottes ist.

Die Einzigkeit und Einheit scheint auf in der eucharistischen Liturgie,

wie sie in den Kirchgemeinden und anderen Gemeinschaften der
Ortskirche (zu diesem Ausdruck siehe unten) gefeiert wird. Hier wird der

188



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

eine, durch die Kraft des Heiligen Geistes vergegenwärtigte Christus im
Evangelium verkündigt und allen Kommunizierenden in den eucharisti-
schen Gaben von Brot und Wein (die als sein Leib und Blut empfangen
werden) geschenkt, und die Kommunizierenden werden dadurch zu dem,

was sie schon sind: eine soziale Körperschaft, die Leib Christi genannt
wird und ist. Die Kirche als Leib Christi ist eine Gemeinschaft (,koinönia)

von Menschen, die geeint sind durch das, was sie - im Evangelium und in
den Sakramenten - empfangen: Christus. Da sie an einer gottgegebenen
Wirklichkeit partizipieren, sind sie auch geheiligt und erneuert in ihrer
Beziehung zum heiligen Gott und damit gerufen und befähigt, in Liebe
füreinander und in Einheit miteinander zu leben.

Jedes Glied der Kirche ist durch seine Taufe im Namen von Gott
dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist zu einem Leben in Heiligkeit

berufen. Die Taufe ist grundlegend verbunden mit dem Glauben, und
sie ist die erste Stufe einer sakramentalen Initiation - die einschliesst, was

später zum eigenständigen Ritus der Firmung wurde -, die zur (ersten)
Teilnahme an der Eucharistie führt, welche die volle Eingliederung in den

Leib Christi bedeutet. Diese gehört in einen lebenslangen Prozess des

Wachstums im Glauben, in der Heiligung und in der Gemeinschaft mit
anderen. Durch heilige Menschen kann die verborgene Heiligkeit der Kirche

sichtbare Wirklichkeit werden.

Christus, der im heiligen Abendmahl sakramental gegeben wird, ist
kein anderer als Jesus von Nazareth, der auferstandene Christus und Sohn

Gottes, der Bote der Guten Nachricht vom kommenden Reich Gottes. In
der eucharistischen Liturgie werden seine Worte gegenwärtig durch die
Kraft des Heiligen Geistes in der Verkündigung des Evangeliums von
Gottes rettender Liebe, die der ganzen Schöpfung gilt und die mit offenem
Herzen und wachem Geist zu empfangen ist. Auf das Evangelium hören

impliziert ein Leben der Heiligung; für die Glieder der Kirche ist damit
verbunden, achtsame Zeugen von Gottes Erbarmen zu werden, bei der

Verkündigung des Evangeliums mitzuwirken, für die Rettung der Welt zu
beten, den Verlust der Glaubensorientierung zu bereuen und auszuschauen

nach der endgültigen Wirklichkeit des Reiches.

Die Heiligkeit und die Einheit der Kirche sind miteinander verbunden,

werden aber von verschiedenen Menschen unterschiedlich
wahrgenommen. Die eine und heilige Kirche ist ein Geschenk Gottes, aber es ist
die Aufgabe aller Getauften, gemeinsam die Verantwortung für die

Bewahrung der Einheit der Kirche und für das Wachsen ihrer Heiligkeit in
Dienst und Mission wahrzunehmen.

189



Bericht des offiziellen Dialogs

5.1.2 Die Kirche ist katholisch und apostolisch

Der griechische Ausdruck katholikos bezeichnet etwas, das viele
Menschen in einer Vielfalt von gegebenen Realitäten gemeinsam haben. Diese

Bedeutung des Ausdruckes wird deutlich, wenn wir die eine Kirche, die
im Glaubensbekenntnis bekannt wird, als etwas sehen, das in einer Vielzahl

von Ortskirchen, die miteinander in Gemeinschaft verbunden sind, in
Erscheinung tritt. Die Ortskirche, die sich um ihren Bischof versammelt
(also die Diözese), repräsentiert und verwirklicht an einem bestimmten
Ort die eine Kirche, die wir in unserem Glaubensbekenntnis bekennen.
Der Glaube, das Leben und die Sendung, die sie gemeinsam mit anderen
hat - eben das, was katholisch ist -, macht die Ortskirche zu dem, was sie

grundlegend ist: die Gegenwart des dreieinigen Gottes, geoffenbart durch
den Vater in der Sendung des Sohnes und des Heiligen Geistes - eine

Gegenwart, die ihre sakramentale Gestalt in einer menschlichen Gemeinschaft

an einem bestimmten «Ort» gefunden hat.
Die Ortskirche hat das Wesensmerkmal der Katholizität, weil sie in

Gott gründet. Sie besitzt diese Katholizität aber nicht für sich allein,
sondern nur in der Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen. Diese repräsentieren

die eine Kirche an ihren jeweiligen Orten. Daher gibt die Gegenwart
des dreieinigen Gottes allen Ortskirchen eine tiefgreifende gemeinsame
Identität. Diese theologische Identität - nicht zu verwechseln mit anderen
Identitäten geschichtlicher und soziokultureller Art - verweist auf die
wirkliche Quelle der Einheit in jeder Ortskirche und zwischen allen
Ortskirchen. Die Gemeinschaft mit anderen Kirchen und mit der weltweiten
Gemeinschaft der Christen ist eine Folge und der Erweis der Katholizität
einer jeden Ortskirche.

Die Katholizität der Kirche ist nicht dasselbe wie geographische
Universalität, noch kann der Ausdruck «katholisch» einfach mit «universal»

übersetzt werden. Vielmehr ist die Universalität der Kirche die Folge
davon, dass jede örtliche Kirche katholisch ist, das heisst, dass sie an einer
identischen Wirklichkeit teilhat, die Gottes Rettung der Menschheit ganz
durch den Glauben, das sakramentale Leben und den Dienst der Kirche
vermittelt.14

14 Der in diesem Abschnitt verwendete Ausdruck «Ortskirchen» bezieht sich
nicht auf Gemeinschaften, die (konfessionell) getrennt voneinander leben, selbst

wenn sie sich im höchsten Grad ökumenisch verpflichtet wissen. Er bezieht sich
vielmehr auf Gemeinschaften, die in sichtbarer kirchlicher Gemeinschaft stehen.

190



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Di& Apostolizität der Kirche sollte ebenfalls im Kontext der Ortskirche,

die in Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen steht, gesehen werden.

Apostolizität bezeichnet die raumzeitliche Kontinuität der Kirche mit der

Sendung, die Christus und seine Apostel in der Kraft des Heiligen Geistes

vollzogen haben. Diese Kontinuität bezieht sich auf das gesamte Zeugnis
der Kirche in Wort und Sakrament. Einige grundlegende Elemente können

herausgehoben, sollten aber nicht isoliert betrachtet werden.
Ein solches Element ist die Weitergabe des ordinationsgebundenen

Amtes durch Gebet und Handauflegung, das man «apostolische Sukzession»

nennt.15 Diese manifestiert sich insbesondere bei einer Bischofsweihe:

Ein Bischof oder eine Bischöfin wird durch eine Ortskirche gewählt
und durch die Bischöfe von anderen Ortskirchen geweiht, die mit der ers-
teren in Gemeinschaft stehen. Dies spielt sich im Kontext einer Eucharistiefeier

ab, in der alle anwesenden Getauften die Verpflichtung der Kirche
teilen, den Glauben weiterzugeben, der ein für allemal offenbart und
dennoch der gehorsamen Verantwortung der Kirche anvertraut worden ist.
Zwei Dimensionen können in diesem Geschehen unterschieden werden:
die «horizontale» geschichtliche Kontinuität innerhalb der Gemeinschaft
von Ortskirchen und die «vertikale» direkte Beziehung der Gemeinde zu
Gott, die im epikletischen Weihegebet zum Ausdruck kommt. In alledem
zeigt sich so die Mitverantwortung der Ortskirche und der Gemeinschaft
der Ortskirchen dafür, dass sie dem Evangelium treu und in Kontinuität
mit der alten Kirche bleiben.

Die apostolische Sukzession ist aufs Ganze gesehen der Prozess, in
dem die Kirche die apostolische Tradition in verschiedenen Formen
weiterführt, die sie an die Erfordernisse ihrer Sendung anpasst.

5.2 Örtliche, regionale und weltweite Dimensionen der einen Kirche

Der Ausdruck «Ortskirche» ist bislang mehrmals vorgekommen, und es

ist angebracht, ihn zu erläutern im Blick auf die Frage, wie die Einheit der
sichtbaren Kirche und ihre Sendung in einem weltweiten Kontext zu
verstehen ist. In unseren beiden Kirchen gibt es eine andauernde Diskussion
darüber, wie man am besten nachhaltige Strukturen für die Zukunft findet
und wie die Beziehungen zwischen Bischof, Priester oder Priesterin und

Kirchgemeinde am besten gestaltet werden. Dies ist nicht nur eine Frage
der Organisation, sondern auch der Theologie. Im nachfolgenden Ab-

15 Siehe unten 5.4.

191



Bericht des offiziellen Dialogs

schnitt legen wir eine Auffassung der Ortskirche dar, die der frühen und

allgemeinen Tradition nahesteht und für beide Kirchen passend ist. Im
Weiteren richten wir unser Augenmerk auf die umfassendere Gemeinschaft

von Kirchen, welche nationale Grenzen überschreitet. Dies ist eine

Herausforderung für beide unsere Kirchen.

5.2.1 Die Ortskirche

Unsere beiden Kirchen sind bischöflich und synodal geordnet. An einem
bestimmten «Ort» - in den meisten Fällen handelt es sich um einen
Bereich von unterschiedlicher Grösse - gibt es einen Bischof, und er ist der

personale Mittelpunkt der Einheit getaufter Männer und Frauen, Geistlicher

und Laien, die an diesem bestimmten Ort leben. Es ist diese kirchliche

Gemeinschaft, die «Ortskirche» genannt wird, und sie wird in unseren
Überlegungen hinsichtlich der unterschiedlichen geographischen Dimensionen

der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche in
ihrem sichtbaren Aspekt als die grundlegende kirchliche Einheit betrachtet.

Wie der Bischof der personale Mittelpunkt ist, zeigt sich auf
verschiedene Art und Weise. Er steht der eucharistischen Versammlung vor
und ist der Verkünder des Evangeliums - dies weil das Bischofsamt im
zentralen Akt der Kirche (Wort und Sakrament) und nicht irgendwo
anders verwurzelt ist.

Dies wird in der gegenseitigen Beziehung zwischen dem Bischof
und allen anderen Gliedern der Ortskirche sichtbar. Diese gegenseitige
Beziehung kann gut beschrieben werden, wenn man das weitverbreitete

Konzept der «dreifachen Episkopé» (1982 durch das «Lima-Dokument»
eingeführt, wie bereits oben 3.4 erwähnt) heranzieht, d.h. der gemeinsam
getragenen Verantwortung dafür, dass die Kirche in ihrem Gehorsam
gegenüber der gottgegebenen Sendung und Einheit erhalten bleibt. Die
«personale Episkopé» nimmt der Bischof wahr, die «kollegiale Episkopé» die
Priester und Priesterinnen, die den eucharistischen Versammlungen der

Kirchgemeinden und anderer Gemeinschaften vorstehen und das Evangelium

verkünden, die «gemeinschaftliche Episkopé» die anderen getauften
Glieder der Kirche, die sich mit den anderen Trägern der «Episkopé» für
Beratungen und Entscheidungen auf synodalen Versammlungen (in erster
Linie Synoden der Orts- oder nationalen Kirche, aber auch andere
Körperschaften) verbinden. Welche rechtlich geregelte Form diese Interaktion
der geteilten Verantwortung auch immer annehmen mag, in der die Laienschaft

eine wichtige Rolle in der allgemeinen Leitung der Kirche spielt, so

192



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

bilden doch alle zusammen die Ortskirche (in unseren Traditionen «Bistum»

genannt). Durch ihre Zusammensetzung und Grösse sollte sie fähig
sein, all die mannigfaltigen Aufgaben der Kirche in leitourgia, martyria
und diakonia wahrzunehmen. Es sind diese wesentlichen Vollzüge, in
denen die Kirche ihre Sendung und ihren Auftrag in der Welt lebt.

Diese drei Begriffe werden im zeitgenössischen ökumenischen Kontext

benutzt, um die grundlegenden Aspekte und Grundvollzüge der Kirche

zu bezeichnen. Leitourgia umfasst alle unterschiedlichen Arten der

Anbetung Gottes in Lobpreis, Danksagung und Fürbitte für seine Schöpfung.

Martyria umfasst die verschiedenen Akte der Verkündigung des

Evangeliums, die Katechese, die Rechenschaft für die christliche Hoffnung

und den Glauben in allen Dimensionen, Stellungnahmen zu sozialen
und politischen Angelegenheiten, insofern sie notwendige Konsequenzen
des Evangeliums sind. In der diakonia erfüllt die Kirche ihren Auftrag der

Heilung und der Sorge um Männer und Frauen und um die ganze Schöpfung,

die auf dem Weg zur Vollendung von Gottes Plan ist. Diese Aspekte
der Sendung der Kirche können nicht sauber getrennt werden, weil sie sich
oft überschneiden und ihren inneren, geistlichen Mittelpunkt im eucharis-
tischen Gottesdienst haben. Um diesen Aufgaben gewachsen zu sein und
sie auf eine kohärente und professionelle Art erfüllen zu können, ist eine

Kirchgemeinde normalerweise zu klein. Dies ist ein weiterer Grund dafür,
das Bistum (die «Ortskirche») als Grundeinheit für weitere Überlegungen
zu einer umfassenderen Einheit der Kirche zu nehmen.

All diese Aspekte der Sendung und der wechselseitigen Beziehungen

der Getauften sind zu berücksichtigen, um die obige Aussage zu
verstehen, dass die Ortskirche eine Repräsentation und Verwirklichung der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche ist, wie sie im
Glaubensbekenntnis bekannt wird, und dass jede Ortskirche dieselbe

theologische Identität teilt und hat. Dies wird jedoch nur augenscheinlich,
wenn die Ortskirchen in sichtbarer Gemeinschaft (koinönia) und Einheit
leben.

5.2.2 Die regionale und die universale Gemeinschaft der Ortskirchen

Regionale Koinonia ist immer eine Gemeinschaft von Ortskirchen, die
sich stufenweise zu einer weltweiten Gemeinschaft ausdehnt. Die erste
Stufe mag eine Gemeinschaft von Ortskirchen in einem bestimmten Land
(z. B. die Kirche von Schweden als eine nationale Kirche und die
Altkatholische Kirche der Niederlande als eine Kirchenprovinz) oder einem

193



Bericht des offiziellen Dialogs

Teil davon sein. Die geographischen Grenzen oder weitere Ausdehnungen
(regionale oder sonstige wie z. B. die Utrechter Union) hängen von zufälligen

Faktoren der Geschichte, Kultur und Tradition ab. Am Ende steht die
weltweite Gemeinschaft solcher Gemeinschaften von Ortskirchen.

Jede Gemeinschaft von Ortskirchen, wie umfangreich auch immer,
ist ebenfalls eine Repräsentation und Verwirklichung der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche, die ein Gegenstand des Glaubens
ist und im Glaubensbekenntnis bekannt wird. Noch einmal: Das gemeinsame

Element ist ihre soteriologisch-trinitarische Identität kraft ihrer
Teilhabe an Gottes dreifaltigem Leben. Jede Art von Gemeinschaft muss die
Einheit der Kirche und ihrer Sendung auf verschiedene Weise sichtbar
manifestieren.

Um die regionale Gemeinschaft von Ortskirchen aufrechtzuerhalten,

braucht es angemessene Formen von gemeinsamer Beratung und

Entscheidungsfindung sowie der Bezeugung des gemeinsamen Glaubens an
das Evangelium. Den Bischöfen fällt darin eine besondere Verantwortung
zu, da sie an der Schnittstelle von Ortskirche und überortskirchlicher
Gemeinschaft stehen, sei Letztere regional oder weltweit. Als einzelne
Bischöfe, die in ein synodales Netzwerk eingebunden sind [nämlich in ihrer
Ortskirche], haben sie die personale Verantwortung (episkopé) für die
Einheit einer jeden einzelnen Ortskirche; als eine Gruppe von Bischöfen,
die wiederum in ein synodales Netzwerk eingebunden sind [nämlich in
eine primär aus ihnen bestehende Synode], sind sie der kollegiale Mittelpunkt

der Einheit einer bestimmten Gemeinschaft von Ortskirchen. Diese

Synode der Bischöfe trägt gemeinsam die Verantwortung, dass sich die
Einheit und Gemeinschaft der Ortskirchen manifestiert. Daher repräsentiert

ihre Kollegialität viel mehr die Gemeinschaft der Ortskirchen als die
Gemeinschaft einer exklusiven bischöflichen Körperschaft, die irgendwie
von «ihren» Ortskirchen abgehoben ist.

An der Verantwortung der Bischöfe sind auch andere Glieder von
Ortskirchen (Laien oder Ordinierte) mitbeteiligt, wie dies in der Generalsynode

und den Bistumssynoden der Kirche von Schweden der Fall ist. Es

gibt keine exakte Analogie in der Utrechter Union: Die Internationale
Bischofskonferenz (IBK) als höchstes Organ dieser Union besteht nur aus

Bischöfen, aber ihre Beschlüsse und Erklärungen bedürfen eines
vorausgehenden allgemeinen Einverständnisses der Ortskirchen (Diözesen) mit
ihren Synoden.

Was für regionale Gemeinschaften von Ortskirchen gilt, kann mit
adäquater Anpassung auch von der weltweiten (universalen) Gemein-

194



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

schaff von Gemeinschaften von Ortskirchen gesagt werden. Wiederum
liegt es an den Erstverantwortlichen [Prötoi/Primates\ dieser Gemeinschaften

von Ortskirchen, synodal zu handeln, wenn sie den gemeinsamen
Glauben an das Evangelium bezeugen und über ihnen vorgelegte
Angelegenheiten beraten. Einer dieser «Ersten» hat die Hauptverantwortung für
den universalen synodalen Prozess16.

5.3 Die Sakramentalitât der Kirche und die Gnadenmittel

Seit einem halben Jahrhundert besteht unter den Kirchen ein wachsender
Konsens darüber, dass die Kirche in ihrer universalen [, regionalen] und
örtlichen Dimension als ein Zeichen und Werkzeug für das Reich Gottes
und als ein Sakrament für die Welt zu sehen ist. Die Kirche ist nicht in
erster Linie als Institution, sondern als grundlegender Ausdruck der in
Christus offenbarten Liebe Gottes in die Welt gesandt. Die Kirche ist ein
Sakrament der Heilung, der Versöhnung und der Erneuerung der ganzen
Schöpfung. Sie ist ein Mysterium und ein prophetisches Zeichen, eine
Gemeinschaft, die vom Heiligen Geist erhalten wird und teilhat an der auf
die Erlösung der Welt zielenden Sendung Gottes.

Ein Sakrament ist ein materielles Element, das durch das Wort Gottes

in ein Gnadenmittel verwandelt wird. So ist in der Taufe das Wasser
das materielle Element, in der Eucharistie sind es Brot und Wein. Die
institutionelle Organisation der Kirche ist, für sich selbst genommen, nicht
hinreichend, um sie zur Kirche, die der Leib Christi ist, zu machen. Zum
Sakrament der Welt wird sie nur dadurch, dass sie durch den Heiligen
Geist hineingenommen wird in die Gemeinschaft (koinönia) mit dem Vater.

Die Kirche als Koinonia [lat. communio] ist das grundlegende Sakrament

für das Leben der Welt, welche die Grenzen des Weltlichen
überschreitet und der Welt Frieden mit Gott bringt.

Kirchen nehmen in der Geschichte und Kultur verschiedene
institutionelle Formen an. Als ein Sakrament für die Welt ist die Kirche jedoch
geeint in Gemeinschaft, Sendung und Hoffnung. Das sakramentale Leben
der Kirchen unterscheidet sich in ähnlicher Art, aber als ein Strom der
Gnade aus dem Herzen des dreieinigen Gottes nährt und vereint es alle

16 Der Frage eines Primates der universalen Gemeinschaft von Ortskirchen wurde

in anderen Dialogen, an denen unsere Kirchen beteiligt sind, Beachtung geschenkt.
Vgl. z. B. Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 6), Nr. 27-33.41-47; Justification

in the Life of the Church (wie Anm. 12), Nr. 5.4.4.

195



Bericht des offiziellen Dialogs

Gläubigen in einer gemeinsamen Mission der Liebe. Die Altkatholische
Kirche und die Kirche von Schweden teilen dieses sakramentale
Verständnis der Kirche, aber unterscheiden sich etwas in ihrer sakramentalen

Theologie und Praxis.

5.3.1 Das sakramentale Leben in den Altkatholischen Kirchen

Die Altkatholischen Kirchen feiern, was in der lateinischen Tradition seit
dem 12. Jahrhundert als die sieben Sakramente bezeichnet wird: Taufe,

Firmung, Eucharistie, Busse/Versöhnung, Krankensalbung, Weihe/Ordi-
nation, Ehe. Für jedes dieser Sakramente bieten die Gebetbücher ein
liturgisches Formular, sei es für die öffentliche Feier wie bei der Eucharistie,
sei es für einen mehr privaten Akt wie bei der Krankensalbung. In den

letzten Jahren ist es eher ungewöhnlich geworden, dass Menschen zur
Beichte und Absolution gekommen sind; das Sakrament der Busse wird
meist im Rahmen des öffentlichen Gottesdienstes vollzogen.

Unter Altkatholiken ist man sich gewisser ererbter lehrmässiger
Probleme in der westlichen Theologie der Sakramente bewusst, aber es gab
nie eine Tendenz, die Feier aller sieben Sakramente als Symbolhandlungen,

durch welche die Wirklichkeit der Gnade Gottes durch die Kraft des

Heiligen Geistes vermittelt wird, aufzugeben.
Die Zahl der Sakramente war bis ins 12. Jahrhundert nicht festgelegt,

noch hat die frühe Kirche genau definiert, was ein Sakrament
konstituiert. Die Altkatholischen Kirchen sind nicht durch irgendeine starre,
schulmässige Systematisierung aller Aspekte der Sakramententheologie
gebunden. Taufe und Eucharistie werden für jeden Gläubigen als die beiden

Hauptsakramente betrachtet, und die Bischofsweihe wird als wesentlich

für die Struktur der Kirche gesehen. Neben den als Sakramente
anerkannten sieben liturgischen Handlungen gibt es andere Symbolhandlungen,
die Sakramentalien genannt werden.

Die Auflistung der Eucharistie als ein Sakrament unter anderen

passt nicht wirklich zur eucharistischen Ekklesiologie der Ortskirche, die

zum Markenzeichen des zeitgenössischen Altkatholizismus geworden ist.

Die Eucharistie ist die zentrale Manifestation der Pilgerkirche auf ihrem
Weg zum Reich Gottes und der normale Rahmen für andere sakramentale

Handlungen. In allen altkatholischen Kirchgemeinden wird das eucha-

ristische Brot im Tabernakel für die Krankenkommunion aufbewahrt.

196



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

5.3.2 Das sakramentale Leben in der Kirche von Schweden

Seit der Reformation sieht die Kirche von Schweden die Taufe und die
Eucharistie als die zwei Sakramente an, die in jeder Kirchgemeinde zu
feiern sind, da sie von Jesus Christus selbst eingesetzt worden sind - im
Unterschied zu anderen Handlungen, die man als Gnadenmittel betrachten

kann, auch wenn sie nicht Sakramente genannt werden. In den letzten

fünfzig Jahren gab es eine bemerkenswerte Stärkung und liturgisch-sakramentale

Erneuerung, welche die Eucharistie in das Zentrum des Lebens
der meisten Kirchgemeinden gerückt hat. Diese Erneuerung wurde durch
die internationalen ökumenischen Beziehungen angeregt und durch
liturgische Reformen im Sinn einer angemessenen Antwort auf die Suche nach
einer neuen Spiritualität unterstützt. Auch der Taufe wurde eine neue
theologische Aufmerksamkeit geschenkt, und sie hat reichere pastorale
und liturgische Formen gefunden. Die Erwachsenentaufe ist in letzter Zeit
gebräuchlicher als früher geworden. Gleichzeitig sind Einzelbeichte und
Absolution zurückgegangen.

Was Konfirmation, Ehe, Ordination und Krankensalbung anbelangt,
können verschiedene Tendenzen festgestellt werden. Diese Handlungen
werden nicht als Sakramente im Vollsinn des Wortes angesehen, aber sie

haben eine offensichtlich sakramentale Dimension. Die Konfirmation
wird durch einen Priester oder eine Priesterin und nicht durch den Bischof
vollzogen. Sie schliesst Handauflegung und Gebet um den Heiligen Geist
ein, aber nur selten eine Salbung. Obwohl die Ehe von den Sakramenten
wie Taufe und Eucharistie abgehoben wird, wird sie als ein Gnadenmittel
angesehen. Zur Trauliturgie gehören das Eheversprechen und die Segnung
der Ringe und des Paares. Die Diakonats-, Priester- und Bischofsordina-
tion hat ebenfalls sakramentalen Charakter, der in den letzten Jahren
ziemlich gestärkt worden ist. Diakon, Priester und Bischof haben teil am
einen dreigliedrigen Amt, und die Ordinationsriten folgen demselben
Muster. Die Krankensalbung schliesslich kommt wieder zurück, nachdem
sie im pastoralen Dienst der Kirche von Schweden während vieler Jahre
fast völlig verschwunden war. Allerdings ist sie immer noch nicht allgemein

verbreitet und wird von den meisten Leuten sicherlich nicht als

Sakrament angesehen.

197



Bericht des offiziellen Dialogs

5.3.3 Fazit

Der vorangehende Abschnitt legt nahe, dass es zwischen unseren Kirchen
keinen kirchentrennenden Unterschied im theologischen Verständnis der
sakramentalen Handlungen und Gnadenmittel gibt. Die Kirchen zeigen
Verschiedenheiten, aber auf der fundamentalen theologischen Ebene und
in der pastoralen Praxis sind sie vereinbar.

5.4 Die apostolische Sukzession und das Verständnis des Bischofs¬
amtes

Der grundlegende Gedanke ist, dass die apostolische Tradition ein
Ausdruck der Apostolizität der Kirche ist. Es gibt zwei Hauptaspekte: Die
Kirche ist in die Welt gesandt, und sie ist auf dem Glauben der Apostel
gebaut. Schon die Existenz der Kirche und daher auch ihre Einheit sind
«erbaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten, wobei Christus
Jesus sein Eckstein ist» (Eph 2,20). In der frühen Kirche waren die Nachfolge

in der Lehre (successio doctrinae), die Nachfolge im bischöflichen
Amt und die Nachfolge der ganzen Kirche miteinander eng verbunden.

Später wurden sie getrennt und sogar die Nachfolge im bischöflichen Amt
wurde in die Nachfolge auf einem bestimmten Bischofssitz (successio se-

dis) und die Abfolge von Handauflegungen (successio manuum) aufgeteilt.
Nach mehreren Dialogen besteht heute eine Konvergenz, die festhält, dass

die apostolische Sukzession sich in all ihren Dimensionen von der Apostolizität

der Kirche herleitet.
Der Ausgangspunkt der Lehre des bischöflichen Dienstes in apostolischer

Sukzession ist das Verständnis der Kirche als einer im dreieinen
Gott gegründeten Gemeinschaft. Das bischöfliche Amt ist in die Koinonia
des ganzen Volkes Gottes eingebettet und steht dabei in Beziehung zu
Taufe, Eucharistie und dem ordinationsgebundenen Dienst von Priestern
und Priesterinnen, Diakonen und Diakoninnen sowie zu den Laiendiensten

verschiedenster Art. Das Amt der Bischöfe ist ein Zeichen und Werkzeug

für die Bewahrung der Kirche in Treue zur Heiligen Schrift und zur
Tradition wie auch zur Einheit der Kirche durch alle Zeiten, indem es dem
Volk Gottes das Geheimnis der Kirche nahebringt.

Daher ist die apostolische Sukzession ein grundlegendes Kennzeichen

der katholischen Kirche, der die Aufgabe übertragen ist, die von den

Aposteln überlieferte Tradition aufrechtzuerhalten. In dieser apostolischen

Gemeinschaft aller Christen sind die Bischöfe Zeichen und Werk-

198



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

zeuge. Ihr Amt wird ihnen durch die Handauflegung anvertraut. Die
Ordination ist die Liturgie, in welcher der gewählte Bischof durch
Handauflegung und Gebet die Gabe des Heiligen Geistes empfängt und so zu
einem lebenslänglichen Geschenk der Kirche wird. Durch die Weihe, die

von Bischöfen vollzogen wird, die in jahrhundertalter Kontinuität mit
anderen Bischöfen stehen, kommt die apostolische Tradition ans Licht und

zur Geltung.
Was eine Kirche über die apostolische Sukzession der Bischöfe

lehrt, entspricht dem, was sie über das ganze Volk Gottes lehrt.
Die mit Gebet verbundene Handauflegung begegnet im Raum der

Kirche in unterschiedlichen Zusammenhängen, deren Sinn erst durch den

spezifischen Kontext und begleitende Sprechhandlungen deutlich wird.
Dabei wird stets vorausgesetzt, dass die Hand auflegenden Personen selbst

Vermittler von etwas sind, das sie empfangen haben: Was im Akt der

Handauflegung vermittelt und weitergegeben wird, ist eine Gabe Gottes,
etwas Göttliches. Darum ist auch das an Gott als den Geber gerichtete
Bittgebet ein integraler Teil der Handauflegung. Die Handauflegung bei
der Ordination (vollzogen in Anlehnung an Apg 6,1-6; lTim 4,14; 2Tim
1,6; vgl. auch Apg 14,23; lTim 5,22) wird als sakramentaler Akt der
Mitteilung des Heiligen Geistes verstanden, um dessen Herabkommen auf
einen Menschen gebetet wird.

Die unter Handauflegung und Gebet vollzogene Weihe eines
Bischofs ist ein Geschehen kirchlicher Gemeinschaft. Der zu ordinierende
Bischof ist gewählt, um einer Ortskirche vorzustehen. Diese steht aber als

eine Vergegenwärtigung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen

Kirche, von der das Glaubenssymbol spricht, in Gemeinschaft mit
anderen Ortskirchen. Das kommt dadurch zum Ausdruck, dass Bischöfe
anderer Ortskirchen die Weihe vornehmen, und zwar im Kontext einer
Eucharistiefeier: In diesem Akt konstituiert und stellt sich die Gemeinschaft

von Ortskirchen auf höchst signifikante Weise dar (vgl. etwa Kanon
4 der 1. Ökumenischen Synode von Nizäa; Traditio Apostolica 2; Cyprian,
Ep. 55,8; 67,5). Die Beteiligung von Bischöfen an der Konsekration eines
Bischofs ist also die Folge und der Erweis der vollen Gemeinschaft, in der
die Ortskirchen stehen, die durch die am Weihegeschehen beteiligten
Bischöfe repräsentiert werden (vgl. auch IKZ-Statut von 2000, Präambel).

199



Bericht des offiziellen Dialogs

5.4.1 Der historische Episkopat in der Altkatholischen Kirche

Die Altkatholische Kirche erachtet das kirchliche Amt, wie es sich nach
der apostolischen Generation entwickelte und zu dem wurde, was das

dreigliedrige Amt von Bischof, Priester/Presbyter und Diakon genannt
wird, als ein Geschenk an die Kirche. Daher wird es als konstitutiv für
ihre Sendung und Einheit betrachtet, unabhängig von den grossen Schwankungen,

die sich über die Jahrhunderte in seinen konkreten Erscheinungsformen

und in der gesellschaftlichen Position besonders der Bischöfe
ergeben haben. Die Aufrechterhaltung des kirchlichen Amtes im Lauf der
Geschichte vollzieht sich in erster Linie durch die Ordination eines

Bischofs, der ordnungsgemäss durch die Ortskirche gewählt und durch die
Bischöfe anderer Ortskirchen geweiht wird. Diese bezeugen und aktualisieren

damit die kirchliche Gemeinschaft, die unter ihnen besteht.

Wie oben angedeutet, ist die Weitergabe des ordinationsgebundenen
Amtes durch Gebet und Handauflegung ein Element dessen, was «apostolische

Sukzession» genannt wird. Diese muss aber im Zusammenhang mit
der Bewahrung des apostolischen Glaubens gesehen werden wie auch in
ihrer Einbindung in die Mitverantwortung der Ortskirche dafür, dass sie

der Sendung der Kirche von den Aposteln her treu bleibt.
Für die Altkatholische Kirche ist das Vorhandensein der so verstandenen

apostolischen Sukzession und das bischöfliche Amt, wie es oben

dargelegt ist, wie auch die Anerkennung des verbindlichen Charakters
beider, immer eine Voraussetzung dafür gewesen, in einer anderen Kirche
dieselbe wesenhafte Identität zu erkennen und mit dieser formell sichtbare
Gemeinschaft aufzunehmen.

5.4.2 Der historische Episkopat in der Kirche von Schweden

Gegenüber dem Tatbestand, dass der apostolischen Sukzession in der
westlichen Kirche über die Jahrhunderte hinweg verschiedene Bedeutungen

zukamen und dass das mittelalterliche Verständnis grundlegend war
für die Position der Kirche von Schweden in der Zeit der Reformation, ist

zu konstatieren, dass die Kirchenordnung von 1571 bis zum Jahr 2000 in
Geltung blieb und festhielt, dass das Amt des Bischofs bleiben müsse, «so

lang als diese Welt besteht». Das war und ist die Tradition der Kirche von
Schweden.

Im 20. Jahrhundert wurde das mittelalterlich-juristische Verständnis
der apostolischen Sukzession abgelöst von einem stärker ekklesiologisch

200



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

orientierten Verständnis. Eine der dafür verantwortlichen Gestalten war
Erzbischof Nathan Söderblom. Nach ihm gehört es einerseits zur Tradition

der Kirche von Schweden, mit Nachdruck die Bedeutung der apostolischen

Nachfolge zu vertreten als Zeichen und Werkzeug für die Einheit,
Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität der Kirche; sie ist für die Kirche
von Schweden verbindlich und wird den anderen Kirchen, die sie nicht
haben, angeboten. Andererseits hat die Kirche von Schweden den

Anspruch anderer Kirchen, Kirche Christi zu sein, nicht infrage gestellt,
wenn diese keine Bischöfe in historischer Sukzession haben. Daher hat die
Kirche von Schweden auch mit solchen Kirchen kirchliche Gemeinschaft
[church fellowship] aufgenommen. Dies wird in der «Porvooer Gemeinsamen

Feststellung» folgendermassen ausgedrückt: «Die gegenseitige
Anerkennung unserer Kirchen und Ämter geht dem Gebrauch des Zeichens der

Handauflegung in der historischen Nachfolge theologisch voraus. Die
Wiederaufnahme des Gebrauchs dieses Zeichens bedeutet kein negatives
Urteil über die Ämter derjenigen Kirchen, die vorher von dem Zeichen
keinen Gebrauch gemacht haben. Es ist vielmehr ein Mittel, Einheit und
Kontinuität der Kirchen zu allen Zeiten und an allen Orten sichtbarer zu
machen.»17

5.4.3 Fazit

Keine der beiden Kirchen in diesem Dialog hat eine Erfahrung darin,
Kirche ohne das Bischofsamt in apostolischer Sukzession zu sein. Beide
Kirchen rangen darum, die spätmittelalterliche Tradition anzupassen an

neue Erkenntnisse hinsichtlich des altkirchlichen Verständnisses wie auch

der Weise, in der heutigen Welt Kirche zu sein. Trotz einiger Unterschiede
in der Art und Weise, wie das Bischofsamt in apostolischer Sukzession im
gegenwärtigen ökumenischen Kontext zum Ausdruck gebracht wird,
besteht ein grundlegendes Einverständnis über seine Bedeutung und seinen

Inhalt.

17 Die Porvooer Gemeinsame Feststellung. Britische und Irische Anglikanische
Kirchen und Nordische und Baltische Lutherische Kirchen (1992), in: Dokumente
wachsender Übereinstimmung [= DwÜ], Bd. III, Paderborn (Bonifatius) 2003, 749-
777, hier 773 Nr. 53).

201



Bericht des offiziellen Dialogs

6. Themen für weiterzuführende Gespräche, die sich aus der
gemeinsamen Vision ergeben

Sollten sich die beiden Kirchen auf der Grundlage dieses Dokuments dazu

entschliessen, kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen, gibt es eine Reihe

von Themen, die im Hinblick auf ihre breiteren ökumenischen Implikationen

einer gemeinsamen weiteren Erörterung bedürfen.
Üblicherweise gibt es drei Bereiche, die in ökumenischen Gesprächen

anstehen:

- Der fundamentale Glaube der Kirche, wie er in der Schrift bzw. der

apostolischen Tradition überliefert ist, im Gottesdienst, den
Glaubensbekenntnissen und den dogmatischen Entscheidungen der
Ökumenischen Synoden sowie in anderen gemeinsamen Äusserungen

bezeugt und in der Glaubenspraxis der Getauften gelebt wird.

- Die Liturgie der Kirche, insbesondere die Eucharistiefeier mit den

beiden Polen Wort und Sakrament.

- Das ordinationsgebundene Amt der Kirche in seiner inneren Struk¬

turierung, das sowohl auf die Ortskirche als auch auf die Gemeinschaft

von Ortskirchen bezogen ist.

Diese Elemente müssen hinreichend gemeinsam sein, um daran die
theologische Identität (noch) getrennter Kirchen mit all ihren Unterschieden

aufzuzeigen, wobei die Unterschiede zu derjenigen Vielfalt beitragen, die
Einheit und Gemeinschaft bereichern können.

6.1 Die apostolische Tradition und die Lehre der Ökumenischen

Konzilien

In ökumenischen Dialogen werden gewöhnlich die Kriterien, um die

Wahrheit, die göttliche Offenbarung zu erkennen, zu hermeneutisehen
Instrumenten gemacht. Das heisst: Gewisse Aussagen der Heiligen Schrift
oder Zitate aus einem normativen Text (Tradition) werden zu ausschlaggebenden

Argumenten. Heute suchen unsere beiden Traditionen nach

Möglichkeiten, wie man im Vertrauen auf die Führung des Heiligen Geistes

göttliche Offenbarung in der Schrift und der Tradition auf eine dynamischere

Art entdecken kann.

202



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

6.1.1 Die Autorität der Ökumenischen Konzilien

Als die altkatholischen Bischöfe erklärten, woran sie und ihre Kirchen in
ihrer eigenständigen kirchlichen Existenz festhalten, haben sie sich auf
«den Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen
und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen wird», bezogen (Utrechter Erklärung von 1889). In ihrem Dialog
mit der Orthodoxen Kirche war immer festgehalten worden, dass die
Altkatholische Kirche sieben ökumenische Konzilien (im Zeitraum von 325

bis 787) als verbindlich anerkennt.

Anstatt von Schrift und Tradition (wozu also auch die oben erwähnten

dogmatischen Entscheidungen gehören) als von zwei für sich
bestehenden Grössen oder Quellen der Offenbarung zu sprechen, tendiert die
Altkatholische Kirche dazu, sie als zwei Ausdrucksweisen der einen
apostolischen Tradition anzusehen, die in und von der Kirche ausgelegt wird.
Sie vertraut darauf, vom Heiligen Geist erleuchtet zu werden, wenn her-
meneutisch reflektierte Methoden zur Anwendung gelangen.

Gemäss der Kirchenordnung der Kirche von Schweden aus dem
Jahr 2000 wird (wie oben 4.3 erwähnt) «der Glaube, das Bekenntnis und
die Lehre» der Kirche «im Gottesdienst und im Leben» ausgedrückt. Dies
ist «gegründet» auf der Heiligen Schrift und wird im Apostolischen, Ni-
zäno-Konstantinopolitanischen und Athanasianischen Glaubensbekenntnis

«zusammengefasst», aber auch im unveränderten Augsburger
Bekenntnis. In der Schlussbemerkung des ersten Teils des Augsburger
Bekenntnisses gibt es einen (zweimal wiederholten) Rückverweis auf die
frühen Väter, und es wird gesagt, dass «unsere Lehre nichts enthält, das

den Heiligen Schriften oder der katholischen oder römischen Kirche
widerspricht, soweit es aus den Schriftstellern [seil, der Alten Kirche; vgl.
die deutsche Version: «aus der Väter Schriften»] bekannt ist.»18

Die Kirchenväter wurden bis ins 19. Jahrhundert in Predigten und

dogmatischen Schriften der Kirche von Schweden häufig zitiert, und heute

gibt es ein erneutes Interesse an ihren Schriften.

18 «Haec fere summa est doctrinae apud nos, in qua cerni potest, nihil inesse,

quod discrepet a scripturis vel ab Ecclesia Catholica vel ab Ecclesia Romana, quate-
nus ex scriptoribus nota est.» Vgl. Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen

Kirche, Göttingen (Vandenhoeck) 51963, 83c-83d.

203



Bericht des offiziellen Dialogs

6.1.2 Die Frage des Filioque

Unsere beiden Kirchen bekennen das Nizäno-Konstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis von 381. Das filioque («und dem Sohn»), eine spätere
westliche Interpolation in den ursprünglichen Konzilstext, nach welchem
der Heilige Geist «aus dem Vater ausgeht» und nicht «aus dem Vater und
dem Sohn», ist in ökumenischen Dialogen immer wieder Gegenstand von
Diskussionen gewesen. Der Zusatz zum ursprünglichen Text schafft ernsthafte

Probleme in den Beziehungen zwischen den westlichen und den

Orthodoxen Kirchen.
Die Altkatholischen Kirchen haben das filioque aus allen altkatholischen

liturgischen Büchern entfernt. Zusätzlich haben die altkatholischen
Bischöfe im Jahr 1970 offiziell erklärt, dass sie jegliche Interpretation des

filioque ablehnen, wonach der Sohn zusammen mit dem Vater Quelle und

Ursprung des Heiligen Geistes ist. Die hohe Relevanz dieser besonderen

Frage für altkatholische ökumenische Vorhaben mit dem Ziel der
Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft erfordert von einem ökumenischen

Partner eine Antwort und nötigenfalls eine gemeinsame Klärung.
Die Kirche von Schweden hat der Frage des filioque nicht dieselbe

Bedeutung beigemessen wie die Altkatholische Kirche, wahrscheinlich,
weil sie nicht einen gleich intensiven Dialog mit der Orthodoxen Kirche
geführt hat. In der Kirchenordnung der Kirche von Schweden ist es aber

dem verantwortlichen Priester erlaubt, in einer Liturgie, an der orthodoxe

Gläubige anwesend sind, zu entscheiden, das filioque wegzulassen (KO,
Kap. 18, § 7).

6.2 Der Zusammenhang zwischen eucharistischer Kommunion und
kirchlicher Gemeinschaft

Im jüngeren ökumenischen Diskurs hat der Gedanke, dass zwischen
eucharistischer Kommunion und kirchlicher Gemeinschaft [lat. commu-
nio] eine tiefe Beziehung besteht, in vielen Kirchen im Westen und Osten
wachsende Zustimmung gefunden, nicht zuletzt, weil er mit wichtigen
patristischen Äusserungen übereinstimmt. Die gemeinsame Eucharistie
und Kommunion - die nicht losgelöst vom Hören des Wortes Gottes einerseits

und von der Fortsetzung der empfangenen Gemeinschaft mit Christus

in Akten von martyria und diakonia nach der Messliturgie andererseits

zu verstehen ist - ist ein Ausdruck bestehender kirchlicher
Gemeinschaft und gleichzeitig ein Mittel, diese zu vertiefen.

204



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Jahrhundertelang haben Glieder einer Kirche die Kommunion in
einer anderen (konfessionell getrennten) Kirche nicht empfangen. In letzter

Zeit hat die ökumenische Bewegung in vielen Kirchen eine Veränderung

gezeitigt. Eine gemeinsame Eucharistiefeier von Gliedern von immer
noch sichtbar getrennten oder nicht vollständig versöhnten Kirchen wurde
entweder zu einer offiziell anerkannten oder stillschweigend akzeptierten
Praxis (die oft als eucharistische Gastfreundschaft bezeichnet wird). Dies
steht jedoch im Gegensatz zu der oben erwähnten Neubeurteilung der
eucharistischen gottesdienstlichen Versammlung als primärer Manifestation

der kirchlichen Gemeinschaft in Christus. Die Eucharistie, die nicht
mehr länger einfach als eines unter anderen Sakramenten aufgefasst wird,
wird erkannt als die Gabe, durch welche kraft des Wirkens des Heiligen
Geistes die feiernde Gemeinde als Leib Christi bestätigt und konstituiert
wird. Die Getauften, die das Wort Gottes hören und Leib und Blut des

Herrn empfangen, werden mit Gott und ihren Mitfeiernden vereinigt. Sie

sind die eine Kirche und dazu berufen, die Gemeinschaft in Christus in all
ihren Handlungen sichtbar zu leben und zu bekunden.

Das ist die offizielle Position der Altkatholischen Kirche, wie aus
den gemeinsamen Texten der Dialoge mit den Orthodoxen und mit der
Römisch-Katholischen Kirche zu ersehen ist. Sie bezieht sich freilich auf
die Frage, in welcher Beziehung Kirchen zueinander stehen: Die gemeinsame

Eucharistiefeier impliziert und setzt kirchliche Gemeinschaft voraus,

nicht eine Form dessen, was man heute Interkommunion nennt. Und
um kirchliche Gemeinschaft einzugehen, genügt es nicht, ein gemeinsames

Verständnis von Taufe, Eucharistie oder ordinationsgebundenem
Amt als isolierte Grössen zu haben. Vielmehr ist auch ein gemeinsames
Grundverständnis der Kirche als eine im dreieinigen Gott gründende
Gemeinschaft vorauszusetzen, denn nur so bekommen Taufe, Eucharistie
und Amt, beziehungsweise die Elemente Schrift und Tradition, die
altkirchlichen Glaubensbekenntnisse, die Sakramente und das Bischofsamt
in apostolischer Sukzession ihren Ort im Mysterium der Kirche19. Deshalb

ist die sichtbare gemeinsame Eucharistiefeier, wenn man nicht in der

Lage ist, ihre geistliche Folge und Bedeutung zu verwirklichen, d. h. sichtbare

kirchliche Einheit, in sich widersprüchlich.
Dazu gibt es allerdings eine Ausnahme: In Deutschland wurde eine

offizielle zwischenkirchliche «Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung

zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» mit der Evangelischen

19 Siehe oben unter 2.

205



Bericht des offiziellen Dialogs

Kirche in Deutschland abgeschlossen, und zwar ohne dass damit kirchliche

Gemeinschaft, die mit einem gemeinsamen Verständnis der Kirche
und des bischöflichen Amtes verbunden ist, gegeben wäre.20

Die Praxis, dass individuelle getaufte Kommunikanten aus anderen

Kirchen so gut wie nie zurückgewiesen werden, liegt hingegen auf einer
anderen Ebene.

In der Vergangenheit hat die Kirche von Schweden nicht nur eine

Interkommunion, sondern selbst die Teilnahme am Gottesdienst einer
anderen kirchlichen Tradition verboten. Dies hat sich im 20. Jahrhundert
allmählich verändert, und seit 1970 wird eucharistische Gastfreundschaft
für individuelle Getaufte aus jedweder anderen Tradition zunehmend
akzeptiert. Dies hat einerseits hauptsächlich mit einer Konvergenz in Fragen
einer eucharistischen Theologie und des ordinationsgebundenen Amtes
im Allgemeinen zu tun, andererseits aber auch mit der Einsicht, dass die
Trennlinien nicht notwendigerweise zwischen den Traditionen, sondern
mitten durch sie hindurchgehen.

Eucharistische Gastfreundschaft wird oft als Folge der wechselseitigen

Anerkennung der Taufe gesehen. Da hier eine gewisse Spannung zu
unserer gemeinsamen Sicht besteht, wonach eine gemeinsame Feier der
Eucharistie ein Erweis kirchlicher Gemeinschaft ist, bedarf diese Thematik

einer weiteren Erörterung.

6.3 Trcinsitivität bei bestehender kirchlicher Gemeinschaft

Wenn zwischen Kirchen kirchliche Gemeinschaft hergestellt wird, sollte
die Grundlage dafür mit anderen Übereinkünften, welche die involvierten
Kirchen erreicht haben, stimmig sein. Dies ist in multilateralen Gesprächsprozessen

offenkundig, aber ein Problem bei bilateralen Dialogen. Der
Grund dafür liegt nach allgemeiner Auffassung im Umstand, dass die für
den Dialog ausgewählte Thematik von den in der Geschichte wurzelnden
Kontroversen und den Möglichkeiten einer Einigung zwischen den
betreffenden Kirchen abhängig ist. Es ist auch wichtig, den Charakter ökumenischer

Dialoge zu beachten: Sie sind nicht Verhandlungen, die durch
Kompromisslösungen geprägt sind, sondern Versuche, die göttliche
Offenbarung gemeinsam zu verstehen und dabei die Traditionen, welche die

Beteiligten repräsentieren, zu berücksichtigen.

20 Siehe oben Anm. 7.

206



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Wenn ein bilateraler Dialog einen Text präsentiert, der einen
Vorschlag für eine mögliche kirchliche Gemeinschaft zwischen Kirchen
enthält, wird er den Kirchen unterbreitet, damit sie ihn annehmen, überarbeiten

lassen oder ablehnen. Wird er angenommen mit dem Ergebnis einer
Gemeinschaft, in welche die beiden Kirchen sich eingliedern, so stellt sich

die Frage nach der Transitivität, d. h. den Konsequenzen für die involvierten

Kirchen im Blick auf andere Kirchengemeinschaften, mit denen eine
der beiden Kirchen gegebenenfalls schon in Gemeinschaft steht.

Unser Dialog zwischen der Altkatholischen Kirche und der Kirche
von Schweden anerkennt, dass es nicht möglich ist, die mit einer bestimmten

Kirche eingegangene kirchliche Gemeinschaft auf alle anderen
Kirchen auszudehnen, mit denen diese bestimmte Kirche in Gemeinschaft
steht. Daher steht - um ein naheliegendes Beispiel zu nennen - die
altkatholische Utrechter Union in kirchlicher Gemeinschaft mit der Anglikanischen

Gemeinschaft, aber nicht mit jenen Nordischen und Baltischen
Kirchen, die in Gemeinschaft mit den Anglikanischen Kirchen der Britischen
Inseln stehen, d.h. mit der Porvoo-Gemeinschaft, der die Kirche von
Schweden angehört.21

Ekklesiologisch gesehen ist schwer zu sagen, ob dies ein Indiz eines

oberflächlichen Prozesses der Gemeinschaftsbegründung ist oder ob die
Mechanismen eines Dialogprozesses und die sich auf ihn stützende

Entscheidungsfindung, oder auch beides, das Problem verursachen, dass eine
Kirche in Gemeinschaft mit einer anderen ist, mit der die Schwesterkirche
ihrerseits nicht in Gemeinschaft ist. In unserem Dialog haben wir
versucht, eines dieser Probleme im Zusammenhang mit den Anglikanern und
der Philippinischen Unabhängigen Kirche zu lösen. Aber das Problem der
Intransitivität entsteht auch, wenn Kirchen, die miteinander in kirchlicher
Gemeinschaft stehen, sich ökumenisch in verschiedene Richtungen
bewegt haben, oder wenn laufende Dialoge mit Kirchen, die ausserhalb dieser

irgendwie ordnungswidrigen Konstellation stehen, gegenwärtig
verhindern, dass die eine Kirche sich der anderen Kirche, mit der sie in
Gemeinschaft steht, anschliesst bei deren Prozess, «Gemeinschaft
aufzubauen».

Wenn Kirchen mit verschiedenen anderen Kirchen ökumenische

Vereinbarungen abschliessen, werden die Fragen von Transitivität und

21 Erklärung der IBK betreffend Teilnahme an anglikanischen Bischofsweihen,
November 2003 (http://www.utrechter-union.org/page/146/declaration_of_the_ibc_
on_the_pa).

207



Bericht des offiziellen Dialogs

von Konsistenz zwischen diesen Vereinbarungen komplizierter und
bedürfen weitergehender Überlegungen.

7. Empfehlungen

Wir anerkennen,
1. dass jede der beiden Kirchen die eine, heilige, katholische und apos¬

tolische Kirche Jesu Christi verwirklicht;
2. dass abweichende Traditionen in unseren Kirchen, seien es struktu¬

relle, liturgische, theologische oder disziplinare, nicht ausschlössen,

dass sie in der durch Jahrhunderte währenden Kontinuität der

apostolischen Tradition stehen; sie bekunden vielmehr Vielfalt in
einer fundamentalen Einheit, die in künftiger Gemeinschaft noch
vertieft werden kann;

3. dass jede der beiden Kirchen ein liturgisch und eucharistisch rei¬

ches Leben hat, eine ungebrochene bischöfliche Struktur, eine tiefe

Verpflichtung für die sichtbare Einheit der Kirche und daher auch

für die Ökumenische Bewegung und eine offene und kritische
Haltung gegenüber sich verändernden Werten in der Gesellschaft;

4. dass es ein festes Fundament auf spiritueller und institutioneller
Ebene gibt, das künftige Beziehungen zwischen unseren Kirchen
ermöglicht und dass unser gemeinsamer Glaube und unsere gemeinsame

Sendung Möglichkeiten dazu bieten, einander zu unterstützen,
sei es in Europa oder sei es durch unsere gemeinsamen Kontakte auf
anderen Kontinenten.

Wir empfehlen der Kirche von Schweden und den Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union, sich zu Folgendem zu verpflichten:
5. getaufte Glieder der beiden Kirchen in Übereinstimmung mit den

geltenden Regeln als Glieder der eigenen Kirche zu betrachten;
6. die Glieder der je anderen Kirche zum Empfang der Sakramente und

pastoraler Dienste willkommen zu heissen;
7. ein gemeinsames Leben in Sendung und Dienst zu teilen, für und

miteinander zu beten und Ressourcen zu teilen;
8. eine in der Kirche von Schweden oder in einer der Altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union ordinierte Person willkommen zu heissen,

ohne Reordination in einer unserer Kirchen zu amtieren, wenn
dies auf Einladung und in Übereinstimmung mit den Regeln
geschieht, die in der aufnehmenden Kirche gelten;

208



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

9. die Bischöfe beider Kirchen einzuladen, sich bei Bischofsweihen an
der Handauflegung zu beteiligen;

10. Konsultationen von Repräsentanten unserer Kirchen anzuregen und
in Theologie und Pastoral Lernprozesse und Austausch von Gedanken

und Informationen zu fördern wie auch den Austausch von
Studierenden;

11. Beobachter der je anderen Kirche zu grösseren Veranstaltungen ein¬

zuladen;
12. wo immer möglich eine Zusammenarbeit von Gemeinden der Alt¬

katholischen Kirche und der Kirche von Schweden zu unterstützen.

Am Ende ihres Mandates unterbreiten die Mitglieder der Dialogkommission

mit Dank an Gott ihren Bericht den Autoritäten der Kirche von
Schweden und der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union zu
entsprechender Beschlussfassung.

209



Bericht des offiziellen Dialogs

8. Anhang
8.1 Schematische Darstellung der inneren Struktur beider Kirchen

Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union

B Bischof

EB Erzbischof von Utrecht

LB Leitender Bischof

H Internationaler Altkatholikenkongress, seit 1890

EU «Internationale Kirchliche Zeitschrift», seit 1911, davor «Revue Internationale de Théo¬

logie», seit 1893, das theologische Quartalblatt des Altkatholizismus

Internationale Altkatholische Theologenkonferenz, seit 1950

H Internationales Altkatholisches Laienforum, seit 1991

© 2013 Peter Feenstra

210



Utrecht und Uppsala auf dem Weg zu kirchlicher Gemeinschaft

Struktur der Kirche von Schweden

(direkte Wahlen zu allen entscheidenden Gremien jedes vierte Jahr)

Kirchgemeindeebene:
Gottesdienst, Glaubensunterricht, Diakonie

und Mission

Bistumsebene (13 Diözesen):
unterstützt und beaufsichtigt Kirchgemeinden,

koordiniert die Bistumsaktivitäten

Kirchgemeindever
Sammlung (Entscheidungs¬

organ)

Diözesanver-

sammlung (Entscheidungs¬

organ)

Bistumsrat [vgl.
«Synodalrat»]

(Entscheidungsorgan,

präsidiert
vom Bischof)

Nationale Ebene: verantwortlich für Angelegenheiten,

die die ganze Kirche betreffen; vertritt die

Kirche national und international

Synodalausschüsse, inkl.
Kommission

für die Glaubenslehre

Generalsynode
(höschstes Entscheidungs¬

organ)

z
Bischofskonferenz (beratend,

14 Bischöfe, Erzbischof als

Vorsitzender)

Zentralverwaltung (Exekutivorgan

auf nationaler Ebene,
Erzbischof als Vorsitzender)

211



Bericht des offiziellen Dialogs

8.2 Mitglieder und Sitzungen der Dialogkommission

Name Mitglied in anwesend an
den Jahren Sitzungen

Kirche von Schweden

Bischof Dr. Jonas Jonson, Strängnäs 2005-2013 2-6,8-12
(Co-Präsident)

Rev. Prof. Dr. Sven-Erik Brodd, Uppsala 2005-2013 1-12

Rev. Dr. Johan Dalman, Uppsala 2005-2008 1-4
(Co-Sekretär)

Dekanin Margarethe Isberg, Västeräs 2005-2012 2-4,6-8
Rev. Dr. Christopher Meakin, Uppsala 2009-2013 5-12
(Co-Sekretär)

Altkatholische Kirchen der Utrechter Union

Bischof Dr. Bert Wirix, Haarlem NL 2005-2006 1-3

(Co-Präsident)

Bischof Dr. Dirk Jan Schoon, Amsterdam NL 2009-2013 5-12
(Co-Präsident)

Pfr. Peter Feenstra, Haarlem NL / Bern CH 2005-2013 1-12

(Co-Sekretär)

Pfr. Harald Münch, IJmuiden NL 2008-2010 4-7

Prof. Dr. Günter Esser, Bonn D 2005-2008 1-2, 4

Prof. Dr. Urs von Arx, Bern CH 2009-2013 6-12

Sitzungen
1. 23.-24. März 2005 in Haarlem NL
2. 19.-21. Juni 2006 in Sigtuna SE
3. 07.-08. Dezember 2006 in Haarlem NL
4. 25.-27. März 2008 in Sigtuna SE

5. 03.-05. Juni 2009 in IJmuiden NL
6. 14.-16. Dezember 2009 in Uppsala SE
7. 07.-09. Juni 2010 in Haarlem NL
8. 17.-19. Januar 2011 in Västeräs SE

9. 10.-12. Oktober 2011 in Bern CH
10. 11.-14. April 2012 in Sigtuna SE
11. 03.-05. September 2012 in Heiligenschwendi CH
12. 10.-12. April 2013 in Höör SE

212


	Utrecht und Uppsala auf dem Weg zur kirchlichen Gemeinschaft : Bericht des offiziellen Dialogs zwischen den Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und der Kirche von Schweden (2013)

