
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: [1]: Utrecht and Uppsala on the Way to Communion : report from the
official dialogue between the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht and the Church of Sweden (2013)

Artikel: Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von
Schweden : historische Begenungen und aktuelle Entwicklungen

Autor: Berlis, Angela / Feenstra, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und
die Kirche von Schweden - historische Begegnungen
und aktuelle Entwicklungen

Angela Bertis & Peter Feenstra

Schweden stand im Rahmen der ökumenischen Gedenkfeier zum 500.

Jahrestag der Reformation weltweit im Rampenlicht. Die Umarmung von
Papst Franziskus und Antje Jackelén, Erzbischöfin von Uppsala, in der
Kathedrale von Lund am 31. Oktober 2016 wird das ökumenische
Bildgedächtnis und die Erinnerung an diese erstmals ökumenisch begangene
Reformationsfeier prägen. Wenige Wochen danach, am 23. November
2016, unterzeichneten die Erzbischöfin von Uppsala und der Erzbischof
von Utrecht in der Kathedrale von Uppsala eine Vereinbarung über
die Kirchengemeinschaft zwischen den Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union und der Kirche von Schweden.

Dieser Beitrag beschreibt den Weg dorthin, indem zunächst
Wahrnehmungen und gelegentliche Begegnungen zwischen den beiden Kirchen
bzw. ihren Vertretern seit dem 19. Jahrhundert beschrieben werden, die
sich im 20. Jahrhundert im Zuge der Ökumenischen Bewegung weiterentwickelt

haben, bis es schliesslich zu Anfang des 21. Jahrhunderts zu einem
offiziellen Dialog zwischen den Altkatholischen Kirchen der Utrechter
Union und der Kirche von Schweden kam. Danach wird in den im Jahr
2013 fertiggewstellten Dialogbericht eingeführt, der in diesem Beiheft zur
IKZ in englischer und in überarbeiteter deutscher Übersetzung veröffentlicht

wird1, und abschliessend der Rezeptionsprozess in den Kirchen
dargestellt.

1 Es existieren derzeit ausserdem unveröffentlichte Übersetzungen des Berichts
in französischer und niederländischer Sprache (die letztgenannte stammt von Bischof
Dr. D. J. Schoon). - Mit Dank an Bischof Dr. Dick Schoon (Amsterdam) für seine

Kommentare, insbes. zum historischen Teil einer früheren Fassung dieses Beitrags,
für den wir zudem auf Hinweise im zweiten Kapitel des offiziellen Dialogberichts
zurückgreifen, die seinerzeit von den Kommissionsmitgliedern, vornehmlich von
Bischof Dr. D. J. Schoon (Amsterdam), Prof. Dr. Urs von Arx (Bern) und Prof. Dr. Sven-

Erik Brodd (Uppsala) erarbeitet wurden. Vgl. Utrecht and Uppsala on the Way to
Communion. Report from the Official Dialogue between the Old Catholic Churches

of the Union of Utrecht and the Church of Sweden (2013), abgedruckt in diesem Beiheft

zu IKZ 108 (2018), 69-135 (engl.) bzw. 136-212 (deutsch).

10 Beiheft zu IKZ 108 (2018) 10-46



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

1. Gelegentliche Begegnungen und Wahrnehmungen

Seit dem 19. Jahrhundert finden sich hin und wieder Hinweise auf das

Interesse der Kirche von Schweden an den altkatholischen Kirchen und

umgekehrt. Der folgende Überblick greift einzelne Kontaktaufnahmen
ohne Anspruch auf Vollständigkeit heraus. In welcher Weise wurden
Lehre und Leben der anderen Kirche in der jeweiligen Öffentlichkeit
wahrgenommen und dargestellt? Erstens ist auf die vermittelnde Rolle
anglikanischer Theologen hinzuweisen; zweitens stellt sich die (an dieser
Stelle nur begrenzt zu beantwortende2) Frage nach der Wahrnehmung des

Altkatholizismus in Schweden und drittens die umgekehrte Frage nach
der Wahrnehmung der Kirche von Schweden in altkatholischen Medien.
Als Quellen dieses Überblicks dienen vornehmlich Beiträge in altkatholischen

Zeitschriften, insbesondere in der 1890 vom ersten Internationalen
Altkatholikenkongress angeregten und als «Revue Internationale de

Théologie» 1893 begründeten, seit 1911 unter dem Namen «Internationale
Kirchliche Zeitschrift» (IKZ) herausgegebenen wissenschaftlichen
Quartalschrift, daneben bisweilen auch briefliche Zeugnisse.

Erstens: Im 18. Jahrhundert sind freundliche Kontakte zwischen der

englischen und der schwedischen Kirche belegt.3 Im 19. Jahrhundert waren

anglikanische Kreise, insbesondere solche, die der Oxford-Bewegung
oder der 1853 gegründeten Anglo-Continental Society nahestanden, an
tieferen Beziehungen zu bischöflich verfassten Kirchen wie der Kirche
von Schweden4 und zu Altkatholiken auf dem europäischen Festland
interessiert.5 So trug sich etwa der anglikanische Theologe Frederic Schiller

2 Quellen aus schwedischen Zeitschriften und Archiven konnten im Rahmen
dieses Beitrags nur bedingt berücksichtigt werden, sie verdienen eine gründlichere
Aufarbeitung.

3 Vgl. J. Howard Swinstead, The English Church in Stockholm, Stockholm
(Tryckeriaktiebolaget Ferm) 1913, 67 S.

4 Vgl. dazu Carl Henrik Lyttkens, The growth of Swedish-Anglican
intercommunion between 1833 and 1922, Lund (Gleerup) 1970.

5 1851 und 1854 etwa besuchte der führende Traktarianer John Mason Neale
(1818-1866) die Bischöfliche Cleresie. Vgl. John Mason Neale, History of the So-
called Jansenist Church of Holland. With a sketch of its earlier annals, and some
account of the Brothers of the common life, Oxford (J. Henry and J. Parker) 1858.

Neale interessierte sich auch sehr für die Orthodoxie, über die er ebenfalls ein Buch
verfasste. Vgl. zu Anglikanern und Altkatholiken in den Niederlanden: Angela
Berlis, Aneinander wachsen - zusammenwachsen. Alt-Katholische und anglikanische

Zusammenarbeit in den Niederlanden, in: Angela Berlis/Matthias Ring, unter
Mitarbeit von Hubert Huppertz (Hg.), Im Himmel Anker werfen. Vermutungen über

11



Angela Berlis & Peter Feenstra

May (f 1909) 1875 mit dem Gedanken, an der 2. Bonner Unionskonferenz
teilzunehmen und seine «old friends from Sweden & Denmark»6 dorthin
mitzunehmen - Schiller May kam nach Bonn, seine Freunde nicht.7

Zweitens: Die Frage nach der Wahrnehmung des Altkatholizismus
in Schweden übersteigt den Rahmen dieses Beitrags. Rom richtete nach
der Reformation über die 1622 gegründete Congregatio de Propaganda
Fide in den mehrheitlich protestantisch gewordenen Ländern in
Norddeutschland und Skandinavien sog. «Nordische Missionen» ein, ab 1667

ein Apostolisches Vikariat.8 In Schweden durften schwedische Staatsbürger

infolge des sog. Dissentergesetzes von 1860 einer anderen
Religionsgemeinschaft als der Svenska Kyrkan angehören, 1873 erhielten Katholiken

weitere Rechte zur ungehinderten Religionsausübung. Spannungen
bestanden weiterhin, in den schwedischen Medien wurde der römische
Katholizismus oft aufs Korn genommen, insbesondere in seiner ab Mitte
des 19. Jahrhunderts zunehmend ultramontanen Ausrichtung9 - viele
Kritikpunkte, etwa die starke Marien- und Heiligenverehrung, das Ablasswe-

Kirche in der Zukunft. Festschrift für Bischof Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer

Bistumsverlag) 2007 (20082), 171-187.
6 Frederic Schiller May an Bischof Jackson, 24. Juli 1875, Lambeth Palace

Library [= LPL], Fulham Papers Jackson D/28. - John Jackson (1811-1885), 1853

Bischof von Lincoln, 1868-1885 Bischof von London.
7 Frederic Schiller May ist als Teilnehmer der 2. Bonner Unionskonferenz

verzeichnet, aus Dänemark und Schweden sind keine Teilnehmer angegeben; ob sie
möglicherweise nur als Zuhörer mitkamen, lässt sich aufgrund der Teilnehmerlisten (bei
Reusch) nicht ermitteln. Bei der 1. Konferenz 1874 waren drei Geistliche aus
Dänemarkanwesend. Vgl. Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen, im Auftrage des Vorsitzenden Dr. von Döllinger hg. von Heinrich

Reusch, Bonn (P. Neusser) 1875, 4; Christian Oeyen, Die Entstehung der
Bonner Unions-Konferenzen im Jahr 1874, Konstanz 1971, Habilitationsschrift
Christkath.-Theol. Fakultät Universität Bern 1971 (unveröff.), 171f. - Im Dialogbericht

wird darauf hingewiesen, dass bei den Bonner Unionskonferenzen zwar lutherische

und reformierte Theologen anwesend waren, die Reaktionen aus diesen Kirchen
jedoch sehr zurückhaltend waren. Vgl. Utrecht and Uppsala on the Way (wie Anm. 1,

87 bzw. 157 (Abschnitt 3.5).
8 Unter das Apostolische Vikariat des Nordens fielen verschiedene Länder und

Gebiete, es wurde vom europäischen Festland aus verwaltet und mehrfach reorganisiert.

1783 wurde für Schweden und Norwegen ein eigener Apostolischer Vikar
ernannt. Vgl. Arne Palmqvist, Die Römisch-katholische Kirche in Schweden nach

1781, IX: Das apostolische Vikariat 1820-1873, Uppsala (Almqvist & Wikseil) 1958.
9 Vgl. dazu etwa Yvonne Maria Werner, «The Catholic Danger»: The Changing

Patterns of Swedish Anti-Catholicism - 1850-1965, in: European Studies 31

(2013) 135-148.

12



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

sen, die Wahrnehmung des Papsttums als ausländische Macht, die Rolle
der Jesuiten oder die Haltung gegenüber dem Ordenswesen (das Klosterverbot

wurde erst 1961 aufgehoben) ähneln der zeitgenössischen altkatholischen

Kritik auf dem europäischen Festland. Es bedürfte weiterer
Untersuchungen danach, wie die zeitgenössische kirchliche und säkulare Presse

in Schweden über nichtultramontane Strömungen innerhalb des Katholizismus

für die schwedische Öffentlichkeit berichtete, insbesondere über
das Erste Vatikanum (1869/70) und seine Folgen. Dass solche Bewegungen

auf dem europäischen Festland auch in Schweden nicht unbemerkt
blieben, zeigt die im Jahr 1879 erschienene schwedische Übersetzung
einer Biographie über die Borromäerin Sr. Augustine, mit bürgerlichem
Namen Amalie von Lasaulx (1815-1872), in der das schwedische Publikum
anhand der Lebensgeschichte dieser Gegnerin der Papstdogmen von 1870

die Entstehung der altkatholischen Bewegung nach dem Ersten Vatikanum

nachvollziehen konnte.10 Im Jahr 1886 hielt sich der schwedische

Theologe Karl Magnus Thordén (1838-1912) aus Uppsala längere Zeit in
der Schweiz auf, «um sich mit unseren [seil, den christkatholischen]
Verhältnissen bekannt zu machen».11 Eduard Herzog (1841—1924)12 nennt dies
ein Zeichen dafür, dass «schon früh die nationale Kirche Schwedens der
christkatholischen Sache ihre Aufmerksamkeit geschenkt» habe.13 Nicht
lange danach veröffentlichte Thordén eine zweiteilige Arbeit über die
Christkatholische Kirche der Schweiz, in der er deren Entwicklung und
Leben von 1876 bis 1886 aufgrund der Synodenprotokolle beschreibt14,
sowie einen weiteren Beitrag über die Altkatholische Kirche in Öster-

10 [Christine von Hoiningen-Huene], Lefnadsteckning öfver Amalia von
Lasaulx eller Syster Augustina, Föreständarinna för Barmhertighetssystrarna i Bonn.
Öfversättning frân Tyskan af E.S., Stockholm (Litteraturföreningens Förlag) 1879,

aus dem Deutschen übersetzt: Erinnerungen an Amalie von Lasaulx, Gotha (F.A.
Perthes) 1878. Die genauen Hintergründe dieser Übersetzung sind nicht bekannt. -
Vgl. zu ihr: Angela Berlis, Lasaulx, Amalie v., in: RGG4, Bd. 5, 2002, Sp. 81.

11 Eduard Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen

Kirche der Schweiz, in: IKZ 9 (1919) 1-37.112-126, hier 121.
12 Vgl. zu Herzog das von Angela Berlis hg. Themenheft der IKZ: Eduard

Herzog (1824-1924) - christkatholischer Bischof, Rektor der Universität, Wegbereiter
der Ökumene. Neue Forschungsperspektiven zur Geschichte der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, IKZ 101 (2011) 145-334. - Ein Briefwechsel zwischen
Thordén und Herzog war im Bischöflichen Archiv, Bern, nicht auffindbar.

13 Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen (wie Anm. 11), 121.
14 Vgl. Carl Magnus Thordén, Schweiziska kristkatolska kyrkan, I—II, in:

Uppsala Universitets ärsskrift, Uppsala (Berling) 1888-1889, 95 und 88 S.; eine Re-

13



Angela Berlis & Peter Feenstra

reich15 und einen über den Altkatholizismus in den romanischen Ländern
(u.a. in Frankreich).16 Inwieweit das Interesse der schwedischen
Öffentlichkeit damals weiter ging, ob es Gruppen oder Medien gab, die über den

Altkatholizismus berichteten, kann hier nicht beantwortet werden. Insgesamt

dürfte die Einschätzung des Basler christkatholischen Pfarrers Adolf
Küry (1870-1956) zutreffen, der 1917 in einem Brief an einen schwedischen

Kollegen konstatierte, dass in Schweden die christ- bzw. altkatholische

Kirche nur wenig bekannt sei. Küry liess seinem Korrespondenzpartner
das «Andachtsbuch für katholische Christen»17 von Bischof Herzog

mit der Bitte zustellen, es bekannt zu machen, «[s]oll te es in Schweden
Geistliche und Laien geben, die für diese Auffassung des Katholizismus
Verständnis haben».18

Drittens: In welcher Weise war die Kirche von Schweden den
Altkatholikinnen und Altkatholiken bekannt? Auch hier ßndet sich nur sporadisch

etwas.19 Das altkatholische ökumenische Interesse richtete sich -

zension von Teil 2 durch Gustaf Dalman erschien in: Theologisches Literaturblatt 10

(1889)31,293.
15 Vgl. K[arl] M[agnus] Thordén, Gammkatolska kyrkan i Österrike, o. A.,

Aftryck ur Teologisk Tidskrift 1889, 41 S. - Mit Dank an Rev. Dr. Maria Klasson
Sundin, Sekretariat Theologie und Ökumene, Kirchenamt der Kirche von Schweden

(Uppsala) für ihren Hinweis.
16 Vgl. K[arl] M[agnus] Thordén, Gammalkatolicismen och dess ledande man

i Europas romanska länder, in: K. M. Thordén, Gammalkatolicismen och dess ledande

man i Europas romanska länder, in: Finsk tidskrift för vitterhet, vetenskap, konst
och politik (Helsingfors) 28 (1890), 28-42.329-352.421-439.

17 Eduard Herzog, Andachtsbuch für katholische Christen zum privaten und
häuslichen Gebrauch, Ölten (Oltner Tagblatt) 1914.

18 Adolf Küry an Carl Kihlén, Basel, 21. März 1917, Bischöfliches Archiv der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern [= BABe], Kopialbuch Bischof Eduard
Herzog [= AH] 119 (Transkription Dr. Ewald Kessler).

19 In einem Überblick über die Konfessionen stellt Ignaz von Döllinger 1861 fest,
«die lutherische Staatskirche» in Schweden sei «von Anbeginn an in theologischer
Beziehung von Deutschland völlig abhängig gewesen». Joh. Jos. Ignaz von Döllinger,

Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaaat. Historisch-politische Betrachtungen,

München (J.G. Cotta) 1861, 370. Döllingers damaliger Standpunkt ist der

apologetisch-katholische, sein Urteil fällt entsprechend hart aus, auch in der Frage der

Apostolischen Sukzession: Die schwedischen Bischöfe seien weit davon entfernt, «ihr
Amt im Sinne der alten Kirche aufzufassen», sie seien «vielmehr lutherische
Superintendenten und nichts weiter». A. a. O., 371. Weitere Belege für eine Auseinandersetzung
Döllingers, insbes. nach dem Ersten Vatikanum, mit der Kirche von Schweden sind
nach den bisherigen Recherchen nicht bekannt. In seiner umfangreichen Vorlesung
über die «Geschichte der Reformation» behandelt Döllinger nur auf wenigen Seiten die

14



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

entsprechend ihrer Ausrichtung an einer «altkirchlichen Ökumene» (Urs
Kiiry)20 - mehr auf die Orthodoxie und die Anglikanischen Kirchen, während

die Anglikaner die Kirche von Schweden damals nicht zuletzt wegen
bestehender Kooperationen (u.a. in den Vereinigten Staaten) im Blick hatten

und nach der Verkündigung der päpstlichen Enzyklika Apostolicae
Curae (1896) engere Verbindungen mit bischöflich verfassten Kirchen
suchten.21 Die Lambethkonferenz von 1908 ernannte eine Kommission
mit dem Auftrag, die Möglichkeit zu untersuchen, «eine <Allianz>
zwischen beiden Kirchen [sc. der Anglikanischen Kirchengemeinschaft und
der Kirche von Schweden] anzubahnen».22 John Wordsworth (1843-1911),
Bischof von Salisbury, gehörte dieser Kommission an. Er lernte Schwedisch,

studierte diese Kirche gründlich und besuchte sie 1909 gemeinsam
mit anderen Kommissionsmitgliedern. 1911 veröffentlichte er ein
grundlegendes Buch über die Kirche von Schweden23, das noch im gleichen Jahr

Reformation in Schweden, vgl. Bayerische Staatsbibliothek München [=BSBM], Doel-
lingeriana XIII, 8,98recto-100recto (Transkription Hubert Huppertz). In seinen täglich
geführten «Zeitgenössische[n] Notizen», BSBM, Doellingeriana VII, finden sich keine

Aufzeichnungen über die Kirche von Schweden, ein weiterer Hinweis darauf, dass sie

ausserhalb seines Interessenhorizonts lag. - Mit Luther und der Reformation hingegen
beschäftigte Döllinger sich zeit seines Lebens. Sein Urteil fiel allerdings in seinem
letzten Lebensdrittel weitaus irenischer aus als früher. Vgl. Jörg Haustein, Der Wandel

des Döllingerschen Lutherverständnisses als Ausdruck seiner veränderten Sicht der
Reformation, in: IKZ 90 (2000) 168-175; Hubert Huppertz, Ignaz von Döllingers
Lutherbild, (Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie, 41), Amersfoort (Oud-
Katholiek Seminarie) - Sliedrecht (Merweboek) 2007.

20 Vgl. dazu Urs Küry, Konfession und Ökumene, in: IKZ 43 (1953) 129-145.

Küry erläutert in diesem Beitrag das altkatholische Ökumeneverständnis von «Ka-
tholizität» und spricht von der «christozentrischen und katholischen Ökumenizität»
des Altkatholizismus (a. a. O., 130) und beschreibt - ein Jahr nach der Konferenz für
Glauben und Kirchenverfassung in Lund 1952 - das Verhältnis zur Ökumenischen

Bewegung und zum Ökumeneverständnis des Weltkirchenrats. In seinem Hirtenbrief
von 1961, der in sein Hauptwerk eingeflossen ist, spricht Küry dann von «altkirchlicher

Ökumene» (gegenüber der «Genfer Ökumene» und der «vatikanischen Ökumene».

Vgl. Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen, (KW 3), 2. ergänzte Auflage, hg. von Christian Oeyen, Stuttgart (Evangelisches

Verlagswerk) 1978, 358-377.
21 Vgl. Utrecht and Uppsala on the Way (wie Anm. 1), 104 bzw. 176 (Abschnitt 4.5.1).
22 Anon., England und Schweden, in: Der Katholik 34 (1911) 118.
23 Vgl. John Wordsworth, The National Church of Sweden, London (Mowbray)

1911.

15



Angela Berlis & Peter Feenstra

im christkatholischen Wochenblatt «Der Katholik» angezeigt wurde.24

John Wordsworth war mit dem Altkatholizismus seit seinen jungen Jahren

vertraut: Er hatte seinen Vater Christopher Wordsworth (1807-1885),
Bischof von Lincoln, zum Kölner Altkatholikenkongress 1872 begleitet, war
mit Bischof Herzog gut befreundet, hatte 1892 einen Ehrendoktor der Berner

(Christ-)Katholisch-Theologischen Fakultät erhalten und berichtete in
der «Revue Internationale de Théologie» regelmässig über Entwicklungen
in der anglikanischen Kirche.25 In seinem Buch wies Wordsworth u.a. auf
die katholische Liturgie und auf den ununterbrochenen Episkopat in der
Kirche von Schweden hin. Dies bereitete den Weg für die Empfehlung der
Lambethkonferenz von 1920, Mitglieder der Kirche von Schweden, die zu
den Sakramenten zugelassen seien, auch zu den Sakramenten in der
Anglikanischen Kirche zuzulassen26 und Einladungen zur Teilnahme an der
Konsekration eines Bischofs der Kirche von Schweden anzunehmen.27
«Insbesondere die Kirche von England bemühte sich in jener Zeit um
Kontakte mit der Kirche von Schweden, da sie erkannte, dass die Frage
der apostolischen Sukzession einen Bereich ekklesiologischer Gemeinsamkeit

bildete.»28 Seit 1922 besteht in der Praxis eine Interkommunion

24 Vgl. Anon., England und Schweden (wie Anm. 22), 118. Im bereits erwähnten
Brief Adolf Kürys an den schwedischen Pfarrer Carl Kihlén, Basel 21.3.1917, BABe,
AH 119 (s. o., Anm. 18) informiert Küry diesen über Wordsworths Besuch in Schweden

und über sein Buch, dessen Anschaffung - auf Kosten der IKZ - er ihm empfiehlt.
Möglicherweise hatte er dabei eine Rezension in der IKZ im Blick.

25 Vgl. den Nachruf auf ihn in: Der Katholik 34 (1911) 285f.; Eduard Herzog,
Bischof Dr. John Wordsworth, in: IKZ 6 (1916) 361-369. Der Beitrag ist eine mit
Herzogs eigenen Erinnerungen und Präzisierungen versehene Besprechung von:
William Watson, Life of Bishop John Wordsworth, London (Longmans, Green and

Co.) 1915. Zur Bedeutung Wordsworths für die altkatholische Kirche und seinem

Engagement dafür, das v. a. in den 1880er- und 1890er-Jahren sichtbar wird, vgl.
Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen (wie Anm. 11), 25; Ewald Kessler,
Briefe von Bischof Eduard Herzog an Bischof John Wordsworth zur Utrechter Union,
in: IKZ 105 (2015) 169-189.

26 Vgl. Resolution 24 der Lambethkonferenz 1920, www.anglicancommunion.
org/media/127731/1920.pdf (zuletzt besucht am 28.12.2017). Vgl. Nigel Yates t,
Ecumenical Leadership in the Church of England. The Role of Bishop John

Wordsworth, in: Jan Wim Buisman et al. (eds), Episcopacy, Authority, and Gender.

Aspects of Religious Leadership in Europe, 1100-2000, Leiden - Boston (Brill) 2015,

47-58, hier 56.
27 Resolution 25 der Lambethkonferenz 1920, www.anglicancommunion.org/

media/127731/1920.pdf (zuletzt besucht am 28.12.2017).
28 Utrecht and Uppsala on the Way (wie Anm. 1), 176.

16



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

zwischen der Kirche von England und der Kirche von Schweden, die

gegenseitige Teilnahme an Bischofsweihen folgte nicht lange danach.29 Eduard

Herzog hob in seiner Darstellung der internationalen Beziehungen der
christkatholischen Kirche 1919 hervor, dass Wordsworth sich dahingehend

«ausgesprochen [hat], dass diese Kirche dem vorreformatorischen
Katholizismus näher stehe als andere protestantische Kirchen».30

In der niederländischen Kirchenzeitung De Oud-Katholiek erschien
1912/13 eine Artikelserie über die Kirche von Schweden, in der der Autor -
der schwedische Pfarrer Arvid Daniel Dyfverman (*1878) aus Västeräker
bei Balingsta - auf deren Geschichte, aber auch auf deren ekklesiologi-
sches Selbstverständnis einging und dabei auf das Weiterbestehen der

apostolischen Sukzession über die Reformation hinaus hinwies.31 Er
kennzeichnete die schwedische Kirche als «evangelisch-lutherisch und doch
echt katholisch».32 Die Wahrnehmung, dass dem internationalen altkatholischen

Publikum über die schwedische Kirche mehr Informationen zur
Verfügung gestellt werden müssten, teilte auch der Herausgeber der IKZ,
Adolf Küry. Er schrieb 1915 an den Pfarrer von Enkhuizen (Niederlande),
Andreas Rinkel (1889-1979):

29 Ebd. Vgl. dazu Charlotte Methuen, Ecumenism, in: Mark D. Chapman
et al. (eds), The Oxford Handbook of Anglican Studies, Oxford (Oxford University
Press) 2015, 465-478, hier 471. In den USA bestand eine solche praktizierte Inter-
kommunion bereits seit dem 17. Jahrhundert, 2015 wurde die Full Communion
zwischen der Kirche von Schweden und der Episkopalkirche in den USA formell
bestätigt. Ebd.

30 Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen (wie Anm. 11), 121. Der
halbseitige Abschnitt über die Kirche von Schweden folgt auf Herzogs Darlegungen der
inneraltkatholischen Beziehungen, der Beziehungen zur angloamerikanischen Kirche
(Kirche von England und Episkopalkirche) und zur Orthodoxie und vor den
Beziehungen zur römisch-katholischen und zur reformierten Kirche.

31 Vgl. [Arvid Dyfverman], De Zweedsche kerk, in: De Oud-Katholiek 28

(1912) 244f.255f.; 29 (1913) 2f.15f.21f.37f. Wie der Autor (sein Name ist in De Oud-
Katholiek falsch als «Dyverman» geschrieben) in Kontakt zur niederländischen Kirche

kam, ist uns nicht bekannt; er legte im Laufe des Jahres 1913 einen Besuch in den

Niederlanden ab. - Im Jg. 1912 erschien ein weiterer Beitrag, und zwar über die
hl. Birgitta: De Oud-Katholiek 28 (1912) 256f.

32 [Dyfverman], Zweedsche kerk (wie Anm. 31), 38.

17



Angela Bertis & Peter Feenstra

In Schweden existiert eine katholisierende Richtung, die Beziehungen mit der
anglikanischen Kirche unterhält. Es wäre ungemein wichtig, wenn einmal
darüber in der Zeitschrift etwas Gründliches erzählt und regelmässig darüber
berichtet würde.33

1917 erschien tatsächlich «in der Zeitschrift» (gemeint ist die IKZ) ein

Beitrag des schwedischen Pfarrers Carl Kihlén (1876-1937) aus Rute.34

Kihlén vermittelte den Kontakt zu John Howard Swinstead (1864-1924)35,
damals britischer Chaplain in Stockholm, der 1918 in der IKZ die historischen

Beziehungen zwischen der anglikanischen und der schwedischen
Kirche darstellte und ausführlich auf die seit 1909 geführte theologischen
Gespräche «with the ultimate aim of full and permanent intercommunion»

einging.36 Behandelte Themen waren: die episkopale Sukzession «in
both countries»37, die Lehre und die Verfassung der Kirche (nach Confes-
sio Augustana VIII und Artikel 34 der 39 Artikel), die Amtstheologie
inklusive der Frage der Gültigkeit der anglikanischen Weihen, die kanonische

Wahl von Bischöfen38, der Diakonat als eigenständiges Amt, Konfir-

33 Adolf Küry an Andreas Rinkel, Basel 18.11.1915, BABe, AH 119 (Transkription

Dr. Ewald Kessler). Rinkels Antwort ist uns nicht bekannt.
34 C[arl] Kihlén, Augsburger Bekenntnis und Katholizismus, in: IKZ 7 (1917)

168-175. Zum Hintergrund vgl. Adolf Küry an C. Kihlén, 1. September 1916, BABe, AH
119. - Kihlén verfasste später drei Rezensionen für die IKZ: 9 (1919) 265-267
(J. Howard Swinstead, Systerkyrkor; s. u. Anm. 35); 10 (1920) 279f. (Nathan Söderblom,
Ga vi mot religionens förnelse?); 13 (1923) 132-138 (Mikael Hertzberg, Kirkens enhet).

35 Dies wird aus den Schreiben Adolf Kürys an J. Howard Swinstead vom 9. Juli
1917 und aus der Postkarte kurze Zeit später an Pfr. Kihlén (ohne Datum; beide
Schreiben in BABe, AH 119) ersichtlich. Küry bezeichnet Swinstead als «a pupil of
the venerable Bishop Wordsworth». Küry an Swinstead, 9.7.1917, BABe, AH 119. Vgl.
J. Howard Swinstead, The Swedish Church and ours, London (SPCK) 1921. In
diesem, ursprünglich in schwedischer Sprache («Systerkyrkor», 1917) verfassten
Werk, das Swinstead nach seiner Rückkehr nach England als Pfarrer von St. Peter's,

Bayswater, in englischer Sprache veröffentlichte, behandelt er u. a. Liturgie, Gebetbuch,

Ordinationsritus zum Diakonat und Handauflegung bei der Konfirmation (s. u.,
Anm. 39) in der Kirche von Schweden. Sein Anliegen ist, nachzuweisen, dass die
Kirche von Schweden der englischen Kirche näher steht als dem deutschen Protestantismus,

weshalb er den Begriff «Schwesterkirchen» benutzt.
36 J. Howard Swinstead, Relations between the Anglican and Swedish Churches,

in: IKZ 8 (1918) 64-77, hier 69. Thematisch ähnelt dieser Beitrag dem späteren
Buch Swinsteads «The Swedish Church and ours» (wie Anm. 35).

37 Swinstead, Relations (wie Anm. 36), 69.
38 1964 wurde das Wahlrecht von Geistlichen und bestimmten Laien (Angehörige

eines Domkapitels oder einer Theologischen Fakultät) auf zusätzliche Laien ausgedehnt,

die von Gemeinden gewählt wurden. Vgl. dazu IKZ 54 (1964) 55.

18



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

mation39, die Lehre der Kirche (begründet in der Schrift, bekannt im
Apostolischen, Nizänischen und Athanasischen Glaubensbekenntnis und im
Bekenntnis von 1530/1593), das Abendmahlsverständnis usw. Insgesamt
sind die beschriebenen anglikanisch-schwedischen Gespräche von der
Bereitschaft durchdrungen, mit kleinen, auch inoffiziellen Schritten künftige

gemeinsame Wege vorzubereiten und zu bahnen. Die Übersetzung
der verwendeten liturgischen Formulare und des Gebetbuchs in die
jeweils andere Sprache und die Übernahme des Amts des Erzbischofs von
Uppsala durch Nathan Söderblom40 (1866-1931) im Jahr 1914 sieht Swins-
tead für die weiteren Entwicklungen als hoffnungsvoll an.

1.1 Zwischenergebnis

Die Begegnungen und gegenseitigen Wahrnehmungen zwischen den
altkatholischen Kirchen und der Kirche von Schweden sind im 19. Jahrhundert

freundlich, aber nicht nahe. Dies mag nicht zuletzt in der räumlichen
Entfernung begründet sein. Das Interesse der anglikanischen Kirche an
weiter gehenden Beziehungen zur Kirche von Schweden, verdichtet und

theologisch begründet im Buch von John Wordsworth im Jahr 1911, zeitigt
offensichtlich auch Folgen für die Wahrnehmung der Kirche von Schweden

durch die Altkatholiken. Wordsworths theologische Autorität dürfte
dabei für die altkatholische Rezeption eine gewichtige Rolle gespielt
haben. In den Jahren nach der Veröffentlichung des Buches erscheinen in der

IKZ mehrere Beiträge schwedischer und anglikanischer Autoren über die
Kirche von Schweden, auch Rezensionen, insbesondere über die Werke
Nathan Söderbloms41, und Berichte in der Rubrik «Kirchliche Chronik»,

39 Vgl. dazu: Anon., Liturgische Verbesserungen in der schwedischen Kirche,
in: IKZ 37 (1947) 57f., hier 58. Danach wurde die Bezeichnung «Konfirmation» erst
1917 eingeführt; sie wird durch Priester erteilt. Die Handauflegung wurde erst mit den

liturgischen Formularen von 1942 eingeführt
40 Vgl. zu ihm: Jonas Jonson, Nathan Söderblom. Called to serve, Grand Rapids,

MI (Eerdmans) 2016 (translated from Swedish by Norman A. Hjelm).
41 Zu Büchern von Nathan Söderblom erschienen Rezensionen durch Adolf

Küry: IKZ 3 (1913) 138f.; 16 (1926) 115; 18 (1928) 47; 19 (1929) 119f.; 22 (1932) 127;
ausserdem durch Rudolf Keussen: IKZ 5 (1915) 105-108; durch Carl Kihlén: IKZ 10

(1920) 279f.; und durch Urs Küry: IKZ 34 (1944) 104. Die Biographie von P. Katz über
Söderblom rezensierte Adolf Küry, in: IKZ 16 (1926) 115. Auch in seiner Rezension

von H. M. Waddams, The Swedish Church (London 1946) zählt Adolf Küry v. a.

Söderbloms Verdienste für die Ökumenische Bewegung und den Aufschwung des

kirchlichen Lebens in Schweden auf: IKZ 37 (1947) 272.

19



Angela Bertis & Peter Feenstra

wie etwa über die katholisierende «Birgittabewegung»42. Eduard Herzog
und Adolf Küry, Redaktor der IKZ und Nachfolger Herzogs als Bischof
der Christkatholischen Kirche der Schweiz, haben diese Entwicklung
mitbestimmt und sie gemeinsam mit anderen, etwa Andreas Rinkel, auch in
der erstarkenden Ökumenischen Bewegung weiter getragen.43

1.2 Begegnungen im Rahmen der Ökumenischen Bewegung

Ab den 1920er-Jahren kam es, in der Regel bei ökumenischen Zusammenkünften,

zu Begegnungen und zu theologischem Austausch: So waren bei
der von Söderblom organisierten Weltkonferenz für Praktisches Christentum

(«Life and Work») im Jahr 1925 in Stockholm (und ebenso bei allen
folgenden internationalen ökumenischen Versammlungen in Schweden)
alle Teilnehmer zum Empfang des Abendmahls eingeladen. Damit begann
die Rolle der Kirche von Schweden als ökumenische Brückenbauerin.44 Im

42 Vgl. etwa Hermann Keussen, Die Birgittabewegung in Schweden, in: IKZ 13

(1923) 201-203. Keussen betont in seinem Beitrag die Bezugnahme «zur frühschwedischen,

kirchlichen Überlieferung»; «alle [römisch]-katholischen Tendenzen» seien
der Bewegung hingegen «vollkommen fremd.» A. a. O., 203.

43 Die Rolle von Friedrich Heiler (1892-1967) für das Erstarken hochkirchlicher
Bestrebungen in Europa und die Wahrnehmung der Kirche von Schweden als katholischer

Kirche kann hier nicht näher behandelt werden. Der römisch-katholische
Religionswissenschaftler, der mit N. Söderblom befreundet war, trat - ohne aus seiner
Herkunftskirche auszutreten - der Kirche von Schweden bei. Auch Heilers Werke wurden
in der IKZ (durch Herzog, Adolf Küry und Bertold Spuler) rezensiert. 1928 suchte

Heiler Kontakt zur altkatholischen Bischofskonferenz, liess sich dann aber 1930 in der
Schweiz von einem Bischof in der Nachfolge Joseph René Vilattes (1854-1929) weihen.

Vgl. Volkmar Walther, «Apostolische Sukzession im Bischofsamt» - ein
Schritt auf dem Weg zur Einheit der Kirche, in: Bausteine für die Einheit der Christen
im Dienst evang.-kath. Verständigung 34 (1994) Heft 135,17-22. - Zu Vilatte: Er wurde

1885 von Bischof Herzog auf Empfehlung des Bischofs von Fonds du Lac/Wiscon-
sin (Episkopalkirche) zum Diakon und Priester ordiniert; 1891 begab Vilatte sich nach

Ceylon, wo er sich am 29. Mai 1892 zum Bischof weihen liess. Vgl. Der Katholik 15

(1892) 212; 21 (1898) 130f.l42f. Herzog brach «jede Beziehung» zu ihm ab (vgl.
Eduard Herzog, Liber ordinationum sacrarum quas peregit.... Nr. 29, BABe).

44 Vgl. Utrecht and Uppsala on the Way (wie Anm. 1), 103 bzw. 175 (Abschnitt
4.5). Ähnlich urteilt auch die schwedische Theologin Ninna Edgardh, Embracing
the Future: The Church of Sweden in Continuous Reformation, in: Sabine Dievenko-
rn/Teresa Toldy (eds), 500 Years of Reformation. Tensions between Mission and
Culture, (Journal of the ESWTR, 25), Leuven (Peeters) 2017, 67-80, hier 69.

20



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

gleichen Jahr erschien eine Schrift über «[d]ie Altkatholische Kirche und
ihre Trennung von Papst und Rom» in schwedischer Sprache.45

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde die altkatholische Leserschaft
der IKZ über die erste Nachkriegskonferenz des 1940 gegründeten
«Nordischen Ökumenischen Instituts» in Sigtuna46 informiert. Die zu Anfang
des 20. Jahrhunderts entstandene, auch als «Skandinavische Oxfordbewegung»

oder «Hochkirchliche Bewegung» bezeichnete kirchliche
Erneuerungsbewegung in der Kirche von Schweden, die durch Nathan Söder-

blom und sein Ideal einer «evangelischen Katholizität» in der schwedischen
Kirche stimuliert wurde, stiess bereits in den 1930er-Jahren auf grosses
Interesse beim altkatholischen Lesepublikum.47 Das Ziel dieser Bewegung

war «eine liturgische, theologische, ethische und kirchenpolitische
Erneuerung.»48 Deren Anführer, der schwedische Pfarrer Gunnar Rosen-
dal (1897-1988), lud im Sommer 1946 Geistliche und Laien verschiedener
Kirchen in sein geräumiges Pfarrhaus nach Osby ein - die Geistlichen der
Utrechter Union konnten allerdings in diesem Jahr nicht teilnehmen.49

Ende September 1947 besuchte Rosendal auf der Durchreise von England
nach Schweden (der Skandinavienexpress hielt regulär in Amersfoort) das

45 Den gammalkatolska kyrkan och dess skilsmässa fran paven och Rom. Die
Veröffentlichung wird genannt in: Alt-Katholische Kirchenzeitung [=AKZ] NF 4

(1960) 94; genauere bibliographische Angaben waren nicht auffindbar.
46 Vgl. IKZ 36 (1946) 122f.
47 Vgl. etwa H[erbert] N[eufeld], Eine katholische Bewegung in Schweden, in:

Der Katholik 59 (1936) 267-269; der Beitrag, der sich auf einen Bericht in der «Church

Times» vom 12. Juni 1936 stützt, wurde übernommen als: De Zweedsche kerk. Een
katholieke beweging, in: De Oud-Katholiek 52 (1936), 247f. (Zitat ebd.).

48 So Wolfgang Krahl, Die Schwedische Kirche. Eindrücke eines dreimonatigen

Schwedenaufenthaltes, in: Alt-katholisches Volksblatt [= AKVB] NF 3 (1951)

16f.26-28.38-40, hier 27.
49 Vgl. P[aul] H[einz] Vogel, Ökumenische Tagung in Osby, in: IKZ 37 (1947)

59; Anon., Liturgische Verbesserungen (wie Anm. 39), 57f. (der letztgenannte Beitrag
wurde aus der Church Times vom 17. Mai 1947 übernommen und stammt von einem
schwedischen Autor, der auch die altkatholischen Liturgien kennt). Vgl. auch Gunnar
Rosendal, Aus Lehre und Leben der Schwedischen Kirche, in: IKZ41 (1951) 86-103.
In diesem Beitrag rief er die altkatholische Kirche auf, «die apostolische Sukzession
in der Schwedischen Kirche [zu] untersuchen und durch eine etwaige Anerkennung
den Weg für eine Interkommunion [zu] bahnen!» a. a. O., 91. - Zu Rosendal vgl. Oloph
Bexell, Renewal of the Church from within the Church itself. Gunnar Rosendal's

Kyrklig förnyelse - an Ecclesiastical Classic in the Church of Sweden, in: David Gud-
mundsson et al. (eds), Classics in Northern European Church History over 500 Years.

Essays in Honour of Anders Jarlert, New York (P. Lang) 2017, 117-151.

21



Angela Bertis & Peter Feenstra

dortige altkatholische Priesterseminar.50 Dass er den persönlichen Kontakt

und eine engere ökumenische Zusammenarbeit mit dem Ziel einer
Interkommunion suchte, wurde geschätzt, Rosendais Ausführungen zu
einer katholischen Auslegung der Confessio Augustana51 und zur apostolischen

Sukzession jedoch mit einer gewissen Reserve aufgenommen.52
Dies hing wohl auch damit zusammen, dass das altkatholische Publikum
die Erneuerungsbewegung als Bewegung innerhalb der Kirche von
Schweden wahrnahm, deren Anliegen nicht allgemein geteilt wurde. Es

gebe viele in der Kirche von Schweden, die keinen Wert auf die apostolische

Sukzession legten, merkte der Autor kritisch an.53 Rosendais Besuch
wurde dennoch als Ermutigung zur Fortsetzung des Gesprächs aufgefasst;
1949 nahmen Petrus Joseph (Pieter) Jans (1909-1994), damals

Seminarpräsident in Amersfoort (Niederlande), und 1950 der deutsche altkatholische

Theologiestudent Wolfgang Krahl (1928-1978) an den von Rosendal

organisierten ökumenischen Konferenzen in Osby teil.54 Krahl hielt sich

damals drei Monate bei der Kirche von Schweden auf und berichtete
ausführlich von seinen Eindrücken.55 Viele «Schwedokatholiken», wie die

Anhänger der Hochkirchlichen Bewegung genannt wurden, seien in England

gewesen; Anglikaner hätten sie auf die Altkatholiken hingewiesen.
Krahl berichtete von verschiedenen brieflichen und persönlichen Kontakten,

teilweise vermittelt durch den Willibrordbund. «Schweden, die Deutsch-

50 Vgl. De Oud-Katholiek 63 (1947) 242.
51 Vgl. Rosendal, Aus Lehre und Leben (wie Anm. 49).
52 Vgl. De Oud-Katholiek 63 (1947) 242 (wie Anm. 50); vgl. auch Th[eodorus]

M[oleman], Een liturgische beweging in de Zweedse kerk, in: De Oud-Katholiek 72

(1956) 189f. Der Autor, 1948-1966 alt-katholischer Pfarrer in Dordrecht, bringt seinen

Zweifel daran zum Ausdruck, dass die schwedische Kirche die Apostolische Sukzession

bewahrt habe; solange es darüber keine Klarheit gebe, sei eine «Interkommunion»
(so der damalige Sprachgebrauch) mit der altkatholischen Kirche nicht möglich.

53 A. a. O., 190.
54 Vgl. Wolfgang Krahl, Katholiken halten in Schweden ökumenische

Konferenzen, in: AKVB NF 2 (1950) lOOf. «Jeder der anwesenden katholischen Priester
feierte die heilige Messe nach dem Ritus seiner Kirche und in seiner Sprache und alle
übrigen Teilnehmer besuchten diesen Gottesdienst.» (A. a. O., 101). So wurde bei der
Konferenz das heilige Amt nach orthodoxem, römisch-katholischem, anglikanischem

und nach schwedischem Ritus zelebriert. Da W. Krahl damals Theologiestudent

war, hielt er einen gesungenen Abenddienst nach dem Liturgischen Gebetbuch

von Adolf Thürlings (1844-1915), dem Erneuerer der deutschen altkatholischen und
der christkatholischen Liturgie im 19. Jahrhundert, und eine Ansprache, die ins
Schwedische übersetzt wurde.

55 Vgl. Krahl, Die Schwedische Kirche (wie Anm. 48).

22



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

land besuchen, suchen die Gottesdienste der Alt-Katholischen Kirche auf.
Schweden betrachten die Alt-Katholische Kirche als die ihnen verwandteste

Kirche in Deutschland.»56 Krahl vergisst nicht zu erwähnen, dass es

auch lebendige Beziehungen zwischen der Orthodoxie und der Kirche von
Schweden gebe.57 Beim Generalkapitel der Gesellschaft der heiligen
Birgitta (SSB), zu dem an die 160 Personen anwesend waren, hielt er einen
kleinen Vortrag über die altkatholische Kirche in Deutschland.58 Bei der
Bischofsweihe von Johannes Josef Demmel (1890-1971) im November
1951 in Essen überbrachte ein Vertreter die Grüsse des Erzbischofs von
Uppsala, Yngve Brilioth (1891-1959)59, und des Bischofs von Strängnäs,
Gustav Aulén (1879-1977).60 Bischof Aulén, damals auch bischöflicher
Visitator der Gesellschaft der hl. Birgitta, schrieb:

Mit der Alt-Katholischen Kirche habe ich mich immer tief verbunden gefühlt.
[...] Ich wollte so gern zu einer stärkeren Verbindung unserer Kirchen mitwirken.

Auch sehne ich den Tag herbei, da unsere Kirchen durch das Band der
Interkommunion verbunden werden.61

In der ökumenischen Aufbruchsstimmung der 1950er- und 1960er-Jahre
wurde weiterhin auch die Verbindung autonomer katholischer Kirchen
gesucht und gepflegt, etwa durch den Gedanken einer von den Lambeth-

56 A.a.O., 27.
57 Ebd. Metropolit Germanos (1872-1951) von Thyateira habe an schwedischen

Bischofsweihen teilgenommen, ein schwedischer Priester sei vor Kurzem mit einem
Empfehlungsschreiben des Erzbischofs von Uppsala an den Erzbischof von Athen zu
einem einjährigen Aufenthalt nach Athen gefahren. - Ein Nachruf auf den Metropoliten

ist zu finden a. a. O., 21f.
58 A. a. O., 38f. - Die SSB griff zu Anfang des 20. Jahrhunderts das Erbe des

Birgittenordens auf, es gehören ihr Priester und Laien als Mitglieder an. Vgl. auch
Anm. 42.

59 Brilioth war der Schwiegersohn Nathan Söderbloms. Er amtierte als Erzbischof

von 1950 bis 1959. Vgl. zu ihm Sven-Erik Brodd, The Church as Sacrament in
the Writings of Yngve Brilioth, in: International Journal for the Study of the Christian
Church 9 (2009) 118-137. - Brilioth und Aulén wurden - neben Anders Nygren
(1890-1978) - bereits 1936 als hervorragende Theologen erwähnt durch [Neufeld],
Eine katholische Bewegung (wie Anm. 47).

60 Vgl. AKVB NF 3 (1951) 125; AKVB NF 4 (1952) 4 (Text der Glückwünsche).
61 Ebd. - Erzbischof Brilioth schrieb: «Ich freue mich besonders, durch die

Bekanntschaft mit dem Herrn Erzbischof von Utrecht eine persönliche Beziehung zu der
alt-katholischen Kirche zu haben. Es wäre gewiss wertvoll, wenn wir einen Weg
finden könnten, der zur besseren gegenseitigen Kenntnisnahme zwischen unseren
Kirchen führt.» Ebd.

23



Angela Berlis & Peter Feenstra

konferenzen 1948, 1958 und 1968 propagierten «weiteren bischöflichen
Gemeinschaft» («Larger Episcopal Unity», ab 1958 «wider episcopal
fellowship»).62 Bei der von der Lambethkonferenz 1958 initiierten, einmalig
gebliebenen Konferenz 39 romunabhängiger westlicher katholischer
Bischöfe in Canterbury im April 1964 hielten die Erzbischöfe von Canterbury

(Michael Ramsey, 1904-1988), Utrecht (Andreas Rinkel) und Uppsala

(Gunnar Hultgren, 1902-1991) Vorträge über das Bischofsamt.63 So

kam immer wieder auch die Kirche von Schweden in den Blick des

altkatholischen Publikums.64
Vereinzelt nahmen seit den 1950er-Jahren schwedische Vertreter an

altkatholischen Zusammenkünften teil, etwa an den Internationalen
Altkatholikenkongressen von 1953 in München65 und 1965 in Wien66. In sei-

62 Vgl. etwa Episcope. Newsletter for Churches of the wider episcopal fellowship,

Easter 1965, No. 1. Herausgeber war der Chaplain der Britischen Botschaft in
Bonn, Rev. Michael Halliwell.

63 Vgl. dazu [Wolfgang Krahl], Katholische Bischöfe beraten. Konferenz
autonomer Katholischer Kirchen in Canterbury, in: AKZ NF 8 (1964) 5, 46. Vgl. IKZ 54

(1964) 121f. sowie AKID vom 1.4.1964. Persönliche Eindrücke zweier altkatholischer
Bischöfe sind zu finden in: Peter-Ben Smit, Ecumenical and International. Anglican

- Old Catholic Relationships in the Correspondence between Andreas Rinkel and Urs
Küry (1955-1970), in: Trajecta 26 (2017) 133-168, hier 154-157. Rinkel äusserte in
seinem Vortrag 1964 ähnliche Gedanken wie bereits 1953 in München (s.u., Anm. 67).

64 Vgl. etwa Edmund Plazinski, Eine katholisch-lutherische Kirche? Die Kirche

von Schweden zeigt den Reformationskirchen den Weg, in: AKZ NF 8 (1964) 3,

23; eine Replik von Bengt Stolt, in: a. a. O., 5, 47.
65 Im Verzeichnis der Teilnehmerinnen und Teilnehmer des XVI. Internationalen

Altkatholiken-Kongresses sind genannt: Pfarrer Anderson und Pfarrer Dr.
Eckström. Vgl. IKZ 43 (1953) 292. Pfr. Eckström hielt ein Grusswort, vgl. a. a. O., 289.

66 Als Vertreter der «[l]utherische[n] Kirche von Schweden» nahm Ove Lindeil
aus Uppsala teil, vgl. Ernst Kreuzeder (Bearb.), Bericht über den XIX. Internationalen

Altkatholiken-Kongress, 22. bis 27. September 1965 in Wien, Allschwil
(Christkatholischer Schriftenverlag) [1965], 110. - Jan Ove (Johannes) Lindeil (*1938) lebte
nach seinem Theologiestudium in Schweden anderthalb Jahre in Österreich, war
1971-1986 Mönch im Benediktinerkloster Östanbäck (Kirche von Schweden) bei Sala

und arbeitete 1986-1996 für das schwedische Immigrationsamt in Kiruna und in
Boden. Mit Dank an Rev. Dr. Maria Klasson Sundin für ihren Hinweis. - 1964 berichtete

«De Oud-Katholiek» über zwei schwedische Lutheraner (Namen werden nicht
genannt, aber einer von ihnen war Jan Ove Lindeil), die mit Zustimmung des Bischofs

von Visby, Olf Herrlin, und des römisch-katholischen Bischofs von Linz, Franz Zaumer,

in das österreichische Benediktinerkloster Erlach als Novizen eintraten, um nach
ihrer Rückkehr in Schweden dort eine benediktinische Klostergemeinschaft
aufzubauen. Davor war Sr. Marianne in die St. Hildagemeinschaft eingetreten und hatte

24



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

nem Vortrag beim Münchener Kongress erwähnte der Erzbischof von
Utrecht, Andreas Rinkel, das Amt der schwedischen Kirche, «dessen

Ursprung auf eine Fortsetzung des Amtes der vorreformatorischen Kirche
hinweist.»67 Kritisch merkt er jedoch an, dass man dort die Fortsetzung
dieses Bandes zwar nicht brechen werde, «aber man legt dennoch kein
besonderes Gewicht darauf, dass dieser Ursprung des Amtes zum Wesen
der Kirche gehöre.»68 Für den <Katholiken> hängen Amt und Kirche
jedoch «unzertrennlich zusammen»69 - eine Aussage dieser Art hatten die
altkatholischen Vertreter in den Bericht über die Edinburgher Konferenz
für Glauben und Verfassung 1937 aufnehmen lassen.70 Beim Münchener
Kongress 1953 wurden die täglichen Gottesdienste wie gewohnt jeweils
nach dem Ritus der verschiedenen altkatholischen Kirchen gefeiert; am
letzten Kongresstag, 5. September, feierten die beiden anwesenden
schwedischen Geistlichen die Eucharistie im Ritus der schwedischen Kirche.71

Beim Internationalen Altkatholikenkongress in Wien 1965 gab der
Erzbischof von Utrecht bekannt, dass die Internationale Bischofskonferenz

am 22. September 1965 beschlossen habe, «ein Unionskonkordat mit
den autonomen katholischen Kirchen der Philippinen, Spaniens und
Portugals nach dem Vorbild der Bonner Unionsvereinbarung von 1931» ein-

1954 einen schwedischen Zweig des Ordens im Erzbistum Uppsala begründet. 1964

leitete sie ein Einkehrhaus und eine Pension für Studentinnen (Pfr. G. Rosendal hatte
sie eingesegnet). Alle diese Initiativen waren mit der hochkirchlichen Bewegung
verbunden. Vgl. De Oud-Katholiek 80 (1964) 154.

67 Andreas Rinkel, Interkommunion. Ihre Grundlage, ihr Inhalt, ihre
Folgerungen, in: IKZ 43 (1953) 209-230, hier 225.

68 Ebd. - Im Interview von Ende November 2017 bestätigt die schwedische
Ökumenebeauftragte Maria Klasson Sundin die hier beschriebene Haltung, ordnet sie

jedoch in den Ausklang der lutherischen Orthodoxie ein; im heutigen Selbstverständnis

der Kirche von Schweden - vermutlich auch als Ergebnis ökumenischer
Begegnungen - werde dies nach innen nicht mehr vertreten. Vgl. Dialoog is een kijkje in
elkaars besturingssysteem. Interview met Maria Klasson Sundin van de Kerk van
Zweden, im Internet: https://www.okkn.nl/?b=4047 (zuletzt besucht am 28.12.2017).

69 Rinkel, Interkommunion (wie Anm. 67), 225 - Rinkel schreibt <Katholiken>
in seinem Beitrag in einfachen Anführungsstrichen, wohl um deutlich zu machen,
dass er dies (wie üblich bei altkatholischen Autoren) nicht konfessionell versteht.

70 Rinkel zitiert aus der Erklärung, die auf Antrag der altkatholischen Kirche in
den Bericht über die Konferenz für Glauben und Verfassung von 1937 aufgenommen
wurde, u. a.: «[.. .]Die Unzertrennlichkeit von Kirche und Amt und das nie unterbrochene

Bestehen beider ist die apostolische Sukzession.» A. a. O., 224.
71 Vgl. Benno Schöke, Der Kongress in München, in: AKVB NF 5 (1953)

109-113, hierll3.

25



Angela Berlis & Peter Feenstra

zugehen.72 Im Februar 1995 schloss die Kirche von Schweden ein ähnliches

Abkommen mit der Iglesia Filipina Independiente (IFI) ab73;

vorausgegangen war 1990 ein Besuch des obersten Bischofs der IFI, Tito
E. Pasco (1930-2008) in Schweden; unter Pasco und seinen Nachfolgern
kam es zudem auch zu verstärkten Kontakten mit der Utrechter Union.74

1957 stellte der Minister für kirchliche Angelegenheiten der Synode
den Antrag, den gleichberechtigten Zugang von Frauen ins Amt zu
legalisieren. Auf die Ablehnung hin berief der Minister die Synode für das

Folgejahr erneut ein, die nun mit grosser Mehrheit beschloss, dass ab

1. Januar 1959 Frauen die Priesterweihe empfangen könnten; die ersten drei
Frauen wurden am 10. April 1960 geweiht.75 Gegner der Frauenordination
konnten sich auf eine Gewissensklausel berufen, die bis 1982 in Geltung
blieb; viele schlössen sich auf Einladung des Bischofs von Göteborg, Bo
Giertz (1905-1998), zusammen zur «Kyrklig Sämling Kring Bibel och Be-
kännelsen» (Kirchlicher Rat zur Bibel und Bekenntnis»); führend darin
war der Dompropst von Växjö und ehemalige Dozent für Altes Testament,
Gustav Adolf Danell (1908-2000), Ehrenvorsitzender war der Pfarrer von
Osby, Gunnar Rosendal, der am XVIII. Internationalen Altkatholikenkon-

gress 1961 in Haarlem teilnahm.76 Die «Kyrklig Sämling» verabschiedete
ein 17-Punkte-Programm zum Umgang mit Priesterinnen und suchte 1960

72 Kreuzeder (Bearb.), Bericht über den XIX. Internationalen Altkatholiken-
Kongress (wie Anm. 66), 11.

73 Vgl. Överenskommelse mellan Svenska kyrkan och Filippinska oberoende

kyrkan, Bilaga 1, CsSkr 1995:5 s. 35. - Die Kirche von Schweden wurde denn auch in
das von der IBK initiierte theologische Gespräch zwischen den Altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union mit der Episkopalkirche in den USA und der Iglesia Filipina

Independiente, das zwischen 2006 und 2008 geführt wurde, ab 2007 als Beobachterin

beigezogen. Vgl. dazu Marsha L. Dutton mit Emily K. Stuckey (Hg.),
Globalization and Catholicity. Ecumenical Conversations on God's Abundance and the
People's Need, (Beiheft zu IKZ 100), Bern (Stämpfli) 2010.

74 Vgl. Peter-Ben Smit, Old Catholic and Philippine Independent Ecclesiolo-
gies in History. The Catholic Church in Every Place, Leiden (Brill) 2011, insbes.

44-49. 495.
75 Auf die längere Vorgeschichte und weitere Entwicklung (1997 wurde Christina

Odenberg zur Bischöfin von Lund und damals erstmals eine Frau ins Bischofsamt
gewählt) kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. Christina Odenberg, The
Ordination and the Consecration of Women in the Church of Sweden, in: Ian Jones et al.

(eds), Women and Ordination in the Christian Churches. International Perspectives,
London - New York (T & T Clark) 2008, 113-122, hier 116f.

76 Vgl. IKZ 51 (1961) 291. Ausser ihm nahm Pfr. Christopher Klasson aus Byrin-
ge teil (er war auch bei der Studentenkonferenz in Amersfoort 1961 anwesend, s.u.),

26



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

den Kontakt zu den Altkatholiken.77 1960 erschien - vermutlich erstmals
seit 192578 - ein Beitrag in schwedischer Sprache über die altkatholische
Kirche, in dem der schwedische Pfarrer Per Janzon seine Leserinnen und
Leser über Bildung, Organisation, Lehre und kirchliches Leben der
altkatholischen Kirche informierte.79 Der Beitrag erschien in der «Svensk Pas-

toraltidskrift», zu deren Lesern viele hochkirchlich orientierte Kleriker
und Gegner der Frauenordination gehörten (und gehören).80 Die «Kyrklig
Sämling» konnte damals mit altkatholischer Unterstützung rechnen. Denn
ähnlich wie die anglikanische, stand auch die altkatholische Kirche damals
kritisch der Frauenordination in der Kirche von Schweden gegenüber.81

Dies sollte sich erst ab den 1980er-Jahren nach und nach ändern.82

Auch bei der Ökumenischen Jugendkonferenz Europas, die vom
13. bis zum 23. Juli 1960 in Lausanne stattfand, kam es zu Begegnungen
zwischen altkatholischen und schwedischen Jugendlichen und zur «herzlichen

Freundschaft, die wir mit den Vertretern der Schwedischen Kirche
geschlossen haben»:

Eric Segelberg (1920-2001), Dozent an der Universität Uppsala hatte sich offiziell
entschuldigt. Vgl. a. a. O., 287.

77 Vgl. AKID, Schwedo-Katholiken und Alt-Katholiken, in: AKZ NF 4 (1960)
42. Darin wird ein längeres Schreiben von Pfr. Per Janzon zitiert, Redaktionsmitglied
der Zeitschrift «Svensk Pastoraltidskrift», der u.a. schrieb: «Wie ich die Sache sehe,

sollte die Alt-Katholische Kirche die Kirche sein, der sich katholisch gesinnte Schweden

am engsten verwandt fühlen könnten.» - Eine genauere Untersuchung des
Altkatholischen Informationsdienstes (AKID) auf unsere Fragestellung hin muss hier
aus Platzgründen unterbleiben.

78 So die Vermutung von Wolfgang Krahl, in: AKZ NF 4 (1960) 94.
79 Per Janzon, Vad är gammalkatolska kyrkan? [= Was ist die Alt-Katholische

Kirche?], in: Svensk Pastoraltidskrift. Kyrkligt forum 2 (26. Mai 1960) Nr. 21, 342f.
80 Eine genauere Auswertung dieser Zeitschrift, die immer wieder Informationen

über die Altkatholiken (auch die in Schweden) brachte, wäre gewinnbringend.
81 Vgl. IKZ 49 (1959) 131 f.; Hans Frei, Schweden erhält die ersten weiblichen

Priester, in: IKZ 50 (1960) 63f. Vgl. ausserdem IKZ 51 (1961) 185. Bischof Bo Giertz
von Göteborg hatte die schwedischen Vertreter bei der Ökumenischen Jugendkonferenz

in Lausanne 1960 ausdrücklich beauftragt, das Gespräch mit Altkatholiken zu
suchen. Vgl. F[ritz-Rene] Müller, Oekumenische Jugendkonferenz, in:
Christkatholisches Kirchenblatt 86 (1960) 204f., hier 205.

82 Vgl. dazu Angela Berlis, Women's Ordination in the Old Catholic Churches
of the Union of Utrecht, in: Jones et al. (ed.), Women and Ordination (wie in Anm. 75),
144-154.

27



Angela Berlis & Peter Feenstra

Wir Altkatholiken haben recht tiefgreifende Gespräche mit den Schweden

geführt und daraus die wirklich grosse Verwandtschaft in Liturgie, Dogmatik
und Auffassungen der Konferenz spüren dürfen.83

Als Grund für den kaum bestehenden Austausch nennt der Autor die
geographische Ferne, aber auch die verwirrende Benennung als «Schwedischein)

Lutheraner»; dabei wolle die Kirche von Schweden eine «alte,
katholische Kirche» sein.84 Nach Abschluss der Konferenz feierten die

jugendlichen Schweden, Anglikaner und Altkatholiken am 24. Juli 1960

einen altkatholischen Gottesdienst in der anglikanischen Kirche von Ter-

ritet und sprachen sich für einen offiziellen Dialog zwischen den altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union und der Kirche von Schweden aus.85

Einig in ihrer Ablehnung waren sie sich auch gegenüber dem Aufruf des

Utrechter Missiologen Johannes Christian Hoekendijk (1912-1975) zur
offenen Kommunion während der Jugendkonferenz. Ein Jahr später fand
im Vorfeld des XVIII. Internationalen Altkatholikenkongresses Mitte
September 1961 in Amersfoort eine von der altkatholischen Studierendenverbindung

«Batavia» organisierte «Studentenkonferenz nach Lausanne»

statt, bei der «ökumenische Probleme bezüglich der hl. Kommunion» im
Mittelpunkt standen; es nahmen Altkatholiken aus vier Ländern, eine
schwedische Delegation, Anglikaner und ein orthodoxer Student teil; es

wurde je eine Eucharistie nach niederländisch-altkatholischem,
anglikanischem und schwedisch-lutherischem Ritus gefeiert.86 Die Konferenz
verabschiedete sechs Thesen; die erste war, wie zu erwarten, gegen die
offene Kommunion bei ökumenischen Veranstaltungen des Weltkirchenrats,

die letzte für nähere Beziehungen zur Kirche von Schweden.87 Wäh-

83 Müller, Oekumenische Jugendkonferenz (wie Anm. 81), 205.
84 Ebd.
85 Vgl. ebd. Vgl. ausserdem IKZ 51 (1961) 61f.; Christkatholische Jugend Nr. 10,

Oktober 1960.
86 Anon., Studentenconferentie na Lausanne. Oecumenische problemen betreffende

de heilige communie, in: De Oud-Katholiek 77 (1961) 209f. Einer der
Vortragenden war Ove Lindell aus Uppsala, der einen Vortrag über die schwedische Kirche
hielt. Er wünschte sich, dass die hochkirchliche Gruppe die Kirche so beeinflussen
könne, «dass sie sich ihrer Katholizität wieder bewusst wird». A. a. O., 209. Lindell
war auch beim Wiener Kongress 1965 anwesend (s. o., Anm. 66). Weitere Anwesende

waren Pfr. Antonius Jan Glazemaker (1931-2018) und Ernst-Wilhelm Heese (1931—

2011), später altkath. Pfr. auf Nordstrand.
87 A. a. O., 210; die Thesen stiessen beim niederländischen Episkopat auf grosse

Zustimmung, vgl. a. a. O., 225.

28



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

rend der Konferenz, am 19. September 1961, starb der Generalsekretär der
Vereinten Nationen, Dag Hammarskjöld (1905-1961), bei einem Flugzeugabsturz.88

Ein paar Jahre später zählte M. J. Aarents (* 1926), damals Pfarrer
von Haarlem und Hauptredakteur des «De Oud-Katholiek», ein paar
Problemfelder auf, weshalb es zwischen der anglikanischen Kirche und der
Kirche von Schweden bisher - trotz Anerkennung der apostolischen
Sukzession - nicht zur «füll communion» gekommen sei: 1. Die Kirche kennt
nur die Priester- und Bischofsweihe, nicht mehr die Diakonatsweihe; 2. die

Frauenordination; 3. es wird nicht für notwendig gehalten, dass Weihen
innerhalb einer Eucharistiefeier stattfinden; 4. das Firmsakrament fehlt;
5. die Kirche von Schweden unterhält Kirchengemeinschaft mit verschiedenen

lutherischen Kirchen ohne apostolische Sukzession oder ohne
Bischofsamt. Des ungeachtet hält Aarents es für höchst wichtig, die
freundschaftlichen Beziehungen zwischen anglikanischer und alt-katholischer
Kirche auf der einen und der Kirche von Schweden («insbesondere der
hochkirchlichen Bewegung») auf der anderen Seite zu pflegen.89

Anfang der 1970er-Jahre entstand eine altkatholische Gemeinde in
Malmö, nachdem Sven-Holger Jakobsson aus der Kirche von Schweden

ausgetreten war. Die kleinen Gemeinden in Malmö, Aengelholm und
Stockholm unterstellten sich 1978 der Jurisdiktion der Internationalen
Bischofskonferenz der Utrechter Union (IBK), die den deutschen Bischof
Josef Brinkhues (1913-1995) damit betraute.90 Nach der Emeritierung von
Bischof Brinkhues übernahm 1989 der Bischof von Haarlem bzw. zeitweise

der Dekan des Bistums Haarlem die Aufsicht. Derzeit wird sie von
Bischof Dr. Dirk Jan Schoon (*1958) ausgeübt.91 Die Gemeinden in
Schweden und Dänemark, deren Mitglieder ihre Herkunftskirchen
ursprünglich verliessen, weil sie gegen neuere Entwicklungen wie die Frau-

88 Anstelle eines Nachrufs liess «De Oud-Katholiek», der elf Tage später
erschien, D. Hammarskjöld selbst zu Wort kommen: Vgl. a. a. O., 182.

89 Vgl. A. [= M. J. Aarents], De kerk van Zweden, in: De Oud-Katholiek 80 (1964)
145f.

90 Sitzung der IBK am 7./8. Mai 1978 in Amersfoort. Vgl. IKZ 68 (1978) 240f„
hier 240. Bischof Brinkhues weihte u. a. 1987 Rickard Stenberg, der heute als Priester
im Ehrenamt in Malmö die dortige altkatholische Gemeinde leitet.

91 2002 erliess die IBK «Richtlinien für die Ernennung und die Aufgaben von
Delegaten [...] für altkatholische Gemeinden und Gruppierungen ohne Bistumsorganisation»,

unter die auch die altkatholischen Gemeinden in Skandinavien (Schweden
und Dänemark) fallen. IKZ 94 (2004) 206-209.

29



Angela Berlis & Peter Feenstra

enordination waren, haben sich in den letzten Jahrzehnten stark verändert.

Vorausgreifend auf das Folgende ist festzuhalten, dass nach der Feststellung

der kirchlichen Gemeinschaft mit der Kirche von Schweden 2016

kein Grund mehr zur Fortsetzung dieser Struktur besteht. Aus ekklesiolo-
gischen Gründen liegt es nahe, dass die IBK das Delegatsgebiet in
Skandinavien aufhebt. Ein formeller Beschluss der IBK ist in naher Zukunft zu
erwarten.

1.3 Zwischenergebnis

Das 20. Jahrhundert führte mit dem Erstarken der Ökumenischen

Bewegung seit dem frühen 20. Jahrhundert und der Gründung des

Weltkirchenrats 1948, dem u. a. orthodoxe und anglikanische Kirchen, die
Kirche von Schweden und die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union

als Gründungsmitglieder angehören, zu einer nie gekannten
zwischenkirchlichen Vernetzung. Hinzu kamen Abkommen zwischen anglikanischen,

altkatholischen und ihnen nahestehenden Kirchen seit 1931 sowie

Dialoge, wie etwa der mit der Orthodoxie, durch die sich diese Kirchen im
Glauben miteinander verbunden wissen. Offizielle ökumenische Anlässe
in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts dienten als Forum der Begegnung

zwischen Vertretern der Kirche von Schweden und der altkatholischen

Kirchen; in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts kamen internationale

altkatholische Kongresse und Konferenzen dazu, aber auch

Besuche Einzelner bei der anderen Kirche. Dabei waren verstärkt auch

Laien einbezogen. In altkatholischen Veröffentlichungen wird immer auf
das Katholischsein der Kirche von Schweden hingewiesen; die Kirche von
Schweden wurde als nicht nur dem Anglikanismus, sondern auch dem
Altkatholizismus nahestehende Kirche wahrgenommen, die einerseits fest
im Luthertum wurzele, andererseits aber katholische Einrichtungen und
Bräuche beibehalten habe.92 In der kirchlichen Erneuerungsbewegung
fand man Gleichgesinnte. Nach der Einführung der Frauenordination
durch die Kirche von Schweden verstärkte sich in den 1960er-Jahren zeit-

92 So der deutsche altkatholische Pfarrer Paul Heinz Vogel (1900-1975) in einer
Rezension des Buches «Den svenska Kyrkan» von Fred Linderoth und Sven Norbrink
(Osby 1937,31944), in: IKZ 28 (1938) 192; 37 (1947) 208. Vogel ging so weit, zu sagen,
man könne die schwedische Kirche «als romfreie katholische Kirche bezeichnen»,
die «dem Anglikanismus und Altkatholizismus viel näher steht, als dem festländischen

Protestantismus». IKZ 28 (1938) 192.

30



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

weise das Interesse hochkirchlicher Kreise am Altkatholizismus. Zugleich
kam seit Anfang der 1960er-Jahre ausdrücklich der Wunsch nach einem
offiziellen Dialog auf; offen wurden dabei auch kritische Fragen an die

Gesprächspartner formuliert. In den 1970er-Jahren entstanden kleine
altkatholische Gemeinden in Skandinavien.93

In den 1990er-Jahren führten auch die Kirche von England und die
westeuropäischen Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union sukzessive

die Priesterweihe von Frauen ein. Im Sommer 2001 fand bei einer

Tagung der Europäischen Gesellschaft für Theologische Forschung von
Frauen (ESWTR) in Salzburg auf Wunsch der Teilnehmerinnen erstmals
in der Geschichte dieser ökumenischen Vereinigung eine Eucharistiefeier
statt, die von einer altkatholischen, einer anglikanischen und einer
schwedisch-lutherischen Priesterin gemeinsam gestaltet wurde. Die bestehenden

Beziehungen der betreffenden Kirchen (von denen damals jeweils
zwei miteinander in Gemeinschaft waren) spiegelten sich im ekklesialen,
ökumenischen und feministischen Handlungsspielraum wider, in dem die
drei Priesterinnen sorgfältig agierten.94

93 1972 wurde nach längerer Diskussion innerhalb der 1BK Eduard Abel (1936-
2014) durch den christkatholischen Bischof «ergänzend» geweiht. Vgl. Smit, Eccle-
siologies (wie Anm. 74), 365 Anm. 19. Abel war zunächst durch einen schwedischen
Bischof ordiniert worden, war dann ein paar Jahre christkatholischer Seelsorger und
arbeitete später u.a. für die Basler Mission. Die supplementäre christkatholische
Konsekration zur schon geschehenen Ordination nach lutherischem Ritus wurde gemäss
dem oikonomia-Prinzip vollzogen. Die IBK sah dies als strikte Ausnahme an. Mit
Dank an Prof. Dr. Urs von Arx für seine Auskunft am 18.2.2018.

94 Vgl. die ausführliche Beschreibung durch Anne-Marie Körte, Erkenning
van het religieus leiderschap van vrouwen: een «moderne» kwestie?, in: Tijdschrift
voor Theologie 49 (2003) 113-123, hier 113: «Samen hadden ze een viering verzorgd
die in overeenstemming was met hun respectievelijke kerkordes en met de afspraken
van hun kerken over intercommunie. Tegelijk hadden ze de viering vormgegeven in
de stijl van feministische liturgieën, wat onder meer betekende dat onderling contact
tussen de aanwezigen, ervaring van het lichaam en verwijzingen naar het dagelijks
leven een belangrijke plaats innamen. [...] Ze hadden de loyaliteit jegens hun eigen
bisschop en kerkgemeenschap ernstig genomen, evenals hun betrokkenheid bij de

vrouwenbeweging binnen en buiten de kerken, en hun verbondenheid met het circuit
van feministische theologes waarbinnen gangbare kerkelijke praktijken nauwlettend
en vaak zeer kritisch in het oog worden gehouden.»

31



Angela Berlis & Peter Feenstra

1.4 Aufdem Weg zum Dialog zwischen den Altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union und der Kirche von Schweden

Mit der «Porvooer Gemeinsamen Feststellung» (Porvoo Common Statement)

trat die Kirche von Schweden 1992 mit den anglikanischen Kirchen
der Britischen Inseln und später auch mit den episkopalen (anglikanischen)

Kirchen der Iberischen Halbinsel in Kirchengemeinschaft.95 Damit
stellte sich verstärkt die Frage nach der Bedeutung von «Porvoo» für die
altkatholischen Kirchen, der sich die 35. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz im Jahr 1999 in Wislikofen (Schweiz) in theologischer

Hinsicht widmete.96

Eine der Konsequenzen des Porvoo-Abkommens besteht darin, dass

Bischöfe der Porvoo-Kirchen an anglikanischen Bischofsweihen teilnehmen.

Altkatholische Bischöfe beteiligen sich infolge des Bonner Abkommens

(1931) an anglikanischen Konsekrationen und legen dem neu
Geweihten die Hände auf.97 Die Handauflegung ist Ausdruck kirchlicher
Gemeinschaft - wie sollten die altkatholischen Bischöfe sie in der neuen
Situation deuten, in der bei einer anglikanischen Bischofsweihe nicht
mehr alle anwesenden Bischöfe miteinander in kirchlicher Gemeinschaft

95 Vgl. Council for Christian Unity of the General Synod of the
Church of England (ed.), The Porvoo Common Statement: Conversations between
the British and Irish Anglican Churches and the Nordic and Baltic Lutheran Churches.

Text agreed at the fourth plenary meeting, held at Järvenpää, Finnland, 9-13
October 1992, London (Church House) 1993.

96 Vgl. Matthias Ring/Angela Berlis, Das Porvoo-Dokument als Anregung
zu altkatholischer Selbstreflexion. 35. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

vom 30. August bis 4. September 1999, in: IKZ 90 (2000) 1-5, sowie die
Rückfragen der Konferenz an das betreffende Dokument, vgl. a. a. O., 5-7 (in englischer
Sprache) und IKZ 89 (1999) 263-265 (in englischer Sprache). Die Beiträge von Ola

Tjprhom. John Hind und Martien Parmentier sind ebenfalls abgedruckt in IKZ 90
(2000) 8-49, der angekündigte Beitrag von Anastasios Kallis erschien m. W. nicht.
Vgl. ausserdem Martien Parmentier (Hg.), The Ecumenical Consistency of the
Porvoo Document. Papers read at a Symposium held by the Anglican - Old Catholic
Society of St. Willibrord at Amersfoort, Netherlands on 15 October 1997, (Publi-
catieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie, 35), Amersfoort (Stichting Centraal
Oud-Katholiek Boekhuis) 1999.

97 Wie der Erzbischof von Utrecht, Andreas Rinkel, einmal schrieb, sei dies «ein

Zeugnis der eigenen und der anderer Katholizität», also «der Beweggrund, der sie [sc.

die beiden Kirchen] zusammenbrachte, und die Grundlage, wo sie einander finden
und sich gegenseitig als Gleiche erkennen.» Rinkel, Interkommunion (wie Anm. 67),
230.

32



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

stehen?98 Im November 2003 beschloss die IBK, weiterhin an anglikanischen

Weihen teilzunehmen, auch wenn daran auch nichtanglikanische
Bischöfe (mit denen sie nicht in Gemeinschaft stehen) partizipieren. Die
Teilnahme impliziere allerdings nicht, dass «die Utrechter Union als Ganzes

oder einzelne altkatholische Kirchen in voller Gemeinschaft mit jenen
nichtanglikanischen Kirchen stehen, deren Bischöfe ebenfalls an der

Handauflegung teilnehmen».99

Vom 25. bis zum 30. August 2003 setzte sich die 38. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz in Elspeet (Niederlande) mit der Frage
«Eucharistie und Kirchengemeinschaft - bilaterale Abkommen und ihre
Auswirkungen auf multilaterale kirchliche Beziehungen» auseinander.
Bewusst knüpfte sie dabei an den 1999 in Wislikofen signalisierten
theologischen Klärungsbedarf an. Im Gedenken an den ein Jahr zuvor verstorbenen

Berner Systematiker und Liturgiewissenschaftler Herwig Aldenhoven

(1933-2002), der bei der Vorbereitung der Theologenkonferenzen
jahrzehntelang mitgewirkt hatte, wurde das Thema anhand von «Eucharistie

und Kirchengemeinschaft» nach anglikanischem, altkatholischem
und schwedisch-lutherischem Verständnis behandelt. Referenten waren
Paul Avis (*1947)100 sowie Sven-Erik Brodd (*1949)101 und Jan Lambert
Wirix-Speetjens (1946-2008)102. Die Konferenz

98 Diese Frage wurde u. a. im Anglikanisch-Altkatholischen Internationalen
Koordinierungsrat (AOCICC) besprochen, der der IBK 2002 folgende Empfehlung
unterbreitete: «3. Der AOCICC empfiehlt der IBK, sich an anglikanischen Bischofsweihen

zu beteiligen, an denen auch Bischöfe der lutherischen [Porvoo-]Kirchen teilnehmen,

mit denen die betreffende anglikanische Kirche in Gemeinschaft steht, und in
einer Erklärung festzustellen, was diese Beteiligung im Blick auf die lutherischen
Kirchen impliziert und nicht impliziert.» Empfehlungen des AOCICC anlässlich seiner

Sitzung am 23.-24. August 2002 in Prag, Archiv AOCICC; vgl. auch das

Communiqué der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz in Mödling (Österreich)

vom 23. bis zum 29. Juni 2002, in: IKZ 93 (2003) 59f., hier 59.
99 Communiqué der Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

in Prag/CZ vom 16. bis zum 22. November 2003, in: IKZ 94 (2004)
140-142, hier 140.

io° Vgl. Paul Avis, Eucharistie und Kirchengemeinschaft - eine anglikanische
Sicht, in: IKZ 93 (2003) 223-248.

101 Sven-Erik Brodd, Eucharistische Theologien im Luthertum. Ekklesiologi-
sche und sakramententheologische Perspektiven, in: IKZ 93 (2003) 249-265.

102 Bert Wirix-Speetjens, Die Bedeutung der Eucharistie in der altkatholischen
Tradition und in den altkatholischen Kirchen. Theologische, ekklesiologische und
ökumenische Aspekte, in: IKZ 93 (2003) 209-222.

33



Angela Berlis & Peter Feenstra

erachtet[e] es als wünschenswert, mit der Kirche von Schweden Beziehungen

aufzunehmen. Letztere steht wie die Kirchen der Utrechter Union in
kirchlicher Gemeinschaft mit den anglikanischen Kirchen von Grossbritannien

und Irland und der Philippinischen Kirche.103

Nach der Theologenkonferenz war der Erzbischof von Utrecht und
Präsident der IBK, Joris Vercammen (*1952), am 31. August 2003 durch
Erzbischof Karl Gustav Hammar (*1943) von Uppsala zur Weihe der
Bischöfe von Visby und Göteborg eingeladen. Zwar konnte er nicht an der
Handauflegung teilnehmen, doch verlieh er seiner Hoffnung Ausdruck,
«dass sein Besuch Ausgangspunkt für eine neue Freundschaft und die
Aufnahme engerer Beziehungen zwischen den altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union und der Schwedischen Kirche sein möge».104

«Angeregt durch die guten Kontakte in den letzten Jahren» begann
die IBK 2004 die Möglichkeit eines theologischen Dialogs mit der Kirche
von Schweden zu sondieren.105 Ein Jahr später sprach die IBK bei ihrer
Sitzung im Juni 2005 die Erwartung aus, «dass sich ein Dialog zwischen
den beiden Kirchen lohnen würde», denn: «Die Kirche von Schweden
vertritt eine stark katholische Theologie und ist mit anderen uns nahe
stehenden Kirchen verbunden.»106

Nach Vorgesprächen setzten die Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union und die Kirche von Schweden auf die Initiative der beiden
Erzbischöfe Vercammen und Hammar im Jahr 2005 eine Dialogkommission

ein. Der Dialog begann mit einer Sitzung in Haarlem unter dem
Co-Vorsitz von Bischof em. Jonas Jonson (*1939), 1989-2005 Bischof von
Strängnäs, und Jan Lambert Wirix-Speetjens, Bischof von Haarlem. Der
Auftrag an die Kommission war, zu untersuchen, ob kirchliche Gemein-

103 Ergebnisse der 38. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz, in:
IKZ 93 (2003) 205-207, hier 207. Vgl. auch Maja Weyermann, Bericht über die
38. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz [...], in: a. a. O., 201-205. -
S.-E. Brodd und B. Wirix wurden beide später Mitglied der Dialogkommission.

104 Angela Berus, Altkatholischer Erzbischof von Utrecht besucht die Schwedische

Kirche, in: IKZ 83 (2003) 267.
105 Communiqué der Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

in Wislikofen AG (Schweiz) vom 17. Juni bis zum 3. Juli 2004, in: IKZ 94 (2004)
203-204, hier 204: «Erstes Ziel dieser Gespräche soll der Informationsaustausch zu
bestimmten Themen sein. Es kann dahei noch nicht von einem eigentlichen Dialog
die Rede sein, sondern von einer Vorphase, die einen Dialog einleiten könnte.»

106 Communiqué der Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

in Doorn/NL vom 19. bis zum 24. Juni 2005, in: IKZ 95 (2005) 202f., hier 202.

34



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

schaft möglich sei. Die Kommissionsmitglieder waren von Anfang an von
der geistigen und liturgischen Nähe der beiden Kirchen angetan, wie sie

im theologischen Austausch und im gemeinsamen liturgischen Gebet zum
Ausdruck kam.

2007 schlug die Dialogkommission vor, auf ein ausführliches Dokument

zu verzichten und lediglich in einer kurzen Erklärung ähnlich dem
Bonner Abkommen festzustellen, dass keine Hindernisse für eine

Kirchengemeinschaft bestünden. Im Hintergrund stand die Überlegung, dass

beide Kirchen bereits jeweils in Kirchengemeinschaft mit der Anglikanischen

Kirchengemeinschaft bzw. mit einzelnen anglikanischen Kirchen
und mit der Philippinischen Unabhängigen Kirche standen. Die IBK hielt
jedoch ein grundlegendes theologisches Dokument für unverzichtbar.107

Die Kommission setzte daraufhin ihre Arbeit fort, leider ohne Bischof
Wirix, der am 29. Februar 2008 nach längerer Krankheit gestorben war.
Sein Nachfolger als Bischof von Haarlem, Dirk Jan Schoon, übernahm
den altkatholischen Ko-Vorsitz. Nach insgesamt zwölf Zusammenkünften
schloss die Dialogkommission ihre Arbeit mit der Fertigstellung des

Dokumentes Utrecht and Uppsala on the Way to Communion. Report from
the official dialogue between the Old Catholic Churches of the Union of
Utrecht and the Church of Sweden (2013) ab und übergab es den beiden

Auftraggebern, der Internationalen Bischofskonferenz und der Kirche von
Schweden. Der Inhalt des Berichts wird im Folgenden kurz vorgestellt.

2. Der Dialogbericht «Utrecht and Uppsala on the Way to
Communion»

2.1 Einführung und Vorgeschichte des Dialogs (Kapitel 1 und 2)

Im einführenden ersten Kapitel des Dialogberichts wird kurz charakterisiert,

wie die beiden Kirchen sich trotz unterschiedlicher Gestalt und
unterschiedlichen Kontexten inhaltlich nahestehen. Die Kirche von Schweden

ist die Mehrheitskirche in einem Fand, die altkatholische Kirche ist
eine Gemeinschaft kleiner Minderheitskirchen in verschiedenen Ländern.
Die eine versteht sich als Erbin der Reformation, die andere als Erbin der
Katholischen Reform. Trotzdem bestehen deutliche Parallelen im kirchlichen

Leben, im theologischen Denken, im Glauben und in der Liturgie.

107 Briefvon Erzbischof Dr. Joris Vercammen an die Kommission, Amersfoort,
15. Mai 2007.

35



Angela Berlis & Peter Feenstra

Der Dialog wird in einer Zeit geführt, in der die ökumenische
Landschaft insbesondere in Europa stark in Veränderung begriffen ist. Nationale

und konfessionelle Grenzen sind durchlässiger geworden als früher,
ein klassischer bilateraler Dialog ist heute möglicherweise weniger
selbstverständlich als noch vor wenigen Jahrzehnten. Konvergenz und Ökumene

in der multilateralen Breite stehen stärker im Fokus, eucharistische
Gastfreundschaft ist für viele Christinnen und Christen heute etwas
Selbstverständliches geworden.

Auf den ersten Blick wird dieser bilaterale Dialog vielleicht als etwas
Neues verstanden: Eine Kirche, die sich als katholisch versteht, und eine

Kirche, die sich zur lutherischen Kirchenfamilie zählt, wollen miteinander

in Kirchengemeinschaft treten. Sie scheinen damit die Trennung der
Reformation zu überwinden. Das ist zwar nicht unrichtig, muss jedoch
relativiert werden. Denn auch die anglikanische Kirche versteht sich als
eine Kirche, die durch die Reformation hindurchgegangen ist. Zudem
bedeutet die Gemeinschaft mit der Kirche von Schweden nicht automatisch
auch Gemeinschaft mit anderen lutherischen oder reformierten Kirchen.
Die Kirche von Schweden ist zwar Mitglied der lutherischen Kirchenfamilie,

hat aber eine eigene Prägung.
Im ökumenischen Gespräch ist nicht immer deutlich, was mit

Begriffen wie «katholisch», «protestantisch», «evangelisch», «evangelikal»
oder «volkskirchlich» gemeint ist. Deshalb sind Vorbemerkungen zur
Begrifflichkeit (Kapitel 1.5) angebracht und von Bedeutung.

Im zweiten Kapitel des Dialogberichts wird die Vorgeschichte des

Dialogs anhand verschiedener Begegnungen und Anlässe skizziert; diese
wurden im ersten Teil dieses Beitrages bereits ausführlich und mit weiteren

Beispielen vor ihrem jeweiligen historischen Hintergrund behandelt.
Die Übersicht zeigt, dass dieser bilaterale Dialog tatsächlich eine längere
Vorgeschichte hat und nicht einfach als gelungenes Beispiel eines
abgeschlossenen Dialogs innerhalb der Reformationsdekade angesehen werden

kann.

2.2 Porträts der beteiligten Kirchen (Kapitel 3 und 4)

Im dritten und vierten Kapitel des Dialogberichts werden die Altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden dargestellt.

Sie haben um der Vergleichbarkeit willen den gleichen Aufbau:
Überblicksartig werden jeweils geschichtliche Entwicklungen, die Bedeutung

von Protest und Reform, grundlegende Texte, das Kirchen- und

36



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

Amtsverständnis, das ökumenische Netzwerk und das Leben der Kirche
behandelt. Diese Darstellungen sollen den Mitgliedern der einen Kirche
(etwa Synodendelegierten) als Information über die andere Kirche dienen;
sie sind aber auch für ein breiteres Publikum interessant. Der Vergleich
zeigt, dass, auch wenn die Geschichte auf verschiedene Wege führt, man
am Ende doch bei einem ähnlichen Punkt ankommen kann.

2.3 Theologischer Teil über die gemeinsame Vision (Kapitel 5)

Das fünfte Kapitel stellt das Herz des Dialogberichts dar. Darüber hat die

Dialogkommission am ausführlichsten diskutiert. Denn sie war sich be-

wusst, wie schwierig die Formulierung einer gemeinsamen Glaubenssprache

ist, wie grundlegend sie aber zugleich für die Verständigung ist. Sprache

ist heikel, Worte rufen verschiedene Assoziationen hervor. Eh man
sichs versieht, scheiden sich die Geister. Die Kommission hat deshalb
bereits früh begonnen, sich über die vier notae ecclesiae, die vier Merkmale
der Kirche nach dem nizäno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis

(Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität) auszutauschen und
einen gemeinsamen Text darüber zu entwerfen.

Die Abschnitte 5.2 und 5.3 behandeln die Kirchenstruktur,
insbesondere das Verständnis der Ortskirche und die Sakramentalität der Kirche.

Der Abschnitt über die Sakramentalität schliesst mit der Feststellung,
dass auf der Ebene der sakramentalen Handlungen und Gnadenmittel keine

kirchentrennenden Unterschiede bestehen: «Die Kirchen zeigen
Verschiedenheiten, aber auf der fundamentalen theologischen Ebene und in
der pastoralen Praxis sind sie vereinbar».108 Auch der letzte Abschnitt des

theologischen Teils (5.4), in dem die Apostolische Sukzession und das

Bischofsamt behandelt werden, endet mit dem Fazit, dass zwar
Unterschiede feststellbar sind, die Gemeinsamkeiten im Hinblick auf Bedeutung

und Inhalt des Amtes jedoch grundlegend sind.

2.4 Themen für weiterführende Gespräche (Kapitel 6)

Bei den im sechsten Kapitel behandelten Themen handelt es sich nach

Auffassung der Dialogkommission um Fragen, die nicht kirchentrennend
sein müssen. Weiterführende Gespräche, eventuell zusammen mit angli-

108 Utrecht and Uppsala on the Way to Communion (wie Anm. 1), 123, s. u.; dt.
Version: 198.

37



Angela Berlis & Peter Feenstra

kanischen Vertreterinnen und Vertretern, könnten für den weiteren
ökumenischen Diskurs von Bedeutung sein, da sie die Grundlagen der Kirche
betreffen. Solche offenen Fragen wurden mit Blick auf das Verständnis
der apostolischen Tradition und der Lehre der ökumenischen Konzilien
(6.1.1) festgestellt. In diesem Kontext kommt auch das filioque zur Sprache,

das inhaltlich ausdiskutiert sein mag, jedoch noch immer als Symbol
der Trennung zwischen Ost- und Westkirche wahrgenommen wird (6.1.2).
Eine weitere Frage betrifft die Verbindung zwischen dem Teilen des

Tisches des Herrn und kirchlicher Gemeinschaft (6.2): Wenn unsere Ekkle-
siologie eine eucharistische ist, so sind beide Formen der Gemeinschaft

grundsätzlich gleich. Deshalb ist es eine Anomalie, wenn zwei Kirchen
offiziell vereinbaren, den Tisch des Herrn miteinander zu teilen, und trotzdem

getrennt bleiben. Die Praxis, einzelne Gläubige einer anderen Kirche
am Tisch des Herrn nicht auszuschliessen, liegt auf einer anderen Ebene.

Ekklesiologisch gleichermassen schwierig ist die Frage nach der
Transitivität von Kirchengemeinschaft (6.3). Wenn zwei Kirchen jeweils
mit einer dritten Kirche, jedoch nicht untereinander in Gemeinschaft
stehen, wirft dies Fragen nach den Konsequenzen einer bilateralen Beziehung

für die weiteren Beziehungen der Partner auf. Intransitivität, das

ohne Wirkung Bleiben der Kirchengemeinschaft auf die «Freunde meiner
Freunde», ist unbefriedigend, erst recht da communicatio in sacris viel
mehr bedeutet als Freundschaft. Begrüssenswert ist, dass die Kirchengemeinschaft

zwischen der Kirche von Schweden und den altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union eine Transitivität herstellt, die bisher fehlte:
Beide Kirchen standen in Gemeinschaft mit anglikanischen Kirchen und

mit der Iglesia Filipina Independiente, jedoch nicht miteinander. Wie
Christopher Meakin feststellt, entstehen durch unsere Verbindung neue

Intransitivitäten, die weitere ökumenische Gespräche anstossen können.109

2.5 Empfehlungen für eine Vereinbarung der Kirchengemeinschaft
(Kapitel 7)

Vieles von dem, was während des Dialogprozesses zur Sprache kam, findet

sich in den Empfehlungen der Dialogkommission, die in die Vereinbarung

über die Kirchengemeinschaft übernommen wurden. Die Empfehlungen

beginnen mit vier Aussagen darüber, was die Kirchen anerkennen.

109 Vgl. seinen Beitrag «Utrecht and Uppsala together: A Developing Communion
from a Swedish perspective» in diesem Beiheft, 47-58.

38



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

Grundlegend ist: Jede der beiden Kirchen entspricht den notae ecclesiae
und weist eine ununterbrochene bischöfliche Struktur auf. Voneinander
abweichende Traditionen heben die Kontinuität mit der apostolischen
Tradition nicht auf, sondern bekunden die Vielfalt in der Einheit.

Daneben enthalten die Empfehlungen acht Selbstverpflichtungen,
von denen die folgenden hervorgehoben seien: Jede Kirche behandelt die

getauften Glieder der anderen Kirche so, als seien sie Glieder der eigenen
Kirche. Auch die Übernahme von Geistlichen (in Übereinstimmung mit
den geltenden Regeln der jeweiligen Kirche) ist möglich. Als konkretes
Vorhaben wird benannt, «Konsultationen von Repräsentanten unserer
Kirchen anzuregen und in Theologie und Pastoral Lernprozesse und
Austausch von Gedanken und Informationen zu fördern wie auch den
Austausch von Studierenden».110 Diese Selbstverpflichtung setzt voraus, dass

wir voneinander lernen können. Die deutschsprachige und die niederländische

altkatholische Theologie sind stark an einer biblischen Theologie
orientiert, ihre Stärken liegen auf dem Gebiet der Kirchengeschichte und
der Ekklesiologie. Die Theologie, die die Kommissionsmitglieder in
Schweden kennenlernten, hat einen stärkeren Bezug auf die kirchliche
Praxis.111 Das mag nicht zuletzt eine Reaktion auf die veränderte Lage
sein: Seit dem 1. Januar 2000 ist die Kirche von Schweden, mit mehr als

sechs Millionen Mitgliedern die drittgrösste lutherische Kirche der Welt,
nicht mehr Staatskirche und hat zudem viele Mitglieder verloren. Zwar
sind immer noch etwa 63% der Bevölkerung Mitglied der Kirche von
Schweden, aber das heisst in diesem stark säkularisierten Land nicht, dass

die Mitglieder auch in die Kirche gehen.112: «They tend to share the values

of the Church, and respect Jesus as a role model, but shy away from the

designation <religious> or <Christian>.113 Individuelle Selbstbestimmtheit
und Selbstverwirklichung sind allgemeine Werte in Schweden.114 Auf
derartige Entwicklungen reagiert die Kirche von Schweden, indem sie sich
verstärkt an Gemeindeaufbau, Spiritualität, Diakonat und Jugendseelsorge

orientiert. Auf diesen Gebieten hat sie eigene praktische Formen und

110 Punkt 10 der Vereinbarung, abgedruckt in diesem Heft: 215f.
111 Vgl. z.B. Sune Fahlgren/Jonas Idestrom (eds), Ecclesiology in the Trenches.

Theory and Method under Construction, Eugene, OR (Pickwick) 2015.
112 Vgl. Anders Bäckström, Believing in belonging. The Swedish way of being

religious, in: Riikka/Esko Ryökäs (eds), Urban Faith 2000, Helsinki (University of
Helsinki) 1993, 31-42.

113 Edgardh, Embracing the Future (wie Anm. 44), 71.
114 A. a. O., 72.

39



Angela Berlis & Peter Feenstra

Strategien entwickelt. Aufgrund der unterschiedlichen Grössenverhältnis-
se sind solche Praktiken in der Regel nicht ohne Weiteres auf eine
altkatholische Bistums- oder Gemeindesituation übertragbar. Trotzdem können

wir von den Erfahrungen der schwedischen Kirche viel lernen, da ja
auch in unseren Ländern die Säkularisierung voranschreitet und die
Volkskirche sich zu einer Kirche der Freiwilligen verändert. Ein einfaches

Beispiel möge dies erhellen. Die kirchliche Jugendarbeit in Schweden
wollte eine Methode entwickeln, die Jugend- und anderen Gemeindegruppen

dabei zu unterstützen, den eigenen Glauben zu thematisieren. Das

Ergebnis war ein Spiel mit Karten, auf denen einfache Fragen über den

persönlichen Glauben stehen. Mithilfe dieser Karten befragen sich die

Mitspielenden gegenseitig. Eine Frau berichtete vom Erfolg dieser
spielerischen Vorgehensweise. Ihr Chor hatte dadurch zum ersten Mal über den

persönlichen Glauben gesprochen, entspannt und inhaltsreich. Dieses

Spiel liesse sich ohne Weiteres in die Landessprachen unserer altkatholischen

Kirchen übersetzen und könnte vielerorts ein hilfreiches Mittel sein,

um das Glaubensgespräch zu stimulieren. Ein ähnliches Beispiel sind die
Perlen des Glaubens115, die 1995 von Bischof em. Martin Lönnebo (*1930)
entwickelt wurden und seitdem in verschiedenen europäischen Ländern
für Jugendliche und junge Erwachsene einen zeitgemässen spirituellen
Impuls bieten.

Vielversprechend erscheint auch eine künftig verstärkte Anwesenheit

von schwedischen Teilnehmerinnen und Teilnehmern an altkatholischen

Kongressen, Theologenkonferenzen, Besinnungs- und Einkehrtagen.

Wie bereits aus Berichten über Begegnungen früherer Zeit erhellt,
werden Altkatholiken und Schweden vieles bei den anderen finden, was
sie wiedererkennen. Dies, aber auch die unterschiedlichen theologischen
Ansätze und Fragen werden zu gegenseitiger Bereicherung und
Wertschätzung führen.

Was will die Kirche von Schweden von den Altkatholiken lernen? In
einem kürzlich gehaltenen Interview nennt die Ökumenebeauftragte Maria

Klasson Sundin das Entdecken der gemeinsamen Sendung der beiden

115 Diese Gebetsschnur heisst auf Schwedisch Frälsarkransen, was sowohl
Erlösungskranz als Rettungsboje bedeutet; im deutschen Sprachraum ist sie bekannt unter
dem Namen «Perlen des Lebens» oder «Perlen des Glaubens», im Englischen als
«Wreath of Christ» oder «Pearls of Life». Vgl. Martin Lönnebo, Pearls of Life -
Practice in courage, joy, restraint and living close to God, Stockholm (Verbum Förlag)
2005.

40



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

Kirchen in der heutigen Zeit. Eine Kirche, die ihre gesellschaftliche
Monopolstellung verloren hat, lege die alte Mentalität der Staatskirche nicht
ohne Weiteres ab. Die altkatholische Kirche könne als Minderheitskirche
ein Spiegel sein und eine andere Perspektive bieten. «Wir brauchen diese

Reflexion, um besser zu verstehen, wo wir selbst stehen», beschreibt Klas-
son Sundin.116

Die Kirche von Schweden unterhält ungefähr 40 Auslandgemeinden.
An manchen Orten gibt es bereits lebendige Beziehungen auf Gemeindeebene117,

andernorts werden Kontakte vor Ort gesucht und aufgebaut.118

2.6 Der Anhang (Kapitel 8)

Im achten Kapitel, dem Anhang des Dialogberichts, finden sich neben

Tabellen über Daten, Sitzungsorte und Namen der Kommissionsmitglieder
auch Schaubilder, auf denen die Struktur der beiden Kirchen dargelegt

ist. Für die Utrechter Union wurde ein Schaubild aufgegriffen, das beim
XXVI. Internationalen Altkatholikenkongress in Delft (1994) unter dem
Namen «Rose of Utrecht» im Umlauf war. Das Schaubild führt vor Augen,
wie die altkatholischen Kirchen der verschiedenen Länder wie «Blumenblätter»

durch ihre Bischöfe in der Internationalen Bischofskonferenz
repräsentiert werden und wie die «Rose» ausserdem von internationalen

116 Vgl. [Bernd Wallet], Dialoog is een kijkje (wie Anm. 68).
117 Vgl. dazu die Beiträge von Thomas Wetschka und Maria Scharffenberg in

diesem Beiheft: 59-65 und 66-68.
118 So teilt Pfr. Hans de Rie, altkatholische Paradijsgemeinde in Rotterdam, das

Folgende mit: In Rotterdam bestehen mehrere skandinavische Seemannskirchen. Sie
haben untereinander Kontakt, sind aber nicht daran gewöhnt, am ökumenischen
Leben der Stadt teilzunehmen. Dies hängt u. a. damit zusammen, dass der schwedische
Pfarrer nicht nur den schwedischen Gläubigen beisteht, die in den Niederlanden wohnen

und arbeiten, sondern auch schwedische Gefängnisinsassen besucht. Zudem ist
die schwedische Gemeinde in Rotterdam (die einzige in den Niederlanden) klein und

fragil. Mit dem vorigen Pfarrer war ein guter Kontakt gewachsen; er und die
schwedischen Gemeindemitglieder waren erstaunt über die vielfältige Vernetzung der
Rotterdamer altkatholischen Gemeinde und ihre diakonische Arbeit, z.B. ihre Mitarbeit
an der Lebensmittelbank, mit der die mehr als 100 000 Menschen versorgt werden,
die unter der Armutsgrenze in Rotterdam leben. Mit dem Weggang des Pfarrers im
Sommer 2017 hörte auch der Kontakt auf, der mit dem neuen Pfarrer wieder geknüpft
wurde. Doch er weiss schon jetzt, dass er auch nicht lange bleiben wird. Die gemeinsame

Eucharistiefeier am 21. Januar 2018 wurde von beiden Pfarrern zusammen
vorbereitet, von ihr werden neue Impulse für die künftige Zusammenarbeit vor Ort
erwartet. - Mit Dank an Pfr. Hans de Rie für seine Mitteilungen am 3.12.2017.

41



Angela Bertis & Peter Feenstra

Organen wie den Altkatholikenkongressen, der Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift, den Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenzen

und vom Laienforum zusammengehalten wird. Zudem ist dargestellt,
wie in den einzelnen altkatholischen Kirchen die Leitungsstrukturen auf
Bistumsebene funktionieren.

Die schwedischen Kirchenstrukturen werden auf den drei Ebenen
der Pfarrgemeinde, des Bistums und der nationalen Kirche dargestellt.
Auffällig ist die zentrale Rolle der «Bistumskapitel», die wir innerhalb der

Kirchen der Utrechter Union in vergleichbarer Weise lediglich in der
niederländischen Erzdiözese Utrecht kennen.

3. Die Besiegelung der Kirchengemeinschaft

Bei einer ausserordentlichen Sitzung der IBK am 10. Oktober 2013

erkannte die IBK den Schlussbericht als Grundlage an und setzte innerhalb
der einzelnen Mitgliedskirchen der Utrechter Union einen Rezeptionspro-
zess und mit ihren ökumenischen Partnern119 einen Konsultationsprozess
in Gang, der bis 2016 abgeschlossen sein sollte. Eine theologische
Auseinandersetzung bei einer Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz,

bei der Theologinnen und Theologen aus den altkatholischen
Kirchen untereinander unter Einbeziehung von Kommentaren von
Vortragenden aus Kirchen, mit denen Gemeinschaft besteht oder gesucht wird,
diskutieren und theologische Stellungnahmen formulieren, konnte
aufgrund des gesetzten Zeitrahmens bedauerlicherweise nicht stattfinden.
Bei ihrer Jahreskonferenz vom 15. bis zum 19. Juni 2015 in Prag nahm die
IBK die bis dahin vorliegenden Stellungnahmen aus den verschiedenen
altkatholischen Kirchen zur Kenntnis und stimmte der Kirchengemeinschaft

mit der Kirche von Schweden zu.120

119 Der Dialogbericht wurde zwischen 2013 und 2016 in mehreren ökumenischen
Dialogkommissionen bzw. Gremien besprochen: in der Internationalen
Römischkatholisch/altkatholischen Dialogkommission (2014), in der Orthodox/Altkatholischen

Arbeitsgruppe sowie im Anglikanisch-Altkatholischen Internationalen
Koordinierungsrat (AOCICC). - Zur theologischen Kompatibilität der von der altkatholischen

Kirche geführten Dialoge untereinander vgl. Urs von Arx, Kirchliche
Gemeinschaft auf der Basis einer eucharistischen Ortskirchentheologie - illustriert am
[altkatholischen] Dialog mit der Orthodoxen Kirche, der Römisch-Katholischen
Kirche und der Kirche von Schweden, in: IKZ 105 (2015) 259-287.

120 Communiqué der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz, in:
IKZ 105 (2015) 329f. Bei einer internen Tagung der IBK mit den altkatholischen

42



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

In den Niederlanden wurde der Dialogbericht bei der 66. Provinzialsynode
der Geistlichkeit am 5. Juni 2014 sowie in den diözesanen Pastoralkonferenzen

besprochen. Am 21. Mai 2015 berichteten die Bischöfe bei der 67.

Provinzialsynode der Geistlichen darüber, dass der Bericht vom Haus der Bischöfe
der Kirche von Schweden angenommen worden sei. Am 1. Juni 2017 lag der
68. Provinzialsynode eine niederländische Übersetzung des Berichts (von
D. J. Schoon) vor. Bei der Allgemeinen Synode, die in den Niederlanden
beratende Funktion hat, wurde der Bericht nicht besprochen.121

Die 59. Ordentliche Synode des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland, die vom 2. bis zum 5. Oktober 2014 in Mainz tagte, nahm den

Antrag 55, der von Bischof Dr. Matthias Ring im Namen der Synodalvertretung

vorgestellt wurde, bei einer Enthaltung an: «Die Synode begrüsst die

Ergebnisse des 2013 abgeschlossenen Dialogs zwischen den Kirchen der
Utrechter Union und der Kirche von Schweden, wie sie im Bericht <Utrecht und

Uppsala auf dem Weg zur kirchlichen Gemeinschaft» dargelegt sind. In dem
Bericht wird den beteiligten Kirchen aufgrund bestehender Gemeinsamkeiten
in Theologie und Praxis das Feststellen kirchlicher Gemeinschaft empfohlen.
Die Synode bittet den Bischof, sich im Rahmen der Internationalen Alt-Katholischen

Bischofskonferenz für entsprechende Schritte einzusetzen.»122

In der 146. Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, im Juni 2014 in Bern, berichtete Bischof Dr. Dirk Jan Schoon (Haarlem)

über den Dialog. Die vorläufige deutsche Übersetzung des Dialogberichtes

war den Synodalen zur Vernehmlassung zugestellt worden. Nach Erläuterungen

durch Prof. Dr. Urs von Arx wurden Fragen geäussert, die vor allem
um die Konsequenzen der kirchlichen Gemeinschaft kreisten. Während der
148. Session der Nationalsynode teilte Bischof Dr. Harald Rein den Synodalen

in seinem Ökumenebericht den Beschluss der IBK über das Eingehen
einer Kirchengemeinschaft mit der Kirche von Schweden mit.123

Mitgliedern aller Dialogkommission im August 2015 wurden Überlegungen zum
Thema «Kompatibilität der bisherigen zwischenkirchlichen Beziehungen und der
bilateralen Dialoge als Dienst an der Einheit» angestellt.

121 Frdl. Auskunft von Bischof Dr. Dirk Jan Schoon, Haarlem, am 11.12.2017.
122 Amtliches Kirchenblatt des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in

Deutschland, Band X Nr. 10 (4. Dezember 2014) Nr. 2, 29 (frdl. Mitteilung von
Ordinariatsrat Dr. Ralph Kirscht, Bonn, 12.12.2017).

123 Vgl. Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz, 146. Session

vom 13./14. Juni 2014 in Bern. Protokoll und Dokumentation, [Bern (Eigenverlag)
2015], 26-28; vgl. ausserdem: Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, 148. Session vom 27728. Mai 2016 in Solothurn. Protokoll und Dokumentation,

[Bern (Eigenverlag) 2017], 22.

43



Angela Bertis & Peter Feenstra

Die Ordentliche Synode der Altkatholischen Kirche in Österreich nahm mit
57 Stimmen bei drei Gegenstimmen den Antrag der Geistlichenkonferenz
(Referent Pfr. Mag. Eisenbraun) an: «Die Hohe Synode der Altkatholischen Kirche
Österreichs möge einer kirchlichen Gemeinschaft der Altkatholischen Kirchen
der Utrechter Union mit der Kirche von Schweden zustimmen. Begründung:
Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Utrechter Union steht
der Gemeinschaft mit der Schwedischen Kirche positiv gegenüber.»124

Für die Altkatholische Kirche in der Tschechischen Republik liegt bisher
keine Reaktion vor, der Dialogtext wird erst bei der nächsten Synode besprochen

werden.125

Der Synodalrat der Polnisch-Katholischen Kirche in Polen nahm zusammen
mit Bischof Wiktor Wysoczanski am 12. November 2015 den Dialogtext
«Utrecht and Uppsala on the Way to Communion», der ihnen von Prof. Urs von
Arx vorgestellt worden war, zur Kenntnis. Ein Beschluss zur Frage der
Aufnahme von Kirchengemeinschaft wurde nicht gefasst.126

Das Haus der Bischöfe der Kirche von Schweden nahm den Schlussbericht

im November 2015 an.127

Im Rahmen einer Eucharistiefeier in der Kathedrale von Uppsala, mit
der die Nationalsynode der Kirche von Schweden endete, unterschrieben
die Erzbischöfin von Uppsala, Antje Jackelén, und der Erzbischof von
Utrecht, Joris Vercammen, als Vorsitzender der IBK am 23. November 2016

die Vereinbarung.128 Der Bischof von Strängnäs, Johan Dalman, der von
2005 bis 2008 als Ko-Sekretär der Kommission angehört hatte, betonte in
seiner Predigt, dass beide Kirchen jetzt in einer neuen Weise als «Wir»

124 Antrag Nr. 1 über «Kirchliche Gemeinschaft mit der Kirche von Schweden»,
Auszug aus dem Beschlussprotokoll über die Sitzungen der Ordentlichen Synode
2015 vom 23. bis zum 26. Oktober 2015, Bischöfliche Kanzlei der Altkatholischen
Kirche Österreichs, Wien (frdl. Mitteilung von Silvia Breithofer, Wien, am 19.12.2017).

125 Frdl. Mitteilung von Petr Vins, Prag, am 26.12.2017.
126 Frdl. Mitteilung von Bischof Wiktor Wysoczanski, Warschau, am 20.12.2017,

an Prof. Urs von Arx. - Uber weitere Diskussionen oder Entscheidungen liegen keine
Informationen vor.

127 Vgl. Kyrkomötet Kyrkostyrelsens skrivelse 2015:4. Ekumenisk överenskom-
melse mellan Svenska kyrkan och de Gammalkatolska kyrkorna av Utrechtunionen.
Kyrkostyrelsen överlämnar denna skrivelse tili kyrkomötet. Uppsala den 11 juni 2015.

https://wwwl.svenskakyrkan.se/1288900 (zuletzt besucht am 03.01.2018).
128 Der Text der Vereinbarung beruht - mit nur kleinen Veränderungen im Text -

auf dem Vorschlag im 7. Kapitel des Dialogberichts («Empfehlungen»); Utrecht and

Uppsala on the Way to Communion (wie Anm. 1), s. u., 131f.

44



Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden

sprechen können, in das wir uns gegenseitig einschliessen.129 Dieses neue
«Wir» bietet neue Chancen, in der Ökumene130 und in der Gesellschaft.131

Diese Besiegelung wurde in einem Festakt in Anwesenheit der Erz-
bischöfin von Uppsala und des Erzbischofs von Utrecht, weiterer Mitglieder

der Kirche von Schweden sowie Bischöfen und weiteren Vertreterinnen

und Vertretern der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union in der
St. Gertrudis-Kathedrale in Utrecht am 20. Januar 2018 erneut bekräftigt.
Nun geht es darum, die Gemeinschaft zwischen der Kirche von Schweden
und den altkatholischen Kirchen der Utrechter Union im Rahmen der
geschlossenen Vereinbarung mit Leben zu füllen.

Angela Bertis (*1962 in München D), Prof. Dr. Studium der Theologie in Bonn
und Utrecht. 1988-1991 Gemeindearbeit in St. Engelmundus/IJmuiden,
1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen Universitätsseminar
Bonn, 1996 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn, 1998 Promotion an
der Katholischen Universität Nimwegen (Niederlande). 2000-2009 Dozentin
für Seelsorge und Gemeindeaufbau am Alt-Katholischen Seminar Utrecht,
2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem Post-Doc-Anstellung an
der Theologischen Fakultät Tilburg. Seit 2006 ausserdem «bijzonder hoog-
leraar» fürAlte Katholische Kirchenstrukturen, Stiftungsprofessur des
Altkatholischen Seminars an der Universität Utrecht. Seit Herbst 2009 ao., seit
2012 o. Professorin für Geschichte des Altkatholizismus und Allgemeine Kir-

129 Die Predigt ist nach Auskunft von Bischof Dalman leider nicht erhalten
(E-Mail vom 5. November 2017). Ein Bericht über die Unterzeichnung ist zu finden
in: Peter Feenstra, Een nieuw «Wij», https://www.okkn.nl/pagina/3933/een_
nieuw wij_ (zuletzt besucht am 03.12.2017).

130 In ökumenischen Organen wurde über die Kirchengemeinschaft berichtet:
ÖR 66 (2017) 284; Andreas Krebs, 500 Jahre nach der Reformation, in: Materialdienst

68 (2017) 1, lf.; im Dokumentationsteil wurde ein Teil der deutschen Übersetzung

des Berichts (Stand 2013) abgedruckt, vgl. a. a. O., 5-12.
131 Mit der Kirchengemeinschaft verbindet die Kirche von Schweden auch das

praktische Anliegen konkreter Kooperation zwischen ihren Auslandgemeinden und
altkatholischen Gemeinden in Europa. Welche Ausstrahlung eine derartige
Zusammenarbeit auf die Gesellschaft und für gesellschaftliche Fragen haben wird, wird sich
in Zukunft erweisen. Beide Kirchen verbindet miteinander (und mit weiteren
Kirchen, mit denen sie in Gemeinschaft stehen) ihr Anspruch, katholisch und liberal zu
sein und sich anstehenden gesellschaftspolitischen Fragen Herausforderungen mit
offenem Visier stellen zu wollen. Vgl. dazu Sven-Erik Brodd, Impressions of the
Church of Sweden: liberal and catholic with nuances ofLutheranism, in: International
Journal for the Study of the Christian Church 17 (2017) 3, 133-155, hier 145 und 150.

Der genannte Beitrag gibt eine prägnante Übersicht über das kirchliche und ökumenische

Selbstverständnis der Kirche von Schweden.

45



Angela Berlis & Peter Feenstra

chengeschichte, 2009-2017 Vorsteherin des Departementsfür Christkatholische

Theologie und Vizedekanin, seit 2010 Co-Leiterin des Kompetenzzentrums

Liturgik, Theologische Fakultät, Universität Bern.

Adresse: Kramgasse 10, CH-3011 Bern, Schweiz
E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch

Peter Feenstra (*1962 in Schiedam NL) studierte 1981-1989 altkatholische
Theologie in Utrecht und Bonn, arbeitete 1990-1991 als Seelsorger in
Alkmaar, 1991-1993 als Vikar in Bonn, 1993-2005 als Pfarrer in Arnheim,
2005-2010 in Haarlem, 2010-2013 als Pfarrverweserfür die Kirchgemeinde
Bern mit Seelsorgeauftragfür die Regionen Emmental und Oberaargau,
ausserdem 2011-2013 Hochschulseelsorger in Bern. Seit 2014 Pfarrer der
christkatholischen Kirchgemeinde Magden-Olsberg. 2005-2013 altkatholischer
Ko-Sekretär der Kommission für den Dialog zwischen der Utrechter Union
und der Kirche von Schweden. Derzeit bereitet er eine praktisch-theologische
Dissertation an der Theologischen Fakultät der Universität Bern überLinea-
rität in der Predigt vor.

Adresse: Kirchweg 17, CH-4312 Magden
E-Mail: peter.feenstra@christkatholisch.ch

Summary

From the 19th century onwards, there have been encounters between Old
Catholics and Swedish Lutherans, some through the relationships with Anglicans.

Early on, Old Catholics tended to recognize in the Church of Sweden a

kindred church. In 2005 an official dialogue between the Church of Sweden
and the Union of Utrecht was initiated. The outcome of the dialogue was the
document "Utrecht and Uppsala on the Way to Communion", presented to the
two churches in 2013. This document offers presentations of the two churches
and outlines their common theological understanding. After a process of
reception in both churches, the declaration of Communion proposed in the
report of the dialogue was signed in 2016 by the Archbishops of Uppsala and of
Utrecht. This agreement enables the two churches to welcome each other's
members and clergy as if they were their own. It also highlights that shared

use of church resources and shared theological reflection could enrich both
communities.

Key Words - Schlüsselwörter

Utrechter Union - Kirche von Schweden - Begegnungen und Wahrnehmungen

- 19.-21. Jahrhundert - Dialogbericht 2013

46


	Die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Kirche von Schweden : historische Begenungen und aktuelle Entwicklungen

