Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 3-4

Artikel: Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte : Abschied von den
Katharern oder Neubesinnung auf die Quellen?

Autor: Muller, Daniela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte:
Abschied von den Katharern oder Neubesinnung auf
die Quellen?

Daniela Miiller

1. Methodische Grundlegungen”

In den letzten Jahrzehnten haben die Auswirkungen der soziolinguisti-
schen Methodik die Geschichtswissenschaft tiefgreifend verdndert, wobei
sich gerade in der Medidvistik ein erstaunlicher Paradigmenwechsel voll-
zog. An die Stelle der historisch-kritischen Methode, mit deren Hilfe His-
toriker Fragen nach der Faktizitit der historischen Geschehnisse beant-
worten wollten, trat in vielen Publikationen nun die «dekonstruktive»
Methode. Historiker bemiihten sich jetzt primér — wenn nicht sogar aus-
schliesslich — darum, Entstehung und Funktion der «narratives» zu ent-
schliisseln. Indem Begriffe und Begrifflichkeiten einer kritischen Uber-
priifung unterzogen wurden, begannen aber auch die mit diesen Begriffen
bezeichneten Dinge — Personen, Bewegungen, Ereignisse — dahinter zu
verschwinden. Sie erhielten den Beigeschmack des rein Konstruierten,
Fabrizierten, des lediglich Ersonnenen. So erfahren wir, dass bislang un-
bestrittene Grossen der Geschichte ihr Dasein nicht der Faktizitit, son-
dern der Fiktion verdanken. Wir lernen, dass Jesus von Nazareth eine
Erfindung des romischen Geschichtsschreibers Flavius Josephus war,!
Benedikt von Nursia, der Vater des lateinischen Monchtums, von Papst
Gregor 1. kreiert wurde,2 dass Mohammed eine mythische Fabrikation
war? und dass Karl der Grosse durch eine Kalendermanipulation Kaiser

Der vorliegende Text wurde anlisslich des 20-jdhrigen Bestehens des «Inter-
nationalen Arbeitskreises Altkatholizismusforschung» am 20. April 2018 beim Jah-
restreffen des IAAF in Bonn vorgetragen (s. u., S. 264-266); fiir die Veroffentlichung
wurde er {iberarbeitet.

I JosepH ATWILL, Das Messias-Ritsel. Die Geheimsache Jesus, Berlin (Alleg-
ria) 2008.

2 Radikal: FRaNcIs CLARK, The Gregorian Dialogues and the Origins of Bene-
dictine Monasticism, Leiden (Brill) 2003; gemaéssigter: JOHANNES FRrIED, Der Schlei-
er der Erinnerung. Grundziige einer historischen Memorik, Miinchen (C. H. Beck)
2004, vor allem 350-348.

3 So die umstrittene These von JoHN WANSBROUGH, Quranic Studies. Sources
and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford (Oxford University Press) 1977.

IKZ 108 (2018) Seiten 205-227 205



Daniela Miiller

Ottos III. ins Leben kam.# Die Katharer hat es, folgt man den Uberlegun-

gen Uwe Brunns’ oder Mark Peggs®, ebenso wenig wirklich gegeben.

Zwar ist hier weder die Zeit noch der Ort, um eine Einfiihrung in die
Geschichtsphilosophie und -methodik in allen Facetten vorzustellen. Und
doch sollen in einem zwar kursorischen, aber hoffentlich erhellenden
Uberblick einige Hintergriinde der Methodendiskussion geklirt werden,
die verstidndlich machen, wie es zum aktuellen de-konstruktiven Umgang
mit der Vergangenheit kommen konnte.

Historiker aller Sparten befassen sich mit der Interpretation schriftli-
cher Materialien, um das Erbe der Vergangenheit vor dem Vergessen zu
bewahren oder der Gefahr des Vergessengehens zu entreissen.” Herme-
neutik, Strukturalismus, Poststrukturalismus, Dekonstruktivismus sind
dabei nur die zumeist gehandhabten, aber keineswegs ausschliesslichen
Richtungen. Gemeinsam ist den genannten Methodenausrichtungen — wie
unterschiedlich sie auch vorgehen — die ausschliessliche Konzentration
auf den Text. Ubergreifende geschichtliche Dimensionen werden ausge-
blendet, stattdessen wird die Aufmerksamkeit auf den Einzeltext gelenkt.
Es geht um textimmanente Interpretation.

Anders arbeitet die Diskurstheorie, die in ithren Grundannahmen auf
Michel Foucault zuriickgeht.® Im Allgemeinen ging es Foucault priméir
um drei Fragen:

a) Wie hat sich in der Sprache das Wissen von den Dingen organisiert?
Nach welchen Regeln haben unterschiedliche Epochen ihr Wissen von
der Welt in sprachliche und damit symbolische Systeme gegossen?

b) Wie hat das sprachlich gesteuerte Wissen die soziale Selbstorganisa-
tion des Menschen verindert?

4 HERBERT ILLIG, Wer hat an der Uhr gedreht? Wie 300 Jahre Mittelalter erfun-
den wurden, Miinchen (Econ) 1999.

5 Uwe BRrUNN, Des contestataires aux «Cathares». Discours de réforme et pro-
pagande antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant I’Inquisition, Paris
(Institut d’Etudes Augustiniennes) 2006.

6 MARK GREGORY PEGG, A most holy war. The Albigensian Crusade and the
battle for Christendom, Oxford (Oxford University Press) 2008.

7 Siehe hierzu die zahlreichen Einfiihrungswerke in die historische Methode,
etwa MARK BOONE, Historici en hun metier. Een inleding tot de historische kritiek,
Gent (Academia Press) 2007.

8  So schon in seinem Werk: MicHEL FoucauLt, Die Ordnung der Dinge, Frank-
furt a. M. (Suhrkamp) 2003 (franz. Les mots et les choses. Une archéologie des scien-
ces humaines, Paris [Gallimard] 1966).

206



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

¢) Welche Rolle spielt dabei Macht, was ist Macht {iberhaupt, und wer iibt
iber wen wie Macht aus?

Foucaults Uberlegungen am Beispiel der Sexualitiit® konnte man beinahe
direkt auf die Hiresie iibertragen: Auch Héresie wire also, nach Foucault,
etwas, was erst iiber sprachliche Akte, vor allem Texte, aber auch Bilder,
hergestellt worden ist.lY Erst dadurch, dass die Kultur den Menschen ge-
zwungen hat, sich im Gestéindnis zu dussern (hier sind wir mitten in der
Problematik der Inquisitionsprotokolle!), sein Innerstes preiszugeben, ist
Hiresie «er-sprochen» worden. Héresie wire als Verhalten also gesell-
schaftlich vorcodiert. Hier greift nun Foucaults Annahme des Diskurses,
den er fiir radikale Verdnderungen der menschlichen Wirklichkeit verant-
wortlich machte. Der Diskurs ist das unausgesprochene Regelsystem, das
vorschreibt, was iiber ein bestimmtes Thema gesagt werden kann, wie es
gesagt werden kann, und wer es sagen kann oder darf. Der Diskurs iibt
also Macht aus. Erst durch Machtbeziehungen entsteht nach Foucault Sub-
jektivierung.

An diesem Beispiel wird deutlich, dass durch die Foucault’sche Dis-
kursanalyse der Blick von der rein textimmanenten Betrachtung auf das
kulturell-soziale Umfeld gelenkt wird. Seit den 1990er-Jahren ist die Dis-
kursanalyse fiir die poststrukturalistischen Instrumentarien grundlegend
und wurde zu einer relativ regulierten und anwendbaren Methode weiter-
entwickelt.!! Statt eines subjekt- und autorzentrierten Erkenntnisbegriffs
stehen nun also nicht ein Autor und dessen Intentionen im Mittelpunkt des
Verstehensprozesses, sondern das Gefiige einer Wissensordnung, die dem
Verfasser seine Ausdrucksmoglichkeiten iiberhaupt erst bereitstellt. Den-
ken und Wahrnehmung sind schon fiir Foucault durch Diskursordnungen
geprigt. Wahrheit und Wirklichkeit vermitteln sich durch kulturelle Aus-
serungen, liber Praktiken der Wahrheitsetablierung sowie einen Kampf
um das Horbarmachen von Stimmen.

Foucault zufolge gibt es also kein von der Macht abgetrenntes und mit
einem eigenen Bewusstsein ausgestattetes Subjekt. Macht produziert statt-

9  So im ersten Band seiner Geschichte der Sexualitit: MICHEL FoucAULT, Se-
xualitdt und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1983
(franz. Histoire de la sexualité, vol. 1: la volonté de savoir, Paris [Gallimard] 1976).

10 Vgl. etwa DANIELA MULLER, Our Image of «Others» and the Own Identity, in:
Willem v. Asselt u. a. (Hg.), Iconoclasm and Iconoclash. Struggle for Religious Iden-
tity, Leiden (Brill) 2007, 107-125.

Il Mehr dazu bei CHRr1S LORENZ, Konstruktion der Vergangenheit. Eine Einfiih-
rung in die Geschichtstheorie, Kéln (Bohlau) 1999, 252-254.

207



Daniela Miiller

dessen Wissen durch das Individuum, sie formt erst das Individuum als
Subjekt und ist in dessen Vorstellungen von Freiheit und Unterdriickung
immer schon vorgegeben. Machtverhiltnisse griinden sich also nicht unbe-
dingt auf Gewalt. Sie gehen vielmehr davon aus, dass der andere ein Sub-
jekt mit einer zu normierenden Individualitit ist. So stand Foucault auch
allen Versuchen, den Ursprung einer Sache zu finden, ablehnend gegen-
iiber, da es einen solchen Ursprung nicht gebe. Das Wesen einer Sache sei
stattdessen immer nur unterschiedlich sozial hergestellt. Der Verdienst des
Foucault’schen Ansatzes fiir die historische Forschung der letzten 25 Jahre
diirfte deutlich geworden sein — nichtsdestotrotz bleibt die kritische Nach-
frage, ob die Ubertragung eines philosophischen Konzepts auf die Ge-
schichtswissenschaft (und die Soziologie) wirklich nahtlos moglich ist.12
Bemerkenswerterweise ist gegenwirtig die Hiresie- wie die Hexenfor-
schung!? stark von einem sozialgeschichtlichen Ansatz geprigt. Im Vor-
dergrund stehen dabei die sozialen und kommunikativen Beziehungen in
den betroffenen Gemeinschaften und die Wechselwirkungen zwischen
den Diskursen der Obrigkeit und denen der einfachen Leute. Robert
Moore hat in der neuen Auflage seines Klassikers «The Formation of a
Persecuting Society»'* diese Bedeutung Foucaults fiir die Forschung zu
devianten Gruppen im Mittelalter zurecht hervorgehoben. Allerdings
zeigt sich darin deutlich, wie stark die Trennungslinie immer noch zwi-
schen der angelsdchsischen, der franzosischen und der deutschen For-
schung verlduft: So erwihnt Moore in seinem kenntnisreichen Forschungs-
iberblick mit keinem Wort den Ansatz von FrantiSek Graus iiber das 14.
Jahrhundert als Krisenzeit.!> Dabei hatte Graus schon 1988, also vor der
Rezeption der Thesen Foucaults, den Zusammenhang zwischen Krisener-

12 S hierzu JEROEN ANTOON ANDRE LINSSEN, Het andere van het heden denken.
Filosofie als actualiteitsanalyse bij Michel Foucault, Nijmegen 2005 [= Diss. RU Rad-
boud Universiteit], vor allem Kap. 6: «Geschiedschrijving en actualiteitsanalyse»,
172-197.

13 Unzihlige Titel wiren hier zu nennen. Stellvertretend siehe BRIAN P. LEVACK,
The Witch Hunt in Early Modern Europe, London (Routledge) 21994, oder BENGT
ANKARLOO u. a., Witchcraft and Magic in Europe. The Period of the Witch Trials,
London (Athlone Press) 2002.

14 RoBERT I. MOORE, The Formation of a Persecuting Society, Oxford (Wiley-
Blackwell) 2000.

15 FRANTISEK GRrAUS, Pest, GeiBller, Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Kri-
senzeit, Gottingen (Vandenhoeck und Ruprecht) 31988.

208



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

fahrung, Verschworungstheorien und radikaler werdender Ausgrenzung
und Verfolgung von Randgruppen deutlich gemacht.

Einige Aspekte sollte der Historiker bei seiner Suche nach der histori-
schen Wahrheit immer beachten: Tatsachen haben auch objektive Facet-
ten, die ausserhalb unseres eigenen Bewusstseins bestehen und von allen
nachvollzogen werden kénnen. Hinzu kommt, dass die Sprache, in die wir
unsere Aufzeichnung der Tatsachen giessen, kein simples Spiegelbild der
Wirklichkeit ist. Mithilfe der Sprache kénnen wir bestimmte Aspekte der
Wirklichkeit ans Tageslicht bringen, wodurch wir aber auch gleichzeitig
eine bestimmte Perspektive einnehmen. Durch unsere Beschreibung kon-
struieren wir also eine Perspektive der Wirklichkeit. Eine solche Perspek-
tive umschliesst immer Aspekte der Wirklichkeit. Das ist schon in jedem
Augenzeugenbericht und jeder Chronik der Fall. Wir konnen also als His-
torikerinnen und Historiker zwar Aspekte der historischen Konstruktion,
wie sie uns in der Quelle gegeniibertreten, re-konstruieren, aber durch
unsere Beschreibung davon entkommen wir nicht dem Schicksal, zugleich
selbst eine eigene Konstruktion herzustellen.!® Geschichte und die Suche
nach der historischen Wahrheit spielen sich also immer zwischen Kon-
struktion (durch den Autor der Quelle), Rekonstruktion und erneuter Kon-
struktion durch den Historiker und die Historikerin ab. Doch ist diese
Historikerkonstruktion nicht einfach Fiktion, sondern stiitzt sich auf his-
torische Tatsachen, die die Grundlage seiner Darstellung sind, um wirk-
lichkeitsaddquat zu sein. Auch historische Wahrheitssuche ist ein dialek-
tischer, also intersubjektiver Prozess zwischen den Polen Objektivitdt und
Subjektivitit.

Schon in der Untersuchungsphase, wenn der Historiker sich mit den zu
lesenden Texten auseinandersetzt, nimmt er sein Vorverstdndnis mit in die
Lektiire. Noch deutlicher kommt sein Vorverstdndnis in der Anordnung
seiner eigenen Beschreibung zum Ausdruck. In beiden Phasen arbeitet er
sowohl konzeptuell als auch selektiv. Postmodernisten sehen keine Tren-
nung in diesen beiden Arbeitsphasen. Sie orten das Wahrheitsproblem,
indem sie aufzeigen, wie individuelle und beurteilende Aussagen durchei-
nanderlaufen. Dadurch verlieren sich die Grenzen zwischen historischer
und nichthistorischer Literatur, zwischen tatsdchlichen und fiktionalen
Strukturen. Deutlich ist dies etwa bei Mark Pegg, der in seinem Buch iiber
den Albigenserkreuzzug bewusst eine Kategorie der «dramatis personae»

16 Ausfiihrlich wird dieser Vorgang beschrieben von LORENZ, Konstruktion
(Anm. 11).

209



Daniela Miiller

einfiihrt. Er erzéhlt also eine Geschichte, die gerade keine Unterscheidung
kennt zwischen den genannten beiden Phasen. Dadurch, dass die indivi-
duellen Aussagen quasi aufgelistet werden, findet eine Defragmentierung
statt. Denn ein iibergeordneter Zusammenhang entstiinde ja erst durch die
Beschreibung des Historikers.

Karl Popper hat nachdriicklich festgestellt, dass Wissenschaftler nicht
einfach mit der Feststellung von Tatsachen, sondern mit Problemen und
Theorien beginnen, um diese dann anhand der Tatsachen zu priifen.!” Das
Feststellen von Tatsachen hat darum seine Berechtigung allein in einem
theoretischen Bezugsrahmen. Soll etwa untersucht werden, wie bestimm-
te Menschen unter theologischen Bedingungen zu Opfern werden konn-
ten, kann es sehr wohl angemessen sein, sie mit einem Sammelnamen,
etwa «Katharer», zu identifizieren. Soll jedoch etwa untersucht werden,
wie die Institution Kirche und die politischen Machthaber des 12. Jahr-
hunderts sich konstituierten und konsolidierten, ist eine gemeinsame Be-
zeichnung der Gegenkrifte weder notwendig noch wiinschenswert.

Auch dieser Perspektivwechsel ist nicht zufillig an die postmodernis-
tischen Methoden gekoppelt: War die Moderne in Verlingerung der Auf-
klarung dem Bild des freien, autonom und rational handelnden Menschen
und seiner Befreiung von Natur und Tradition im Lauf der Geschichte
verpflichtet,!8 so lehnen dies die Postmodernisten ab.!® Besonders verwer-
fen sie die Behauptung einer wie auch immer gearteten Einheit. An deren
Stelle tritt, wie besonders bei Foucault zu sehen, die Vorstellung einer ra-
dikalen, nicht reduzierbaren Pluralitit. Einheit setzt nimlich nach Fou-
cault den Ausschluss des anderen voraus und impliziert dadurch Machtaus-
ibung und Gewalt.20

Pluralitit untergrébt aber auch die Vorstellung von Kontinuitét, sodass
der Forscher nicht mehr davon ausgehen kann, wie noch im Konzept der

17 Vgl. KARL PoPPER, The bucket and the searchlight. Two theories of know-
ledge, in: Ders., Objective knowledge, Oxford (Clarendon Press) 1972, 341-367.

18 So etwa beschrieben van JURGEN HABERMAS, Der philosophische Diskurs der
Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1988.

19 Stellvertretend hierfiir etwa JACQUES DERRIDA, Marges de la philosophie, Pa-
ris (Editions du Minuit) 1972, oder JEAN-FRANGOIS LYOTARD, Le postmodernisme
expliqué aux enfants. Correspondance 1982-19835, Paris (Galilee) 1986, oder HAYDEN
WHITE, Metahistory. The historical imagination in nineteenth-century Europe, Bal-
timore (J. Hopkins University Press) 1973.

20 Besonders pragnant in MICHEL FoucAuLT, Surveiller et punir. La naissance de
la prison, Paris (Gallimard) 1975.

210



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Hermeneutik, dass eine fundamentale Kontinuitit zwischen dem Forscher
und dem von 1thm Untersuchten besteht, also eine Subjekt-Objekt-Bin-
dung.?! Vor diesem Hintergrund ist etwa die harsche Auseinandersetzung
sozial ausgerichteter Historiker mit der ethnologischen Arbeitsweise von
Forschern wie Carlo Ginzburg?? oder der anthropologischen Ausrichtung
der Religionswissenschaftler verbunden, die von Haus aus sowohl auf
Vergleichbarkeit wie auf Kontinuitit setzen.??

Der Historiker ist nun kein Mythenjdger mehr, sondern die Idee einer
zu findenden Wahrheit selbst wird zum Mythos erkldrt. Was wir durch die
Brille der Wissenschaft als Wirklichkeit sehen, ist fiir Postmodernisten
genauso eine soziale Konstruktion wie etwa die Kunst.

Dadurch, dass nur noch die «Fabrikation» der einzelnen Konzepte in
den Kopfen der Autoren nachgewiesen wird, verschwimmt auch die Suche
nach der historischen Wahrheit. So trifft, mit dem Beispiel Foucaults, die
in der Kriminologie iiber Delinquenten formulierte Erkenntnis zu, inso-
weit die westliche Rechtskultur die Delinquenten als solche etikettierte.
Gleiches konnen wir von den «Ketzern» sagen. Was Theologen iiber mit-
telalterliche Ketzer sagten, war wahr, insoweit sie diese als Ketzer etiket-
tierten und damit zu Ketzern machten. Doch was war mit den konkreten
Menschen, die das Etikett «Ketzer» erhielten? Wurden vielleicht gar keine
verbrannt? Und wenn ja, wer waren dann diese? Postmodernisten geben
hierzu kaum Auskunft.

In der postmodernistischen Perspektive bringt die Textualisierung des
Weltbildes den Verzicht darauf mit sich, dass die in den historischen Be-
richten verfasste Kenntnis mit Tatsachen als Argumente gerechtfertigt
werden konnte. Denn Tatsachenargumente verweisen auf die Wirklichkeit,
wihrend in den Augen der Postmodernisten doch gerade die historischen
Erzédhlungen autonom sind. Dies erweist sich jedoch bei kritischer Betrach-
tung als methodisch fragwiirdig. Drei Griinde hierfiir seien genannt:

21 Priagend ist hier HANS-GEORG GADAMER, Wahrheit und Methode. Grundziige
einer philosophischen Hermeneutik, Tiibingen (Mohr) 1960.

22 CARLO GINZBURG, Der Kise und die Wiirmer. Die Welt eines Miillers um
1600, Frankfurt a. M. (Syndicat) 1979 (ital. Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un
mugnaio del 500, Torino [Einaudi] 1976), oder DERrs., Hexensabbat. Entzifferung
einer nichtlichen Geschichte, Berlin (Wagenbach) 1990.

23 Vgl. etwa LUTHER H. MARTIN, Comparison, in: Will Braun u. a. (Hg.), A
Guide to the Study of Religion, London (Continuum) 2000, 45-56, oder PAUL ROSCOE,
The Comparative Method, in: Religion Compass 24 (2008) 734-753.

211



Daniela Miiller

1. Auch die Vergangenheit hatte eine ganz bestimmte Struktur, und wir
Historiker sind generell in der Lage, mit unseren Untersuchungsme-
thoden tatsidchliche, wenn auch nicht absolute Kenntnis iiber diese Ver-
gangenheit zu sammeln. Ebenso wenig wie der Archiologe nicht dar-
auf verzichten kann anzunehmen, dass es liberhaupt etwas auszugraben
gibt, konnen Historiker darauf verzichten, dass man durch die histori-
sche Forschung Tatsachen rekonstruieren und tatsichlich prisentieren
kann. Die Vergangenheit ist nicht ein formloses Chaos, das erst und
ausschliesslich in einer Erzihlung Form gewinnt.

2. Historiker gehen davon aus, dass historische Erzdhlungen wirklich-
keitsaddquat und in diesem Sinne auch wahr sind, gerade weil sie Re-
konstruktionen und keine Konstruktionen oder De-konstruktionen
sind. Das konnen sie aber nur sein, insoweit sie durch Tatsachenbe-
hauptungen adédquat auf die Wirklichkeit verweisen.

3. Die meisten Historiker unterscheiden noch immer zu Recht zwischen
Fakt und Fiktion und nehmen fiir sich in Anspruch, diesen Unterschied
auch methodisch sichtbar machen zu konnen.

In den Texten haben wir es zwar mit sozialen Zuschreibungen, mit
Fabrikationen (wie Foucault oder Uwe Brunn konstatieren) zu tun, aber
dies schliesst eine Wechselwirkung zwischen Zuschreibung und Wirk-
lichkeit nicht aus. So hat schon 1927 Herbert Grundmann darauf hinge-
wiesen, dass die den «Ketzern» zugeschriebenen orgiastischen Gelage
tatsidchlich die Funktion einer self fulfilling prophecy gehabt haben konn-
ten.2* Wir kennen sehr gut dokumentierte Fille, bei denen aus Zuschrei-
bungen Wirklichkeit wurde, weil zundchst stigmatisierte Gruppen gerade
die Kennzeichen ihrer Stigmatisierung fiir sich selbst iibernahmen und oft
genug positiv umdeuteten.?’

Aus dem bisher Dargestellten diirfte klar geworden sein, dass die post-
modern dekonstruktivistische Methode dann am besten funktioniert,

24 HERBERT GRUNDMANN, Der Typus des Ketzers in mittelalterlicher Anschau-
ung, in: Kultur- und Universalgeschichte. Walter Goetz zu seinem 60. Geburtstage
dargebracht von Fachgenossenen, Freunden und Schiilern, Leipzig (Teubner) 1927,
91-107, wieder abgedruckt in: HERBERT GRUNDMANN, Ausgewihlte Aufsitze 1, Stutt-
gart (Hiersemann) 1976, 313-327.

25 So auch WOLFGANG Lipp, Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhal-
ten, Berlin (Reimer) 1985, oder pointierter DERS., Aussenseiter, Hiretiker, Revolutio-
nidre — Gesichtspunkte zur systematischen Analyse, in: Dieter Fauth/Daniela Miiller
(Hg.), Religiose Devianz in christlich geprigten Gesellschaften. Vom hohen Mittelal-
ter bis zur Frithaufklidrung, Wiirzburg (Religion und Kultur) 1999, 13-29.

212



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

wenn die Selektion der Quellen ihre oft nur unterschwellig thematisierten
Pramissen unterstiitzt. Im Fall der Katharer wiren dies Inquisitionsproto-
kolle, die denn auch als solitdre Quellen gehandhabt werden, bestenfalls
noch angereichert mit Fragmenten aus dem Repertoire der zeitgenossi-
schen Theologen. Ein Abgleich aber mit den Texten der Rituale scheint
wenig attraktiv — vielleicht, weil diese Kerntexte des Katharismus zwar
eine deutliche Entwicklung und eine zunehmende Abgrenzung von der
romischen Kirche erkennen lassen, zugleich aber das Bild einer zutiefst
vom christlichen Erbe beeinflussten Interpretation des Christusgeheim-
nisses bieten. Ob Dualismus dann als einziger Begriff weiterhin bentitzt
werden kann, um ihre «Abweichung» zu dokumentieren, erscheint frag-
lich. Vielleicht war es die romische Kirche, die sich vom Erbe der frithen
Christen weiter entfernt hatte als die Katharer.

Nach diesen methodischen Uberlegungen sollen nun ausgehend von
den Kerntexten der Katharer einige inhaltliche Erkenntnisse im Verhilt-
nis rechter Glaube — irriger Glaube, gemeinhin als Orthodoxie und Hete-
rodoxie beschrieben, vorgestellt werden.

2. Die katharischen Taufrituale

Auf der Grundlage der von den «Ketzern» selbst hinterlassenen Doku-
mente soll im Folgenden aus einer alternativen Perspektive der Kampf der
Amtskirche gegen die Ketzerei im Hochmittelalter untersucht werden.
Dabei wird zwar vor allem nach der Verdnderung im Selbstverstandnis der
«Ketzer» in Wechselwirkung mit der Haltung der romischen Kirche ge-
fragt, im Mittelpunkt steht aber die Betrachtung der inneren Verflechtung
der beiden Opponenten. Konkret wird also gefragt: Wie hat sich das
Selbstverstdndnis der Katharer als «Kirche» entwickelt und welchen
Transformationen war es dabei unterworfen?

Wie reagierten die Katharer auf die Herausforderung der Veridnderun-
gen im 12. und 13. Jahrhundert, die fiir die Entwicklung der katholischen
Kirche priagend wurden? Die Herangehensweise hier bedeutet insofern
einen Perspektivwechsel, als nicht die Entwicklung der katholischen Kir-
che als Massstab genommen wird, um alternative Konzepte zu skizzieren,
sondern, dass umgekehrt gefragt wird, wie eine nicht zum Mainstream
gewordene christliche Bewegung auf die Adaptionen der Amtskirche re-
agiert hat. Im Hintergrund stehen ausserdem die Fragen, wieso sich ei-
gentlich die romische Kirche in die Richtung, die wir kennen, entwickelt
hat und an welchen Kriterien wir diese Entwicklung messen konnen.

213



Daniela Miiller

Die «ecclesia Dei» der Katharer wird im Folgenden also als das Resul-
tat eines Prozesses der eigenen Identititsfindung in Abgrenzung zur ka-
tholischen Kirche verstanden und untersucht werden. Anhand von drei
tiberlieferten Quellen, den rituellen Anleitungen zur Spendung der von
ihnen praktizierten Geisttaufe, wird der Fokus auf die darin zum Vor-
schein kommenden Verarbeitungsstufen gerichtet.

Warum bisher so selten diese Rituale2¢ einer Untersuchung unterzogen
wurden, hat wohl verschiedene Griinde: Hier ware zunichst ein bekannter
Schwerpunkt auf dem Gebiet der Hiresieforschung auf doktrinére, also
systematisch-theologische Quellen zu nennen. Doch in den letzten Jahr-
zehnten haben gerade die Ritual Studies?’ eine erstaunliche Ausweitung
erfahren und erwiesen, wie wesentlich sie sind, um die Bedeutung und
Komplexitit von Religion zu erfassen. So zeigten die Ritual Studies etwa,
wie gross die Ahnlichkeiten zwischen friihchristlichen und jiidischen,
aber auch hellenistischen Riten waren, sodass die Perspektive einer uni-
versalen und spezifisch christlichen einheitlichen Offenbarung nun zu-
mindest einige Fragen aufwirft.2® Dann aber spielt es vor allem eine Rolle,
dass zur derzeitigen postmodernen Dekonstruktionstheorie als Quellen-
gattung ohne Zweifel besser die Inquisitionsprotokolle passen, in denen
der fiir dieses Methodenparadigma wesentliche Machtaspekt analysiert
werden kann. So bleibt zu hoffen, dass die Einbeziehung grundlegender
katharischer Quellen das bisherige Bild iiber diese akzentuieren, wenn
nicht gar den Interpretationsrahmen verdndern kann.

Die drei liturgischen Rituale waren fiir die Katharer die Grundlage fiir
die Spendung des von ihnen anerkannten Sakraments, des Consolamen-
tum, der sogenannten Geisttaufe. Es handelt sich konkret um das okzita-

26 Im Gegensatz zum Rituale, wie es hier verstanden wird, gehért beim Ritus die
«performance» dazu, also die praktische Anwendung. Das Rituale ist die Beschrei-
bung eines Ritus, also das Konzept. Ob dieses Konzept buchstabengetreu ausgefiihrt
oder Raum fiir Improvisation gelassen wurde, konnen wir heute nur noch einschétzen,
indem wir die spirlichen Beschreibungen der Ubertragung der Geisttaufe in den Kon-
troversquellen heranziehen. Dies wire eine Aufgabe fiir die Zukunft.

27 Ein Blick in die Ubersichtsliteratur beweist, dass sich inzwischen ein kaum
mehr zur Ginze wahrnehmbarer Fachdiskurs entwickelt hat, vgl. PAUL PosT, Ritual
Studies. Einfiihrung und Ortsbestimmung im Hinblick auf die Liturgiewissenschaft,
in: Archiv fiir Liturgiewissenschaft 45 (2003) 21-45.

28 S. CATHERINE BELL, Ritual. Perspectives and Dimensions, New York (Oxford
University Press) 1997, 219.

214



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

nische Rituale von Lyon, das lateinische Rituale von Florenz und das
ebenfalls okzitanische Rituale von Dublin.

Gerade die Tatsache, dass ausgefeilte Rituale entwickelt und aufge-
schrieben wurden, um den Ritus der Geisttaufe festzuhalten, ldasst erken-
nen, dass dieser Ritus das einigende Band der katharischen Gemeinden
war. Auf der anderen Seite kann der Verweis auf diesen Ritus ausschlag-
gebend dafiir sein, um infrage kommende Ketzer als Katharer zu identifi-
zieren. Deshalb ist etwa auch bei den Kolner Ketzern, wie sie von Eckbert
von Schonau beschrieben wurden,? eine katharische Grundposition an-
zunehmen — auch wenn wir aus dieser Zeit und diesem geografischen
Raum keine iiberlieferten Rituale haben, was dem Charakter des Ritus
entspricht: Zuerst wurden Riten mehr oder weniger spontan entwickelt,
bevor sie schriftlich fixiert wurden. Die Kolner Katharer zeigen, auch
ohne dass uns schriftliche Quellen dazu erhalten sind, dieselben wesentli-
chen Merkmale in ihrer Geisttaufe wie die spiter dokumentierten katha-
rischen Gemeinden in Siidfrankreich und Norditalien. Die Kenntnis der
spiteren Quellen ermdglicht also die retrospektive Identifizierung der
Kolner Ketzer, basierend auf den Beschreibungen ihrer Gegner, wie sie die
Geisttaufe spendeten. Die Rituale zeigen auch, dass ein Bediirfnis be-
stand, sich von der gidngigen Praxis der romischen Kirche abzugrenzen
und sich selbst als Kirche zu stilisieren. Denn der Taufritus in den christ-
lichen Kirchen ist zwar ohne Frage ein Ritual und teilt als solches dessen
Merkmale mit andern Gruppen: als Initiationsritus, Prozess der Selbst-
identifizierung und der Identifizierung mit einer Gruppe. Doch iiber diese
sozialen Folgen hinaus ist er der Ort, an dem sich in der Eigenperspektive
der Gemeinschaft und des Einzelnen die Verbindung von Mensch und
Gott vollzieht und die Gruppe Kirche wird. Wenn die Katharer Taufriten
entwickelt haben, dann erweisen sie sich als strukturierte Gemeinschaft,
nicht nur als Synthese einzelner Abweichler von einer Mainstream-Theo-
logie. Mit dem Taufritus war immer eine scharfe Unterscheidung gegeben
zwischen einem «Wir» und den «Anderen». Auch darum ist die formel-
hafte Symbolsprache beim Taufritus immer eine Sprache, die auf Kontras-
te abstellt: der Weg des Lichts gegeniiber dem Weg der Dunkelheit, der
Tod gegeniiber dem Leben.3? Das kann ohne sorgfiltige Verankerung im

29 S. ECKBERT VON SCHONAU, Liber contra hereses katarorum, ed. PL 195, col.
11-102.
30 BELL, Ritual (wie Anm. 28), 213.

215



Daniela Miiller

rituellen Hintergrund leicht als «Dualismus» interpretiert werden. Doch
ob dem tatséchlich so ist, wird noch zu sehen sein.

3. Die Textiiberlieferungen

So besehen sind die drei genannten liturgischen Rituale von Lyon, Florenz
und Dublin von unschitzbarem Wert, geben sie doch Aufschluss iiber den
zentralen Ritus der Katharer aus erster Hand.

Auch wenn wir fiir die Friihzeit der Katharer keine schriftlichen Zeug-
nisse tiber diesen Ritus (mehr) haben, konnen wir festhalten, dass sich im
12. Jahrhundert das Bediirfnis abzeichnete, statt der iblicherweise prakti-
zierten Kinder- und Wassertaufe der romischen Kirche einen Ritus der
Geisttaufe zu entwickeln. Gerade im Mittelalter hatte sich der Ritus der
Taufe erneut verédndert, als etwa Thomas von Aquin die scholastische For-
mel von Materie und Form auf die Taufe anwandte und statt des Untertau-
chens nun auch die Ubergiessung praktiziert wurde. Der Vergleich mit
Beschreibungen der iltesten christlichen Taufriten beweist, dass mit dem
Erhalt der Taufe urspriinglich die Erwartung verbunden war, dass sich die
Gaben des Heiligen Geistes sofort manifestierten, sodass man nun pre-
digen, lehren und in Zungen reden konnte.3' Auch als sich festgelegte Ri-
tuale entwickelten, war die im Taufritus selbst verankerte Ubertragung
des Heiligen Geistes noch immer zu erkennen. Die Katharer betonten in
ihrem Consolamentum im Gegensatz zur sonstigen Entwicklung im Mit-
telalter die dlteren Aspekte: die mit der Taufe verbundene Vergebung der
Siinden und dass der mit der Taufe gegebene Geist Christi den Tdufling
dem weltlichen Kontext entziehe und der Machtsphire Christi unterstelle
(eis Christon Iesoiin).3? Zu vermuten ist, dass gerade weil sich die Tauf-
praxis der romischen Kirche verdnderte, nun die zentralen, aber beiseite
geschobenen Akzente besonders betont werden sollten.

Die Texte der drei Rituale lassen ein Stadium erkennen, das diese An-
fangsentwicklung bereits hinter sich gelassen hat. So lédsst sich bereits eine
deutliche Ausgestaltung gerade der kontroversen, in Abgrenzung zur ro-
mischen Kirche geformten Elemente erkennen.

31 Vgl. ebd.

32 Vgl. ARNOLD ANGENENDT, Der Taufexorzismus und seine Kritik, in: Albert
Zimmermann (Hg.), Die Michte des Guten und Bosen. Vorstellungen im XII. und
XIII. Jahrhundert iiber ihr Wirken in der Heilsgeschichte, Berlin (De Gruyter) 1977,
388-410.

216



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Alle drei Texte verdanken thren Namen ihrem jeweiligen Fundort. So-
wenig es einen «Griinder» der katharischen Bewegung gab, sowenig ist uns
ein Autor dieser Schriften bekannt. Dies diirfte ein Hinweis auf die mit
diesen Texten verbundene «heilige» Autoritit sein: Die Texte sind direkter
Ausfluss der von Gott geoffenbarten Wahrheiten, die fiir die gesamte ver-
sammelte Gemeinde reprisentativ sind. Zudem wird damit auf ein hohes
Alter und eine «schon immer» dagewesene Tradition verwiesen — auch
wenn de facto durchaus Anderungen im Ablauf des Ritus vorgenommen
wurden. Ein «Autor» hitte zudem den Gedanken einer selbst ausgedachten
Erfindung nahegelegt, womit, wie Barbara Myerhoff herausgearbeitet hat,
die Grundanliegen des Ritus verletzt worden wiren. Denn Myerhoff analy-
siert Ritus als ein «collusive drama», das in sich die verschiedenen Ansitze
birgt: Der Ritus ist einzigartig in seiner Fihigkeit, uns vom Unglaublichen
zu iiberzeugen; er vergewissert uns der Vergangenheit und lisst die Zukunft
erahnen; Verdnderung wird in einen grandioseren, festeren Zusammenhalt
gegossen. So schreibt sie: «Only regular, elaborate rituals could convince
them that their way of life was real — a given and not a construct.»3

Diese Quellen miissen sowohl fiir sich34 als auch beziiglich ihrer Syn-
these penibel auf Entsprechungen und Unterschiede gepriift werden. Aus
mithsamer akribischer Textanalyse entsteht das Bild einer pluriformen, oft
in sich divergenten Bewegung, deren Varianten sich durch Textvergleich
ergeben. Auch wenn also in den letzten Jahren vermehrt von den Katha-
rismen? im Plural gesprochen wird, so sollte doch nicht iibergangen wer-
den, dass es einen Kern des katharischen Selbstverstindnisses gab: Zen-
tral stand bei allen die Uberzeugung, dass Erlosung allein durch den
Empfang des Consolamentum erlangt werden konne. Konstitutiv fiir Ri-

33 BARBARA MYERHOFF, A Death in Due Time. Construction of Self and Culture,
in: John Macaloon (Hg.), Rite, Drama, Festival, Spectacle. Rehearsals Toward a The-
ory of Cultural Performance, Philadelphia (Institute for the Study of Human Issues)
1984, 149178, hier 158.

34 Fiir die je einzelne Quellenanalyse steht die Arbeit von Gerhard Rottenwohrer,
der sorgfiltig und penibel allen Veréstelungen der jeweiligen Texte nachgeht, der aber
oft, entsprechend der Rezension von Jean Duvernoy, den Wald vor lauter Baumen nicht
sieht, s. GERHARD ROTTENWOHRER, Der Katharismus, 4 Bde, Bad Honnef (Bock und
Herchen) 1982f.; Rezension von JEAN DUVERNOY, in: Hérésis 16 (1991) 1371,

35 Siehe PILAR JIMENEZ-SANCHEZ, Les Catharismes. Modeles dissidents du
christianisme médiéval (XIIe — XIIIe si¢cles), Rennes (Presses Universitaire de Ren-
nes) 2008.

217



Daniela Miiller

ten ist, dass Verdnderung ihr unverzichtbares Merkmal ist, wenn sie effek-
tiv sein wollen.

Somit erhalten die liturgischen Anleitungen fiir die Geisttaufe einen
herausragenden Platz.

Die Manuskripte der Rituale von Florenz und Lyon sind zudem Bei-
spiele besonders prichtiger Buchilluminationen.’¢ Auffillig ist dabei,
dass jegliche figiirliche Abbildung fehlt. Ornamente und Fischsymbole
bilden dagegen die kunstvoll gefertigten Muster. Dies diirfte in Zusam-
menhang stehen mit der Ablehnung aller materiellen Bilder durch die Ka-
tharer, die das altchristliche Bilderverbot, dessen Wurzeln im Judentum
liegen, fundamental ernst nahmen. Daneben stellt sich die praktische Fra-
ge nach den Produktionsstitten fiir solch wertvolle und kiinstlerisch hoch-
stehende Manuskripte. Sicher miisste dieser Frage verstirkt nachgegangen
werden. Bis zu weiteren Studien hierzu kann davon ausgegangen werden,
dass es nicht unbedingt «katharische» Werkstitten waren, in denen diese
illuminierten Manuskripte entstanden, sondern die allgemein bekannten
Kopieradressen im Midi. Sollten vielleicht sogar Kloster diese kathari-
schen Riten aufgeschrieben und verziert haben?

Exemplarisch sollen im Folgenden die essenziellen Merkmale des in
der Literatur am seltensten ausfiihrlich besprochenen Rituale beschrieben
werden.

4. Das Rituale von Dublin

Neben den schon ldnger bekannten Ritualen von Florenz und Lyon gibt
besonders das Rituale von Dublin auf eindringliche Art die elementaren
Uberzeugungen der Katharer in deren Spitphase wieder. Wie bereits er-
wihnt, gehort in diesem Rituale die Kontrastierung mit der rémischen
Kirche elementar zur Glaubensunterweisung und spiegelt eine Kirche in
der Verfolgungsphase wider.

Das Rituale von Dublin, etwa um 1350 entstanden, ist wahrscheinlich
ein Uberrest eines katharischen Rituale aus dem 13. Jahrhunderts und
zeigt alle Ziige eines liturgisch eingeschrinkten Lebens. Es ist, gerade mit
seiner paradigmatischen Kontrastierung der beiden Kirchen, ein bewe-
gendes Dokument einer sterbenden Kirche. Die Entdeckung dieses Tex-
tes, der sich heute als Ms 269 in der Bibliothek des Trinity Colleges von

36 ANNE BRENON, Cathars and the Representation of the Divine. Christians of
the Invisible, in: von Asselt (Hg.), Iconoclasm (wie Anm. 10), 247-263.

218



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Dublin befindet, gleicht ein wenig einem philologischen «Wunder»: Ei-
gentlich war der Text seit dem 17. Jahrhundert bekannt. Damals wurde er
als Anhang zu einem waldensischen Biichlein von einem protestantischen
Geistlichen in den franzosischen Alpentélern entdeckt, als dieser im Auf-
trag des protestantischen Kirchenhistorikers Jean-Paul Perrin die Ge-
schichte der Waldenser untersuchte. So wurde das Biichlein — mit dem
Rituale — in dessen 1618 erschienenen Geschichte der Waldenser?” bereits
vermeldet. Das Biichlein selbst wurde dann vom irischen Bischof von
Armagh, James Usher, erworben und nach dessen Tod 1661 als Teil seiner
Bibliothek an die Universitit von Dublin als Stiftung tiberfiihrt.

1917 hatte sich zwar der bekannte Romanist Mario Esposito schon
eingehender mit dem Text befasst,?® aber noch immer ging man davon aus,
dass auch der Anhang des Biichleins waldensischer Provenienz sei. So
bekam 1960 auch der belgische Sprachwissenschaftler und Romanist
Theo Venckeleer die Aufgabe, den Text als Zeugnis des Waldensertums
philologisch zu untersuchen. Erst er charakterisierte den Text als «katha-
risch» und identifizierte ihn als Teil eines katharischen Rituale.’ Streng
genommen geht es um unterschiedliche Texte, die Theo Venckeleer als
«Apologie» bzw. als «<Homélie sur I'Eglise de Dieu» und als «Glose du
Pater» beschrieben hat. Daran schliesst sich eine redaktionelle Bearbei-
tung einer Seite iiber «die Heilige Kirche» an.

Der Text ist auf jeden Fall nach der Errichtung der Inquisition 1233
entstanden und kann auf die zweite Halfte des 14. Jahrhunderts datiert
werden.

Das Manuskript besteht aus drei Teilen:

a) einer ekklesiologischen Abhandlung iiber die Kirche Gottes (fol. 1-23),
b) einem Kommentar zum Vaterunser, die «Glosse» (fol. 24-75)
¢) einem kurzen, unvollstindigen Kommentar zur «Heiligen Kirche»

(fol. 76-77).

Die Homilie iiber die Kirche Gottes ldsst erkennen, dass der Text die
Vertiefung einer bereits erhaltenen Unterweisung ist, wahrscheinlich ge-

37 JEAN-PAUL PERRIN, Histoire des Vaudois, Genf 1618.

38 Damals rangierte das Manuskript noch unter der Sigle A.6.10.

39 THEO VENCKELEER, Un recueil cathare: le manuscrit A.6.10. de la «Collection
vaudoise de Dublin», in: Revue Belge de Philologie et d’Histoire 38 (1960) 815-834.
Fiir neuere Editionen und Ubersetzungen vgl. ENricO RIPARELLI, La «Glose du Pa-
ter» du MS 269 de Dublin. Description, histoire, édition et commentaire, in: Hérésis
49 (2001) 77-129, und ANNE BRENON, Rituel cathare, Manuscrit de Dublin, in: René
Nelli, Ecritures cathares, Monaco (Editions du Rocher) 1995, 274-322.

219



Daniela Miiller

dacht, um zu Beginn der Spendung des Consolamentum an den Adepten
gerichtet zu werden. Es fehlen jedoch alle expliziten Hinweise auf den
Ablauf der Zeremonie.

Bereits der Titel «Gleisa de Dio» ldsst den Inhalt der Predigt erkennen:
Es geht um eine Sammlung von Schriftzitaten, um die katharische Kirche
als die wahre Kirche Gottes herauszustellen. Fast ausschliesslich werden
Passagen aus dem Neuen Testament zitiert, was angesichts der Thematik
natiirlich nicht iiberrascht. EIf Themen werden behandelt, um eine Unter-
weisung sowohl moralischer wie theoretischer Art zum biblischen Dua-
lismus der zwei Kirchen zu geben. Nur einige wenige Akzente seien hier
herausgegriffen.

Ein besonderes Gewicht kommt, kaum iiberraschend, der spirituellen
Auslegung zu. So wird gleich zu Beginn deutlich gemacht, dass «Kirche»
kein Gebidude sein kann, sondern nur die lebendige Kirche Gottes, ge-
formt aus Mitgliedern, von denen jedes fiir sich eine Kirche ist und die
zusammen das Haus Gottes formen. Siindenvergebung erfolgt ausschliess-
lich durch Gebet. Die Kirche Gottes enthilt sich jeder Form von Ehebruch
und Beschmutzung. Auch hier wird somit die Linie des frithen Christen-
tums fortgesetzt und Ehebruch als eine der Hauptsiinden gesehen, die sich
auf alle fleischlichen Akte erstreckt. Den bekannten katharischen Moral-
vorstellungen wird breiter Raum gegeben, also dem Verbot zu liigen, zu
toten, zu schworen. Auch hier zeigt sich die spirituelle Exegese der Katha-
rer: Der Schwur wird verboten, weil sich das Wesentliche im Herzen ab-
spielt. An dieser Stelle wird auch erstmals auf die katholische Konkurren-
tin eingegangen, die «schlechte Romische Kirche», deren Argumente, um
den Schwur zu erlauben, mit Schriftverweisen widerlegt werden.

Das Herzstiick macht Teil 10 aus, in dem es um die Kirche geht, die
Verfolgungen, Drangsale und Martyrium um des Namens Christi willen
erleidet. Es geht um die Kirche, die verfolgt wird und die auf den Geist
tauft. Der Beweis dafiir, dass diese die Kirche Gottes ist, ist gerade die
Tatsache, dass sie verfolgt wird, so wie Christus und die Apostel verfolgt
wurden. Zu diesem Zwecke werden zahlreiche Schriftzitate aufgefiihrt,
die alle die vorherrschende Praxis der romischen Kirche widerlegen. Als
Machtinstitution ist diese romische Kirche zugleich die Kirche der Verfol-
ger. [hre Heuchelei trete zutage, wenn sie sich als Lamm ausgibt, obwohl
sie doch selbst verfolgt. In den Worten des ironisch-polemischen Schrei-
bers:

220



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Diese Kirche erduldet Verfolgungen, Drangsale und das Martyrium im Na-
men Christi, denn er selbst hat dies erlitten im Wunsch, seine Kirche zu erlo-
sen und zu retten und ihr in Taten und Worten zu zeigen, dass sie bis ans Ende
der Zeit Verfolgung, Schmach und Fluch erleiden muss, wie es im Evangelium
des hl. Johannes (Joh 15,20) gesagt ist: «Wenn sie mich verfolgt haben, wer-
den sie auch euch verfolgen.» Und im Evangelium des hl. Matthdus (Mt 5,10-
12) sagt er: «Selig sind die, die Verfolgungen erleiden der Gerechtigkeit wil-
len, denn das Konigreich des Himmels gehort ihnen. Gesegnet seid ihr, wenn
die Menschen euch um meinetwillen verfluchen und verfolgen und gegen
euch die ganze Bosheit ihrer Liigen richten werden, freut euch also und jubelt,
denn euer Lohn im Himmel wird gross sein; denn so haben sie schon zuvor
die Propheten verfolgt.» und er sagt weiter (Mt 10,16): «Seht, ich sende euch
wie Schafe mitten unter Wolfe.» Und noch (Mt 10,22-23): «Ihr werdet von
den Menschen gehasst werden um meines Namens willen; der, der bis zum
Ende ausharren wird, wird gerettet sein. Und wenn sie euch in einer Stadt
verfolgen, fliichtet in eine andere.» [...]

Seht, wie sehr all diese Worte Christi der schlechten romischen Kirche wider-
sprechen, denn diese wird nicht verfolgt, weder um des Guten noch um der
Gerechtigkeit willen, die in ihr wire; sondern im Gegenteil ist sie es, die
verfolgt und jeden, der nicht mit ihren Siinden und ihrem Amtsmissbrauch
einverstanden ist, zu Tode bringt. Und sie fliichtet nicht von Stadt zu Stadt,
sondern sie besitzt Herrschaft in den Stiddten und den Burgen und den Provin-
zen, und sie thront majestitisch im Pomp dieser Welt, und sie wird von Koni-
gen, Kaisern und Baronen gefiirchtet. Sie ist kein bisschen wie Schafe unter
Wolfen, sondern wie Wolfe unter Schafen und Bocken; sie tut alles, um ihre
Herrschaft den Heiden, Juden und Vélkern aufzuerlegen; und vor allem ver-
folgt und t6tet sie die hl. Kirche Christi, die alles in Geduld ertrégt, wie es das
Schaf tut, das sich nicht gegen den Wolf verteidigt. Deshalb sagt der hl. Paulus
(Rom 8,36): «Denn fiir dich werden wir jeden Tag getotet; man behandelt uns
wie die Schafe, die geschlachtet werden.»

Aber im Gegensatz zu all dem zeigen die Priester der romischen Kirche keine
Scham zu sagen, dass sie die Schafe und Lammer Christi seien, und sie sagen,
dass die Kirche Christi, die sie verfolgen, die Kirche der Wolfe sei. Das aber
ist dumm, denn immer waren es die Wolfe, die die Schafe verfolgt und getotet
haben, und heute miisste schon alles verdreht sein, wenn die Schafe so wiitend
sein sollten, dass sie die Wolfe verfolgen und toten sollten, und die Wolfe so
duldsam, dass sie sich von den Schafen fressen lassen sollten! [...]

Aber die romische Kirche sagt auch: «Wir verfolgen die Ketzer nicht, weil sie
Gutes tun, sondern um ihres Glaubens willen: Denn sie wollen nicht gemiss
unseres Glaubens glauben.» Merkt, wie deutlich es ist, dass sie die Erben
derjenigen sind, die Christus und die Apostel getdtet haben, denn tatsachlich
haben sie sie getttet und verfolgt, und sie werden das tun bis ans Ende der

221



Daniela Miiller

Zeit, weil die Heiligen ihnen den Widerspruch ihrer Siinden vor Augen fiihren
und ihnen die Wahrheit verkiinden, die sie nicht horen konnen. Der Christus
hat es ihnen im Evangelium des hl. Johannes (Joh 10,32) gesagt: «Ich habe
euch viele gute Werke meines Vaters gezeigt, fiir welches davon steinigt ihr
mich?» Und sie antworteten ihm (Joh 10,33): «Wir steinigen dich nicht fiir
deine guten Werke, sondern wegen Gotteslidsterung.» [...]

So ist deutlich, dass seit Beginn, die Wolfe die Schafe verfolgt und getétet
haben, und die Bosen die Guten verfolgen und die Siinder die Heiligen verfol-
gen. Und deshalb sagt der hl. Paulus (2 Tim 3,12): «Wer immer im Guten in
Christus leben will, wird verfolgt werden.» Passt gut auf, er sagt nicht: wird
verfolgen, sondern: wird verfolgt werden. Und im Evangelium des hl. Johan-
nes (Joh 16,2) sagt Jesus Christus zur hl. Kirche: «Die Stunde kommt, in der
jeder, der euch verfolgt, denkt, Gott zu dienen.» Merkt gut, dass er nicht sagt:
«die Stunde kommit, in der ihr verfolgt und Menschen tétet, um Gott zu die-
nen.» Und der gute Jesus Christus sagt auch zu den Verfolgern (Mt 23,34):
«Seht, ich werde euch Schriftgelehrte und Weise senden, und ihr werdet wel-
che von ihnen téten, foltern und schlagen und sie von Stadt zu Stadt ver-
folgen.» Und in der Apostelgeschichte erklidrten die Apostel (Apg 14,22):
«Wir miissen durch viele Drangsale und Verfolgungen hindurch, um das Ko-
nigreich der Himmel zu betreten.» Und deshalb sagt der hl. Apostel Johannes
(1 Joh 3,13): «Oh Briider, wundert euch nicht, dass die Welt euch hasst.[...]».40

Gerade an diesem kleinen Traktat {iber die Kirche ldsst sich ablesen, wel-
che Schriftargumente die katharischen Prediger gebrauchten, um ihre ec-
clesia Dei als die wahre Kirche Christi darzustellen. Im Riickgriff auf
Denkfiguren der Alten Kirche nahmen sie die in Verfolgungssituationen
entstandenen biblischen Aussagen auf, die schon damals die Christen an-
gesichts der ideologischen wie der praktischen Verfolgung durch die romi-
schen Instanzen in ihrem Glauben bestirken wollten. Doch nun wurden
diese Zitate gegen konkurrierende Christen — die romische Amtskirche —
eingesetzt, um deren Illegitimitdt zu unterstreichen. Eine Kirche, die sich
selbst der Macht verschreibt und als Verfolgungsinstanz auftritt, kann
nach dieser Bibelinterpretation niemals die Kirche Christi sein. Damit
wird auch implizit einer Zusammenarbeit zwischen Kirche und Staat eine
klare Absage erteilt. Denn die Verfolgungen Andersgldaubiger hitten we-
der im Romischen Reich noch im Hochmittelalter ohne die enge Koope-
ration zwischen weltlicher und geistlicher Gerichtsbarkeit funktionieren
konnen. Somit war die Kirche Christi in der katharischen Lesart des Evan-

40 Rituale von Dublin, Kapitel X, in: Brenon, Rituel cathare (wie Anm. 39), 288f.
Deutsche Ubersetzung D.M.

222



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

geliums immer die spirituelle Gemeinschaft der Glaubigen, deren Ziel die
Errettung und Erlosung war. Der Fokus war ausschliesslich auf das «End-
ziel», die Heimkehr zu Gott, gerichtet. Die Belange der Welt wurden aus-
geschlossen, und somit auch jedwede Verweltlichung. Die Idee einer welt-
lichen Macht, fundiert und legitimiert mit einem christlichen Konzept,
wie sie etwa Augustinus oder Papst Gelasius entwickelt hatten, konnte
keinen Platz finden im katharischen Glaubensgefiige.

Auf die spezifische Auslegung des Vaterunsers kann hier nicht weiter
eingegangen werden. In der Glosse fallen die zahlreichen Verweise auf
das Alte Testament auf, vor allem auf die Psalmen und die Weisheitslite-
ratur, aber auch auf Jesaja und Jeremia. Dabei wird der verborgene Cha-
rakter der Heilsbotschaft betont, der schon lange ins Herz derer gelegt ist,
die Ohren haben zu horen. Von Beginn an ist diese Heilsbotschaft den
wahren Gldubigen anvertraut gewesen. Die Katharer befinden sich in einer
quasi urzeitlichen Ahnenkette. Bei den neutestamentlichen Zitaten nimmt
die Johannesapokalypse einen betrichtlichen Teil ein — auch dies ein Hin-
weis auf den stark eschatologischen Charakter der ecclesia Dei, die sich
nun auch existenziell in einer durch Verfolgung geprigten Endphase be-
fand. Die Idee einer doppelten Schopfung spielt hier eine entscheidende
Rolle: einerseits das Exil der gefallenen Seelen auf der Erde, andererseits
ihr Heil durch Christus, der sie das Vaterunser lehrte.

Insgesamt aber dhnelt der Text hier aufgrund von Methode und Stil
eher einem kleinen theologischen Traktat als einer miindlich weiterzuge-
benden Unterweisung. Deshalb vermutet Anne Brenon auch, dass wir es
hier weniger mit einem liturgischen Rituale zu tun haben als mit einer
systematischen Belehrung iiber die Fundamente der katharischen Kirche.
Das verschirft die Frage, zu welchem Zweck und durch wen das Rituale
von Dublin verfasst wurde.*!

5. Fazit

Schon Riparelli hat das Rituale von Dublin als Ausgangspunkt genommen,
um die in der deutschen Forschung noch immer als Standardaussage zum
Katharismus geltende Meinung von Arno Borst#2 zu hinterfragen, dass fiir
die Katharer «Kultur» ein unnétiger Luxus gewesen sei. Riparelli konnte
durch seine beeindruckende philologische und theologische Analyse im

41 BRENON, Rituel cathare (wie Anm. 39), 275.
42 ArRNO BorsT, Die Katharer, Stuttgart (Hiersemann) 1953.

223



Daniela Miiller

Gegenteil zeigen, dass der Text Ausweis einer hochstehenden theologi-
schen Kultur ist, deren Sprache allerdings mystisch und nicht logisch de-
duktiv geprigt ist. Ebenso wirft Riparelli {iberzeugend die zentrale Frage
nach dem immer wieder thematisierten Dualismus der Katharer auf. Er
kommt zum Schluss, dass der Text in keiner Weise in eines der bekannten
Schemata passt und weder eindeutig dem sogenannten «radikalen» noch
dem sogenannten «geméiBigten» Dualismus zugeordnet werden kann.*? Ri-
parelli deutet damit ein weit komplexeres theologisches Gefiige im Katha-
rismus an, das sich nicht einfach unter dem Stichwort «Dualismus» zusam-
menfassen ldsst. Dariiber hinaus kdnnte sogar gefragt werden, ob nicht der
Dualismus {iberhaupt als proprium der katharischen Lehre eine Erfindung
ihrer katholischen Gegner war. War der Dualismus der Katharer im Wesen
von den im Christentum zu findenden dualistischen Ziigen unterschieden
oder stellte er nicht eher eine Akzentuierung der christlichen Lehre und die
Suche nach neuen theologischen Paradigmen dar? Und vor allem: Sind die
Argumente fiir diesen angeblichen Dualismus nicht vielmehr Zeugnis da-
fiir, dass die sprachlichen Formeln der friihchristlichen Riten missverstan-
den wurden? Miissen die sprachlichen Zeugnisse, die dualistisch interpre-
tiert werden, nicht vorsichtiger nach ihrem Kontext, ihrem «Sitz im Leben»
befragt werden? Wenn es zum Wesen des Ritus gehort, sich seiner und der
Gemeinschaft zu versichern, dann ist Abgrenzung, die nur in kontrastie-
renden Bildern moglich scheint, ein Konstitutivum, aber nicht notwendi-
gerweise Ausfluss eines Dualismus, der liber die Weltsicht des Christlichen
hinausginge. Forscher, die eine «Dekonstruktion» der Katharer vertreten,
sind auf diesem Auge auffallend blind und hinterfragen jedenfalls das
Konzept des Dualismus so gut wie nie.

In den Kerntexten der Katharer, als die sich die dre1 Rituale erweisen,
finden sich nirgends Aussagen, die einen iiber den katholischen Rahmen
hinausgehenden Dualismus bestitigen wiirden. Dies ist umso bemerkens-
werter, als ja die Rituale sehr wohl auch als knappe Quintessenz der
Unterweisung in die katharische Lehre gelesen werden miissen. Der Gliu-
bige, der sich im Ritus zur Annahme des katharischen Glaubens verpflich-
tete, musste sich im Klaren dariiber sein, zu was er sich verpflichtete — an-
ders ist der Ernst und der rituelle Nachdruck, mit dem er nach seinem
Einverstindnis gefragt wurde, nicht zu erklidren. Gerade in einer sich im-
mer schirfer abzeichnenden Verfolgungssituation wire es widersinnig
anzunehmen, dass die Einweisungstexte der Rituale letztlich nur Makula-

43 RIPARELLI, Glose (wie Anm. 39), 125-127.

224



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

tur waren oder dass elementare Teile des Glaubens fehlten. Die Verpflich-
tungen, die diejenigen auf sich nahmen, die in die Kirche der Katharer
aufgenommen wurden, bestimmten konkret und nicht abstrakt, hiufig
tiber Leben oder Tod. Deshalb finden sich auch vor allem zwei Gedanken-
ginge in den Texten: die Betonung des Mirtyrertums als eines der prigen-
den Elemente der Kirche Christi sowie letztlich die theologische Begriin-
dung dieser Kirche durch das Sakrament der Geisttaufe, die die ecclesia
Dei in die direkte Nachfolge der Apostel stellt.

Somit ergibt sich von Beginn an der Spannungsbogen zur romischen
Kirche: Wihrend diese auf totem Stein errichtet ist, ist die Kirche Gottes
die lebendige Kirche des lebendigen Gottes. Diese Kirche Gottes beweist
ihre Autoritdt durch ihr Martyrium. Eine Kirche ndmlich, die selbst ver-
folgt, wie die romische, kann niemals die von Gott eingesetzte Kirche
Christi sein. Das Consolamentum ist der Garant, dass diese Kirche erfiillt
ist vom Geist Christi und deswegen das Recht zu 16sen und zu binden von
Gott erhalten hat.

Diese inhaltlichen Schwerpunkte zeigen unverhiillt die Ndhe der Ka-
tharer zur christlichen Tradition, in der bereits im ersten Petrusbrief
(1 Petr 2,2—10) die Metapher der lebendigen Steine verwendet wurde, wo-
durch sowohl die Aussagen von den lebendigen Steinen wie die fiir sie
dusserst aktuelle Bedeutung des Martyriums wie auch die geistbezogene
Interpretation der Taufe gestiitzt wurde. Damit aber stellen die Katharer
sich uns als «Traditionalisten» dar, nicht als die von der romischen Kirche
als «Neuerer» diffamierten Abweichler. «<Neu» war die Verfasstheit der
romischen Kirche des Mittelalters, traditionell die der Katharer.

Formal sticht ins Auge, wie griindlich die Katharer ihre Exegese auf
die anerkannten Schriftautoritédten stiitzten und wie formvollendet sie die
bekannte doppelte Exegese handhabten: Was die direkten Konsequenzen
ihrer Lebensfiihrung betraf, folgten sie der wortlichen Auslegung. Waren
jedoch theologische Reflexionen an der Reihe, folgten sie einer spirituel-
len Auslegung. Dabei appellieren sie zudem an Gesetzmissigkeiten der
Logik, um neben die Schriftexegese den Verstand als Argument einzuset-
zen — man beachte allein ihr Argumentationsschema in Bezug auf die
Ablehnung der Kindertaufe. Zugleich rational und symbolisch konnten sie
somit die Praxis und die Lehre ihrer Gemeinden den Zuhrern gerade in
scharfer Kontrastierung zur romischen Kirche als die wahren Kennzei-
chen der Kirche Gottes vermitteln.

Abschliessend kann gesagt werden, dass es sicher kein Zufall ist, dass
ausgerechnet drei Rituale der Katharer die Zeiten iiberdauert haben. In

225



Daniela Miiller

ihren Riten setzten sich die Katharer als «wahre» Christen ins Bild. Eine
Bewegung, die ihren Ausgangspunkt am Unbehagen an der konkreten Pra-
xis der herrschenden Kirche nahm, setzte den Schwerpunkt auf den Ritus.
Dort kamen Konzept und Praxis zur Deckung, dort erwies sich das Chris-
tentum als Anleitung zur Nachfolge Christi. Dort auch, im Ritus, konnten
die Schranken und Machtkonstellationen gebrochen werden, die in den
Augen der Katharer die romische Kirche korrumpiert hatten. Einfachheit
statt Pomp, Kollektiv statt Hierarchie, bewusste Entscheidung statt verord-
neter Teilhabe, all dies wurde treffend und zielgenau durch den Ritus ins
allgemeine Bewusstsein gehoben. Diese Inszenierung des Ritus liess die
romische Kirche mehr und besser als eine doktrinidre Widerlegung als
Usurpatorin der christlichen Botschaft erscheinen. Wir haben darum auch
keinen Grund, das Fehlen ausgefeilter theologischer Traktate der Katharer
zu beklagen.

Daniela Miiller (* 1957 in Aschaffenburg D), Dr. theol., studierte 1977—1982
in Wiirzburg und Rom Theologie. 1986 promovierte sie an der Universitiit
Wiirzburg, wo sie 1995 auch habilitierte. 2000 wurde sie Professorin fiir
Kirchengeschichte an der Universitdt Utrecht (Niederlande), spditer Tilburg.
Seit 2009 lehrt sie Kirchengeschichte und Kirchenrecht sowie Geschichte des
Christentums an der Radboud-Universitdt in Nijmegen (Niederlande) und
zugleich Kirchenrechtsgeschichte an der Westfdilischen Wilhelms-Univer-
sitdt in Miinster (Deutschland). Sie ist Mitglied des Fonds voor Wetenschap-
pelijk Onderzoek — Vlaanderen (Research Foundation Flanders), Cult4 pa-
nel und Mitherausgeberin der Revue d’histoire ecclesiastique und der
STAR-Reihe des Brill Verlags. Ihre Arbeit richtet sich auf kirchliche Diszip-
lin, insbesondere auf die Konzepte von Orthodoxie und Heterodoxie sowie
auf die Geschichte dissidenter Gemeinschaften.

Adresse: Radboud University Nijmegen, Faculty of Philosophy, Theology
and Religious Sciences, History of Christianity, Erasmusplein 1, NL-6500
HD Nijmegen

E-Mail: d.mueller@ftr.ru.nl

226



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Summary

The contribution first considers new methodological approaches that examine
well-known sources from the perspective of a hypercritical postmodern reading,
which results in the categorization of many famous people and movements as
‘merely the inventions’ of contemporary authors. In recent years, this method has
been increasingly applied to the heterodox movement of the Cathars in the High
Middle Ages.

In order to demonstrate that the Cathars cannot simply be dismissed as a
contemporary ‘fabrication’ of theologians and inquisitors, but throughout their
development their consistent points of reference were Jesus and early Christiani-
ty, this contribution concentrates on the Cathar conceptions of being ‘the true
church’ and, in particular, on the central rite of the Cathars — the so-called ‘bap-
tism of the Spirit’ — the consolamentum. The consolamentum constituted the
only Cathar sacrament and served to anoint the leaders of the Cathar Church and
the loyal faithful on their deathbed.

Through their emphasis on the baptism of the Spirit, the Cathars accentuated
the Christian faith; whereby, a new anti-ritual against what they considered to be
a ‘corrupt’ dominant church was created. Indeed, the elements and ideas to con-
struct the anti-ritual were (selectively) adopted from the contemporary environ-
ment — contemporaneous Christianity in particular. These were subsequently
modified to legitimize the larger goal of building an alternative church, the eccle-
sia Dei of the Cathars. In contrast to most historical studies of the last century that
actually draw from records of the Inquisition, this article is based on source ma-
terials recorded by the Cathars themselves.

Schliisselwirter — Keywords

Katharer — Rituale — Taufe — Postmoderne — Source Criticism

227



	Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte : Abschied von den Katharern oder Neubesinnung auf die Quellen?

