
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 3-4

Artikel: Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte : Abschied von den
Katharern oder Neubesinnung auf die Quellen?

Autor: Müller, Daniela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte:
Abschied von den Katharern oder Neubesinnung auf
die Quellen?

Daniela Müller

1. Methodische Grundlegungen*

In den letzten Jahrzehnten haben die Auswirkungen der soziolinguisti-
schen Methodik die Geschichtswissenschaft tiefgreifend verändert, wobei
sich gerade in der Mediävistik ein erstaunlicher Paradigmenwechsel vollzog.

An die Stelle der historisch-kritischen Methode, mit deren Hilfe
Historiker Fragen nach der Faktizität der historischen Geschehnisse
beantworten wollten, trat in vielen Publikationen nun die «dekonstruktive»
Methode. Historiker bemühten sich jetzt primär - wenn nicht sogar
ausschliesslich - darum, Entstehung und Funktion der «narratives» zu
entschlüsseln. Indem Begriffe und Begrifflichkeiten einer kritischen
Überprüfung unterzogen wurden, begannen aber auch die mit diesen Begriffen
bezeichneten Dinge - Personen, Bewegungen, Ereignisse - dahinter zu
verschwinden. Sie erhielten den Beigeschmack des rein Konstruierten,
Fabrizierten, des lediglich Ersonnenen. So erfahren wir, dass bislang
unbestrittene Grössen der Geschichte ihr Dasein nicht der Faktizität,
sondern der Fiktion verdanken. Wir lernen, dass Jesus von Nazareth eine

Erfindung des römischen Geschichtsschreibers Flavius Josephus war,1

Benedikt von Nursia, der Vater des lateinischen Mönchtums, von Papst

Gregor I. kreiert wurde,2 dass Mohammed eine mythische Fabrikation
war3 und dass Karl der Grosse durch eine Kalendermanipulation Kaiser

* Der vorliegende Text wurde anlässlich des 20-jährigen Bestehens des

«Internationalen Arbeitskreises Altkatholizismusforschung» am 20. April 2018 beim
Jahrestreffen des IAAF in Bonn vorgetragen (s. u., S. 264-266); für die Veröffentlichung
wurde er überarbeitet.

1 Joseph Atwill, Das Messias-Rätsel. Die Geheimsache Jesus, Berlin (Alleg-
ria) 2008.

2 Radikal: Francis Clark, The Gregorian Dialogues and the Origins of
Benedictine Monasticism, Leiden (Brill) 2003; gemässigter: Johannes Fried, Der Schleier

der Erinnerung. Grundzüge einer historischen Memorik, München (C. H. Beck)
2004, vor allem 350-348.

3 So die umstrittene These von John Wansbrough, Quranic Studies. Sources

and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford (Oxford University Press) 1977.

IKZ 108 (2018) Seiten 205-227 205



Daniela Müller

Ottos III. ins Leben kam.4 Die Katharer hat es, folgt man den Überlegungen

Uwe Brunns5 oder Mark Peggs6, ebenso wenig wirklich gegeben.
Zwar ist hier weder die Zeit noch der Ort, um eine Einführung in die

Geschichtsphilosophie und -methodik in allen Facetten vorzustellen. Und
doch sollen in einem zwar kursorischen, aber hoffentlich erhellenden
Überblick einige Hintergründe der Methodendiskussion geklärt werden,
die verständlich machen, wie es zum aktuellen de-konstruktiven Umgang
mit der Vergangenheit kommen konnte.

Historiker aller Sparten befassen sich mit der Interpretation schriftlicher

Materialien, um das Erbe der Vergangenheit vor dem Vergessen zu
bewahren oder der Gefahr des Vergessengehens zu entreissen.7 Hermeneutik,

Strukturalismus, Poststrukturalismus, Dekonstruktivismus sind
dabei nur die zumeist gehandhabten, aber keineswegs ausschliesslichen

Richtungen. Gemeinsam ist den genannten Methodenausrichtungen - wie
unterschiedlich sie auch vorgehen - die ausschliessliche Konzentration
auf den Text. Übergreifende geschichtliche Dimensionen werden
ausgeblendet, stattdessen wird die Aufmerksamkeit auf den Einzeltext gelenkt.
Es geht um textimmanente Interpretation.

Anders arbeitet die Diskurstheorie, die in ihren Grundannahmen auf
Michel Foucault zurückgeht.8 Im Allgemeinen ging es Foucault primär
um drei Fragen:
a) Wie hat sich in der Sprache das Wissen von den Dingen organisiert?

Nach welchen Regeln haben unterschiedliche Epochen ihr Wissen von
der Welt in sprachliche und damit symbolische Systeme gegossen?

b) Wie hat das sprachlich gesteuerte Wissen die soziale Selbstorganisa¬
tion des Menschen verändert?

4 Herbert Illig, Wer hat an der Uhr gedreht? Wie 300 Jahre Mittelalter erfunden

wurden, München (Econ) 1999.
5 Uwe Brunn, Des contestataires aux «Cathares». Discours de réforme et

propagande antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant l'Inquisition, Paris

(Institut d'Études Augustiniennes) 2006.
6 Mark Gregory Pegg, A most holy war. The Albigensian Crusade and the

battle for Christendom, Oxford (Oxford University Press) 2008.
7 Siehe hierzu die zahlreichen Einführungswerke in die historische Methode,

etwa Mark Boone, Historici en hun metier. Een inleding tot de historische kritiek,
Gent (Academia Press) 2007.

8 So schon in seinem Werk: Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt

a. M. (Suhrkamp) 2003 (franz. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences

humaines, Paris [Gallimard] 1966).

206



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

c) Welche Rolle spielt dabei Macht, was ist Macht überhaupt, und wer übt
über wen wie Macht aus?

Foucaults Überlegungen am Beispiel der Sexualität9 könnte man beinahe
direkt auf die Häresie übertragen: Auch Häresie wäre also, nach Foucault,
etwas, was erst über sprachliche Akte, vor allem Texte, aber auch Bilder,
hergestellt worden ist.10 Erst dadurch, dass die Kultur den Menschen

gezwungen hat, sich im Geständnis zu äussern (hier sind wir mitten in der

Problematik der Inquisitionsprotokolle!), sein Innerstes preiszugeben, ist
Häresie «er-sprochen» worden. Häresie wäre als Verhalten also
gesellschaftlich vorcodiert. Hier greift nun Foucaults Annahme des Diskurses,
den er für radikale Veränderungen der menschlichen Wirklichkeit
verantwortlich machte. Der Diskurs ist das unausgesprochene Regelsystem, das

vorschreibt, was über ein bestimmtes Thema gesagt werden kann, wie es

gesagt werden kann, und wer es sagen kann oder darf. Der Diskurs übt
also Macht aus. Erst durch Machtbeziehungen entsteht nach Foucault Sub-

jektivierung.
An diesem Beispiel wird deutlich, dass durch die Foucault'sche

Diskursanalyse der Blick von der rein textimmanenten Betrachtung auf das

kulturell-soziale Umfeld gelenkt wird. Seit den 1990er-Jahren ist die
Diskursanalyse für die poststrukturalistischen Instrumentarien grundlegend
und wurde zu einer relativ regulierten und anwendbaren Methode
weiterentwickelt.11 Statt eines Subjekt- und autorzentrierten Erkenntnisbegriffs
stehen nun also nicht ein Autor und dessen Intentionen im Mittelpunkt des

Verstehensprozesses, sondern das Gefüge einer Wissensordnung, die dem
Verfasser seine Ausdrucksmöglichkeiten überhaupt erst bereitstellt. Denken

und Wahrnehmung sind schon für Foucault durch Diskursordnungen
geprägt. Wahrheit und Wirklichkeit vermitteln sich durch kulturelle
Äusserungen, über Praktiken der Wahrheitsetablierung sowie einen Kampf
um das Hörbarmachen von Stimmen.

Foucault zufolge gibt es also kein von der Macht abgetrenntes und mit
einem eigenen Bewusstsein ausgestattetes Subjekt. Macht produziert statt-

9 So im ersten Band seiner Geschichte der Sexualität: Michel Foucault,
Sexualität und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1983

(franz. Histoire de la sexualité, vol. 1: la volonté de savoir, Paris [Gallimard] 1976).
10 Vgl. etwa Daniela Müller, Our Image of «Others» and the Own Identity, in:

Willem v. Asselt u. a. (Hg.), Iconoclasm and Iconoclash. Struggle for Religious Identity,

Leiden (Brill) 2007, 107-125.
11 Mehr dazu bei Chris Lorenz, Konstruktion der Vergangenheit. Eine Einführung

in die Geschichtstheorie, Köln (Böhlau) 1999, 252-254.

207



Daniela Müller

dessen Wissen durch das Individuum, sie formt erst das Individuum als

Subjekt und ist in dessen Vorstellungen von Freiheit und Unterdrückung
immer schon vorgegeben. Machtverhältnisse gründen sich also nicht unbedingt

auf Gewalt. Sie gehen vielmehr davon aus, dass der andere ein Subjekt

mit einer zu normierenden Individualität ist. So stand Foucault auch

allen Versuchen, den Ursprung einer Sache zu finden, ablehnend gegenüber,

da es einen solchen Ursprung nicht gebe. Das Wesen einer Sache sei

stattdessen immer nur unterschiedlich sozial hergestellt. Der Verdienst des

Foucault'schen Ansatzes für die historische Forschung der letzten 25 Jahre

dürfte deutlich geworden sein - nichtsdestotrotz bleibt die kritische Nachfrage,

ob die Übertragung eines philosophischen Konzepts auf die
Geschichtswissenschaft (und die Soziologie) wirklich nahtlos möglich ist.12

Bemerkenswerterweise ist gegenwärtig die Häresie- wie die Hexenforschung13

stark von einem sozialgeschichtlichen Ansatz geprägt. Im
Vordergrund stehen dabei die sozialen und kommunikativen Beziehungen in
den betroffenen Gemeinschaften und die Wechselwirkungen zwischen
den Diskursen der Obrigkeit und denen der einfachen Leute. Robert
Moore hat in der neuen Auflage seines Klassikers «The Formation of a

Persecuting Society»14 diese Bedeutung Foucaults für die Forschung zu
devianten Gruppen im Mittelalter zurecht hervorgehoben. Allerdings
zeigt sich darin deutlich, wie stark die Trennungslinie immer noch
zwischen der angelsächsischen, der französischen und der deutschen
Forschung verläuft: So erwähnt Moore in seinem kenntnisreichen Forschungsüberblick

mit keinem Wort den Ansatz von Frantisek Graus über das 14.

Jahrhundert als Krisenzeit.15 Dabei hatte Graus schon 1988, also vor der

Rezeption der Thesen Foucaults, den Zusammenhang zwischen Krisener-

12 S. hierzu Jeroen Antoon André Linssen, Het andere van het heden denken.
Filosofie als actualiteitsanalyse bij Michel Foucault, Nijmegen 2005 [= Diss. RU Rad-
boud Universiteit], vor allem Kap. 6: «Geschiedschrijving en actualiteitsanalyse»,
172-197.

13 Unzählige Titel wären hier zu nennen. Stellvertretend siehe Brian R Levack,
The Witch Flunt in Early Modern Europe, London (Routledge) 21994, oder Bengt
Ankarloo u. a., Witchcraft and Magic in Europe. The Period of the Witch Trials,
London (Athlone Press) 2002.

14 Robert I. Moore, The Formation of a Persecuting Society, Oxford (Wiley-
Blackwell) 2000.

15 Frantisek Graus, Pest, Geißler, Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als
Krisenzeit, Göttingen (Vandenhoeck und Ruprecht) 31988.

208



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

fahrung, Verschwörungstheorien und radikaler werdender Ausgrenzung
und Verfolgung von Randgruppen deutlich gemacht.

Einige Aspekte sollte der Historiker bei seiner Suche nach der historischen

Wahrheit immer beachten: Tatsachen haben auch objektive Facetten,

die ausserhalb unseres eigenen Bewusstseins bestehen und von allen

nachvollzogen werden können. Hinzu kommt, dass die Sprache, in die wir
unsere Aufzeichnung der Tatsachen giessen, kein simples Spiegelbild der

Wirklichkeit ist. Mithilfe der Sprache können wir bestimmte Aspekte der

Wirklichkeit ans Tageslicht bringen, wodurch wir aber auch gleichzeitig
eine bestimmte Perspektive einnehmen. Durch unsere Beschreibung
konstruieren wir also eine Perspektive der Wirklichkeit. Eine solche Perspektive

umschliesst immer Aspekte der Wirklichkeit. Das ist schon in jedem
Augenzeugenbericht und jeder Chronik der Fall. Wir können also als
Historikerinnen und Historiker zwar Aspekte der historischen Konstruktion,
wie sie uns in der Quelle gegenübertreten, re-konstruieren, aber durch
unsere Beschreibung davon entkommen wir nicht dem Schicksal, zugleich
selbst eine eigene Konstruktion herzustellen.16 Geschichte und die Suche

nach der historischen Wahrheit spielen sich also immer zwischen
Konstruktion (durch den Autor der Quelle), Rekonstruktion und erneuter
Konstruktion durch den Historiker und die Historikerin ab. Doch ist diese

Historikerkonstruktion nicht einfach Fiktion, sondern stützt sich auf
historische Tatsachen, die die Grundlage seiner Darstellung sind, um
wirklichkeitsadäquat zu sein. Auch historische Wahrheitssuche ist ein
dialektischer, also intersubjektiver Prozess zwischen den Polen Objektivität und

Subjektivität.
Schon in der Untersuchungsphase, wenn der Historiker sich mit den zu

lesenden Texten auseinandersetzt, nimmt er sein Vorverständnis mit in die
Lektüre. Noch deutlicher kommt sein Vorverständnis in der Anordnung
seiner eigenen Beschreibung zum Ausdruck. In beiden Phasen arbeitet er
sowohl konzeptuell als auch selektiv. Postmodernisten sehen keine Trennung

in diesen beiden Arbeitsphasen. Sie orten das Wahrheitsproblem,
indem sie aufzeigen, wie individuelle und beurteilende Aussagen
durcheinanderlaufen. Dadurch verlieren sich die Grenzen zwischen historischer
und nichthistorischer Literatur, zwischen tatsächlichen und fiktionalen
Strukturen. Deutlich ist dies etwa bei Mark Pegg, der in seinem Buch über
den Albigenserkreuzzug bewusst eine Kategorie der «dramatis personae»

16 Ausführlich wird dieser Vorgang beschrieben von Lorenz, Konstruktion
(Anm. 11).

209



Daniela Müller

einführt. Er erzählt also eine Geschichte, die gerade keine Unterscheidung
kennt zwischen den genannten beiden Phasen. Dadurch, dass die
individuellen Aussagen quasi aufgelistet werden, findet eine Defragmentierung
statt. Denn ein übergeordneter Zusammenhang entstünde ja erst durch die

Beschreibung des Historikers.
Karl Popper hat nachdrücklich festgestellt, dass Wissenschaftler nicht

einfach mit der Feststellung von Tatsachen, sondern mit Problemen und

Theorien beginnen, um diese dann anhand der Tatsachen zu prüfen.17 Das
Feststellen von Tatsachen hat darum seine Berechtigung allein in einem
theoretischen Bezugsrahmen. Soll etwa untersucht werden, wie bestimmte

Menschen unter theologischen Bedingungen zu Opfern werden konnten,

kann es sehr wohl angemessen sein, sie mit einem Sammelnamen,
etwa «Katharer», zu identifizieren. Soll jedoch etwa untersucht werden,
wie die Institution Kirche und die politischen Machthaber des 12.

Jahrhunderts sich konstituierten und konsolidierten, ist eine gemeinsame
Bezeichnung der Gegenkräfte weder notwendig noch wünschenswert.

Auch dieser Perspektivwechsel ist nicht zufällig an die postmodernistischen

Methoden gekoppelt: War die Moderne in Verlängerung der
Aufklärung dem Bild des freien, autonom und rational handelnden Menschen
und seiner Befreiung von Natur und Tradition im Fauf der Geschichte

verpflichtet,18 so lehnen dies die Postmodernisten ab.19 Besonders verwerfen

sie die Behauptung einer wie auch immer gearteten Einheit. An deren

Stelle tritt, wie besonders bei Foucault zu sehen, die Vorstellung einer
radikalen, nicht reduzierbaren Pluralität. Einheit setzt nämlich nach
Foucault den Ausschluss des anderen voraus und impliziert dadurch Machtausübung

und Gewalt.20

Pluralität untergräbt aber auch die Vorstellung von Kontinuität, sodass

der Forscher nicht mehr davon ausgehen kann, wie noch im Konzept der

17 Vgl. Karl Popper, The bucket and the searchlight. Two theories of knowledge,

in: Ders., Objective knowledge, Oxford (Clarendon Press) 1972, 341-367.
18 So etwa beschrieben van Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der

Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1988.
19 Stellvertretend hierfür etwa Jacques Derrida, Marges de la philosophie, Paris

(Editions du Minuit) 1972, oder Jean-François Lyotard, Le postmodernisme
expliqué aux enfants. Correspondance 1982-1985, Paris (Galilee) 1986, oderHAYDEN

White, Metahistory. The historical imagination in nineteenth-century Europe,
Baltimore (J. Hopkins University Press) 1973.

20 Besonders prägnant in Michel Foucault, Surveiller et punir. La naissance de

la prison, Paris (Gallimard) 1975.

210



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Hermeneutik, dass eine fundamentale Kontinuität zwischen dem Forscher
und dem von ihm Untersuchten besteht, also eine Subjekt-Objekt-Bindung.21

Vor diesem Hintergrund ist etwa die harsche Auseinandersetzung
sozial ausgerichteter Historiker mit der ethnologischen Arbeitsweise von
Forschern wie Carlo Ginzburg22 oder der anthropologischen Ausrichtung
der Religionswissenschaftler verbunden, die von Haus aus sowohl auf
Vergleichbarkeit wie auf Kontinuität setzen.23

Der Historiker ist nun kein Mythenjäger mehr, sondern die Idee einer
zu findenden Wahrheit selbst wird zum Mythos erklärt. Was wir durch die
Brille der Wissenschaft als Wirklichkeit sehen, ist für Postmodernisten

genauso eine soziale Konstruktion wie etwa die Kunst.
Dadurch, dass nur noch die «Fabrikation» der einzelnen Konzepte in

den Köpfen der Autoren nachgewiesen wird, verschwimmt auch die Suche
nach der historischen Wahrheit. So trifft, mit dem Beispiel Foucaults, die
in der Kriminologie über Delinquenten formulierte Erkenntnis zu, insoweit

die westliche Rechtskultur die Delinquenten als solche etikettierte.
Gleiches können wir von den «Ketzern» sagen. Was Theologen über
mittelalterliche Ketzer sagten, war wahr, insoweit sie diese als Ketzer
etikettierten und damit zu Ketzern machten. Doch was war mit den konkreten
Menschen, die das Etikett «Ketzer» erhielten? Wurden vielleicht gar keine
verbrannt? Und wenn ja, wer waren dann diese? Postmodernisten geben
hierzu kaum Auskunft.

In der postmodernistischen Perspektive bringt die Textualisierung des

Weltbildes den Verzicht darauf mit sich, dass die in den historischen
Berichten verfasste Kenntnis mit Tatsachen als Argumente gerechtfertigt
werden könnte. Denn Tatsachenargumente verweisen auf die Wirklichkeit,
während in den Augen der Postmodernisten doch gerade die historischen
Erzählungen autonom sind. Dies erweist sich jedoch bei kritischer Betrachtung

als methodisch fragwürdig. Drei Gründe hierfür seien genannt:

21 Prägend ist hier Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge
einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen (Mohr) 1960.

22 Carlo Ginzburg, Der Käse und die Würmer. Die Welt eines Müllers um
1600, Frankfurt a. M. (Syndicat) 1979 (ital. Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un
mugnaio del '500, Torino [Einaudi] 1976), oder Ders., Hexensabbat. Entzifferung
einer nächtlichen Geschichte, Berlin (Wagenbach) 1990.

23 Vgl. etwa Luther H. Martin, Comparison, in: Will Braun u. a. (Hg.), A
Guide to the Study of Religion, London (Continuum) 2000,45-56, oder Paul Roscoe,
The Comparative Method, in: Religion Compass 24 (2008) 734-753.

211



Daniela Müller

1. Auch die Vergangenheit hatte eine ganz bestimmte Struktur, und wir
Historiker sind generell in der Lage, mit unseren Untersuchungsmethoden

tatsächliche, wenn auch nicht absolute Kenntnis über diese

Vergangenheit zu sammeln. Ebenso wenig wie der Archäologe nicht darauf

verzichten kann anzunehmen, dass es überhaupt etwas auszugraben
gibt, können Historiker darauf verzichten, dass man durch die historische

Forschung Tatsachen rekonstruieren und tatsächlich präsentieren
kann. Die Vergangenheit ist nicht ein formloses Chaos, das erst und
ausschliesslich in einer Erzählung Form gewinnt.

2. Historiker gehen davon aus, dass historische Erzählungen wirklich¬
keitsadäquat und in diesem Sinne auch wahr sind, gerade weil sie

Rekonstruktionen und keine Konstruktionen oder De-konstruktionen
sind. Das können sie aber nur sein, insoweit sie durch Tatsachenbehauptungen

adäquat auf die Wirklichkeit verweisen.
3. Die meisten Historiker unterscheiden noch immer zu Recht zwischen

Fakt und Fiktion und nehmen für sich in Anspruch, diesen Unterschied
auch methodisch sichtbar machen zu können.
In den Texten haben wir es zwar mit sozialen Zuschreibungen, mit

Fabrikationen (wie Foucault oder Uwe Brunn konstatieren) zu tun, aber
dies schliesst eine Wechselwirkung zwischen Zuschreibung und
Wirklichkeit nicht aus. So hat schon 1927 Herbert Grundmann darauf
hingewiesen, dass die den «Ketzern» zugeschriebenen orgiastischen Gelage
tatsächlich die Funktion einer selffulfilling prophecy gehabt haben könnten.24

Wir kennen sehr gut dokumentierte Fälle, bei denen aus Zuschreibungen

Wirklichkeit wurde, weil zunächst stigmatisierte Gruppen gerade
die Kennzeichen ihrer Stigmatisierung für sich selbst übernahmen und oft
genug positiv umdeuteten.25

Aus dem bisher Dargestellten dürfte klar geworden sein, dass die
postmodern dekonstruktivistische Methode dann am besten funktioniert,

24 Herbert Grundmann, Der Typus des Ketzers in mittelalterlicher Anschauung,

in: Kultur- und Universalgeschichte. Walter Goetz zu seinem 60. Geburtstage
dargebracht von Fachgenossenen, Freunden und Schülern, Leipzig (Teubner) 1927,

91-107, wieder abgedruckt in: Herbert Grundmann, Ausgewählte Aufsätze 1, Stuttgart

(Hiersemann) 1976, 313-327.
25 So auch Wolfgang Lipp, Stigma und Charisma. Über soziales Grenzverhalten,

Berlin (Reimer) 1985, oder pointierter Ders., Aussenseiter, Häretiker, Revolutionäre

- Gesichtspunkte zur systematischen Analyse, in: Dieter Fauth/Daniela Müller
Hg.), Religiöse Devianz in christlich geprägten Gesellschaften. Vom hohen Mittelalter

bis zur Frühaufklärung, Würzburg (Religion und Kultur) 1999, 13-29.

212



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

wenn die Selektion der Quellen ihre oft nur unterschwellig thematisierten
Prämissen unterstützt. Im Fall der Katharer wären dies Inquisitionsprotokolle,

die denn auch als solitäre Quellen gehandhabt werden, bestenfalls
noch angereichert mit Fragmenten aus dem Repertoire der zeitgenössischen

Theologen. Ein Abgleich aber mit den Texten der Rituale scheint

wenig attraktiv - vielleicht, weil diese Kerntexte des Katharismus zwar
eine deutliche Entwicklung und eine zunehmende Abgrenzung von der
römischen Kirche erkennen lassen, zugleich aber das Bild einer zutiefst
vom christlichen Erbe beeinflussten Interpretation des Christusgeheimnisses

bieten. Ob Dualismus dann als einziger Begriff weiterhin benützt
werden kann, um ihre «Abweichung» zu dokumentieren, erscheint fraglich.

Vielleicht war es die römische Kirche, die sich vom Erbe der frühen
Christen weiter entfernt hatte als die Katharer.

Nach diesen methodischen Überlegungen sollen nun ausgehend von
den Kerntexten der Katharer einige inhaltliche Erkenntnisse im Verhältnis

rechter Glaube - irriger Glaube, gemeinhin als Orthodoxie und
Hétérodoxie beschrieben, vorgestellt werden.

2. Die katharischen Taufrituale

Auf der Grundlage der von den «Ketzern» selbst hinterlassenen Dokumente

soll im Folgenden aus einer alternativen Perspektive der Kampf der
Amtskirche gegen die Ketzerei im Hochmittelalter untersucht werden.
Dabei wird zwar vor allem nach der Veränderung im Selbstverständnis der
«Ketzer» in Wechselwirkung mit der Haltung der römischen Kirche
gefragt, im Mittelpunkt steht aber die Betrachtung der inneren Verflechtung
der beiden Opponenten. Konkret wird also gefragt: Wie hat sich das

Selbstverständnis der Katharer als «Kirche» entwickelt und welchen
Transformationen war es dabei unterworfen?

Wie reagierten die Katharer auf die Herausforderung der Veränderungen

im 12. und 13. Jahrhundert, die für die Entwicklung der katholischen
Kirche prägend wurden? Die Herangehensweise hier bedeutet insofern
einen Perspektivwechsel, als nicht die Entwicklung der katholischen Kirche

als Massstab genommen wird, um alternative Konzepte zu skizzieren,
sondern, dass umgekehrt gefragt wird, wie eine nicht zum Mainstream
gewordene christliche Bewegung auf die Adaptionen der Amtskirche
reagiert hat. Im Hintergrund stehen ausserdem die Fragen, wieso sich

eigentlich die römische Kirche in die Richtung, die wir kennen, entwickelt
hat und an welchen Kriterien wir diese Entwicklung messen können.

213



Daniela Müller

Die «ecclesia Dei» der Katharer wird im Folgenden also als das Resultat

eines Prozesses der eigenen Identitätsfindung in Abgrenzung zur
katholischen Kirche verstanden und untersucht werden. Anhand von drei
überlieferten Quellen, den rituellen Anleitungen zur Spendung der von
ihnen praktizierten Geisttaufe, wird der Fokus auf die darin zum
Vorschein kommenden Verarbeitungsstufen gerichtet.

Warum bisher so selten diese Rituale26 einer Untersuchung unterzogen
wurden, hat wohl verschiedene Gründe: Hier wäre zunächst ein bekannter

Schwerpunkt auf dem Gebiet der Häresieforschung auf doktrinäre, also

systematisch-theologische Quellen zu nennen. Doch in den letzten
Jahrzehnten haben gerade die Ritual Studies27 eine erstaunliche Ausweitung
erfahren und erwiesen, wie wesentlich sie sind, um die Bedeutung und

Komplexität von Religion zu erfassen. So zeigten die Ritual Studies etwa,
wie gross die Ähnlichkeiten zwischen frühchristlichen und jüdischen,
aber auch hellenistischen Riten waren, sodass die Perspektive einer
universalen und spezifisch christlichen einheitlichen Offenbarung nun
zumindest einige Fragen aufwirft.28 Dann aber spielt es vor allem eine Rolle,
dass zur derzeitigen postmodernen Dekonstruktionstheorie als Quellengattung

ohne Zweifel besser die Inquisitionsprotokolle passen, in denen

der für dieses Methodenparadigma wesentliche Machtaspekt analysiert
werden kann. So bleibt zu hoffen, dass die Einbeziehung grundlegender
katharischer Quellen das bisherige Bild über diese akzentuieren, wenn
nicht gar den Interpretationsrahmen verändern kann.

Die drei liturgischen Rituale waren für die Katharer die Grundlage für
die Spendung des von ihnen anerkannten Sakraments, des Consolamen-

tum, der sogenannten Geisttaufe. Es handelt sich konkret um das okzita-

26 Im Gegensatz zum Rituale, wie es hier verstanden wird, gehört beim Ritus die
«performance» dazu, also die praktische Anwendung. Das Rituale ist die Beschreibung

eines Ritus, also das Konzept. Ob dieses Konzept buchstabengetreu ausgeführt
oder Raum für Improvisation gelassen wurde, können wir heute nur noch einschätzen,
indem wir die spärlichen Beschreibungen der Übertragung der Geisttaufe in den

Kontroversquellen heranziehen. Dies wäre eine Aufgabe für die Zukunft.
27 Ein Blick in die Übersichtsliteratur beweist, dass sich inzwischen ein kaum

mehr zur Gänze wahrnehmbarer Fachdiskurs entwickelt hat, vgl. Paul Post, Ritual
Studies. Einführung und Ortsbestimmung im Hinblick auf die Liturgiewissenschaft,
in: Archiv für Liturgiewissenschaft 45 (2003) 21-45.

28 S. Catherine Bell, Ritual. Perspectives and Dimensions, New York (Oxford
University Press) 1997, 219.

214



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

nische Rituale von Lyon, das lateinische Rituale von Florenz und das

ebenfalls okzitanische Rituale von Dublin.
Gerade die Tatsache, dass ausgefeilte Rituale entwickelt und

aufgeschrieben wurden, um den Ritus der Geisttaufe festzuhalten, lässt erkennen,

dass dieser Ritus das einigende Band der katharischen Gemeinden

war. Auf der anderen Seite kann der Verweis auf diesen Ritus ausschlaggebend

dafür sein, um infrage kommende Ketzer als Katharer zu identifizieren.

Deshalb ist etwa auch bei den Kölner Ketzern, wie sie von Eckbert
von Schönau beschrieben wurden,29 eine katharische Grundposition
anzunehmen - auch wenn wir aus dieser Zeit und diesem geografischen
Raum keine überlieferten Rituale haben, was dem Charakter des Ritus

entspricht: Zuerst wurden Riten mehr oder weniger spontan entwickelt,
bevor sie schriftlich fixiert wurden. Die Kölner Katharer zeigen, auch

ohne dass uns schriftliche Quellen dazu erhalten sind, dieselben wesentlichen

Merkmale in ihrer Geisttaufe wie die später dokumentierten
katharischen Gemeinden in Südfrankreich und Norditalien. Die Kenntnis der

späteren Quellen ermöglicht also die retrospektive Identifizierung der
Kölner Ketzer, basierend auf den Beschreibungen ihrer Gegner, wie sie die
Geisttaufe spendeten. Die Rituale zeigen auch, dass ein Bedürfnis
bestand, sich von der gängigen Praxis der römischen Kirche abzugrenzen
und sich selbst als Kirche zu stilisieren. Denn der Taufritus in den christlichen

Kirchen ist zwar ohne Frage ein Ritual und teilt als solches dessen

Merkmale mit andern Gruppen: als Initiationsritus, Prozess der Selbst-

identißzierung und der Identifizierung mit einer Gruppe. Doch über diese

sozialen Folgen hinaus ist er der Ort, an dem sich in der Eigenperspektive
der Gemeinschaft und des Einzelnen die Verbindung von Mensch und
Gott vollzieht und die Gruppe Kirche wird. Wenn die Katharer Taufriten
entwickelt haben, dann erweisen sie sich als strukturierte Gemeinschaft,
nicht nur als Synthese einzelner Abweichler von einer Mainstream-Theologie.

Mit dem Taufritus war immer eine scharfe Unterscheidung gegeben
zwischen einem «Wir» und den «Anderen». Auch darum ist die formelhafte

Symbolsprache beim Taufritus immereine Sprache, die auf Kontraste

abstellt: der Weg des Lichts gegenüber dem Weg der Dunkelheit, der
Tod gegenüber dem Leben.30 Das kann ohne sorgfältige Verankerung im

29 S. Eckbert von Schönau, Liber contra hereses katarorum, ed. PL 195, col.
11-102.

30 Bell, Ritual (wie Anm. 28), 213.

215



Daniela Müller

rituellen Hintergrund leicht als «Dualismus» interpretiert werden. Doch
ob dem tatsächlich so ist, wird noch zu sehen sein.

3. Die Textüberlieferungen

So besehen sind die drei genannten liturgischen Rituale von Lyon, Florenz
und Dublin von unschätzbarem Wert, geben sie doch Aufschluss über den

zentralen Ritus der Katharer aus erster Hand.
Auch wenn wir für die Frühzeit der Katharer keine schriftlichen Zeugnisse

über diesen Ritus (mehr) haben, können wir festhalten, dass sich im
12. Jahrhundert das Bedürfnis abzeichnete, statt der üblicherweise
praktizierten Kinder- und Wassertaufe der römischen Kirche einen Ritus der
Geisttaufe zu entwickeln. Gerade im Mittelalter hatte sich der Ritus der
Taufe erneut verändert, als etwa Thomas von Aquin die scholastische Formel

von Materie und Form auf die Taufe anwandte und statt des Untertauchens

nun auch die Übergiessung praktiziert wurde. Der Vergleich mit
Beschreibungen der ältesten christlichen Taufriten beweist, dass mit dem

Erhalt der Taufe ursprünglich die Erwartung verbunden war, dass sich die
Gaben des Heiligen Geistes sofort manifestierten, sodass man nun
predigen, lehren und in Zungen reden konnte.31 Auch als sich festgelegte
Rituale entwickelten, war die im Taufritus selbst verankerte Übertragung
des Heiligen Geistes noch immer zu erkennen. Die Katharer betonten in
ihrem Consolamentum im Gegensatz zur sonstigen Entwicklung im
Mittelalter die älteren Aspekte: die mit der Taufe verbundene Vergebung der
Sünden und dass der mit der Taufe gegebene Geist Christi den Täufling
dem weltlichen Kontext entziehe und der Machtsphäre Christi unterstelle
(eis Christön Iësoûn).31 Zu vermuten ist, dass gerade weil sich die
Taufpraxis der römischen Kirche veränderte, nun die zentralen, aber beiseite

geschobenen Akzente besonders betont werden sollten.
Die Texte der drei Rituale lassen ein Stadium erkennen, das diese

Anfangsentwicklung bereits hinter sich gelassen hat. So lässt sich bereits eine

deutliche Ausgestaltung gerade der kontroversen, in Abgrenzung zur
römischen Kirche geformten Elemente erkennen.

31 Vgl. ebd.
32 Vgl. Arnold Angenendt, Der Taufexorzismus und seine Kritik, in: Albert

Zimmermann (Hg.), Die Mächte des Guten und Bösen. Vorstellungen im XII. und

XIII. Jahrhundert über ihr Wirken in der Heilsgeschichte, Berlin (De Gruyter) 1977,

388-410.

216



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Alle drei Texte verdanken ihren Namen ihrem jeweiligen Fundort.
Sowenig es einen «Gründer» der katharischen Bewegung gab, sowenig ist uns
ein Autor dieser Schriften bekannt. Dies dürfte ein Hinweis auf die mit
diesen Texten verbundene «heilige» Autorität sein: Die Texte sind direkter
Ausfluss der von Gott geoffenbarten Wahrheiten, die für die gesamte
versammelte Gemeinde repräsentativ sind. Zudem wird damit auf ein hohes

Alter und eine «schon immer» dagewesene Tradition verwiesen - auch

wenn de facto durchaus Änderungen im Ablauf des Ritus vorgenommen
wurden. Ein «Autor» hätte zudem den Gedanken einer selbst ausgedachten

Erfindung nahegelegt, womit, wie Barbara Myerhoff herausgearbeitet hat,
die Grundanliegen des Ritus verletzt worden wären. Denn Myerhoff analysiert

Ritus als ein «collusive drama», das in sich die verschiedenen Ansätze

birgt: Der Ritus ist einzigartig in seiner Fähigkeit, uns vom Unglaublichen
zu überzeugen; er vergewissert uns der Vergangenheit und lässt die Zukunft
erahnen; Veränderung wird in einen grandioseren, festeren Zusammenhalt

gegossen. So schreibt sie: «Only regular, elaborate rituals could convince
them that their way of life was real - a given and not a construct.»33

Diese Quellen müssen sowohl für sich34 als auch bezüglich ihrer
Synthese penibel auf Entsprechungen und Unterschiede geprüft werden. Aus
mühsamer akribischer Textanalyse entsteht das Bild einer pluriformen, oft
in sich divergenten Bewegung, deren Varianten sich durch Textvergleich
ergeben. Auch wenn also in den letzten Jahren vermehrt von den Katha-
rismen35 im Plural gesprochen wird, so sollte doch nicht übergangen werden,

dass es einen Kern des katharischen Selbstverständnisses gab: Zentral

stand bei allen die Überzeugung, dass Erlösung allein durch den

Empfang des Consolamentum erlangt werden könne. Konstitutiv für Ri-

33 Barbara Myerhoff, A Death in Due Time. Construction of Self and Culture,
in: John Macaloon (Hg.), Rite, Drama, Festival. Spectacle. Rehearsals Toward a Theory

of Cultural Performance, Philadelphia (Institute for the Study of Human Issues)
1984, 149-178, hier 158.

34 Für die je einzelne Quellenanalyse steht die Arbeit von Gerhard Rottenwöhrer,
der sorgfältig und penibel allen Verästelungen der jeweiligen Texte nachgeht, der aber
oft, entsprechend der Rezension von Jean Duvernoy, den Wald vor lauter Bäumen nicht
sieht, s. Gerhard Rottenwöhrer, Der Katharismus, 4 Bde, Bad Honnef (Bock und
Herchen) 1982f.; Rezension von Jean Duvernoy, in: Hérésis 16 (1991) 137f.

35 Siehe Pilar Jimenéz-Sanchez, Les Catharismes. Modèles dissidents du
christianisme médiéval (Xlle - XlIIe siècles), Rennes (Presses Universitaire de Rennes)

2008.

217



Daniela Müller

ten ist, dass Veränderung ihr unverzichtbares Merkmal ist, wenn sie effektiv

sein wollen.
Somit erhalten die liturgischen Anleitungen für die Geisttaufe einen

herausragenden Platz.
Die Manuskripte der Rituale von Florenz und Lyon sind zudem

Beispiele besonders prächtiger Buchilluminationen.36 Auffällig ist dabei,
dass jegliche figürliche Abbildung fehlt. Ornamente und Fischsymbole
bilden dagegen die kunstvoll gefertigten Muster. Dies dürfte in
Zusammenhang stehen mit der Ablehnung aller materiellen Bilder durch die Ka-
tharer, die das altchristliche Bilderverbot, dessen Wurzeln im Judentum

liegen, fundamental ernst nahmen. Daneben stellt sich die praktische Frage

nach den Produktionsstätten für solch wertvolle und künstlerisch
hochstehende Manuskripte. Sicher müsste dieser Frage verstärkt nachgegangen
werden. Bis zu weiteren Studien hierzu kann davon ausgegangen werden,
dass es nicht unbedingt «katharische» Werkstätten waren, in denen diese

illuminierten Manuskripte entstanden, sondern die allgemein bekannten

Kopieradressen im Midi. Sollten vielleicht sogar Klöster diese kathari-
schen Riten aufgeschrieben und verziert haben?

Exemplarisch sollen im Folgenden die essenziellen Merkmale des in
der Literatur am seltensten ausführlich besprochenen Rituale beschrieben
werden.

4. Das Rituale von Dublin

Neben den schon länger bekannten Ritualen von Florenz und Lyon gibt
besonders das Rituale von Dublin auf eindringliche Art die elementaren

Überzeugungen der Katharer in deren Spätphase wieder. Wie bereits
erwähnt, gehört in diesem Rituale die Kontrastierung mit der römischen
Kirche elementar zur Glaubensunterweisung und spiegelt eine Kirche in
der Verfolgungsphase wider.

Das Rituale von Dublin, etwa um 1350 entstanden, ist wahrscheinlich
ein Überrest eines katharischen Rituale aus dem 13. Jahrhunderts und

zeigt alle Züge eines liturgisch eingeschränkten Lebens. Es ist, gerade mit
seiner paradigmatischen Kontrastierung der beiden Kirchen, ein
bewegendes Dokument einer sterbenden Kirche. Die Entdeckung dieses Textes,

der sich heute als Ms 269 in der Bibliothek des Trinity Colleges von

36 Anne Brenon, Cathars and the Representation of the Divine. Christians of
the Invisible, in: von Asselt (Hg.), Iconoclasm (wie Anm. 10), 247-263.

218



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Dublin befindet, gleicht ein wenig einem philologischen «Wunder»:

Eigentlich war der Text seit dem 17. Jahrhundert bekannt. Damals wurde er
als Anhang zu einem waldensischen Büchlein von einem protestantischen
Geistlichen in den französischen Alpentälern entdeckt, als dieser im Auftrag

des protestantischen Kirchenhistorikers Jean-Paul Perrin die
Geschichte der Waldenser untersuchte. So wurde das Büchlein - mit dem
Rituale - in dessen 1618 erschienenen Geschichte der Waldenser37 bereits
vermeldet. Das Büchlein selbst wurde dann vom irischen Bischof von

Armagh, James Usher, erworben und nach dessen Tod 1661 als Teil seiner

Bibliothek an die Universität von Dublin als Stiftung überführt.
1917 hatte sich zwar der bekannte Romanist Mario Esposito schon

eingehender mit dem Text befasst,38 aber noch immer ging man davon aus,
dass auch der Anhang des Büchleins waldensischer Provenienz sei. So

bekam 1960 auch der belgische Sprachwissenschaftler und Romanist
Theo Venckeleer die Aufgabe, den Text als Zeugnis des Waldensertums

philologisch zu untersuchen. Erst er charakterisierte den Text als «katha-
risch» und identifizierte ihn als Teil eines katharischen Rituale.39 Streng

genommen geht es um unterschiedliche Texte, die Theo Venckeleer als

«Apologie» bzw. als «Homélie sur l'Eglise de Dieu» und als «Glose du

Pater» beschrieben hat. Daran schliesst sich eine redaktionelle Bearbeitung

einer Seite über «die Heilige Kirche» an.

Der Text ist auf jeden Fall nach der Errichtung der Inquisition 1233

entstanden und kann auf die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts datiert
werden.

Das Manuskript besteht aus drei Teilen:
a) einer ekklesiologischen Abhandlung über die Kirche Gottes (fol. 1-23),
b) einem Kommentar zum Vaterunser, die «Glosse» (fol. 24-75)
c) einem kurzen, unvollständigen Kommentar zur «Heiligen Kirche»

(fol. 76-77).
Die Homilie über die Kirche Gottes lässt erkennen, dass der Text die

Vertiefung einer bereits erhaltenen Unterweisung ist, wahrscheinlich ge-

37 Jean-Paul Perrin, Histoire des Vaudois, Genf 1618.
38 Damals rangierte das Manuskript noch unter der Sigle A.6.10.
39 Theo Venckeleer, Un recueil cathare: le manuscrit A.6.10. de la «Collection

vaudoise de Dublin», in: Revue Belge de Philologie et d'Histoire 38 (1960) 815-834.
Für neuere Editionen und Übersetzungen vgl. Enrico Riparelli, La «Glose du
Pater» du MS 269 de Dublin. Description, histoire, édition et commentaire, in: Hérésis
49 (2001) 77-129, und Anne Brenon, Rituel cathare, Manuscrit de Dublin, in: René

Nelli, Ecritures cathares, Monaco (Editions du Rocher) 1995, 274-322.

219



Daniela Müller

dacht, um zu Beginn der Spendung des Consolamentum an den Adepten
gerichtet zu werden. Es fehlen jedoch alle expliziten Hinweise auf den

Ablauf der Zeremonie.
Bereits der Titel «Gleisa de Dio» lässt den Inhalt der Predigt erkennen:

Es geht um eine Sammlung von Schriftzitaten, um die katharische Kirche
als die wahre Kirche Gottes herauszustellen. Fast ausschliesslich werden

Passagen aus dem Neuen Testament zitiert, was angesichts der Thematik
natürlich nicht überrascht. Elf Themen werden behandelt, um eine
Unterweisung sowohl moralischer wie theoretischer Art zum biblischen
Dualismus der zwei Kirchen zu geben. Nur einige wenige Akzente seien hier
herausgegriffen.

Ein besonderes Gewicht kommt, kaum überraschend, der spirituellen
Auslegung zu. So wird gleich zu Beginn deutlich gemacht, dass «Kirche»
kein Gebäude sein kann, sondern nur die lebendige Kirche Gottes,
geformt aus Mitgliedern, von denen jedes für sich eine Kirche ist und die

zusammen das Haus Gottes formen. Sündenvergebung erfolgt ausschliesslich

durch Gebet. Die Kirche Gottes enthält sich jeder Form von Ehebruch
und Beschmutzung. Auch hier wird somit die Linie des frühen Christentums

fortgesetzt und Ehebruch als eine der Hauptsünden gesehen, die sich

auf alle fleischlichen Akte erstreckt. Den bekannten katharischen
Moralvorstellungen wird breiter Raum gegeben, also dem Verbot zu lügen, zu
töten, zu schwören. Auch hier zeigt sich die spirituelle Exegese der Katha-

rer: Der Schwur wird verboten, weil sich das Wesentliche im Herzen
abspielt. An dieser Stelle wird auch erstmals auf die katholische Konkurrentin

eingegangen, die «schlechte Römische Kirche», deren Argumente, um
den Schwur zu erlauben, mit Schriftverweisen widerlegt werden.

Das Herzstück macht Teil 10 aus, in dem es um die Kirche geht, die

Verfolgungen, Drangsale und Martyrium um des Namens Christi willen
erleidet. Es geht um die Kirche, die verfolgt wird und die auf den Geist
tauft. Der Beweis dafür, dass diese die Kirche Gottes ist, ist gerade die
Tatsache, dass sie verfolgt wird, so wie Christus und die Apostel verfolgt
wurden. Zu diesem Zwecke werden zahlreiche Schriftzitate aufgeführt,
die alle die vorherrschende Praxis der römischen Kirche widerlegen. Als
Machtinstitution ist diese römische Kirche zugleich die Kirche der Verfolger.

Ihre Heuchelei trete zutage, wenn sie sich als Lamm ausgibt, obwohl
sie doch selbst verfolgt. In den Worten des ironisch-polemischen Schreibers:

220



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Diese Kirche erduldet Verfolgungen, Drangsale und das Martyrium im
Namen Christi, denn er selbst hat dies erlitten im Wunsch, seine Kirche zu erlösen

und zu retten und ihr in Taten und Worten zu zeigen, dass sie bis ans Ende
der Zeit Verfolgung, Schmach und Fluch erleiden muss, wie es im Evangelium
des hl. Johannes (Joh 15,20) gesagt ist: «Wenn sie mich verfolgt haben, werden

sie auch euch verfolgen.» Und im Evangelium des hl. Matthäus (Mt 5,10—

12) sagt er: «Selig sind die, die Verfolgungen erleiden der Gerechtigkeit willen,

denn das Königreich des Himmels gehört ihnen. Gesegnet seid ihr, wenn
die Menschen euch um meinetwillen verfluchen und verfolgen und gegen
euch die ganze Bosheit ihrer Lügen richten werden, freut euch also und jubelt,
denn euer Lohn im Himmel wird gross sein; denn so haben sie schon zuvor
die Propheten verfolgt.» und er sagt weiter (Mt 10,16): «Seht, ich sende euch
wie Schafe mitten unter Wölfe.» Und noch (Mt 10,22-23): «Ihr werdet von
den Menschen gehasst werden um meines Namens willen; der, der bis zum
Ende ausharren wird, wird gerettet sein. Und wenn sie euch in einer Stadt

verfolgen, flüchtet in eine andere.» [...]

Seht, wie sehr all diese Worte Christi der schlechten römischen Kirche
widersprechen, denn diese wird nicht verfolgt, weder um des Guten noch um der

Gerechtigkeit willen, die in ihr wäre; sondern im Gegenteil ist sie es, die
verfolgt und jeden, der nicht mit ihren Sünden und ihrem Amtsmissbrauch
einverstanden ist, zu Tode bringt. Und sie flüchtet nicht von Stadt zu Stadt,
sondern sie besitzt Herrschaft in den Städten und den Burgen und den Provinzen,

und sie thront majestätisch im Pomp dieser Welt, und sie wird von Königen,

Kaisern und Baronen gefürchtet. Sie ist kein bisschen wie Schafe unter
Wölfen, sondern wie Wölfe unter Schafen und Böcken; sie tut alles, um ihre
Herrschaft den Heiden, Juden und Völkern aufzuerlegen; und vor allem
verfolgt und tötet sie die hl. Kirche Christi, die alles in Geduld erträgt, wie es das

Schaf tut, das sich nicht gegen den Wolf verteidigt. Deshalb sagt der hl. Paulus

(Rom 8,36): «Denn für dich werden wir jeden Tag getötet; man behandelt uns
wie die Schafe, die geschlachtet werden.»

Aber im Gegensatz zu all dem zeigen die Priester der römischen Kirche keine
Scham zu sagen, dass sie die Schafe und Lämmer Christi seien, und sie sagen,
dass die Kirche Christi, die sie verfolgen, die Kirche der Wölfe sei. Das aber
ist dumm, denn immer waren es die Wölfe, die die Schafe verfolgt und getötet
haben, und heute müsste schon alles verdreht sein, wenn die Schafe so wütend
sein sollten, dass sie die Wölfe verfolgen und töten sollten, und die Wölfe so

duldsam, dass sie sich von den Schafen fressen lassen sollten! [...]

Aber die römische Kirche sagt auch: «Wir verfolgen die Ketzer nicht, weil sie

Gutes tun, sondern um ihres Glaubens willen: Denn sie wollen nicht gemäss
unseres Glaubens glauben.» Merkt, wie deutlich es ist, dass sie die Erben
derjenigen sind, die Christus und die Apostel getötet haben, denn tatsächlich
haben sie sie getötet und verfolgt, und sie werden das tun bis ans Ende der

221



Daniela Müller

Zeit, weil die Heiligen ihnen den Widerspruch ihrer Sünden vor Augen führen
und ihnen die Wahrheit verkünden, die sie nicht hören können. Der Christus
hat es ihnen im Evangelium des hl. Johannes (Joh 10,32) gesagt: «Ich habe
euch viele gute Werke meines Vaters gezeigt, für welches davon steinigt ihr
mich?» Und sie antworteten ihm (Joh 10,33): «Wir steinigen dich nicht für
deine guten Werke, sondern wegen Gotteslästerung.» [...]

So ist deutlich, dass seit Beginn, die Wölfe die Schafe verfolgt und getötet
haben, und die Bösen die Guten verfolgen und die Sünder die Heiligen verfolgen.

Und deshalb sagt der hl. Paulus (2 Tim 3,12): «Wer immer im Guten in
Christus leben will, wird verfolgt werden.» Passt gut auf, er sagt nicht: wird
verfolgen, sondern: wird verfolgt werden. Und im Evangelium des hl. Johannes

(Joh 16,2) sagt Jesus Christus zur hl. Kirche: «Die Stunde kommt, in der
jeder, der euch verfolgt, denkt, Gott zu dienen.» Merkt gut, dass er nicht sagt:
«die Stunde kommt, in der ihr verfolgt und Menschen tötet, um Gott zu
dienen.» Und der gute Jesus Christus sagt auch zu den Verfolgern (Mt 23,34):
«Seht, ich werde euch Schriftgelehrte und Weise senden, und ihr werdet welche

von ihnen töten, foltern und schlagen und sie von Stadt zu Stadt
verfolgen.» Und in der Apostelgeschichte erklärten die Apostel (Apg 14,22):
«Wir müssen durch viele Drangsale und Verfolgungen hindurch, um das

Königreich der Himmel zu betreten.» Und deshalb sagt der hl. Apostel Johannes
(1 Joh 3,13): «Oh Brüder, wundert euch nicht, dass die Welt euch hasst.[.. .]».4Ü

Gerade an diesem kleinen Traktat über die Kirche lässt sich ablesen, welche

Schriftargumente die katharischen Prediger gebrauchten, um ihre ec-
clesia Dei als die wahre Kirche Christi darzustellen. Im Rückgriff auf
Denkfiguren der Alten Kirche nahmen sie die in Verfolgungssituationen
entstandenen biblischen Aussagen auf, die schon damals die Christen
angesichts der ideologischen wie der praktischen Verfolgung durch die
römischen Instanzen in ihrem Glauben bestärken wollten. Doch nun wurden
diese Zitate gegen konkurrierende Christen - die römische Amtskirche -
eingesetzt, um deren Illegitimität zu unterstreichen. Eine Kirche, die sich
selbst der Macht verschreibt und als Verfolgungsinstanz auftritt, kann
nach dieser Bibelinterpretation niemals die Kirche Christi sein. Damit
wird auch implizit einer Zusammenarbeit zwischen Kirche und Staat eine

klare Absage erteilt. Denn die Verfolgungen Andersgläubiger hätten weder

im Römischen Reich noch im Hochmittelalter ohne die enge Kooperation

zwischen weltlicher und geistlicher Gerichtsbarkeit funktionieren
können. Somit war die Kirche Christi in der katharischen Lesart des Evan-

40 Rituale von Dublin, Kapitel X, in: Brenon, Rituel cathare (wie Anm. 39), 288f.
Deutsche Übersetzung D.M.

222



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

geliums immer die spirituelle Gemeinschaft der Gläubigen, deren Ziel die

Errettung und Erlösung war. Der Fokus war ausschliesslich auf das «Endziel»,

die Heimkehr zu Gott, gerichtet. Die Belange der Welt wurden
ausgeschlossen, und somit auch jedwede Verweltlichung. Die Idee einer
weltlichen Macht, fundiert und legitimiert mit einem christlichen Konzept,
wie sie etwa Augustinus oder Papst Gelasius entwickelt hatten, konnte
keinen Platz finden im katharischen Glaubensgefüge.

Auf die spezifische Auslegung des Vaterunsers kann hier nicht weiter
eingegangen werden. In der Glosse fallen die zahlreichen Verweise auf
das Alte Testament auf, vor allem auf die Psalmen und die Weisheitsliteratur,

aber auch auf Jesaja und Jeremia. Dabei wird der verborgene
Charakter der Heilsbotschaft betont, der schon lange ins Herz derer gelegt ist,
die Ohren haben zu hören. Von Beginn an ist diese Heilsbotschaft den

wahren Gläubigen anvertraut gewesen. Die Katharer befinden sich in einer
quasi urzeitlichen Ahnenkette. Bei den neutestamentlichen Zitaten nimmt
die Johannesapokalypse einen beträchtlichen Teil ein - auch dies ein Hinweis

auf den stark eschatologischen Charakter der ecclesia Dei, die sich

nun auch existenziell in einer durch Verfolgung geprägten Endphase
befand. Die Idee einer doppelten Schöpfung spielt hier eine entscheidende
Rolle: einerseits das Exil der gefallenen Seelen auf der Erde, andererseits

ihr Heil durch Christus, der sie das Vaterunser lehrte.

Insgesamt aber ähnelt der Text hier aufgrund von Methode und Stil
eher einem kleinen theologischen Traktat als einer mündlich weiterzugebenden

Unterweisung. Deshalb vermutet Anne Brenon auch, dass wir es

hier weniger mit einem liturgischen Rituale zu tun haben als mit einer
systematischen Belehrung über die Fundamente der katharischen Kirche.
Das verschärft die Frage, zu welchem Zweck und durch wen das Rituale
von Dublin verfasst wurde.41

5. Fazit

Schon Riparelli hat das Rituale von Dublin als Ausgangspunkt genommen,
um die in der deutschen Forschung noch immer als Standardaussage zum
Katharismus geltende Meinung von Arno Borst42 zu hinterfragen, dass für
die Katharer «Kultur» ein unnötiger Luxus gewesen sei. Riparelli konnte
durch seine beeindruckende philologische und theologische Analyse im

41 Brenon, Rituel cathare (wie Anm. 39), 275.
42 Arno Borst, Die Katharer, Stuttgart (Hiersemann) 1953.

223



Daniela Müller

Gegenteil zeigen, dass der Text Ausweis einer hochstehenden theologischen

Kultur ist, deren Sprache allerdings mystisch und nicht logisch
deduktiv geprägt ist. Ebenso wirft Riparelli überzeugend die zentrale Frage
nach dem immer wieder thematisierten Dualismus der Katharer auf. Er
kommt zum Schluss, dass der Text in keiner Weise in eines der bekannten
Schemata passt und weder eindeutig dem sogenannten «radikalen» noch
dem sogenannten «gemäßigten» Dualismus zugeordnet werden kann.43

Riparelli deutet damit ein weit komplexeres theologisches Gefüge im Katha-
rismus an, das sich nicht einfach unter dem Stichwort «Dualismus»
zusammenfassen lässt. Darüber hinaus könnte sogar gefragt werden, ob nicht der

Dualismus überhaupt als proprium der katharischen Lehre eine Erfindung
ihrer katholischen Gegner war. War der Dualismus der Katharer im Wesen

von den im Christentum zu findenden dualistischen Zügen unterschieden
oder stellte er nicht eher eine Akzentuierung der christlichen Lehre und die
Suche nach neuen theologischen Paradigmen dar? Und vor allem: Sind die

Argumente für diesen angeblichen Dualismus nicht vielmehr Zeugnis
dafür, dass die sprachlichen Formeln der frühchristlichen Riten missverstanden

wurden? Müssen die sprachlichen Zeugnisse, die dualistisch interpretiert

werden, nicht vorsichtiger nach ihrem Kontext, ihrem «Sitz im Leben»

befragt werden? Wenn es zum Wesen des Ritus gehört, sich seiner und der
Gemeinschaft zu versichern, dann ist Abgrenzung, die nur in kontrastierenden

Bildern möglich scheint, ein Konstitutivum, aber nicht notwendigerweise

Ausfluss eines Dualismus, der über die Weltsicht des Christlichen
hinausginge. Forscher, die eine «Dekonstruktion» der Katharer vertreten,
sind auf diesem Auge auffallend blind und hinterfragen jedenfalls das

Konzept des Dualismus so gut wie nie.

In den Kerntexten der Katharer, als die sich die drei Rituale erweisen,
finden sich nirgends Aussagen, die einen über den katholischen Rahmen

hinausgehenden Dualismus bestätigen würden. Dies ist umso bemerkenswerter,

als ja die Rituale sehr wohl auch als knappe Quintessenz der

Unterweisung in die katharische Lehre gelesen werden müssen. Der Gläubige,

der sich im Ritus zur Annahme des katharischen Glaubens verpflichtete,

musste sich im Klaren darüber sein, zu was er sich verpflichtete -
anders ist der Ernst und der rituelle Nachdruck, mit dem er nach seinem
Einverständnis gefragt wurde, nicht zu erklären. Gerade in einer sich

immer schärfer abzeichnenden Verfolgungssituation wäre es widersinnig
anzunehmen, dass die Einweisungstexte der Rituale letztlich nur Makula-

43 Riparelli, Glose (wie Anm. 39), 125-127.

224



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

tur waren oder dass elementare Teile des Glaubens fehlten. Die Verpflichtungen,

die diejenigen auf sich nahmen, die in die Kirche der Katharer
aufgenommen wurden, bestimmten konkret und nicht abstrakt, häufig
über Leben oder Tod. Deshalb finden sich auch vor allem zwei Gedankengänge

in den Texten: die Betonung des Märtyrertums als eines der prägenden

Elemente der Kirche Christi sowie letztlich die theologische Begründung

dieser Kirche durch das Sakrament der Geisttaufe, die die ecclesia
Dei in die direkte Nachfolge der Apostel stellt.

Somit ergibt sich von Beginn an der Spannungsbogen zur römischen
Kirche: Während diese auf totem Stein errichtet ist, ist die Kirche Gottes
die lebendige Kirche des lebendigen Gottes. Diese Kirche Gottes beweist
ihre Autorität durch ihr Martyrium. Eine Kirche nämlich, die selbst
verfolgt, wie die römische, kann niemals die von Gott eingesetzte Kirche
Christi sein. Das Consolamentum ist der Garant, dass diese Kirche erfüllt
ist vom Geist Christi und deswegen das Recht zu lösen und zu binden von
Gott erhalten hat.

Diese inhaltlichen Schwerpunkte zeigen unverhüllt die Nähe der
Katharer zur christlichen Tradition, in der bereits im ersten Petrusbrief

1 Petr 2,2-10) die Metapher der lebendigen Steine verwendet wurde,
wodurch sowohl die Aussagen von den lebendigen Steinen wie die für sie

äusserst aktuelle Bedeutung des Martyriums wie auch die geistbezogene

Interpretation der Taufe gestützt wurde. Damit aber stellen die Katharer
sich uns als «Traditionalisten» dar, nicht als die von der römischen Kirche
als «Neuerer» diffamierten Abweichler. «Neu» war die Verfasstheit der
römischen Kirche des Mittelalters, traditionell die der Katharer.

Formal sticht ins Auge, wie gründlich die Katharer ihre Exegese auf
die anerkannten Schriftautoritäten stützten und wie formvollendet sie die
bekannte doppelte Exegese handhabten: Was die direkten Konsequenzen
ihrer Lebensführung betraf, folgten sie der wörtlichen Auslegung. Waren

jedoch theologische Reflexionen an der Reihe, folgten sie einer spirituellen

Auslegung. Dabei appellieren sie zudem an Gesetzmässigkeiten der

Logik, um neben die Schriftexegese den Verstand als Argument einzusetzen

- man beachte allein ihr Argumentationsschema in Bezug auf die

Ablehnung der Kindertaufe. Zugleich rational und symbolisch konnten sie

somit die Praxis und die Lehre ihrer Gemeinden den Zuhörern gerade in
scharfer Kontrastierung zur römischen Kirche als die wahren Kennzeichen

der Kirche Gottes vermitteln.
Abschliessend kann gesagt werden, dass es sicher kein Zufall ist, dass

ausgerechnet drei Rituale der Katharer die Zeiten überdauert haben. In

225



Daniela Müller

ihren Riten setzten sich die Katharer als «wahre» Christen ins Bild. Eine

Bewegung, die ihren Ausgangspunkt am Unbehagen an der konkreten Praxis

der herrschenden Kirche nahm, setzte den Schwerpunkt auf den Ritus.
Dort kamen Konzept und Praxis zur Deckung, dort erwies sich das

Christentum als Anleitung zur Nachfolge Christi. Dort auch, im Ritus, konnten
die Schranken und Machtkonstellationen gebrochen werden, die in den

Augen der Katharer die römische Kirche korrumpiert hatten. Einfachheit
statt Pomp, Kollektiv statt Hierarchie, bewusste Entscheidung statt verordneter

Teilhabe, all dies wurde treffend und zielgenau durch den Ritus ins

allgemeine Bewusstsein gehoben. Diese Inszenierung des Ritus liess die

römische Kirche mehr und besser als eine doktrinäre Widerlegung als

Usurpatorin der christlichen Botschaft erscheinen. Wir haben darum auch

keinen Grund, das Fehlen ausgefeilter theologischer Traktate der Katharer

zu beklagen.

Daniela Müller (* 1957 in Aschaffenburg D), Dr. theol., studierte 1977-1982
in Würzburg und Rom Theologie. 1986 promovierte sie an der Universität
Würzburg, wo sie 1995 auch habilitierte. 2000 wurde sie Professorin für
Kirchengeschichte an der Universität Utrecht (Niederlande), später Tilburg.
Seit 2009 lehrt sie Kirchengeschichte und Kirchenrecht sowie Geschichte des

Christentums an der Radboud-Universität in Nijmegen (Niederlande) und

zugleich Kirchenrechtsgeschichte an der Westfälischen Wilhelms-Universität

in Münster (Deutschland). Sie ist Mitglied des Fonds voor Wetenschap-
pelijk Onderzoek - Viaanderen (Research Foundation Flanders), Cult4 panel

und Mitherausgeberin der Revue d'histoire ecclésiastique und der
STAR-Reihe des Brill Verlags. Ihre Arbeit richtet sich auf kirchliche Disziplin,

insbesondere auf die Konzepte von Orthodoxie und Heterodoxie sowie

aufdie Geschichte dissidenter Gemeinschaften.

Adresse: Radboud University Nijmegen, Faculty of Philosophy, Theology
and Religious Sciences, History of Christianity, Erasmusplein 1, NL-6500
HD Nijmegen

E-Mail: d.mueller@ftr.ru.nl

226



Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte

Summary

The contribution first considers new methodological approaches that examine
well-known sources from the perspective of a hypercritical postmodern reading,
which results in the categorization of many famous people and movements as

'merely the inventions' of contemporary authors. In recent years, this method has
been increasingly applied to the heterodox movement of the Cathars in the High
Middle Ages.

In order to demonstrate that the Cathars cannot simply be dismissed as a

contemporary 'fabrication' of theologians and inquisitors, but throughout their
development their consistent points of reference were Jesus and early Christianity,

this contribution concentrates on the Cathar conceptions of being 'the true
church' and, in particular, on the central rite of the Cathars - the so-called 'baptism

of the Spirit' - the consolamentum. The consolamentum constituted the

only Cathar sacrament and served to anoint the leaders of the Cathar Church and
the loyal faithful on their deathbed.

Through their emphasis on the baptism of the Spirit, the Cathars accentuated
the Christian faith; whereby, a new anti-ritual against what they considered to be

a 'corrupt' dominant church was created. Indeed, the elements and ideas to
construct the anti-ritual were (selectively) adopted from the contemporary environment

- contemporaneous Christianity in particular. These were subsequently
modified to legitimize the larger goal of building an alternative church, the eccle-
sia Dei of the Cathars. In contrast to most historical studies of the last century that
actually draw from records of the Inquisition, this article is based on source
materials recorded by the Cathars themselves.

Schlüsselwörter — Keywords

Katharer - Rituale - Taufe - Postmoderne - Source Criticism

227


	Neue Herausforderungen an die Kirchengeschichte : Abschied von den Katharern oder Neubesinnung auf die Quellen?

