
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 2

Artikel: Orthodoxie und Orthopraxie : der rechte Glaube in verschiedener
Praxis?

Autor: Athanasiou, Stefanos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Orthodoxie und Orthopraxie
Der rechte Glaube in verschiedener Praxis?

Stefanos Athanasiou

1. Einführung

Der orthodox-altkatholische Dialog ist bisher für die orthodoxe Kirche der

einzige theologische Dialog, der zu einem erfolgreichen theologischen
Abschluss gekommen ist. Auch wenn es 1987 den Anschein hatte, dass

einer Kircheneinheit nichts mehr im Wege stehe, zeigte sich, dass die

dogmatische Übereinstimmung zwischen den beiden Kirchen für eine

Einheit nicht ausreicht. Der gelebte, kulturell gewachsene unterschiedliche

Ausdruck der Kirchenlehre in den zwei Kirchen erwies sich als
Hindernis für die Kircheneinheit. Die Frage nach der Verbindung von Orthodoxie

und Praxis war dabei ohne Frage grundlegend. Erst wenn man in der
Praxis des anderen, so unterschiedlich sie sein mag, die Orthodoxie, den

rechten Ausdruck des Glaubens, erkennen kann, können Kirchen einander
näherkommen. Somit ist die Frage der Beziehung zwischen Glauben und

Praxis, zwischen Orthodoxie1 und Orthopraxie grundlegend für die
Zukunft des theologischen Dialogs.

Der bekannte Frankfurter Soziologe Theodor W. Adorno analysierte
in seinem kurz nach seinem Tod veröffentlichten Buch «Stichworte» die

Beziehung zwischen Glauben und Praxis und kommt zu folgendem
Schluss:

während Denken sich auf subjektive[n], praktisch verwendbarefn] Vernunft
beschränkt, wird korrelativ das Andere, das ihr entgleitet, einer zunehmend
begrifflosen Praxis zugewiesen, die kein Mass anerkennt als sich selbst. So

antinomisch wie die Gesellschaft, die ihn trägt, vereint der bürgerliche Geist
Autonomie und pragmatistische Theoriefeindschaft [ J. Herzustellen wäre
ein Bewusstsein von Theorie und Praxis, das beide weder so trennt, dass

Theorie ohnmächtig würde und Praxis willkürlich; noch Theorie durch den

1 «Orthodoxie» bedeutet «rechter Lobpreis» und wird im Folgenden immer in
diesem Sinne verstanden. Von «orthodoxer Kirche» wird gesprochen, wenn die
byzantinische Ostkirche als Kirche gemeint ist. Der unten verwendete Begriff «Ortho-
pistie» ist die eigentliche Übersetzung des Wortes «Rechtgläubigkeit». «Orthodoxie»
und «Orthopistie» werden jedoch oft wie Synonyme behandelt: Denn der rechte Glaube

(Orthopistie) wird im rechten Lobpreis (Orthodoxie) erkennbar.

160 IKZ 108 (2018) Seiten 160-171



Orthodoxie und Orthopraxie

von Kant und Fichte proklamierten urbürgerlichen Primat der praktischen
Vernunft bricht.2

Adorno stellt somit die Symbiose zwischen Theorie und Praxis als eigentliches

Ideal dar, damit eine gesellschaftliche Harmonie gegeben ist. Für
Adorno verfehlt die Theorie, wenn sie alleine gestellt ist, als eine praxisferne,

das heisst lebensferne Idee, ihren pragmatischen Ausdruck in der

Gesellschaft, andererseits jedoch wird für ihn die Praxis ohne die Theorie
zu einem Produkt der Willkür des menschlichen Ichs, das «kein Mass
anerkennt als sich selbst».3 Theorie und Praxis sind somit voneinander

abhängig, damit sie überhaupt gesellschaftsrelevant werden können.

Schlägt man einen Bogen zu Theologie und Kirche, kann ohne Zweifel
gesagt werden, dass man - in gleichem Masse wie Adorno den Bezug von
Theorie und Praxis definiert - von der inneren Einheit der Lehre mit der
Tradition ausgehen muss. Nur wenn die Lehre der Kirche sich in der
Tradition, das heisst in der praktischen Ausübung der Lehre, wiederfindet und
die Tradition in sich Ausdruck der Lehre ist, besitzen Tradition und Lehre
die harmonische Notwendigkeit, um eine logische Überzeugungskraft zu
bilden. In diesem Sinne spiegelt sich in der Praxis der Kirche ihre Lehre
wider und in der Lehre die Praxis der Kirche.

Was heisst dies jedoch konkret für den ökumenischen Dialog, in dem
unterschiedliche Traditionen und Praxen in den verschiedenen Konfessionen

vorzufinden sind? Bedeutet es, dass durch die verschiedenen existierenden

Traditionen im gleichen Masse eine Vielfalt von unterschiedlichen
Lehren existiert? Ist es somit die Notwendigkeit des Dialogs, sowohl die
Einheit in der Lehre als auch die Einheit in der Praxis zu finden, um
überhaupt wieder von einer Kircheneinheit sprechen zu können? Die Präge
nach der Beziehung von Orthodoxie und Orthopraxie, vom Bezug des

rechten Glaubens zum rechten Handeln ist grundlegend für das Verständnis

des ökumenischen Dialogs. Hieraus entspringt die Präge, ob der
ökumenische Dialog eine Plattform des gegenseitigen «Konvertierens» sein

muss oder ob die Lehre der Kirche von sich aus eine Dynamik haben

kann, verschiedene Traditionen - Orthopraxen - aufnehmen bzw.
hervorbringen zu können?

2 Theodor W.Adorno, Stichworte. Kritische Modelle 2, Frankfurt a. M.
(Suhrkamp) 1969, 170f.

3 Ebd.

161



Stefanos Athanasiou

2. Orthodoxie und Kirche

Kurt Kardinal Koch hat daraufhingewiesen, dass man sich in der Kirche
immer zwischen dem Pfingstereignis und dem Babel-Ereignis bewege.
Auf der einen Seite stehe das Pfingstfest symbolisch für das gegenseitige
Verstehen im Gegensatz zum Babel-Ereignis, wo eben die Sprachverwirrung

zu einem Unterbrechen des gegenseitigen Verstehens führt.4 Kirchliche

Communio wird so zum eigentlichen Ausdruck des gegenseitigen
Verstehens. Erst durch die Ideologisierung der Lehre wird demnach die
Kirche in verschiedene ideologische Teile getrennt, was endgültig zu einer
inneren Spaltung der Kirche führt. «Dies ist überall dort der Fall», betont
Koch,

wo Christen und Christinnen mit verschiedenen Meinungen und Ansichten
nicht mehr auf das Evangelium und aufeinander hören und in der Folge
einander nicht mehr verstehen, sondern wo sie sich beispielsweise mit den letztlich

erbarmungslosen Etiketten konservativ und progressiv versehen und so

gegenseitig exkommunizieren. Solche Lagerbildungen sind deutliche Anzeichen

der chronischen Sprachenverwirrung Babels in der heutigen Kirche.5

In dieser Aussage Kochs ist die eigentliche ekklesiologische Krise erkennbar,

in der Kirche zu einem Ort ideologischer Meinungen und Äusserungen

wird und dadurch ihre Ökumenizität und Katholizität verliert. Ist es

nicht gerade heute so, dass der Konservatismus oder Progressivismus als

kirchliches Leitbild manchmal Konfessionen bestimmt und zum
Ausdruck des jeweiligen Kircheseins wird? Kirche verliert hierbei ihre wahrhafte

Katholizität und verschliesst sich in den verschiedenen -ismen der

Zeit. Dadurch verliert nach Alexander Schmemann die Kirche ihre Sak-

ramentalität, welche die Kirche erst zu Kirche werden lässt. Für Schmemann

ist nach orthodoxer Theologie die Kirche selbst ein Sakrament,6 was
der eigentliche Grund für ihn ist, «dass die Kirche in ihrer frühen Tradition

kein Objekt der Definition, sondern gelebter Erfahrung des neuen
Lebens war».7 Dadurch beschränke sich Kirche nie innerhalb der Grenzlinien

der -ismen, sondern charakterisiere sich durch ihre Katholizität und in
der gelebten Erfahrung. Schaut man sich die Definition des Sakramentes

4 Vgl. Kurt Kardinal Koch, Entweltlichung und andere Versuche, das Christliche

zu retten, Augsburg (Sankt Ulrich) 2012. 48f.
5 Ebd.
6 Vgl. Alexander Schmemann, Eucharistie. Sakrament des Gottesreichs,

Freiburg (Johannes) 2005, 59.
7 Ebd.

162



Orthodoxie und Orthopraxie

bei Schmemann an, wird schnell klar, wie dieser auch die Kirche als

Sakrament versteht: Für ihn ist das Sakrament kosmisch und eschatologisch,
Komponenten, die seiner Ansicht nach das Kirchesein ausmachen.8

«Sofern die Kirche selbst im tiefsten und umfassendsten Sinn des Wortes

Sakrament ist», erklärt Schmemann, «erschafft, offenbart und erfüllt
sie sich selber in den Sakramenten und durch sie, vor allem durch das

Sakrament der Sakramente, die Allerheiligste Eucharistie.»9 In diesem
Sinne wird die eucharistische Ekklesiologie10 zum Ausdruck der Kirche
an sich, womit sich die Orthodoxie, der rechte Lobpreis, mit der Orthopraxie,

der rechten Ausübung des Glaubens, verbindet. Durch die eucharistische

Basis wird klar, warum die Kirche einen kosmischen und eschato-

logischen Charakter besitzt. Erst in der Feier der Eucharistie bzw. in der

göttlichen Liturgie entsteht die harmonische Zusammenkunft der kosmischen

mit der eschatologischen Sphäre. Kirche bildet sich demnach in
einer dyophysitischen Art und Weise zwischen Himmel und Kosmos,
zwischen Eschaton und Geschichte (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft).
Dies macht die eigentliche Katholizität der Kirche in Zeit und Raum aus,
da in ihr nicht nur die Menschen der Gegenwart zur Kirche - Communio -
zusammenkommen, sondern alle Gläubigen in Zeit und Raum und darüber

hinaus der gesamte Kosmos. Kirche in ihrer eucharistischen Sakra-
mentalität wird zur «ewigen Gegenwart»11, die weder vergeht noch

8 Vgl. Schmemann, Eucharistie (wie Anm. 6), 58.
9 A.a.O., 60.
10 Siehe zur eucharistischen Ekklesiologie Stefanos Athanasiou, Der Bischof

von Pergamon Ioannis Zizioulas und die eucharistische Ekklesiologie, in: Cornelius
Keppeler/Justinus C. Pech (Hg.), Zeitgenössische Kirchenverständnisse. Acht ekkle-
siologische Porträts, Heiligenkreuz (Be&Be) 2013, 235-256.

11 Den Begriff «ewige Gegenwart» verwendet Nicolai Berdiajew, um die wahre
Zeit zu definieren. Siehe diesbezüglich Nicolai Berdiajew, Der Sinn der Geschichte.

Versuch einer Philosophie des Menschengeschickes, Tübingen (Otto Reichl) 1950,
112, wo Bediajew etwa betont: «Die Zeit unserer Weltwirklichkeit ist nur einem
äusseren Anscheine nach Lebensträgerin; in Wirklichkeit trägt sie den Tod, weil sie,

während sie das Leben schafft, in den Schlund des Nichtseins die Vergangenheit
stösst, weil jede Zukunft zur Vergangenheit werden muss, der Macht jenes verzehrenden

Stromes der Zukunft verfallen muss, und weil sie jeder Realität einer wahren
Zukunft entbehrt, in die die ganze Fülle des Seins einginge, in der die wahre Zeit die
schlechte Zeit besiege, in der der Riss aufhöre und die heile Zeit ewige Gegenwart
oder ewig heutiger Tag wäre; denn die Zeit des heutigen Tages, darin alles geschieht,
darin es weder Vergangenheit noch Zukunft gibt, sondern einzig die wahre Gegenwart,

wäre auch die wahre Zeit.»

163



Stefanos Athanasiou

erwartet wird, sondern ein ewiges gegenwärtiges Erleben ist. Kirche
besitzt damit nicht nur anamnetischen oder erwartenden Charakter, sondern

lebt und wirkt im ewigen Jetzt. Ersichtlich wird dies etwa im Gebet während

der Wandlung der Gaben in der Chrysostomos-Liturgie, in dem
betont wird:

Eingedenk also dieses heilsamen Gebotes und alles dessen, was für uns
geschah, des Kreuzes, des Grabes, der Auferstehung am dritten Tage, der
Himmelfahrt, des Sitzens zur Rechten, der künftigen glorreichen Wiederkehr:
Bringen wir dar das Deinige von dem Deinigen für alle und für alles.12

An dieser Stelle wird das ewige Jetzt, die ewige Gegenwart dadurch
ausgedrückt, dass an das Kreuz, das Grab, die Auferstehung usw. genauso
gedacht wird wie an die künftige glorreiche Wiederkunft Christi. In
diesem Sinne sind die Feiernden in der Liturgie schon in der ewigen Gegenwart

angekommen und betrachten alle heilsökonomischen Geschehnisse,
die historisch schon geschehen sind und geschehen werden, vom
Nullpunkt der Zeit aus. Orthodoxie wird deshalb wichtig, weil der rechte
Lobpreis als Akt der Liturgie die Teilhabe an dieser eschatologischen und

kosmologischen Erfahrung zulässt. Es ist kein Zufall, dass die orthodoxe
Kirche mit Rechtgläubigkeit assoziiert wird, da die Rechtgläubigkeit
durch die Orthodoxie im Sinne des rechten Lobpreises gewährleistet werden

kann, und dies aus dem erwähnten Grund, dass die Kirche nicht
einfach nur ein theoretisches, philosophisches Lehrsystem propagiert,
sondern ihre Lehre durch die lebendige Erfahrung in der Heilsökonomie zum
Ausdruck bringt. Somit wird diese theo-anthropologische Erfahrung zum
Ausdruck der Orthodoxie und Orthopraxie.

3. Orthodoxie und Traditionen

Nun ist es freilich so, dass die Kirche in ihrer Geschichte von Anfang an
verschiedene liturgische Traditionen kannte und lebte, ohne dass die Einheit

der Kirche angezweifelt wurde.13 Auch wenn sich in späterer Zeit im

12 Göttliche Liturgie unseres heiligen Vaters Johannes Chrysostomus. Offizielle
Übersetzung der Orthodoxen Bischofskonferenz Deutschlands, 19. Im Internet
veröffentlicht unter: http://docplayer.org/27613802-Goettliche-liturgie-unseres-heiligen-
vaters-johannes-chrysostomus.html (zuletzt besucht am 04.05.2018).

13 Vgl. Michael Schneider, Die Chrysostomusliturgie, https://www.kath.de/
zentrum/termine/vortrag/vortrag_2010/vortrag_wi_kurz.pdf (zuletzt besucht am
19.04.2018).

164



Orthodoxie und Orthopraxie

Westen des Reiches die römische Liturgie und im Osten die konstantino-
politanische Liturgiepraxis gegen jeweils andere örtliche Liturgiepraxen
durchgesetzt haben, wurde - solange darin die gemeinsame dogmatische
Einheit gesehen wurde - nicht die Trennung, sondern die Einheit der Kirche

in ihrer Vielfalt erkannt und gelebt. Liturgie wird damit zum gelebten
Dogma, und dies, weil

[d]as verborgene mystische Leben das Thema der Theologie angibt, welches
sie annehmen und immer wieder bedenken muss. Insofern kann Dogmatik
nie nur begrifflich und philosophisch sein, sondern hat sich dem Dogma von
Chalkedon und des VI. Ökumenischen Konzils immer neu zu stellen, um den

Christen zu einer Existenz gemäss dem göttlichen Leben zu eröffnen.14

So wird Dogma keine starre Lehrentscheidung ohne jeglichen Lebensbezug,

sondern gerade Grundlage für den Ausdruck des Lebens an sich im
Heute der Gläubigen. Die Kirche wird damit Ausdruck des eucharisti-
schen Glaubens der ewigen Gegenwart - des einen Glaubens in verschiedenen

Zeiten und an verschiedenen Orten. Der eine Glaube mit
unterschiedlichen, pastoral begründeten Ausdrucksunterschieden ist erlaubt
und nötig, damit die eine Wahrheit wie ein Samen auf unterschiedlichen
Boden fallen und gedeihen kann. Jede historische Epoche braucht ihre
individuelle Ausdrucksform der einen Wahrheit, die in der Liturgie zeitlos
im Ewigkeitsmoment erfahren und erlebt wird. Diese Erfahrung gilt es in
jede Epoche hineinzutragen und zu einer lebendigen Wirklichkeit zu
machen. Aus diesem Grund bilden die sakramentalen Sphären, die kosmolo-
gische und die eschatologische, wie bei Schmemann zu erkennen, die

Grundlage des kirchlichen Lebens. Die eschatologische Komponente wäre

demnach die erlebte ewige Wahrheit, die kosmologische Komponente
ihr Ausdruck in der jeweiligen historischen Gegenwart, die sich auch
unterschiedlich gestalten kann und muss, um in unterschiedlichen Kulturen
ihre nötige Ausdrucksform zu finden. Die Orthodoxie erlebt demnach
nicht nur Wahrheit, sondern lebt sie. Orthodoxie wird somit selbst
Ausdruck des Lebens. Wahrheit wird Teil des eigenen Lebens und Ausdruck
des Menschen in der Geschichte. «Der Christ lebt in der Kirche, damit er
zu seinem Heil gelangen kann», betont der Grazer orthodoxe Theologe
Grigorios Larentzakis, «in Gemeinschaft mit seinen Brüdern und seinen

Schwestern, unterwegs zur Herrlichkeit und Gemeinschaft Gottes.»15 Die

'4 A.a.O., 2.
15 Grigorios Larentzakis, Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben und ihr Glaube,

Graz (Styria) 2000, 41.

165



Stefanos Athanasiou

Communio der Kirche soll die Christinnen und Christen zum Heil führen;
somit wird die Heilsfrage zur Grundsatzfrage für Orthodoxie und Ortho-
praxie.

4. Das Heil in der Orthodoxie und in der Orthopraxie

Es ist kein Zufall, dass in der Alten Kirche nur die heilsnotwendigen Lehren

dogmatisiert wurden und alles andere im Bereich der Theologumena
belassen wurde. Damit war eine gewisse Freiheit zur Auslegung gegeben.
Die Gewährleistung der Soteriologie des Menschen, die Sicherstellung
seiner Erlösung, stellte die theologische Grundlage der Formulierung der

Dogmen dar.16 Der soteriologisch-christologische Geltungsanspruch der

Dogmen (im ersten Jahrtausend) beschränkt sich hierbei auf die soteriolo-
gische Komponente und lässt darüber hinaus eine grundlegende
Glaubensfreiheit.17

Der Absolutheitsanspruch der Religionen, im Besitz der Wahrheit zu
sein, ist nach Jan Assmann die Basis religiöser Gewalt:

Erst im Rahmen des Gottesbundes der am Sinai gestifteten, auf Treue gegründeten

Religion kommt es zu religiöser Gewalt, Gewalt im Namen Gottes.
Diese Form von Gewalt kann es erst geben auf dem Boden der Unterscheidung

zwischen wahrer und falscher Religion bzw. Treue und Abfall (Sünde).18

Der Anspruch auf Alleinvertretung in der religiösen Praxis ist somit für
Assmann die Basis der religiösen Gewalt, einer Gewalt, die sich im
Namen der Wahrheit sicherlich auf dem «religiösen Schachbrett» der
Geschichte oft als eine erlebte soziopolitische Tatsache gezeigt hat. Der
Absolutheitsanspruch der Orthodoxie (rechter Lobpreis) aber ist

soteriologischer und nicht politischer Art. Auch im Christentum wurde

16 Siehe Georg Florovsky, «Le corps du christ vivant. Une interpretation orthodoxe

de l'église». La sainte église universelle, in: Cahiers théologiques de l'actualité
protestante, hors sérié 4, Paris (Delachaux et Niestlé) 1948, 9-57, hier lOf.

17 Bezüglich des Freiheitsbegriffs in der orthodoxen Theologie siehe Archi-
mandrit Syméon Brüschweiler, Das Mysterium der Person. Vom Bild zur
Ebenbildlichkeit, Wachtendonk (Sophia) 2014, 101-123.

18 Jan Assmann, Monotheismus und Gewalt. Eine Auseinandersetzung mit Rolf
Schieders Kritik an Moses der Ägypter, in: Rolf Schieder (Hg.), Die Gewalt des einen
Gottes. Die Monotheismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha Brumlik, Rolf
Schieder, Peter Sloterdijk und anderen. Berlin (Berlin University Press) 2014, 36-55,
hier 45. Siehe auch Jan Assmann, Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur,

München (Carl Hanser) 1998.

166



Orthodoxie und Orthopraxie

zwar oft im Namen der Wahrheit durch Gewalt versucht, die jeweils eigene

geglaubte Wahrheit durchzusetzen. Dass es dabei aber oft auch politische

Gründe gab, ist sicherlich eine wichtige Komponente, die nicht ausser
Acht gelassen werden darf. Die geglaubte Wahrheit kann somit nach dem
Modell von Assmann nur als eine in der Geschichte sich entwickelnde
Komponente gesehen werden, die sich im Rahmen kultureller Ereignisse
und philosophischen Gedankengutes entwickelt und geformt hat. Für die
Orthodoxie aber gilt dies für den Ausdruck der Wahrheit in der Gesellschaft.

Die Basis jedoch der einen Wahrheit, die sich in Jesus Christus

gestern, heute und in Ewigkeit personifiziert hat, erhebt einen soteriologi-
schen Absolutheitsanspruch im Hinblick auf die innerkirchliche
Glaubenslehre. Der Absolutheitsanspruch wird damit zur Basis der Hoffnungstheologie

der Kirche, die das Eschaton in der Liturgie bereits erlebt und
diese erlebte Wahrheit durch das eigene Leben in der Geschichte bezeugen
kann. Christus als Leib der Kirche wird zum Bindeglied zwischen Kosmos

und Eschaton, zwischen dem Erschaffenen und dem Unerschaffenen
und Garant der Wahrheit. Die Antwort auf die Frage, die Pilatus an Jesus

stellte: «Und was ist die Wahrheit?» (Joh 18,38), lautet folglich, dass Jesus

selbst die soteriologische Wahrheit für den Menschen ist und diese im
Leib Christi, in der Kirche, erlebt und gelebt werden kann.

5. Vorrang der zoe gegenüber dem Vorrang des logos?

Die Wahrheit der Orthodoxie ist damit keine von einer Institution
aufgezwungene Wahrheit, sondern eine gelebte Wahrheit, die sich als erfahrene
soteriologische Wirklichkeit in den Dogmen der Kirche widerspiegelt.
Das Leben und damit die Heilsökonomie sind die Grundlagen des Dogmas,

das eine lebendige Ausdrucksform des Lebens in Christus ist. Aus
diesem Grund etwa betont der Ökumenische Patriarch Bartholomaios,
dass die Kirche an sich nicht einfach nur eine Institution sein kann,
sondern vor allem erlebte Erfahrung der Gegenwart Christi und des Heiligen
Geistes ist.19

19 Vgl. Ecumenical Patriarch Bartholomew, Speaking the Truth in Love.
Theological and Spiritual Exhortations, hg. von John Chryssavgis, mit einem Vorwort
von Rowan Williams, New York (Fordham) 2010, 145. «We are obliged, therefore, to
make provisions for practical philanthropy, instruction, liturgical order, and the
preservation, renovation, and complete reconstruction of necessary buildings as well as

for catechism, the publication of books and periodicals, and the organizing of activities

- all of which contribute to the solidarity of the faithful in the church, to inter-

167



Stefanos Athanasiou

Was heisst dies jedoch konkret für den ökumenischen Dialog, in dem
verschiedene Traditionen als gelebte Praxis von unterschiedlichen
Menschen als Orthodoxie gelebt und beansprucht werden? Dabei wird oft in
den Quellen der «alten Kirche» nach der «wahren Tradition» gesucht, um
die echte Ausdrucksform der Wahrheit zu finden. Nikos Mantsoukas, der
verstorbene orthodoxe Dogmatiker aus Thessaloniki, hat diesbezüglich
festgestellt, dass die heutige ökumenische Bewegung unter anderem nach
der echten Lehre der kirchlichen Tradition sucht. Diese Suche ist nicht nur
eine theoretische Erforschung der Quellen, sondern das Bemühen um das

Erleben der Wahrheit mitten im Leben und in der Erfahrung der Kirche.20

Hier spiegelt sich das grosse Problem des ökumenischen Dialogs
wider, der sich darum bemüht hat, auf der Grundlage einer gemeinsamen
Lektüre der altkirchlichen Quellen den gemeinsamen Glauben zu finden.
Sicherlich ist der ökumenische Dialog wichtig und notwendig, darüber
hinaus aber hat vor allem auch der Dialog zwischen der orthodoxen und
der altkatholischen Kirche gezeigt, dass neben der Rückbesinnung auf die

gemeinsame Lehre auch das gemeinsame Leben wieder entdeckt werden

muss, damit eine Einheit zustande kommen kann.21 Auch durch die
vollkommene dogmatische Übereinkunft und den Abschluss des Dialoges
zwischen den beiden Kirchen hat sich gezeigt, dass es nicht reicht, den

Dialog nur auf Kommissionsebene zu führen, um den gemeinsamen Glauben

aufzuzeigen.22 Der Grund dafür wird durch das bereits Dargelegte

Christian relations, and so much more. All these, however, must take place in relation
to and always in light of the main and fundamental purpose of the Orthodox Church
and the Christian life, and not in ignorance of it. We must not turn the Orthodox
church into an anthropocentric organization that serves only these temporal goals and

maintains a Byzantine ritual tradition only externally. Such a process leads to
secularization, is oblivious to the true presence of divine grace and of the Holy Spirit as the
comforter in the life of the Church and of believer, and debases the Orthodox Church
to the level of a humanistic confession, or like a man-centered religion, well organized
and active but ontologically deprived of the transforming experience of the presence
of Christ and of the Holy Spirit in its daily life.»

20 Nikos Mantsoukas, Beitrag der Orthodoxen Kirche im Rahmen der Ökumenischen

Bewegung. Zusammenfassung, in: E7tiaxripovtKij EnsiriptSa 0eoA.OYiKijç

Exo^fiç A.n.0 24 (1979) 132f„ hier 132.
21 Siehe zum orthodox-altkatholischen Dialog Theodor Nikolaou, Der offizielle

Orthodox-Altkatholische Dialog in: Orthodoxes Forum 1-2 (1990) 173-184.
22 Auch wenn es den Anschein hat. dass der Dialog zwischen altkatholischer und

orthodoxer Kirche nach 1987 nicht zu weiterer Annäherung führte, soll doch auch
darauf hingewiesen werden, dass der Wille zum Dialog weiterhin besteht und in ver-

168



Orthodoxie und Orthopraxie

klar. Der Ort des Glaubens, das heisst der Lehre, ist zwar in der gemeinsamen

Lektüre von Quellen zu finden, jedoch nicht zu erleben. Der Ort der

Orthopraxie ist demnach das Leben an sich und kann nur dort auch die
Einheit der Kirche hervorbringen. Kircheneinheit kann demnach nie
einfach Aufgabe einer Kommission sein, sondern nur das Ergebnis eines
gemeinsamen Lebens, wo Orthodoxie und Orthopraxie zusammentreffen.
Erst durch die Gemeinsamkeit im Leben kann die Einheit in Christus und
durch den Heiligen Geist eine sichtbare Form annehmen. Diesbezüglich
hat Metropolit Damaskinos Papandreou im Vorwort zu Anne Jensens

Buch «Die Zukunft der Orthodoxie» bemerkt:

Der Dialog zwischen Kirchen ist kein rationaler, akademischer Dialog, der
auf blossen Gegebenheiten, Dokumenten und Argumenten basiert, sondern er
ist ein lebendiger Dialog des Glaubens. In diesem Sinn sollte man nicht
vergessen, dass man, wenn man am Leben der Kirche wie an einem lebendigen
Ganzen teilnimmt, oft die Glaubensidentität, die über den Differenzen des

theologischen Vokabulars liegt, erkennt. Denn die Worte haben keine Priorität

vor dem kirchlichen Leben, sondern das kirchliche Leben hat eine Priorität

vor den Worten, die es ausdrücken. Denn das Leben bezeugt das Leben
und der Geist bezeugt über das Wort hinaus - nicht umgekehrt.23

schiedener Weise Gestalt annimmt. So bildet etwa das Departement (seit 1. August
2017 Institut) für Christkatholische Theologie der Universität Bern eine Plattform für
die Begegnung zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Welt: Studierende
und Assistierende aus der orthodoxen Welt nehmen seit Langem eine Brückenfunktion

zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Kirche wahr. Die 2013 in Bern
abgehaltene Tagung «Wandel der Gesellschaft - Leben der Kirche. Orthodoxe und
Altkatholische Perspektiven im Gespräch» brachte junge Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler aus beiden Kirchen zusammen. Zwei Jahre später war das Departement

für Christkatholische Theologie an der Tagung «Die orthodoxe und die
altkatholische Kirche und ihre Verantwortung für ein zusammenwachsendes Europa» in
Zürich beteiligt, die die seit 2004 bestehende offizielle orthodox-altkatholische
Arbeitsgruppe mit dem Ziel initiiert hatte, Gläubige und theologisch versierte Fachleute
beider Kirchen zum Austausch über die Rolle der beiden Kirchen für die Zukunft
Europas zusammenzubringen. In den Niederlanden werden seit Jahr und Tag
regelmässig Treffen für Gemeindeglieder organisiert. Die erwähnten Beispiele, die
vermehrt werden könnten, stellen Versuche dar, den Dialog in die Gemeinden zu tragen
und sich über Fragen der jeweiligen Glaubens- und Feierkultur oder der gemeinsamen
Zukunftsgestaltung in einem mehr und mehr zusammengewachsenen Europa
auszutauschen. Beiträge der genannten Konferenzen erschienen in: IKZ 105 (2015)
259-328 (Konferenz von 2015) und IKZ 106 (2016) 2-40 (Konferenz von 2013): zum
Austausch in den Niederlanden vgl. IKZ 94 (2004) 135-139.

23 Damaskinos Papandreou, Vorwort, in: Anne Jensen, Die Zukunft der
Orthodoxie, Köln (Benzinger) 1986, 11-18, hier 18.

169



Stefanos Athanasiou

In diesem Sinne muss die zoe (Zern)), das Leben, mit dem wissenschaftlichen

logos in Verbindung gebracht werden. Erst wenn dieser logos mit
Leben gefüllt wird und eine Orthopraxie hervorbringen kann, bildet er die

nötige Basis, die die Einheit der Kirche ausmacht. Orthopraxie und Orthodoxie

drücken so besonders die Rechtgläubigkeit aus, nicht weil sie
einfach nur Ausdruck einer verfassten (dogmatischen) Wahrheit wären,
sondern weil sie die Wahrheit im Rahmen der Heilsökonomie leben und
erfahren und dadurch die Wahrheit Ausdruck ihrer selbst ist. Aus diesem

Grund sprechen wir auch von «Orthodoxie» und «Orthopraxie» und nicht
etwa von «Orthopistie» (Rechtgläubigkeit), da erst durch die «Aö£,a»

(Lobpreis) und durch die «IIpct£,r|» (Praxis - Tat) die erforderliche subs-

tanzielle Einheit von Wahrheit und Leben zum Ausdruck kommt. Der Ort
der Kircheneinheit ist somit das Leben an sich. In diesem Sinne müssen
die Konfessionen wieder lernen, gemeinsam zu leben, um überhaupt auf
dem Weg des Dialoges den Weg der Einheit einschlagen zu können.

Es gilt also herauszufinden, inwieweit die verschiedenen Konfessionen
durch ihre Lebenspraxis die soteriologische Dynamik der geoffenbarten
Heilsökonomie widerspiegeln oder nicht. Somit werden Orthopraxie
sowie Orthodoxie zu Komponenten, die grundlegend für den Dialog werden.
Erst wenn die Orthodoxie und die Orthopraxie der Kirche im lebendigen
Ausdruck einer Konfession und ihrer Tradition entdeckt werden, kann die
Einheit nach dieser Auffassung im Leben der Kirche ontologisch geschehen.

Die Alte Kirche wird dabei als Paradigma gesehen, weil sie die
verschiedenen lokalen Traditionen der unterschiedlichen Ortskirchen in sich

zu einen vermochte; dies war möglich, weil sich alle trotz ihrer kulturellen
Unterschiede bewusst waren, dass sie durch den Kelch an dem einen
Leben in Jesus Christus teilnehmen und geeint werden. Die Einheit des

gemeinsamen gelebten Glaubens ist die Grundlage der Kirche.

6. Schlussgedanken

Orthodoxie und Orthopraxie finden beide ihren Ausdruck im Leben. In
diesem Sinne gilt es besonders für die Kirchen, die sich auf den Glauben
der Alten Kirche stützen und sich im Dialog befinden, diesen Glauben, der
Orthodoxie und Orthopraxie vereint, in der gelebten Praxis in der Gegenwart

zu entdecken. Erst wenn man die gemeinsame Heilslehre bzw. den

gemeinsamen Glauben in den verschiedenen konfessionellen Praxen
findet, kann eine Grundlage geschaffen werden, die ein gemeinsames Leben

hervorbringen kann. Dieses gemeinsame Leben jedoch zu stützen und mit

170



Orthodoxie und Orthopraxie

mutigen Zeichen voranzubringen, ist eine Aufgabe, vor der die Kirchen
stehen. So werden die Orthodoxie und die Orthopraxie Orte, die im Leben
und durch das Leben immer wieder aufs Neue erfahrbar werden und eine
Vielfalt in sich tragen. Um die Vielfalt der Orthopraxien aushalten zu
können, bedarf es sicherlich Mut - eines Mutes, der in sich die Liebe zur
wahren Orthodoxie haben muss.

Stefanos Athanasiou (*1981 in Hanau D), Dr. theol., studierte 2001-2010
orthodoxe Theologie in München und Thessaloniki und arbeitet seit 2011 als
Assistent am Departement/Institutfür Christkatholische Theologie der
Universität Bern. 2016 Promotion an der Theologischen Fakultät derAristoteles-
Universität von Thessaloniki, 2018 dort zudem Abschluss einer Postdoc-
Forschungsarbeit. Im HS 2016 war er Gastdozent am Instituto Patristico
Augustinianum, Pontificia Université Lateranense in Rom, seit HS 2017 ist
er Gastdozent am Theologischen Studienjahr der Dormitio in Jerusalem. Er
ist u.a. Mitglied des Interkonfessionellen Theologischen Arbeitskreises (ITA),
des Neuen Schülerkreises Joseph Ratzinger/Papst Benedikt XVI. und der
Pro-Oriente-Kommission junger orthodoxer und römisch-katholischer
Theologinnen und Theologen.

Adresse: Universität Bern, Theologische Fakultät, Institutfür Christkatholi¬
sche Theologie, Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern

E-Mail: Stefanos.athanasiou@theol.unibe.ch

Summary

Even though the theological dialogue between the Old Catholic and Orthodox
Church came to a successful theological conclusion in 1987, church unity remains
outstanding. It would seem that orthodoxy (right theological doctrine) is inadequate

to ensure the trust required for church unity. The dialogue between the
churches raised questions concerning orthopraxis (according to right praxis);
whereby, unity has yet to materialize. Orthodoxy and orthopraxis should be seen

together and influence each other mutually. Thus the search for truth not only
involves theoretical research of the sources but the endeavor to understand the
truth in the midst of life. Being able to recognize this truth in the praxis of others
is, therefore, a fundamental requirement of practically "incarnated dialogue."

Schlüsselwörter - Key Words

Orthodoxie (rechter Lobpreis) - Orthopraxie (rechte Praxis) - Orthopistie (rechter

Glaube) - Rechtgläubigkeit - Dialog

171


	Orthodoxie und Orthopraxie : der rechte Glaube in verschiedener Praxis?

