Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 2

Artikel: Orthodoxie und Orthopraxie : der rechte Glaube in verschiedener
Praxis?

Autor: Athanasiou, Stefanos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orthodoxie und Orthopraxie

Der rechte Glaube in verschiedener Praxis?

Stefanos Athanasiou

1. Einfiihrung

Der orthodox-altkatholische Dialog ist bisher fiir die orthodoxe Kirche der
einzige theologische Dialog, der zu einem erfolgreichen theologischen
Abschluss gekommen ist. Auch wenn es 1987 den Anschein hatte, dass
einer Kircheneinheit nichts mehr im Wege stehe, zeigte sich, dass die
dogmatische Ubereinstimmung zwischen den beiden Kirchen fiir eine
Einheit nicht ausreicht. Der gelebte, kulturell gewachsene unterschiedli-
che Ausdruck der Kirchenlehre in den zwei Kirchen erwies sich als Hin-
dernis fiir die Kircheneinheit. Die Frage nach der Verbindung von Ortho-
doxie und Praxis war dabei ohne Frage grundlegend. Erst wenn man in der
Praxis des anderen, so unterschiedlich sie sein mag, die Orthodoxie, den
rechten Ausdruck des Glaubens, erkennen kann, konnen Kirchen einander
ndherkommen. Somit ist die Frage der Beziehung zwischen Glauben und
Praxis, zwischen Orthodoxie! und Orthopraxie grundlegend fiir die Zu-
kunft des theologischen Dialogs.

Der bekannte Frankfurter Soziologe Theodor W. Adorno analysierte
in seinem kurz nach seinem Tod ver&ffentlichten Buch «Stichworte» die
Beziehung zwischen Glauben und Praxis und kommt zu folgendem
Schluss:

wihrend Denken sich auf subjektive[n], praktisch verwendbare[n] Vernunft
beschrinkt, wird korrelativ das Andere, das ihr entgleitet, einer zunehmend
begrifflosen Praxis zugewiesen, die kein Mass anerkennt als sich selbst. So
antinomisch wie die Gesellschaft, die ihn trigt, vereint der biirgerliche Geist
Autonomie und pragmatistische Theoriefeindschaft [...]. Herzustellen wire
ein Bewusstsein von Theorie und Praxis, das beide weder so trennt, dass
Theorie ohnmichtig wiirde und Praxis willkiirlich; noch Theorie durch den

' «Orthodoxie» bedeutet «rechter Lobpreis» und wird im Folgenden immer in
diesem Sinne verstanden. Von «orthodoxer Kirche» wird gesprochen, wenn die by-
zantinische Ostkirche als Kirche gemeint ist. Der unten verwendete Begriff «Ortho-
pistie» ist die eigentliche Ubersetzung des Wortes «Rechtgliubigkeit». «Orthodoxie»
und «Orthopistie» werden jedoch oft wie Synonyme behandelt: Denn der rechte Glau-
be (Orthopistie) wird im rechten Lobpreis (Orthodoxie) erkennbar.

160 IKZ 108 (2018) Seiten 160171



Orthodoxie und Orthopraxie

von Kant und Fichte proklamierten urbiirgerlichen Primat der praktischen
Vernunft bricht.?

Adorno stellt somit die Symbiose zwischen Theorie und Praxis als eigent-
liches Ideal dar, damit eine gesellschaftliche Harmonie gegeben ist. Fiir
Adorno verfehlt die Theorie, wenn sie alleine gestellt ist, als eine praxis-
ferne, das heisst lebensferne Idee, ihren pragmatischen Ausdruck in der
Gesellschaft, andererseits jedoch wird fiir ihn die Praxis ohne die Theorie
zu einem Produkt der Willkiir des menschlichen Ichs, das «kein Mass
anerkennt als sich selbst».? Theorie und Praxis sind somit voneinander
abhéngig, damit sie tiberhaupt gesellschaftsrelevant werden kénnen.

Schldgt man einen Bogen zu Theologie und Kirche, kann ohne Zweifel
gesagt werden, dass man — in gleichem Masse wie Adorno den Bezug von
Theorie und Praxis definiert — von der inneren Einheit der Lehre mit der
Tradition ausgehen muss. Nur wenn die Lehre der Kirche sich in der Tra-
dition, das heisst in der praktischen Ausiibung der Lehre, wiederfindet und
die Tradition in sich Ausdruck der Lehre ist, besitzen Tradition und Lehre
die harmonische Notwendigkeit, um eine logische Uberzeugungskraft zu
bilden. In diesem Sinne spiegelt sich in der Praxis der Kirche ihre Lehre
wider und in der Lehre die Praxis der Kirche.

Was heisst dies jedoch konkret fiir den 6kumenischen Dialog, in dem
unterschiedliche Traditionen und Praxen in den verschiedenen Konfessio-
nen vorzufinden sind? Bedeutet es, dass durch die verschiedenen existie-
renden Traditionen im gleichen Masse eine Vielfalt von unterschiedlichen
Lehren existiert? Ist es somit die Notwendigkeit des Dialogs, sowohl die
Einheit in der Lehre als auch die Einheit in der Praxis zu finden, um iiber-
haupt wieder von einer Kircheneinheit sprechen zu kénnen? Die Frage
nach der Beziehung von Orthodoxie und Orthopraxie, vom Bezug des
rechten Glaubens zum rechten Handeln ist grundlegend fiir das Versténd-
nis des 6kumenischen Dialogs. Hieraus entspringt die Frage, ob der tku-
menische Dialog eine Plattform des gegenseitigen «Konvertierens» sein
muss oder ob die Lehre der Kirche von sich aus eine Dynamik haben
kann, verschiedene Traditionen — Orthopraxen — aufnehmen bzw. hervor-
bringen zu kénnen?

2 THEODOR W.ADORNO, Stichworte. Kritische Modelle 2, Frankfurt a. M.
(Suhrkamp) 1969, 170f.
3 Ebd.

161



Stefanos Athanasiou

2. Orthodoxie und Kirche

Kurt Kardinal Koch hat darauf hingewiesen, dass man sich in der Kirche
immer zwischen dem Pfingstereignis und dem Babel-Ereignis bewege.
Auf der einen Seite stehe das Pfingstfest symbolisch fiir das gegenseitige
Verstehen im Gegensatz zum Babel-Ereignis, wo eben die Sprachverwir-
rung zu einem Unterbrechen des gegenseitigen Verstehens fiihrt.* Kirch-
liche Communio wird so zum eigentlichen Ausdruck des gegenseitigen
Verstehens. Erst durch die Ideologisierung der Lehre wird demnach die
Kirche in verschiedene ideologische Teile getrennt, was endgiiltig zu einer
inneren Spaltung der Kirche fiihrt. «Dies ist iiberall dort der Fall», betont
Koch,

wo Christen und Christinnen mit verschiedenen Meinungen und Ansichten
nicht mehr auf das Evangelium und aufeinander héren und in der Folge ein-
ander nicht mehr verstehen, sondern wo sie sich beispielsweise mit den letzt-
lich erbarmungslosen Etiketten konservativ und progressiv versehen und so
gegenseitig exkommunizieren. Solche Lagerbildungen sind deutliche Anzei-
chen der chronischen Sprachenverwirrung Babels in der heutigen Kirche.?

In dieser Aussage Kochs ist die eigentliche ekklesiologische Krise erkenn-
bar, in der Kirche zu einem Ort ideologischer Meinungen und Ausserun-
gen wird und dadurch ihre Okumenizitit und Katholizitit verliert. Ist es
nicht gerade heute so, dass der Konservatismus oder Progressivismus als
kirchliches Leitbild manchmal Konfessionen bestimmt und zum Aus-
druck des jeweiligen Kircheseins wird? Kirche verliert hierbei ihre wahr-
hafte Katholizitdt und verschliesst sich in den verschiedenen -ismen der
Zeit. Dadurch verliert nach Alexander Schmemann die Kirche ihre Sak-
ramentalitit, welche die Kirche erst zu Kirche werden lisst. Fiir Schme-
mann ist nach orthodoxer Theologie die Kirche selbst ein Sakrament,® was
der eigentliche Grund fiir ihn ist, «dass die Kirche in ihrer frithen Traditi-
on kein Objekt der Definition, sondern gelebter Erfahrung des neuen Le-
bens war».” Dadurch beschriinke sich Kirche nie innerhalb der Grenzlini-
en der -ismen, sondern charakterisiere sich durch ihre Katholizitit und in
der gelebten Erfahrung. Schaut man sich die Definition des Sakramentes

4+ Vgl. Kurt KARDINAL KoCH, Entweltlichung und andere Versuche, das Christ-
liche zu retten, Augsburg (Sankt Ulrich) 2012, 48f.

5 Ebd.

6 Vgl. ALEXANDER SCHMEMANN, Eucharistie. Sakrament des Gottesreichs,
Freiburg (Johannes) 2005, 59.

7 Ebd.

162



Orthodoxie und Orthopraxie

bei Schmemann an, wird schnell klar, wie dieser auch die Kirche als Sa-
krament versteht: Fiir ihn ist das Sakrament kosmisch und eschatologisch,
Komponenten, die seiner Ansicht nach das Kirchesein ausmachen.?
«Sofern die Kirche selbst im tiefsten und umfassendsten Sinn des Wor-
tes Sakrament ist», erkldart Schmemann, «erschafft, offenbart und erfiillt
sie sich selber in den Sakramenten und durch sie, vor allem durch das
Sakrament der Sakramente, die Allerheiligste Eucharistie.»® In diesem
Sinne wird die eucharistische Ekklesiologie!® zum Ausdruck der Kirche
an sich, womit sich die Orthodoxie, der rechte Lobpreis, mit der Orthop-
raxie, der rechten Ausiibung des Glaubens, verbindet. Durch die eucharis-
tische Basis wird klar, warum die Kirche einen kosmischen und eschato-
logischen Charakter besitzt. Erst in der Feier der Eucharistie bzw. in der
gottlichen Liturgie entsteht die harmonische Zusammenkunft der kosmi-
schen mit der eschatologischen Sphire. Kirche bildet sich demnach in ei-
ner dyophysitischen Art und Weise zwischen Himmel und Kosmos, zwi-
schen Eschaton und Geschichte (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft).
Dies macht die eigentliche Katholizitét der Kirche in Zeit und Raum aus,
da in ihr nicht nur die Menschen der Gegenwart zur Kirche — Communio —
zusammenkommen, sondern alle Gldubigen in Zeit und Raum und darii-
ber hinaus der gesamte Kosmos. Kirche in ihrer eucharistischen Sakra-
mentalitit wird zur «ewigen Gegenwart»!!, die weder vergeht noch

8 Vgl. ScHMEMANN, Eucharistie (wie Anm. 6), 58.

9 A.a.0,60.

10 Siehe zur eucharistischen Ekklesiologie STEFANOS ATHANASIOU, Der Bischof
von Pergamon loannis Zizioulas und die eucharistische Ekklesiologie, in: Cornelius
Keppeler/Justinus C. Pech (Hg.), Zeitgenodssische Kirchenverstindnisse. Acht ekkle-
siologische Portrits, Heiligenkreuz (Be&Be) 2013, 235-256.

1" Den Begriff «ewige Gegenwart» verwendet Nicolai Berdiajew, um die wahre
Zeit zu definieren. Siehe diesbeziiglich NicoLA1 BERDIATEW, Der Sinn der Geschich-
te. Versuch einer Philosophie des Menschengeschickes, Tiibingen (Otto Reichl) 1950,
112, wo Bediajew etwa betont: «Die Zeit unserer Weltwirklichkeit ist nur einem
dusseren Anscheine nach Lebenstriagerin; in Wirklichkeit trigt sie den Tod, weil sie,
wihrend sie das Leben schafft, in den Schlund des Nichtseins die Vergangenheit
stosst, weil jede Zukunft zur Vergangenheit werden muss, der Macht jenes verzehren-
den Stromes der Zukunft verfallen muss, und weil sie jeder Realitét einer wahren
Zukunft entbehrt, in die die ganze Fiille des Seins einginge, in der die wahre Zeit die
schlechte Zeit besiege, in der der Riss aufhore und die heile Zeit ewige Gegenwart
oder ewig heutiger Tag wire; denn die Zeit des heutigen Tages, darin alles geschieht,
darin es weder Vergangenheit noch Zukunft gibt, sondern einzig die wahre Gegen-
wart, wire auch die wahre Zeit.»

163



Stefanos Athanasiou

erwartet wird, sondern ein ewiges gegenwirtiges Erleben ist. Kirche be-
sitzt damit nicht nur anamnetischen oder erwartenden Charakter, sondern
lebt und wirkt im ewigen Jetzt. Ersichtlich wird dies etwa im Gebet wih-
rend der Wandlung der Gaben in der Chrysostomos-Liturgie, in dem be-
tont wird:

Eingedenk also dieses heilsamen Gebotes und alles dessen, was fiir uns ge-
schah, des Kreuzes, des Grabes, der Auferstehung am dritten Tage, der Him-
melfahrt, des Sitzens zur Rechten, der kiinftigen glorreichen Wiederkehr:
Bringen wir dar das Deinige von dem Deinigen fiir alle und fiir alles.!?

An dieser Stelle wird das ewige Jetzt, die ewige Gegenwart dadurch aus-
gedriickt, dass an das Kreuz, das Grab, die Auferstehung usw. genauso
gedacht wird wie an die kiinftige glorreiche Wiederkunft Christi. In die-
sem Sinne sind die Feiernden in der Liturgie schon in der ewigen Gegen-
wart angekommen und betrachten alle heilsobkonomischen Geschehnisse,
die historisch schon geschehen sind und geschehen werden, vom Null-
punkt der Zeit aus. Orthodoxie wird deshalb wichtig, weil der rechte Lob-
preis als Akt der Liturgie die Teilhabe an dieser eschatologischen und
kosmologischen Erfahrung zulésst. Es ist kein Zufall, dass die orthodoxe
Kirche mit Rechtgldubigkeit assoziiert wird, da die Rechtgldubigkeit
durch die Orthodoxie im Sinne des rechten Lobpreises gewihrleistet wer-
den kann, und dies aus dem erwihnten Grund, dass die Kirche nicht ein-
fach nur ein theoretisches, philosophisches Lehrsystem propagiert, son-
dern ihre Lehre durch die lebendige Erfahrung in der Heilsdkonomie zum
Ausdruck bringt. Somit wird diese theo-anthropologische Erfahrung zum
Ausdruck der Orthodoxie und Orthopraxie.

3. Orthodoxie und Traditionen

Nun ist es freilich so, dass die Kirche in ihrer Geschichte von Anfang an
verschiedene liturgische Traditionen kannte und lebte, ohne dass die Ein-
heit der Kirche angezweifelt wurde.!3 Auch wenn sich in spiterer Zeit im

12 Gottliche Liturgie unseres heiligen Vaters Johannes Chrysostomus. Offizielle
Ubersetzung der Orthodoxen Bischofskonferenz Deutschlands, 19. Im Internet verof-
fentlicht unter: http://docplayer.org/27613802-Goettliche-liturgie-unseres-heiligen-
vaters-johannes-chrysostomus.html (zuletzt besucht am 04.05.2018).

I3 Vgl. MICHAEL SCHNEIDER, Die Chrysostomusliturgie, https:/www.kath.de/
zentrum/termine/vortrag/vortrag_2010/vortrag_wi_kurz.pdf (zuletzt besucht am
19.04.2018).

164



Orthodoxie und Orthopraxie

Westen des Reiches die romische Liturgie und im Osten die konstantino-
politanische Liturgiepraxis gegen jeweils andere ortliche Liturgiepraxen
durchgesetzt haben, wurde — solange darin die gemeinsame dogmatische
Einheit gesehen wurde — nicht die Trennung, sondern die Einheit der Kir-
che in ihrer Vielfalt erkannt und gelebt. Liturgie wird damit zum gelebten
Dogma, und dies, weil

[d]as verborgene mystische Leben das Thema der Theologie angibt, welches
sic annehmen und immer wieder bedenken muss. Insofern kann Dogmatik
nie nur begrifflich und philosophisch sein, sondern hat sich dem Dogma von
Chalkedon und des VI. Okumenischen Konzils immer neu zu stellen, um den
Christen zu einer Existenz gemiss dem gottlichen Leben zu erdffnen.'

So wird Dogma keine starre Lehrentscheidung ohne jeglichen Lebensbe-
zug, sondern gerade Grundlage fiir den Ausdruck des Lebens an sich im
Heute der Gldubigen. Die Kirche wird damit Ausdruck des eucharisti-
schen Glaubens der ewigen Gegenwart — des einen Glaubens in verschie-
denen Zeiten und an verschiedenen Orten. Der eine Glaube mit unter-
schiedlichen, pastoral begriindeten Ausdrucksunterschieden ist erlaubt
und notig, damit die eine Wahrheit wie ein Samen auf unterschiedlichen
Boden fallen und gedeihen kann. Jede historische Epoche braucht ihre
individuelle Ausdrucksform der einen Wahrheit, die in der Liturgie zeitlos
im Ewigkeitsmoment erfahren und erlebt wird. Diese Erfahrung gilt es in
jede Epoche hineinzutragen und zu einer lebendigen Wirklichkeit zu ma-
chen. Aus diesem Grund bilden die sakramentalen Sphéren, die kosmolo-
gische und die eschatologische, wie bei Schmemann zu erkennen, die
Grundlage des kirchlichen Lebens. Die eschatologische Komponente wi-
re demnach die erlebte ewige Wahrheit, die kosmologische Komponente
ihr Ausdruck in der jeweiligen historischen Gegenwart, die sich auch un-
terschiedlich gestalten kann und muss, um in unterschiedlichen Kulturen
ihre notige Ausdrucksform zu finden. Die Orthodoxie erlebt demnach
nicht nur Wahrheit, sondern lebt sie. Orthodoxie wird somit selbst Aus-
druck des Lebens. Wahrheit wird Teil des eigenen Lebens und Ausdruck
des Menschen in der Geschichte. «Der Christ lebt in der Kirche, damit er
zu seinem Heil gelangen kann», betont der Grazer orthodoxe Theologe
Grigorios Larentzakis, «in Gemeinschaft mit seinen Briidern und seinen
Schwestern, unterwegs zur Herrlichkeit und Gemeinschaft Gottes.»!> Die

4 A.a.0.,2.
15 GRIGORIOS LARENTZAKIS, Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben und ihr Glaube,
Graz (Styria) 2000, 41.

165



Stefanos Athanasiou

Communio der Kirche soll die Christinnen und Christen zum Heil fiihren;
somit wird die Heilsfrage zur Grundsatzfrage fiir Orthodoxie und Ortho-
praxie.

4. Das Heil in der Orthodoxie und in der Orthopraxie

Es ist kein Zufall, dass in der Alten Kirche nur die heilsnotwendigen Leh-
ren dogmatisiert wurden und alles andere im Bereich der Theologumena
belassen wurde. Damit war eine gewisse Freiheit zur Auslegung gegeben.
Die Gewihrleistung der Soteriologie des Menschen, die Sicherstellung
seiner Erlosung, stellte die theologische Grundlage der Formulierung der
Dogmen dar.!6 Der soteriologisch-christologische Geltungsanspruch der
Dogmen (im ersten Jahrtausend) beschrinkt sich hierbei auf die soteriolo-
gische Komponente und ldsst dariiber hinaus eine grundlegende Glau-
bensfreiheit.”

Der Absolutheitsanspruch der Religionen, im Besitz der Wahrheit zu
sein, ist nach Jan Assmann die Basis religitser Gewalt:

Erstim Rahmen des Gottesbundes der am Sinai gestifteten, auf Treue gegriin-
deten Religion kommt es zu religioser Gewalt, Gewalt im Namen Gottes.
Diese Form von Gewalt kann es erst geben auf dem Boden der Unterschei-
dung zwischen wahrer und falscher Religion bzw. Treue und Abfall (Siinde).!8

Der Anspruch auf Alleinvertretung in der religidsen Praxis ist somit fiir
Assmann die Basis der religiosen Gewalt, einer Gewalt, die sich im Na-
men der Wahrheit sicherlich auf dem «religiosen Schachbrett» der Ge-
schichte oft als eine erlebte soziopolitische Tatsache gezeigt hat. Der Ab-
solutheitsanspruch der Orthodoxie (rechter Lobpreis) aber ist
soteriologischer und nicht politischer Art. Auch im Christentum wurde

16 Siehe GEORG FLOROVSKY, «Le corps du christ vivant. Une interpretation ortho-
doxe de I'église». La sainte église universelle, in: Cahiers théologiques de I'actualité
protestante, hors serié 4, Paris (Delachaux et Niestl€) 1948, 9-57, hier 10f.

17 Beziiglich des Freiheitsbegriffs in der orthodoxen Theologie siehe ARCHI-
MANDRIT SYMEON BRUSCHWEILER, Das Mysterium der Person. Vom Bild zur Eben-
bildlichkeit, Wachtendonk (Sophia) 2014, 101-123.

18 JAN ASSMANN, Monotheismus und Gewalt. Eine Auseinandersetzung mit Rolf
Schieders Kritik an Moses der Agypter, in: Rolf Schieder (Hg.), Die Gewalt des einen
Gottes. Die Monotheismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha Brumlik, Rolf
Schieder, Peter Sloterdijk und anderen, Berlin (Berlin University Press) 2014, 36-55,
hier 45. Siehe auch JAN AssMANN, Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedicht-
nisspur, Miinchen (Carl Hanser) 1998.

166



Orthodoxie und Orthopraxie

zwar oft im Namen der Wahrheit durch Gewalt versucht, die jeweils eige-
ne geglaubte Wahrheit durchzusetzen. Dass es dabei aber oft auch politi-
sche Griinde gab, ist sicherlich eine wichtige Komponente, die nicht ausser
Acht gelassen werden darf. Die geglaubte Wahrheit kann somit nach dem
Modell von Assmann nur als eine in der Geschichte sich entwickelnde
Komponente gesehen werden, die sich im Rahmen kultureller Ereignisse
und philosophischen Gedankengutes entwickelt und geformt hat. Fiir die
Orthodoxie aber gilt dies fiir den Ausdruck der Wahrheit in der Gesell-
schaft. Die Basis jedoch der einen Wahrheit, die sich in Jesus Christus
gestern, heute und in Ewigkeit personifiziert hat, erhebt einen soteriologi-
schen Absolutheitsanspruch im Hinblick auf die innerkirchliche Glau-
benslehre. Der Absolutheitsanspruch wird damit zur Basis der Hoffnungs-
theologie der Kirche, die das Eschaton in der Liturgie bereits erlebt und
diese erlebte Wahrheit durch das eigene Leben in der Geschichte bezeugen
kann. Christus als Leib der Kirche wird zum Bindeglied zwischen Kos-
mos und Eschaton, zwischen dem Erschaffenen und dem Unerschaffenen
und Garant der Wahrheit. Die Antwort auf die Frage, die Pilatus an Jesus
stellte: «Und was ist die Wahrheit?» (Joh 18,38), lautet folglich, dass Jesus
selbst die soteriologische Wahrheit fiir den Menschen ist und diese im
Leib Christi, in der Kirche, erlebt und gelebt werden kann.

5. Vorrang der zoe gegeniiber dem Vorrang des logos?

Die Wahrheit der Orthodoxie ist damit keine von einer Institution aufge-
zwungene Wahrheit, sondern eine gelebte Wahrheit, die sich als erfahrene
soteriologische Wirklichkeit in den Dogmen der Kirche widerspiegelt.
Das Leben und damit die Heils6konomie sind die Grundlagen des Dog-
mas, das eine lebendige Ausdrucksform des Lebens in Christus ist. Aus
diesem Grund etwa betont der Okumenische Patriarch Bartholomaios,
dass die Kirche an sich nicht einfach nur eine Institution sein kann, son-
dern vor allem erlebte Erfahrung der Gegenwart Christi und des Heiligen
Geistes ist.!?

19 Vgl. ECUMENICAL PATRIARCH BARTHOLOMEW, Speaking the Truth in Love.
Theological and Spiritual Exhortations, hg. von John Chryssavgis, mit einem Vorwort
von Rowan Williams, New York (Fordham) 2010, 145. «We are obliged, therefore, to
make provisions for practical philanthropy, instruction, liturgical order, and the pre-
servation, renovation, and complete reconstruction of necessary buildings as well as
for catechism, the publication of books and periodicals, and the organizing of activi-
ties — all of which contribute to the solidarity of the faithful in the church, to inter-

167



Stefanos Athanasiou

Was heisst dies jedoch konkret fiir den 6kumenischen Dialog, in dem
verschiedene Traditionen als gelebte Praxis von unterschiedlichen Men-
schen als Orthodoxie gelebt und beansprucht werden? Dabei wird oft in
den Quellen der «alten Kirche» nach der «wahren Tradition» gesucht, um
die echte Ausdrucksform der Wahrheit zu finden. Nikos Mantsoukas, der
verstorbene orthodoxe Dogmatiker aus Thessaloniki, hat diesbeziiglich
festgestellt, dass die heutige tkumenische Bewegung unter anderem nach
der echten Lehre der kirchlichen Tradition sucht. Diese Suche ist nicht nur
eine theoretische Erforschung der Quellen, sondern das Bemiihen um das
Erleben der Wahrheit mitten im Leben und in der Erfahrung der Kirche.20

Hier spiegelt sich das grosse Problem des dkumenischen Dialogs wi-
der, der sich darum bemiiht hat, auf der Grundlage einer gemeinsamen
Lektiire der altkirchlichen Quellen den gemeinsamen Glauben zu finden.
Sicherlich ist der kumenische Dialog wichtig und notwendig, dariiber
hinaus aber hat vor allem auch der Dialog zwischen der orthodoxen und
der altkatholischen Kirche gezeigt, dass neben der Riickbesinnung auf die
gemeinsame Lehre auch das gemeinsame Leben wieder entdeckt werden
muss, damit eine Einheit zustande kommen kann.?! Auch durch die voll-
kommene dogmatische Ubereinkunft und den Abschluss des Dialoges
zwischen den beiden Kirchen hat sich gezeigt, dass es nicht reicht, den
Dialog nur auf Kommissionsebene zu fiithren, um den gemeinsamen Glau-
ben aufzuzeigen.?? Der Grund dafiir wird durch das bereits Dargelegte

Christian relations, and so much more. All these, however, must take place in relation
to and always in light of the main and fundamental purpose of the Orthodox Church
and the Christian life, and not in ignorance of it. We must not turn the Orthodox
church into an anthropocentric organization that serves only these temporal goals and
maintains a Byzantine ritual tradition only externally. Such a process leads to secula-
rization, is oblivious to the true presence of divine grace and of the Holy Spirit as the
comforter in the life of the Church and of believer, and debases the Orthodox Church
to the level of a humanistic confession, or like a man-centered religion, well organized
and active but ontologically deprived of the transforming experience of the presence
of Christ and of the Holy Spirit in its daily life.»

20 NIKos MANTSOUKAS, Beitrag der Orthodoxen Kirche im Rahmen der Okume-
nischen Bewegung. Zusammenfassung, in: Emotnuovikn Eretnpida @cohoyikig
Zyoing A.I1.O 24 (1979) 132f,, hier 132.

2l Siehe zum orthodox-altkatholischen Dialog THEODOR NIKOLAOU, Der offiziel-
le Orthodox-Altkatholische Dialog in: Orthodoxes Forum 1-2 (1990) 173-184.

22 Auch wenn es den Anschein hat, dass der Dialog zwischen altkatholischer und
orthodoxer Kirche nach 1987 nicht zu weiterer Anniherung fiihrte, soll doch auch
darauf hingewiesen werden, dass der Wille zum Dialog weiterhin besteht und in ver-

168



Orthodoxie und Orthopraxie

klar. Der Ort des Glaubens, das heisst der Lehre, ist zwar in der gemein-
samen Lektiire von Quellen zu finden, jedoch nicht zu erleben. Der Ort der
Orthopraxie ist demnach das Leben an sich und kann nur dort auch die
Einheit der Kirche hervorbringen. Kircheneinheit kann demnach nie ein-
fach Aufgabe einer Kommission sein, sondern nur das Ergebnis eines ge-
meinsamen Lebens, wo Orthodoxie und Orthopraxie zusammentreffen.
Erst durch die Gemeinsamkeit im Leben kann die Einheit in Christus und
durch den Heiligen Geist eine sichtbare Form annehmen. Diesbeziiglich
hat Metropolit Damaskinos Papandreou im Vorwort zu Anne Jensens
Buch «Die Zukunft der Orthodoxie» bemerkt:

Der Dialog zwischen Kirchen ist kein rationaler, akademischer Dialog, der
auf blossen Gegebenheiten, Dokumenten und Argumenten basiert, sondern er
ist ein lebendiger Dialog des Glaubens. In diesem Sinn sollte man nicht ver-
gessen, dass man, wenn man am Leben der Kirche wie an einem lebendigen
Ganzen teilnimmt, oft die Glaubensidentitit, die iiber den Differenzen des
theologischen Vokabulars liegt, erkennt. Denn die Worte haben keine Priori-
tit vor dem kirchlichen Leben, sondern das kirchliche Leben hat eine Priori-
tiat vor den Worten, die es ausdriicken. Denn das Leben bezeugt das Leben
und der Geist bezeugt iiber das Wort hinaus — nicht umgekehrt.?

schiedener Weise Gestalt annimmt. So bildet etwa das Departement (seit 1. August
2017 Institut) fiir Christkatholische Theologie der Universitit Bern eine Plattform fiir
die Begegnung zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Welt: Studierende
und Assistierende aus der orthodoxen Welt nehmen seit Langem eine Briickenfunk-
tion zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Kirche wahr. Die 2013 in Bern
abgehaltene Tagung «Wandel der Gesellschaft — Leben der Kirche. Orthodoxe und
Altkatholische Perspektiven im Gespriach» brachte junge Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler aus beiden Kirchen zusammen. Zwei Jahre spiter war das Departe-
ment fiir Christkatholische Theologie an der Tagung «Die orthodoxe und die altka-
tholische Kirche und ihre Verantwortung fiir ein zusammenwachsendes Europa» in
Ziirich beteiligt, die die seit 2004 bestehende offizielle orthodox-altkatholische Ar-
beitsgruppe mit dem Ziel initiiert hatte, Gldubige und theologisch versierte Fachleute
beider Kirchen zum Austausch iiber die Rolle der beiden Kirchen fiir die Zukunft
Europas zusammenzubringen. In den Niederlanden werden seit Jahr und Tag regel-
massig Treffen fiir Gemeindeglieder organisiert. Die erwihnten Beispiele, die ver-
mehrt werden konnten, stellen Versuche dar, den Dialog in die Gemeinden zu tragen
und sich iiber Fragen der jeweiligen Glaubens- und Feierkultur oder der gemeinsamen
Zukunftsgestaltung in einem mehr und mehr zusammengewachsenen Europa auszu-
tauschen. Beitrdge der genannten Konferenzen erschienen in: IKZ 105 (2015)
259-328 (Konferenz von 2015) und IKZ 106 (2016) 2—40 (Konferenz von 2013): zum
Austausch in den Niederlanden vgl. IKZ 94 (2004) 135-130.

23 DAMASKINOS PAPANDREOU, Vorwort, in: Anne Jensen, Die Zukunft der Or-
thodoxie, Kéln (Benzinger) 1986, 11-18, hier 18.

169



Stefanos Athanasiou

In diesem Sinne muss die zoe (Zwn)), das Leben, mit dem wissenschaftli-
chen logos in Verbindung gebracht werden. Erst wenn dieser logos mit
Leben gefiillt wird und eine Orthopraxie hervorbringen kann, bildet er die
notige Basis, die die Einheit der Kirche ausmacht. Orthopraxie und Ortho-
doxie driicken so besonders die Rechtgldubigkeit aus, nicht weil sie ein-
fach nur Ausdruck einer verfassten (dogmatischen) Wahrheit wiren, son-
dern weil sie die Wahrheit im Rahmen der Heilsokonomie leben und
erfahren und dadurch die Wahrheit Ausdruck ihrer selbst ist. Aus diesem
Grund sprechen wir auch von «Orthodoxie» und «Orthopraxie» und nicht
etwa von «Orthopistie» (Rechtgldubigkeit), da erst durch die «A0&a»
(Lobpreis) und durch die «IIpa&n» (Praxis — Tat) die erforderliche subs-
tanzielle Einheit von Wahrheit und Leben zum Ausdruck kommt. Der Ort
der Kircheneinheit ist somit das Leben an sich. In diesem Sinne miissen
die Konfessionen wieder lernen, gemeinsam zu leben, um iiberhaupt auf
dem Weg des Dialoges den Weg der Einheit einschlagen zu konnen.

Es gilt also herauszufinden, inwieweit die verschiedenen Konfessionen
durch ihre Lebenspraxis die soteriologische Dynamik der geoffenbarten
Heilsokonomie widerspiegeln oder nicht. Somit werden Orthopraxie so-
wie Orthodoxie zu Komponenten, die grundlegend fiir den Dialog werden.
Erst wenn die Orthodoxie und die Orthopraxie der Kirche im lebendigen
Ausdruck einer Konfession und ihrer Tradition entdeckt werden, kann die
Einheit nach dieser Auffassung im Leben der Kirche ontologisch gesche-
hen. Die Alte Kirche wird dabei als Paradigma gesehen, weil sie die ver-
schiedenen lokalen Traditionen der unterschiedlichen Ortskirchen in sich
zu einen vermochte; dies war moglich, weil sich alle trotz ihrer kulturellen
Unterschiede bewusst waren, dass sie durch den Kelch an dem einen Le-
ben in Jesus Christus teilnehmen und geeint werden. Die Einheit des ge-
meinsamen gelebten Glaubens ist die Grundlage der Kirche.

6. Schlussgedanken

Orthodoxie und Orthopraxie finden beide ihren Ausdruck im Leben. In
diesem Sinne gilt es besonders fiir die Kirchen, die sich auf den Glauben
der Alten Kirche stiitzen und sich im Dialog befinden, diesen Glauben, der
Orthodoxie und Orthopraxie vereint, in der gelebten Praxis in der Gegen-
wart zu entdecken. Erst wenn man die gemeinsame Heilslehre bzw. den
gemeinsamen Glauben in den verschiedenen konfessionellen Praxen fin-
det, kann eine Grundlage geschaffen werden, die ein gemeinsames Leben
hervorbringen kann. Dieses gemeinsame Leben jedoch zu stiitzen und mit

170



Orthodoxie und Orthopraxie

mutigen Zeichen voranzubringen, ist eine Aufgabe, vor der die Kirchen
stehen. So werden die Orthodoxie und die Orthopraxie Orte, die im Leben
und durch das Leben immer wieder aufs Neue erfahrbar werden und eine
Vielfalt in sich tragen. Um die Vielfalt der Orthopraxien aushalten zu
konnen, bedarf es sicherlich Mut — eines Mutes, der in sich die Liebe zur
wahren Orthodoxie haben muss.

Stefanos Athanasiou (*1981 in Hanau D), Dr. theol., studierte 2001-2010
orthodoxe Theologie in Miinchen und Thessaloniki und arbeitet seit 2011 als
Assistent am Departement/Institut fiir Christkatholische Theologie der Uni-
versitdit Bern. 2016 Promotion an der Theologischen Fakultdt der Aristoteles-
Universitdt von Thessaloniki, 2018 dort zudem Abschluss einer Postdoc-
Forschungsarbeit. Im HS 2016 war er Gastdozent am Instituto Patristico
Augustinianum, Pontificia Universita Lateranense in Rom, seit HS 2017 ist
er Gastdozent am Theologischen Studienjahr der Dormitio in Jerusalem. Er
ist u.a. Mitglied des Interkonfessionellen Theologischen Arbeitskreises (ITA),
des Neuen Schiilerkreises Joseph Ratzinger/Papst Benedikt XVI. und der
Pro-Oriente-Kommission junger orthodoxer und romisch-katholischer
Theologinnen und Theologen.

Adresse: Universitdt Bern, Theologische Fakultdt, Institut fiir Christkatholi-
sche Theologie, Linggassstrasse 51, CH-3012 Bern
E-Mail: stefanos.athanasiou@theol.unibe.ch

Summary

Even though the theological dialogue between the Old Catholic and Orthodox
Church came to a successful theological conclusion in 1987, church unity remains
outstanding. It would seem that orthodoxy (right theological doctrine) is inade-
quate to ensure the trust required for church unity. The dialogue between the
churches raised questions concerning orthopraxis (according to right praxis);
whereby, unity has yet to materialize. Orthodoxy and orthopraxis should be seen
together and influence each other mutually. Thus the search for truth not only
involves theoretical research of the sources but the endeavor to understand the
truth in the midst of life. Being able to recognize this truth in the praxis of others
is, therefore, a fundamental requirement of practically “incarnated dialogue.”

Schliisselwdirter — Key Words

Orthodoxie (rechter Lobpreis) — Orthopraxie (rechte Praxis) — Orthopistie (rech-
ter Glaube) — Rechtgldubigkeit — Dialog

171



	Orthodoxie und Orthopraxie : der rechte Glaube in verschiedener Praxis?

