
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 2

Artikel: Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften und das
Sakrament der Ehe(einsegnung) : ein Beitrag zur aktuellen Diskussion
in der altkatholischen Kirche und Theologie

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften
und das Sakrament der Ehe(einsegnung)

Ein Beitrag zur aktuellen Diskussion in der altkatholischen
Kirche und Theologie

Mattijs Ploeger

Unter dem Titel «Die Herausforderung durch die Anderen» thematisierte
die 45. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2017 unter
anderem die Frage der Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften.1
Diese Wortwahl ruft die Frage hervor, ob dann das «Wir» der Kirche aus

Heterosexuellen bestehe, die durch Menschen herausgefordert werden, die
sich ausserhalb des «Wir» der Kirche befinden, nämlich Homosexuelle.
Gerade in der altkatholischen Kirche kommt mir dieser Unterschied
zwischen «uns» und den «Anderen» etwas seltsam vor. Mit einem Theologen
der Kirche von Schweden, Sven-Erik Brodd, würde ich sagen, dass

Menschen, die in gleichgeschlechtlichen Beziehungen leben, selbstverständlicher

Teil der Kirche sind.

Wenn sie getauft sind und ihren Glauben praktizieren, sind sie die Kirche [...].
Sie «verhalten» sich nicht zur Kirche [...], sie gehören zu ihr. [...] Wenn wir
also über das Selbstverständnis der Kirche [...] sprechen, ist ihre Sicht ein Teil
dieses Verständnisses.2

1 Dieser Beitrag geht auf meinen Vortrag bei der 45. Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz in Neudietendorf am 04.09.2017 zurück. Teile dieses Textes

wurden der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz während ihrer
Sitzung in Wien am 21.06.2017 als Gutachten vorgelegt. Eine Kurzfassung wurde am
06.10.2017 beim Studientag «Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung
gleichgeschlechtlicher Paare als theologische Herausforderung» des Alt-Katholischen Seminars

der Universität Bonn vorgetragen. Für teilweise kontroverse und immer sinnvolle
Diskussionen und Hinweise danke ich Prof. em. Dr. Urs von Arx, Prof. Dr. Angela

Berlis, Vikar Lothar Haag, Prof. Dr. Andreas Krebs, Pfarrerin Martina Liebler, Pfarrer

Harald Münch, Bischof Dr. Harald Rein, Bischof Dr. Matthias Ring, Prof. em.
Dr. Klaus Rohmann, Bischof Dr. Dick Schoon, Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Erzbischof
Dr. Joris Vercammen, lie. theol. Maja Weyermann und Bischof Prof. Dr. Wiktor
Wysoczanski.

2 Sven-Erik Brodd, Marriage and Cohabitation from an Ecclesiological
Perspective, in: The Theological Committee of the Church of Sweden (Hg.), Love,
Cohabitation and Marriage. Report from a public hearing September 6-9, 2004, Uppsala
(Church of Sweden) 2006, 193-202, hier 199: «people of the same sex living to-

IKZ 108 (2018) Seiten 87-109 87



Mattijs Ploeger

Die Frage der Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften ist deshalb
nicht eine Sache von «uns» und den «Anderen», sondern ein gemeinsames
kirchliches Thema. Auch handelt es sich nicht nur um das Anliegen von
Homosexuellen, sondern um ein Thema, das für alle in der Kirche wichtig
ist, weil es das Selbstverständnis der Kirche mitbestimmt.

Den Fragenkomplex rund um die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften möchte ich in vier Hauptfragen gliedern. Bei diesen ist die

jeweils nächste Frage nur dann relevant, wenn die vorhergehende positiv
beantwortet wurde.

1. Die erste Frage: Werden gleichgeschlechtliche Partnerschaften
in der altkatholischen Kirche überhaupt akzeptiert?

1.1 Altkatholische Theologie und ökumenische Fragen

Die im Titel genannte erste Frage wurde in der altkatholischen Theologie
und Kirche in den vergangenen Jahrzehnten weniger explizit behandelt
und beantwortet, sondern vielmehr im Laufe der Zeit durch die Praxis
überholt. Vielerorts sind Schwule, Lesben und ihre Partnerschaften über
Toleranz und Akzeptanz hinaus ein selbstverständlicher Teil der
Wirklichkeit in der altkatholischen Kirche geworden. Dahinter können und
wollen wir nicht zurück.

Diese Wirklichkeit wurde in der altkatholischen Theologie jedoch
kaum gründlich überdacht. Der Tatsache, dass die Kirchen und die
Ökumene heutzutage unter anderem im Streit um das Thema Homosexualität
liegen, steht die altkatholische Theologie relativ hilflos gegenüber. Denn
mit ihrer, an sich verständlichen und legitimen, Konzentration auf Fragen
der Ekklesiologie, Sakramentstheologie und Amtslehre ist die herkömmliche

altkatholische Theologie der ökumenisch brisanten Frage der
theologischen Anthropologie kaum gewachsen.

gether - are already part of the Church of Sweden. If they are baptised and practise
their faith, they are the Church of Sweden. They do not <relate> to the Church of
Sweden, they belong there, whatever choice is made. This is a matter of plain fact. So

when we talk of the self-understanding of the Church of Sweden, their views is part
of that understanding».

88



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

1.2 Die Inkulturation des Glaubens in der westeuropäischen Kultur und
die Bedeutung ökumenischer Beziehungen

Die Integration von Homosexuellen in den westeuropäischen altkatholischen

Kirchen hängt nicht zuletzt mit der altkatholischen Ekklesiologie
zusammen. Die Ortskirchenekklesiologie betont die Inkulturation des

Glaubens in die Kultur, in der die Kirche vor Ort lebt. Auch die von den

Ortskirchen gewählten Bischöfe verkörpern diesen inkulturierten Glauben.

Aufgrund der Tatsache, dass die Gemeinschaft der altkatholischen
Kirchen hauptsächlich ein westeuropäisches Phänomen ist, bezieht sich

auch die Inkulturation des Glaubens fast ausnahmslos auf die heutige
westeuropäische Kultur. Dabei kann die kritische Frage aufkommen, ob

Altkatholiken sich dann - zum Beispiel durch ökumenische Kontakte

- überhaupt nicht von anderen kirchlichen und gesellschaftlichen
Kulturen beeinflussen lassen.

Die Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen mit den anglikanischen
Kirchen wirkt sich oft so aus, dass Altkatholiken sich, insoweit es die

praktische Zusammenarbeit und die inhaltliche Identifizierung mit der

anglikanischen Kirche betrifft, jene Anglikaner aussuchen, die ihnen

liturgisch, theologisch, kulturell am nächsten stehen - wie es übrigens die

Anglikaner unter sich auch gerne tun. Auch die Dialoge mit den Orthodoxen

und den römischen Katholiken führen nicht dazu, dass Altkatholiken
sich so sehr mit diesen Kirchen verbunden fühlen, dass sie sich den

weltumspannenden Kulturen dieser Kirchen verpflichtet fühlen.
Haben die Kontakte zu den Kirchen «in Gemeinschaft» und zu den

ökumenischen Dialogpartnern dann überhaupt keinen Einfluss auf das

altkatholische Selbstverständnis? Ich wage zu behaupten, dass die Praxis
und die Standpunkte der westeuropäischen altkatholischen Kirchen
vielleicht unreflektierter und weitergehender gewesen wären, wenn es die
ökumenische Verbundenheit nicht geben würde. Aber von einer bremsenden

Wirkung - oder gar einem Moratorium - auf die Akzeptanz von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften, weil sie in anderen Kirchen und
anderen Kulturen weniger selbstverständlich ist als in der westeuropäischen,

ist nicht die Rede.

1.3 Eine «liberale» Kirche?

Ich vermute, dass sich dieser - weniger theologische als kulturelle -
Tatbestand nicht ändern wird. Er ist mit dem ortskirchlichen Ausgangspunkt

89



Mattijs Ploeger

der altkatholischen Ekklesiologie gegeben und nicht zuletzt mit dem Prinzip

verbunden, dass Altkatholiken ihre eigenen Bischöfe wählen. Wenn
dieser ortskirchliche Ausgangspunkt mit der Tatsache zusammentrifft,
dass die altkatholischen Kirchen fast ausnahmslos in der westeuropäischen

Kultur verwurzelt sind, gibt es gegen diese Inkulturation des Glaubens

kaum Gegenstimmen.
Ist die altkatholische Kirche dadurch restlos dem theologischen Liberalismus

unterworfen? Diese Frage greift zu kurz. Die altkatholische Kirche
hat eine relativ «orthodoxe» Glaubenslehre und Liturgie und ist weiterhin
deutlich eine Kirche des katholischen und nicht des protestantischen Typs.
Aber die Art und Weise, in der Glaube interpretiert und gelebt wird, ist

«kontextgemäss» oder «hermeneutisch». Es ist die Aufgabe der altkatholischen

Theologie, dafür einzutreten, dass ein hermeneutischer Umgang mit
dem orthodoxen Glauben nicht synonym ist mit einer Hintertür, durch die

man letztendlich doch in die liberale Theologie gelangt. Gerade das

betrachte ich als das Einzigartige der altkatholisch-theologischen Identität:
die Kombination von orthodoxer Glaubenslehre und Liturgie, katholischem
Selbstverständnis und hermeneutisch-kontextgemässer Interpretation.3

Im Übrigen geht das, was ich hier mit kulturell bedingter Akzeptanz
gleichgeschlechtlicher Partnerschaften bezeichne, über eine bloss

gesellschaftliche Akzeptanz hinaus. Die kulturell bedingte hermeneutische

Interpretation des Glaubens umfasst auch, dass Altkatholiken es schon länger
gewohnt sind, die Treue zur Bibel und zur Tradition mit kritischem Befragen

derselben zu verbinden.4 Deshalb haben viele traditionelle Argumente
gegen Homosexualität - z.B. jene, die auf bestimmte Bibelstellen als

Belegstellen zurückgreifen - ihre Selbstverständlichkeit und Überzeugungskraft

verloren. Es geht mir also nicht um eine oberflächliche Anpassung an

3 Vgl. Matths Ploeger, De relevantie van een doordachte geloofsvisie. Over
het vak «systematische theologie» in oud-katholiek perspectief, in: Kees van der Kooi
u. a. (Hg.), Vele gaven, één Geest. Meedenken met Martien Parmentier op het gebied
van oecumenica, patristiek en theologie van de charismatische vernieuwing, Gorin-
chem (Ekklesia) 2012, 63-77. Siehe auch unten, Abschnitt 4.2.5.

4 Vgl. Peter-Ben Smit, Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher
und kirchlicher Identität, in: IKZ 96 (2006) 135-151 ; Günter Esser, Dialogisch und
ökumenisch. Versuch einer Standortbestimmung alt-katholischer Theologie, in:
ders./Matthias Ring (Hg.), Zwischen Freiheit und Gebundenheit. Festschrift zum
100jährigen Bestehen des Alt-Katholischen Seminars der Universität Bonn (1902-
2002). Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, 28-46.

90



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

die heutige Kultur, sondern um eine umfassende Inkulturation, die auch die

Art, die Bibel zu lesen und die Tradition zu verstehen, umfasst.

2. Die zweite Frage: Gibt es in der altkatholischen Kirche die
Möglichkeit einer Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften?

Wenn in den westeuropäischen altkatholischen Kirchen die erste Frage

- obwohl eher faktisch als theologisch - positiv beantwortet ist, dann
ist damit auch die Antwort auf die zweite Frage gegeben. Wenn Menschen
in gleichgeschlechtlichen Partnerschaften - noch einmal in den Worten

von Brodd - getauft sind, ihren Glauben praktizieren und zusammen mit
anderen «die Kirche sind», wenn ihre Sexualität und ihre Partnerschaften

akzeptiert und in den Gemeinden integriert sind, dann wäre es sinnwidrig,
diesen Mitgliedern der Kirche eine Segnung zu verweigern. Sobald Ho-
mosexualität und gleichgeschlechtliche Partnerschaften nicht (mehr) als

«Sünde» angesehen werden, sondern in der Kirche akzeptiert und integriert

sind, ist die Segnung dieser Beziehungen eine logische Folge, die

argumentativ wenig Neues mit sich bringt.
Dennoch hat die positive Beantwortung der Frage nach der Segnung

eine wichtige Eigenbedeutung, weil die Segnung von gleichgeschlechtlichen

Partnerschaften eine starke Signalwirkung hat. Nach innen (innerhalb

der altkatholischen Kirche) und nach aussen (in Richtung Ökumene

und Gesellschaft) wirkt die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

wie eine offizielle Bestätigung dafür, dass Schwule und Lesben in
dieser Kirche nicht nur toleriert, sondern akzeptiert und integriert sind.
Diese Wirkung wurde zum Beispiel vom deutschen altkatholischen
Bischof bei der Herausgabe der Liturgie für die Partnerschaftssegnung
«explizit intendiert».5 Die Segnung signalisiert, dass die Kirche diese
Partnerschaften schätzt und sich für sie einsetzt.

Diese Signalwirkung erklärt auch, warum die positive Beantwortung
der ersten Frage in der Ökumene noch einigermassen unbeachtet blieb, die

positive Beantwortung der zweiten Frage jedoch zu ökumenischer Kritik
geführt hat. Erst mit der offiziellen Anerkennung der Segnung gleichge-

5 Matthias Ring u. a., Der Ritus der Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften. Ein Werkstattbericht, in: Andreas Krebs (Hg), Alt-Katholische und
Ökumenische Theologie. Jahresheft 2016 des Alt-Katholischen Seminars der Universität
Bonn, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2016, 49-58, hier 58.

91



Mattijs Ploeger

schlechtlicher Partnerschaften scheint die schon länger bestehende Akzeptanz

dieser Partnerschaften in die Öffentlichkeit getreten zu sein.

3. Die dritte Frage: Ist die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften sakramental?

Wenn homosexuelle Paare in den meisten altkatholischen Kirchen akzeptiert

sind und wenn ihre Partnerschaften gesegnet werden, lässt sich die
dritte Frage stellen: Ist die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

sakramental, oder beschränkt sich die Sakramentalität auf die
heterosexuelle Ehe? Die altkatholische Theologie hat sich dieser Frage in den

letzten Jahren hauptsächlich auf dem Fachgebiet der «allgemeinen
Sakramentenlehre» (de sacramentis in genere) gewidmet. Als Beispiele nenne
ich die theologische Beratung der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz, vor allem durch Klaus Rohmann (2006) und Adrian Su-

ter (2016),6 die niederländischen Studientage für altkatholische Geistliche7

und die im ersten «Jahresheft» des Bonner Alt-Katholischen Seminars
veröffentlichten Beiträge, vor allem den Beitrag Günter Essers.8

Wesentlich für diese sakramentstheologischen Betrachtungen ist die
Relativierung der Siebenzahl und der scholastischen Definition der Sakramente.

Von den altkirchlichen Vätern wurden sehr viele Handlungen verschiedenster

Art als mystërion oder sacramentum gedeutet. Die Beschränkung
auf die Siebenzahl erfolgte erst zu Beginn des 2. Jahrtausends, wie auch die

Systematisierung des Sakramentsbegriffes. Alle sieben Sakramente sollten
in ein hauptsächlich der Eucharistie entnommenes Schema - materia,
forma, minister usw. - gebracht werden. Im Zuge der in der breiten Ökume-

6 Klaus Rohmann, Die Sakramentalität der Ehe. Ein Plädoyer für die
Unterstreichung des ekklesialen Bezugs, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Himmel

Anker werfen. Vermutungen über Kirche in der Zukunft. Festschrift für Bischof
Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 249-264; Adrian
Suter, Gottes Werk im Menschenwerk. Überlegungen zur Struktur des Sakramentalen,

in: IKZ 107 (2017) 1-22.
7 Vgl. Mattijs Ploeger, Inzegening van relaties van personen van hetzelfde

geslacht, sacramentaliteit en de vraag naar een positiebepaling door de Oud-Katho-
lieke Kerk van Nederland, Referat beim Studientag für altkatholische Geistliche am
27.03.2014 in Amersfoort (unveröff.).

8 Günter Esser, «Gott segnet Euch, damit Ihr ein Segen für andere werdet.»
Die Sakramentalität gleichgeschlechtlicher Partnerschaften. Ein Beitrag zur aktuellen

Diskussion in der Alt-Katholischen Kirche Deutschlands, in: Krebs (Hg.), Alt-
Katholische und Ökumenische Theologie (wie Anm. 5), 67-78.

92



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

ne vertretenen ressourcement-Theologie des 20. Jahrhunderts betonen
altkatholische Theologinnen und Theologen heute anstatt des eher statischen

Konzepts der sieben Sakramente das theologische und spirituelle Prinzip
von Sakramentalität, das vielförmig angewandt werden kann.

Ich schliesse mich den Worten Adrian Suters an, wenn er schreibt: «Ich
möchte so weit gehen zu sagen: Alles kirchliche Handeln ist zumindest
potenziell und in einer elementaren Weise sakramental.»9 Als Beispiele
nennt er Predigt und Katechese, Seelsorge und Diakonie. Beim
Sakramentalen gehe es darum, dass «das Beziehungsgeschehen zwischen Gott
und Mensch erfahrbar» wird.10 Klaus Rohmann bringt Sakramentalität
mit den Adjektiven «eschatologisch», «christologisch» und «ekklesiolo-
gisch» auf den Punkt. Der Begriff «Mysterium» dürfe dann angewandt
werden, wenn «folgende Momente festgehalten werden: die eschatologi-
sche Ausrichtung auf die Vollendung des Reiches Gottes, die Zentrierung
auf Jesus Christus und die kirchlich-missionarische Öffentlichkeit».11

Günter Esser erinnert daran, dass Christus das eigentliche Sakrament
Gottes sei, dessen Heilswirken sich, durch den heiligen Geist, in der Kirche

fortsetzt.12 Esser zitiert den orthodoxen Theologen Grigorios Laren-
tzakis, der schreibt,

dass die verschiedenen Formen des sakramentalen Lebens [...] zentriert um
das eine Mysterium-Sakrament Christi eine Einheit bilden. Es geht nicht
primär darum, wie viele Sakramente es in der Kirche gibt [...]. Es geht primär
um die sakramentale Existenz, um das sakramentale Leben des Christen, das

von Gott begnadet wird.13

In dieser eher weiten als begrenzten und eher inhaltlich als formal
bestimmten Sakramentsauffassung findet die Anerkennung der Sakramentalität

der Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften ihre Begründung.

Bei gleichgeschlechtlichen Partnern bzw. Partnerinnen handelt es

sich um Menschen, die getauft sind, ihren Glauben praktizieren und
deshalb Teil der Kirche sind. Die Segnung ihrer Partnerschaft ist eine liturgische

Handlung der Kirche, gefeiert von einer Gemeinde, mit einer kirchlichen

Amtsträgerin oder einem kirchlichen Amtsträger als Vorsteherin

9 Suter, Gottes Werk im Menschenwerk (wie Anm. 6), 19.
10 A.a.O., 21.
11 Rohmann, Die Sakramentalität der Ehe (wie Anm. 6), 251.
12 Vgl. Esser, «Gott segnet Euch» (wie Anm. 8), 72.
13 Grigorios Larentzakis, Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben und ihr Glaube,

Graz (Styria) 2000, 63; vgl. Esser, «Gott segnet Euch» (wie Anm. 8), 73f.

93



Mattijs Ploeger

oder Vorsteher. In jeder Hinsicht kann also von einem ekklesialen Geschehen

die Rede sein. Deshalb ist die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften theologisch ein sakramentales Geschehen.14

4. Die vierte Frage: Ist die sakramental gesegnete gleichgeschlecht¬
liche Partnerschaft mit der sakramental gesegneten heterosexuellen

Ehe identisch?

4.1 Sakramentstheologisch

Wenn es theologisch stimmig ist, die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften als sakramentales Ereignis zu betrachten, besteht dann

überhaupt noch ein Unterschied zwischen der Segnung gleichgeschlechtlicher

Partnerschaften und dem Sakrament der Ehe? Dass es sich hier um
eine komplexe Frage handelt, hängt in erster Linie nicht mit der Segnung

gleichgeschlechtlicher Partnerschaften, sondern mit dem Sakrament der
Ehe zusammen. Um diese Frage zu untersuchen, verlassen wir die «allgemeine

Sakramentenlehre» und begeben uns in die «besondere Sakramentenlehre»

(de sacramentis in specie).

4.1.1 Historisch

Es ist hier nicht der Ort, der historischen Entwicklung des Ehesakraments
detailliert nachzugehen. Einige Stationen sollen hier jedoch skizzenhaft
festgehalten werden.15

Anfänglich wurden christliche Ehen im Kreise der Familie, nicht der
Kirche geschlossen. Seit dem 4. Jahrhundert ist eine Verschiebung der
Funktion des «Offizianten» vom Vater zum Bischof oder Priester sichtbar.
Eine wirkliche «Verkirchlichung» der Ehe findet jedoch erst um die erste

14 Mit der Kategorie des «Sakramentalen» oder der «Sakramentalität» ist übrigens

(gerade) nicht der mittelalterliche Unterschied zwischen «Sakrament» und
«Sakramentale» gemeint. Wichtig für Theologie und Spiritualität ist die Wirklichkeit der

Sakramentalität, nicht eine Einstufung derselben.
15 Die historisch-theologischen Daten in diesem Abschnitt entnehme ich Martina
Liebler-Münch, Das Sakrament der Ehe. Die Auffassung der alt-katholischen

Kirche der Niederlande und die Auffassung der alt-katholischen Kirche Deutschlands.

Zulassungsarbeit zum Kirchlichen Examen, Alt-Katholisches Seminar der
Universität Bonn, Bonn 2001 (unveröff.), 16-35.43-51. Vgl. auch Lothar Haag, Das
Sakrament der Ehe. Alt-katholisches Eheverständnis in Geschichte und Gegenwart,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2016.

94



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

Jahrtausendwende statt: Seitdem bestimmt die Kirche mehr und mehr alle

Aspekte der Ehe, also die Ehemoral, die Art und Weise der Eheschliessung

sowie die juristischen Konsequenzen.
Auch wenn die Ehe seit dem 12. Jahrhundert zu «den sieben

Sakramenten» zählt, war damals noch nicht ausgemacht, was eigentlich die Ehe

konstituiert. In der Scholastik entwickelten sich folgende Positionen: Die
Kanonisten standen für die «Kopula-Theorie», die davon ausgeht, dass die
Ehe zwar den Konsens der Brautleute erfordert (als matrimonium ratum
oder coniugium initiatium), dass jedoch die copula - der heterosexuelle
Geschlechtsverkehr - die Ehe (als coniugium consummatum) unauflöslich
macht. Die «Konsens-Theorie» der Theologen betrachtete schon den Konsens

als konstitutiv für eine unauflösliche Ehe und hielt die copula nicht
für notwendig, was unter anderem mit der Idealisierung der «Josefsehe»

als «keusche» Ehe zusammenhing.
Neben der Frage «Was konstituiert die Ehe als solche?» wurde auch die

Frage «Was konstituiert die Ehe als Sakrament?» unterschiedlich
beantwortet. Die Frühscholastik betrachtete den priesterlichen Segen als das

sakramentale Moment. Der Segen konstituiert die Ehe an sich nicht,
sondern verleiht ihr den sakramentalen Charakter. In der Hochscholastik
setzte sich als Mehrheitsstandpunkt der Gedanke durch, dass die Ehe an
sich ein Sakrament sei. Im 16. Jahrhundert bestätigte das Konzil von Trient

diese hochscholastische Auffassung. Obwohl das Tridentinum sich
über materia, forma und minister sacramenti nicht aussprach, setzte sich

im Westen als Mehrheitsauffassung durch, dass die Brautleute einander
das Sakrament durch das Aussprechen des Konsenses spenden und durch
den Geschlechtsverkehr bestätigen. Der Priester ist nur als Zeuge des

Konsenses im Namen der Kirche anwesend.16

4.1.2 Altkatholisch

Dadurch, dass sich das Konzil von Trient in dieser Hinsicht nicht deutlich
positioniert hatte, blieb die Auffassung, die priesterliche Segnung der Ehe
verleihe dieser ihre Sakramentalität - was übrigens im Osten die
Mehrheitsauffassung war-, auch im Westen in Minderheitskreisen lebendig. So

vertraten zum Beispiel gallikanische Theologen im 18. Jahrhundert diesen

16 Das heisst auch, dass in dieser Auffassung die Liturgie - inklusive der

Segnung - eine Form ist, die für die Sakramentsspendung nicht konstitutiv ist und
deshalb mit Dispensation übergangen werden darf.

95



Mattijs Ploeger

Standpunkt. Von dieser gallikanischen Tradition beeinflusst, übernahm
die niederländische altkatholische Kirche diesen Standpunkt. In den

deutschsprachigen altkatholischen Kirchen ist sowohl diese Auffassung
als auch - vor allem im deutschen Bistum, wohl durch den Beitritt vieler
ehemaliger römisch-katholischer Geistlicher - die römisch-katholische
Mehrheitsauffassung anzutreffen.17 In letzter Zeit nähern sich die
altkatholischen Kirchen dem Standpunkt an, dass die Sakramentalität der Ehe
nicht vom Konsens der Brautleute, sondern durch den priesterlichen Segen
konstituiert wird.18

So ist diese Auffassung auch in die bilateralen Dialogtexte mit der
orthodoxen und mit der römisch-katholischen Kirche eingegangen.19 Daraus
ist zu schliessen, dass es eine einheitliche internationale altkatholisch-
theologische Position gibt, die zwischen dem Konsens der Brautleute

(konstitutiv für die Ehe) und der Segnung durch einen Amtsträger (konstitutiv

für die Sakramentalität der Ehe) unterscheidet.20

17 Vgl. Haag, Das Sakrament der Ehe (wie Anm. 15), 57-80.
18 Vgl.a.a.O., 83-100. Nach Vobbe spielt dabei eine Rolle, dass die «automatische»

Sakramentalität aller Ehen in einer postchristlichen Kultur problematisch
erscheint. Eine spezifisch christliche Auffassung der Ehe wird durch eine Liturgie des

Wortes Gottes mit epikletischer Segnung (vorzugsweise auch mit Eucharistie)
ausgedrückt. Vgl. Joachim Vobbe, Brot aus dem Steintal. Bischofsbriefe, Bonn (Alt-Katholischer

Bistumsverlag) 2005, 332f.
19 Der orthodox-altkatholische Text hält fest: «Der Konsens der Brautleute ist

unerlässlich für die Ehe, die als Sakrament durch die Segnung durch einen rechtmässigen

Amtsträger vollendet wird.» Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher
Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen

Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer Übersetzung, Bern
(Stämpfli) 1989, 97. Im römisch-katholisch-altkatholischen Text heisst es: «Konstitutiv

für die Eheschliessung ist der Konsens der Brautleute. Die Sakramentalität einer
Ehe zwischen einem Mann und einer Frau kommt nach römisch-katholischer Auffassung

durch den Konsens von getauften Brautleuten zustande, der von einem hierzu
bevollmächtigten Amtsträger im Namen der Kirche erfragt und entgegengenommen
wird, nach altkatholischer Auffassung durch deren Segnung durch einen ordinierten
Amtsträger.» Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-
Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) - Frankfurt

a. M. (Lembeck) 2009, 18.
20 In diesem Lichte wäre es konsequent, den minister sacramenti auf Bischof und

Priester zu beschränken. Bischöfe und Priester (als Vertreter der Bischöfe) sind «die
Vorsteher der Kirche»; die «Diakone helfen dem Bischof und den Priestern [...] beim
Vollzug der Sakramente», von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis (wie
Anm. 19), 94f. In der römisch-katholischen Auffassung, bei der der Amtsträger als

qualifizierter Zeuge im Namen der Kirche amtiert, ist es stimmig, wenn ein Diakon

96



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

4.1.3 Sakrament der Ehe oder der Ehesegnung?

Die altkatholische Auffassung, die zwischen Eheschliessung (durch Konsens)

und Sakramentalität der Ehe (durch Segnung) unterscheidet, wird
theologisch und liturgisch manchmal dadurch betont, dass die Formulierung

«Sakrament der Ehesegnung» der Formulierung «Sakrament der
Ehe» bevorzugt wird.21 Das ist insofern richtig, als damit eine altkatholische

Akzentsetzung adäquat ausgedrückt wird.
Andererseits sollte man diese Akzentuierung nicht übertreiben, z.B.

indem man sagt, nicht die Ehe sei sakramental, sondern nur die Ehesegnung.

Zwar ist in altkatholischer Sicht die Ehe an sich nicht sakramental,
aber das Ziel der sakramentalen Ehesegnung ist gerade, die Sakramentalität

der Ehe zu bewirken, also der Ehe ihren sakramentalen Charakter zu
verleihen. Anders gesagt: Das Sakrament der Ehesegnung zielt auf ein
sakramentales Eheleben hin, so wie das Sakrament der Taufe auf eine

getaufte Existenz, auf ein Leben als Getaufte/r hinzielt.22
In diesem qualifizierten Sinne wäre es nicht falsch, vom «Sakrament

der Ehe» zu reden. Im Gegenteil: In diesem Sinne würde die Auffassung,
nicht vom Sakrament der Ehe zu reden und nur vom Sakrament der

Ehesegnung sprechen zu wollen, eine Einengung der Sakramentsauffassung
auf ein «liturgisches Moment» bedeuten. Es hängt also vom Kontext ab,

ob man altkatholischerseits besser vom «Sakrament der Ehesegnung»
oder manchmal doch auch vom «Sakrament der Ehe» spricht.

diese Aufgabe übernimmt. Bei der gerade festgestellten altkatholischen Auffassung,
bei der die Amtsträgerin die Spenderin des Sakramentes ist - oder liturgisch und

ekklesiologisch besser gesagt, bei der sie die Vorsteherin der gemeindlichen Feier ist,
in der das Sakrament gefeiert wird (vgl. Haag, Das Sakrament der Ehe [wie Anm. 15],

107)-, ist es nicht stimmig, wenn eine Diakonin diese Aufgabe übernimmt, weil der
Diakonat kein Vorsteheramt ist; vgl. David R. Holeton, The Liturgical Role of the
Deacon in the Past and Today, in: IKZ 95 (2005) 214-233, hier 226f.

21 Vgl.Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en

Sticht) 1993, 511 («Huwelijksinzegening»); Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, Basel (Christkatholischer Schriftenverlag) [2004], 261

(«Die Einsegnung der Ehe»; die Einführung spricht vom «sakramentalen Akt der

Ehesegnung»).
22 Was sich unter einem «sakramentalen Eheleben» verstehen lässt, werde ich in

den Abschnitten 4.2.1-4.2.3, S. 99-103, reflektieren.

97



Mattijs Ploeger

4.1.4 Heterosexuelle Ehe und gleichgeschlechtliche Partnerschaft

Gibt es sakramentstheologisch im Sakrament der Ehe(segnung) etwas, das

nicht analog auf die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften zu

übertragen wäre? Hier zeigt sich die Relevanz der unterschiedlichen
mittelalterlichen Positionen.23 Im Gegensatz zur Kopula-Theorie, die die

Konstituierung der Ehe mit vom heterosexuellen Geschlechtsverkehr
abhängig macht, eröffnet die Konsens-Theorie heute die Möglichkeit,
gleichgeschlechtliche Partner in dieselbe Kategorie der Ehe einzubeziehen - ihre

Beziehung wird ja auch vom gegenseitig ausgesprochenen Konsens
konstituiert. Auch der Unterschied zwischen den Auffassungen, ob die
Ehe an sich schon sakramental sei oder ob sie erst durch den Segen
sakramental werde, ist von Bedeutung. Dass die altkatholische Auffassung den

Segen als konstitutiv für die Sakramentalität der Ehe betrachtet, lässt ja
keinen Raum für den Gedanken, dass der Segen für das eine Paar
«anders» sein sollte als der Segen für das andere Paar.24 Weil sie davon
ausgeht, dass die Konstituierung der Ehe durch den Konsens und die
Konstituierung der Sakramentalität der Ehe durch den Segen erfolgt, lässt die
altkatholische Theologie meines Erachtens die Auffassung zu, dass es

sakramentstheologisch keinen Unterschied zwischen heterosexuellen
Ehen und gleichgeschlechtlichen Partnerschaften gibt.

4.2 Theologisch-anthropologisch

Nach dieser sakramentstheologischen Betrachtung empfiehlt es sich für
die altkatholische Theologie, den Fokus auf den «unsicheren» - weil im
altkatholisch-theologischen Diskurs ausserhalb der Gnadenlehre kaum
diskutierten - Bereich der theologischen Anthropologie zu richten. Was

kennzeichnet die «christliche Ehe», die das Ziel der sakramentalen

Segnung darstellt? Inwiefern ist die gleichgeschlechtliche Partnerschaft damit
gleichzusetzen? Im Folgenden werden die üblichen Argumente für eine

Unterscheidung zwischen heterosexueller Ehe und gleichgeschlechtlicher

23 Siehe oben, Abschnitt 4.1.1., S. 94f.
24 Schon Rinkel hat die Unmöglichkeit, «qualitativ» zwischen einem sakramentalen

Segen und einem vermeintlich nicht sakramentalen Segen zu unterscheiden,
erkannt; vgl. Andreas Rinkel, Ehe und Sakrament, in: IKZ 31 (1941) 1-28, hier 28.

Der Kontext bei Rinkel ist der Unterschied zwischen einer Ehe zwischen zwei
altkatholischen Personen und einer Ehe zwischen einer altkatholischen Person und einer
getauften Person, die einer anderen Konfession angehört.

98



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

Partnerschaft zu «dekonstruieren» versucht. Daher werden meine
Ausführungen zuerst auf eine vielleicht einseitige Gleichheitsbestrebung
hinauslaufen (Abschnitt 4.2), die ich jedoch am Ende meines Beitrags
grundsätzlich relativieren möchte (Abschnitt 4.3).

4.2.1 Ausgangspunkte für eine christliche Beziehung

Sowohl die heterosexuelle Ehe als auch die gleichgeschlechtliche Partnerschaft

ist ein aus freier Entscheidung eingegangener Bund zwischen zwei
erwachsenen Menschen. In christlicher Perspektive kommt zur Ehe und

zur Partnerschaft die Absicht hinzu, eine christliche Lebensgemeinschaft
zu begründen. Entweder zu zweit oder als Familie wird versucht, die
Beziehung in Glauben und Nachfolge zu gestalten. Das zeigt sich, frei nach

Joachim Vobbe, hauptsächlich an den folgenden drei Ausgangspunkten:
(a) Die Beziehung ist auf Dauer und Treue ausgerichtet und ist so ein
Sakrament der Liebe und Treue Gottes zu seinem Volk oder der Liebe und
Treue Christi zu seiner Kirche - ohne dieses Bild ausschliesslich mit
einem der Geschlechter verbinden zu wollen, (b) Die Beziehung gründet auf
Liebe, die nicht mit einem égoisme à deux gleichzusetzen ist, sondern sich

für die Gemeinschaften und Kontexte öffnet, in denen das Paar lebt, (c)

Die Beziehung ist offen für das Zeugen und/oder Erziehen von Kindern
oder für andere Formen von «Fruchtbarkeit».25

4.2.2 Das Wesensmerkmal der Ehe

Ein Blick auf zwei viel rezipierte altkatholische Theologen des 20.
Jahrhunderts bestätigt diese Auflistung von Ausgangspunkten. Andreas Rin-
kel nennt die Ehe im körperlichen Sinne eine Einsetzung der Schöpfung
zur Fortpflanzung des menschlichen Geschlechts. Viel wichtiger ist nach
Rinkel jedoch der geistliche Aspekt der Ehe, nämlich die Absicht, dass der
Mensch nicht alleine bleibt, sondern eine Hilfe bekommt, die ihm ent-

25 Diese Ausgangspunkte sind meine - von mir auch auf gleichgeschlechtliche
Partnerschaften angewandte - Umsetzung der von Vobbe genannten «Merkmale der
Sakramentalität einer Ehe»; vgl. Vobbe, Brot aus dem Steintal (wie Anm. 18), 333f.
Die gleichen Themen finden sich - von den beiden Autoren auf heterosexuelle Ehen
und gleichgeschlechtliche Partnerschaften angewandt - auch bei Andreas Krebs/
Dirk Kranz, Christentum und Homosexualität. Ein Rück- und Ausblick, in:
Krebs (Hg.), Alt-Katholische und Ökumenische Theologie (wie Anm. 5), 19-29, hier
26f.

99



Mattijs Ploeger

spricht (vgl. Gen 2,18). Rinkel nennt dies den «ethischen» Aspekt der Ehe,
und er beschreibt ihn als «die Grundlage für die Zusammengehörigkeit
der Menschheit, aus der alle Pflichten der Bruderschaft und gegenseitiger
Verantwortung erwachsen».26 Es ist also Rinkels Überzeugung, dass die
Ehe hauptsächlich der nicht auf einen égoisme à deux beschränkten Liebe
dient: die Ehe als Geburtsstätte, nicht primär von Kindern, sondern von
Gemeinschaftsbewusstsein und Nächstenliebe.

Für Urs Küry ist der theologische Hauptgrund der Ehe, dass sie, in der
ikonischen Sprache von Eph 5, «zum <grossen Geheimnis) in Christus und
in seiner Kirche wird». Der sakramentale Segen «wirkt das Inerschei-

nungtreten des Ehebundes als Abbild jenes grossen Geheimnisses», er
«schafft in Mann und Frau im Austausch ihrer Gaben eine spezifische
Christusförmigkeit und gibt ihnen die Kraft, diese in gegenseitiger Liebe,
Treue und Ehrerbietung zu bewahren».27 Für Küry ist offenbar das Wesen
der Ehe, dass sie Ikone der Liebe zwischen Christus und der Kirche ist. In
der Ehe können die wechselseitigen Begabungen der Eheleute aufblühen

zum Dienste der Nachfolge Christi und der gegenseitigen Liebe und Treue.
Es wäre unredlich, Rinkel, Küry oder auch Vobbe als Befürworter

einer Gleichheit von heterosexueller Ehe und gleichgeschlechtlicher
Partnerschaft heranziehen zu wollen. Ihre grundlegenden Aussagen über die
theologische Bedeutung der Ehe stellen trotzdem klar heraus, dass sie das

Wesen der Ehe nicht in der biologischen Fortpflanzung, sondern in der
über die Zweisamkeit hinausstrahlenden Liebe und in der Ikonizität von
Christus und Kirche beheimaten.28 Wenn die biologische Zeugung von
Kindern nicht als primäres Merkmal einer Ehe angesehen wird, ist dies
also keine modernisierende Neuerung, um das Alleinstellungsmerkmal
der Heterosexualität zu umgehen, sondern ein Gedanke, der bereits in der
altkatholischen Tradition zu finden ist. Daraus folgt, dass die biologische
Zeugung von Kindern nicht plötzlich zum wichtigsten Merkmal der Ehe

26 Rinkel, Ehe und Sakrament (wie Anm. 24), 25.
27 Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,

Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk) 1966, 214.
28 Biografisch bemerkenswert - vielleicht auch kontextuell relevant - ist die

Tatsache, dass Rinkel und Küry beide verheiratet, aber kinderlos waren. Vgl. Peter-Ben
Smit, Vrienden in het bisschopsambt. De correspondentie tussen Andreas Rinkel en
Urs Küry (1955-1970), Amersfoort - Sliedrecht (Merweboek) 2016, 15.

100



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

erhoben werden sollte, um den Vergleich von Ehe und gleichgeschlechtlicher

Partnerschaft schon im Vornherein zu verunmöglichen.29

4.2.3 Über den Tellerrand hinaus

Wie die Gedanken Rinkels und Kürys zeigen, geht es in der Ehetheologie
nicht ausschliesslich um Fortpflanzung und Familienleben. Deshalb ist es

möglich, die klassische Ehetheologie hermeneutisch auf unsere Zeit
anzuwenden, in der für hetero- und homosexuelle Beziehungen zu Recht
geltend gemacht wird, «dass nicht jede Ehe zu einer Familie wird und nicht
jede Familie zugleich auch eine Ehe ist». Dazu braucht man jedoch nicht
«die Entkoppelung von Ehe und Familie» zu vollziehen.30 Der Bezug auf
(biologisch oder nicht biologisch aufgefasste) Fruchtbarkeit, Kinder,
Klein- oder Grossfamilie oder irgendwelche Grössen, die die Zweisamkeit
der Eheleute übersteigen, braucht und soll aus dem Verständnis der Ehe
nicht gestrichen, sondern in vielfältiger Weise interpretiert werden. Denn
in einer christlich aufgefassten Beziehung sind die Eheleute nicht nur für
sich und füreinander da, sondern auch offen und verantwortungsvoll für
das, was «über unseren Tellerrand hinaus» geht.31

Ich sehe es also als einen Aspekt der Unterschiedlichkeit zwischen der
«Ehe an sich» und einem «sakramentalen Eheleben», dass in christlicher
Perspektive das Wesen der Ehe immer über die Zweisamkeit der Eheleute

hinausgeht. Nach Joris Vercammen ist erös «ein Aspekt der christlichen
agapë. Die Tatsache, dass beide miteinander verbunden werden, gibt beiden

eine besondere Färbung».32 Ein Aspekt der Sakramentalität der Ehe
könnte folglich so formuliert werden: Die Ehe ist eine besondere Fokus-
sierung der Nächstenliebe, und beide sind Sakrament der Liebe und Treue

29 Dies scheint der Fall zu sein bei Harald Rein, Das Unsichtbare sichtbar
machen. In den Sakramenten Gott begegnen. Hirtenbrief zur Fastenzeit 2017, Bern
(Eigenverlag) 2017, 10-13, im Internet zu finden unter: christkatholisch.ch/bibliothek/
send/61-hirtenbriefe/1739-hirtenbrief-2017 (zuletzt besucht am 06.11.2017).

30 Haag, Das Sakrament der Ehe (wie Anm. 15), 104f.
31 Vobbe, Brot aus dem Steintal (wie Anm. 18), 328.333.
32 Joris Vercammen, Relaties en seksualiteit. Een theologisch-antropologische

bijdrage, Referat zum Studientag für altkatholische Geistliche am 12.12.2013 in
Amersfoort (unveröffentlicht), 4; mit Verweis auf Anton Houtepen, Uit aarde, naar
Gods beeld. Theologische antropologie, Zoetermeer (Meinema) 2006, 308f.

101



Mattijs Ploeger

Gottes und Christi.33 Übrigens fängt die Tatsache, dass Liebe in christlicher

Sicht immer über sich selbst hinausgeht, schon bei der «zweisamen»
Liebe an: Auch sie ist, nach Vercammen, «zuallererst rezeptiv: eine Be-

grüssung des Liebenswerten der/des Geliebten».34 Auch in dieser Hinsicht
ist die Ehe, deren Angebot der Liebe immer am Anfang des gottmenschlichen

Bundes steht, ein Sakrament der Liebe Gottes und Christi.
In einem viel beachteten Interview in einer niederländischen Tageszeitung

hat Dick Schoon vor einigen Jahren dargelegt, dass in biblischer
Perspektive die buchstäbliche, biologische Fortpflanzung gerade nicht zu
den bevorzugten Mitteln gehört, mit denen Gott seinen Bund mit den

Menschen weiterführt. Biologische Fruchtbarkeit wird in der Schrift sehr
ambivalent bewertet. Vor allem die Fruchtbarkeit als menschliche (oder

gar männliche) Eigenleistung und Selbstrealisation wird kritisch betrachtet.35

Statt Fruchtbarkeit und Familienleben von der Ehe zu trennen, plädiere
ich deshalb für eine breitere Interpretation dieser Begriffe. In dieser weit

aufgefassten Weise ist es sinnvoll, bei der Liturgie der Eheeinsegnung eine

Frage in dieser Richtung zu stellen oder diesen Gedanken im Segensgebet
aufzunehmen.36 Eine mögliche Form, in der die prinzipielle Offenheit für
das, was über den eigenen Tellerrand hinausgeht, sich zeigen kann - eine

Form, die oft verwirklicht wird und von vielen (hetero- wie homosexuel-

33 Die häufige Verwendung von IKor 13 bei Hochzeiten - die einerseits zu
kritisieren wäre, weil es sich in diesem Text nicht primär um die zweisame Liebe der
Brautleute, sondern um eine breiter aufgefasste Nächstenliebe/Solidarität handelt - ist
andererseits also gerade deswegen nicht falsch, sondern richtig. Die Öffnung der
Zweisamkeit der Brautleute auf grössere Verbände der Liebe/Nächstenliebe/Solidarität

hin unterstreicht übrigens auch die Relevanz der Eucharistiefeier bei einer Hochzeit.

34 Vercammen, Relaties en seksualiteit (wie Anm. 32), 9.

35 Pauline Weseman, Bewust kiezen voor de kritische minderheid, in: Trouw,
29.12.2008.

36 Dabei lässt sich erkennen, dass sich diesbezüglich die liturgischen Formulierungen

in letzter Zeit bereits in Richtung einer solchen breiteren Interpretationsmöglichkeit

verändert haben. So z.B. in der Christkatholischen Kirche der Schweiz: «Segne

ihr ganzes Haus und stärke sie in der Verantwortung für alle, die du ihnen
anvertraust». Gebet- und Gesangbuch (wie Anm. 21), 263. Im früheren Gebetbuch hiess es

noch: «erfülle alle, die im Hause wohnen werden, mit dem Geiste deiner Furcht, auf
dass Kinder und Kindeskinder deiner Gnade sich erfreuen und deinen heiligen
Namen loben und preisen». Gebetbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, All-
schwil (Christkatholischer Schriftenverlag) "1968, 153.

102



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

len) Paaren gewünscht wird-, ist die Lebensform der Familie. Die
theologischen und liturgischen Formulierungen sollten jedoch so gewählt werden,

dass auch andere Lebensweisen darin wiedererkannt werden können.

4.2.4 Heterosexuelle Ehe und gleichgeschlechtliche Partnerschaft

Aufgrund meiner bisherigen Überlegungen wird sich schwerlich ergeben
können, dass es in der theologischen Anthropologie einen wesentlichen
Unterschied zwischen heterosexueller Ehe und gleichgeschlechtlicher
Partnerschaft gibt. Die Offenheit für Nachwuchs war und ist zwar immer
Bestandteil des Eheverständnisses - ein Teil, der nicht abgelöst werden

soll, ein Teil jedoch auch, der in manchen Beziehungen nicht im biologischen

Sinne verwirklicht wird. Auch die manchmal angeführte
Komplementarität von Mann und Frau lässt sich sowohl körperlich als auch
seelisch analog auf gleichgeschlechtliche Partner anwenden.

Eine Ausweitung des Eheverständnisses und eine Offenheit für eine
nicht nur biologische Interpretation der Fruchtbarkeit sind nicht als

Angriff auf die heterosexuelle Ehe gemeint und sollten nicht so empfunden
werden. Heterosexuelle Ehepaare, die ungewollt kinderlos bleiben oder in
einem Alter heiraten, in dem das Zeugen von Kindern nicht mehr möglich
ist, werden auch nicht als Angriff auf die heterosexuelle Ehe mit Familie
empfunden. Die besondere Bedeutung einer Ehe mit Familie wird keineswegs

gefährdet, wenn es daneben auch (hetero- und homosexuelle) Ehen
ohne Familie gibt. Die z.B. von Esser geforderte «neue Theologie der
Partnerschaft, die die bisherige Familientheologie ergänzt»37, könnte
m. E. durchaus aus einer Weiterentwicklung der bisherigen - bereits im
Abschnitt 4.2.1 zusammengefassten - Ehetheologie bestehen.38

Fazit: Angesichts der vielen einzigartigen hetero- und homosexuellen

Beziehungen, die als christliche, auf Dauer ausgerichtete und nach aussen
hin geöffnete, die Liebe und Treue Gottes und Christi sakramental
widerspiegelnde Liebesgemeinschaften geführt werden wollen, gibt es m. E.
keinen Grund, den Begriff «Ehe» auf Heterosexuelle zu beschränken. Ob

37 Günter Esser, Die Alt-Katholischen Kirchen, Göttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 2016, 62.

38 Vgl. Vobbe, Brot aus dem Steintal (wie Anm. 18), 328f., nimmt bereits innerhalb

der heterosexuellen Ehe eine breitere, symbolische Interpretation von «Schöpferischsein»

vor.

103



Mattijs Ploeger

man es nun «Sakrament der gesegneten Liebe» nennen will oder nicht,39
das eine Sakrament der Ehe(einsegnung) ist gleichermassen auf Hetero-
und Homosexuelle, auf diejenigen, die (aus welchem Grund auch immer)
zu zweit bleiben, und auf diejenigen, die (in welcher Weise auch immer)
eine Familie gründen, anwendbar. Nicht zuletzt deshalb, weil auch schon
das «klassische» Ehesakrament eine grosse Diversität an konkreten
Lebensgestaltungen und theologischen Bedeutungsebenen aufweist.

4.2.5 Es ist niemals so gewesen

Die im vorigen Abschnitt gezogene Schlussfolgerung ist eine Antwort auf
eine moderne Frage. Das theologische Gedankengut, aufgrund dessen ich
zu diesem Schluss gelange, ist jedoch klassischer Art. Ich habe nichts von
der herkömmlichen Ehetheologie, wie sie in der altkatholischen Theologie
zu finden ist, verneint oder vertuscht. Stattdessen habe ich die herkömmliche

Ehetheologie (a) kritisch darauf befragt, ob das, was über Mann und
Frau gesagt wird, wirklich nur auf Mann und Frau anzuwenden ist, und
(b) in einer hermeneutischen Weise - wenn man so will, kreativ - auf
homosexuelle Lebensweisen angewandt. Diese theologische Vorgehensweise,

die sich durch Treue, Kritik und Hermeneutik kennzeichnet, ist m. E.

die altkatholische Methode des Theologisierens.40
Der Schlussfolgerung zu dieser theologischen Argumentation könnte

man vorwerfen, sie führe zu einer Auffassung, die es in der Kirchengeschichte

nie gegeben habe - nämlich, dass der Ehebegriff nicht nur auf
Heterosexuelle, sondern auch auf Homosexuelle anzuwenden ist. Die
altkatholische Theologie hat diesen Vorwurf schon einmal verarbeitet und

beantwortet, als es darum ging, die Ordination ins Priesteramt nicht nur
auf Männer, sondern auch auf Frauen anzuwenden. Ich bin mir der Tatsache

bewusst, dass gleichgeschlechtliche Partnerschaften und Frauenordi-
nation unterschiedliche Themen sind. Der Zusammenhang ist deshalb erst
hier relevant, wenn es um die Frage geht, ob etwas, was «niemals so gewesen

ist», in einer hermeneutischen Theologie doch als Treue der Tradition
gegenüber verstanden werden kann. In dieser Hinsicht sehe ich zwischen
Priesterinnen und homosexuellen Ehepartnern eine methodische Ver-

39 Vgl. Esser, «Gott segnet euch» (wie Anm. 8), 74-76; ders., Die Alt-Katholischen

Kirchen (wie Anm. 37), 63.
40 Vgl. Jan Visser, Vom Mäntelchen und dem Wind. Zur Frage einer altkatholischen

Theologie, in: IKZ 95 (2005) 73-94. Siehe auch oben, Abschnitt 1.3., S. 89-91.

104



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

gleichbarkeit. In beiden Fällen geht es um etwas, das es in der Geschichte
nicht, oder nicht so, gegeben hat; und um etwas, das sowohl in Gedanken
als auch im Bauchgefühl gegen eine primäre Evidenz zu Verstössen
scheint. In beiden Fällen verhält es sich jedoch so, dass ein sorgfältig
hermeneutisch-theologisches Nachdenken zeigt, dass das, was man für
eine unerhörte Neuerung hält, sich in Wirklichkeit in klassische theologische

Konzepte einfügen lässt.

Neben der methodischen gibt es insofern auch eine inhaltliche
Vergleichbarkeit, als es sich in beiden Fällen um die Bedeutung des

Geschlechts handelt. Männer können genauso wie Frauen als Gemeindeglieder
die Braut Christi repräsentieren. Frauen können genauso wie Männer

den Bräutigam Christus repräsentieren, wenn sie der Gemeinde vorstehen.41

So können auch Mann und Frau, Mann und Mann, Frau und Frau
Christus und die Kirche repräsentieren, wenn sie einander lieben, achten
und dienen. Wie ist es möglich, dass die Geschlechter, über das Biologische

hinaus, einander wechselseitig repräsentieren können? Weil die
Wirklichkeit dieser christusförmigen Repräsentation nicht auf biologischer,

sondern auf sakramentaler Ebene zustande kommt: durch Taufe
und Firmung, durch Weihe, durch Ehe. Brodd spricht, sowohl in der Ek-

klesiologie als auch in der Ehetheologie, von einer «theologischen
Konstruktion des Geschlechtes», die nicht mit der «biologischen» oder der
«sozialen» Konstruktion des Geschlechtes identisch sein muss.42

4.3 Das Anders-Sein des Anderen

4.3.1 Gleichheit - erwünscht oder unerwünscht?

In der Homobewegung sind bezüglich der Gleichheit und Ungleichheit
zwischen Hetero- und Homosexualität unterschiedliche Meinungen zu
finden. Einerseits wird zu Recht gesagt, dass Bezeichnungen wie «gleichwertig,

aber nicht gleich» immer als Erniedrigung empfunden werden,
solange mit der «Homo-Ehe» noch ein Aspekt der Emanzipation verbunden

ist. Etwas nicht notwendigerweise für «das Gleiche» halten zu müssen,

ist eine philosophische Luxusposition, die von der Homoemanzipati-

41 Vgl. Herwig Aldenhoven, Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der

Bildtheologie. Fragen zur ekklesialen Christusrepräsentation durch das Priestertum,
in: IKZ 88 (1998) 301-311. Siehe auch unten, Abschnitt 4.3.2, S. 107-109.

42 Brodd, Marriage and Cohabitation from an Ecclesiological Perspective (wie
Anm. 2), 194: «social [...] biological [...] theological construction of gender».

105



Mattijs Ploeger

on noch nicht erreicht worden ist. Andererseits ist es in der Homobewegung
auch eine bewährte Auffassung, dass Homosexualität und
gleichgeschlechtliche Partnerschaften überhaupt nicht mit Heterosexualität und

Heterobeziehungen - vor allen Dingen nicht mit der Ehe - verglichen werden

sollen. Das Anders-Sein wird in dieser Auffassung gerade positiv und
mit Stolz (pride) gewertet.43 Der Theologe, der versucht, gleichgeschlechtliche

Partnerschaften auf dem Kontinuum zwischen Gleichheit und
Ungleichheit hinsichtlich des Sakraments der Ehe einzuordnen, sieht sich mit
entgegengesetzten Erwartungen konfrontiert.

Im westeuropäischen altkatholischen Kontext ist dennoch nach meinem

Eindruck der Ruf um Gleichstellung - im Sinne einer Nichtdiskriminierung

- der stärkere. Meine Auseinandersetzung hier ist mehr oder
weniger von diesem Thema durchzogen: Gibt es überhaupt einen wesentlichen

theologischen Unterschied zwischen heterosexueller Ehe und
gleichgeschlechtlicher Partnerschaft, oder basieren alle vermeintlichen
Unterschiede letztendlich auf geschichtlichen, kulturellen oder persönlichen
Vorurteilen? Viele vermeintliche Unterschiede sind theologisch zu
dekonstruieren. Vieles scheint auf die Gleichheit von homo- und heterosexuellen

Beziehungen hinauszulaufen.
Dennoch möchte ich gegen eine eindimensionale Gleichheitsbestrebung

plädieren.44 Nicht um zu verneinen, dass meine Überlegungen bisher
eher in Richtung Gleichheitsbestrebung gingen, sondern weil ich vermute,
dass Verschiedenheit auf Dauer grössere Freude und Freiheit schenken
könnte als eine erzwungene Gleichheit. Ist eine Ehe mit Kindern dasselbe

wie eine Ehe ohne Kinder? Ist eine Ehe mit traditioneller Rollenverteilung
dasselbe wie eine Ehe, in der Frau und Mann die Verantwortungen in
anderer Weise teilen? Ist eine Ehe mit (anerkannten oder nicht anerkannten)
Nebenverhältnissen dasselbe wie eine monogame Ehe? Wenn man
Beziehungen so betrachtet, muss man wahrscheinlich daraus schliessen, dass

bestimmte Arten von gleichgeschlechtlichen Partnerschaften bestimmten
Arten von Ehen gleichen. Vor allem gilt zu bedenken, dass kein Mensch

43 Diese unterschiedlichen Positionen wurden z.B. in meinen Seminaren zum
Thema (Altkatholisches Seminar Utrecht 2011,2014 und 2016) und am Studientag für
altkatholische Geistliche (Amersfoort 27.03.2014) geäussert.

44 Vgl. Klaus Rohmann, Rezension zu: Haag, Das Sakrament der Ehe, in: IKZ
106 (2016) 211-215, hier 215: «Muss aber eine Verschiedenheit in jedem Fall schon

Diskriminierung im pejorativem Sinn sein? Immerhin macht auch sonst Vielfalt die
Schönheit der Schöpfung aus. Variatio delectat.»

106



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

der- oder dieselbe ist wie ein anderer Mensch und keine Beziehung einer
anderen völlig gleicht.

4.3.2 Gemeinschaft und Anders-Sein

In der altkatholischen Theologie, die sich gerne als Zweig der ökumenisch
breit rezipierten Communio-Theologie versteht, wäre es stimmig, weniger
von einem Gleichheitsideal als vielmehr von Einheit in Verschiedenheit
auszugehen. Es ist ein Merkmal der Communio-Theologie, dass Einheit in
Gemeinschaft nicht synonym ist mit Einheit in einer Masse. Eine Masse
besteht letztendlich aus einsamen Individuen, die in einem Kollektiv zur
Einheit gezwungen werden (oder sich zwingen lassen). Eine Gemeinschaft
aber besteht aus lebendigen Personen, die in der Begegnung mit Anderen
ihre Eigenheit finden - so z.B. die Ekklesiologie und Anthropologie des

orthodoxen Theologen Joannis Zizioulas. Nach der Betonung der
Gemeinschaft in seinem Buch Being as Communion hielt Zizioulas es für
notwendig, seine Gedanken zu nuancieren und seinen Kritikern mit dem
Buch Communion and Otherness45 entgegenzukommen. Die Kombination

der beiden Titel ist programmatisch. Im Gegensatz zur Masse oder

zum Kollektiv schliesst Gemeinschaft «Eigenheit» und «Anders-Sein»
nicht aus, sondern ein. Die Wechselseitigkeit von Person und Gemeinschaft

ist sowohl für die Person als auch für die Gemeinschaft konstitutiv.
In einer theologischen Anthropologie sollte deshalb nicht von Gleichheit,
sondern von Eigenheit in Gemeinschaft die Rede sein.

Ein anderer Ansatz wäre eine, meines Wissens in der altkatholischen
Theologie noch nicht vorgenommene, Aufarbeitung von Grundgedanken
der - in meiner Analyse wesentlich von ihrem hochkirchlich-anglikanischen

Hintergrund geprägten - philosophisch-theologischen Strömung
Radical Orthodoxy,46 Beim postmodernen Begriff différence anknüpfend,

versucht etwa Catherine Pickstock das prinzipielle «Anders-Sein»
nicht als nihilistische Beliebigkeit, sondern als positives Merkmal von
Gott, Mensch und Schöpfung zu interpretieren. Jede Person ist «anders»,

45 John D. Zizioulas, Being as Communion. Studies in Personhood and the

Church, Crestwood (St. Vladimir's Seminary Press) 1985; ders., Communion and
Otherness. Further Studies in Personhood and the Church, London (T&T Clark)
2006.

46 Vgl. Matths Ploeger, Celebrating Church. Ecumenical Contributions to a

Liturgical Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Liturgiewetenshap) - Tilburg
(Liturgisch Instituut) 2008, 297-301.

107



Mattijs Ploeger

aber alle Personen sind einbezogen in die ontologische Verbundenheit von
Schöpfer und Geschöpf. Diese ontologische Verbundenheit ist nicht univo-
ker, sondern analogischer Art, sodass jede «Gleichheit» auch immer «An-
dersheit» mit sich bringt und umgekehrt jede Eigenheit immer ontologische

Verbundenheit voraussetzt.47

Als letztes Beispiel für eine Theologie der Andersheit verweise ich auf
die sogenannte Queer Theology. Als theologische Verarbeitung der
allgemeinen Queer Theory könnte sie als postmoderne Variante sowohl der Ho-
motheologie als auch der feministischen Theologie gedeutet werden. Queer
Theory versucht, alle Aspekte von Geschlecht und Sexualität kritisch zu
hinterfragen und womöglich zu dekonstruieren. Ein interessanter Zug der

Queer Theology ist, dass sie hervorhebt, wie queer die christliche Tradition
eigentlich immer schon gewesen ist. In Bibel und Liturgie gibt es vieles, was
zementierte Grenzen zwischen den Geschlechtern durchbricht.48 Ein
Beispiel ist der ikonische und nicht biologische Charakter von Geschlecht

bezüglich Christus und der Kirche: Sowohl der Bräutigam als auch die Braut
können - als Priesterinnen bzw. Priester oder als Gemeindeglieder -
sowohl von Männern als auch von Frauen ikonisch dargestellt werden.49

Vielleicht ein wenig bien étonnés de se trouver ensemble, so sind diese

Beispiele doch mögliche Ansätze, im Rahmen der Communio-Theologie eine

Theologie von «Gemeinschaft und Anders-Sein» zu entwickeln. Oder - insoweit

die altkatholische Theologie als inkarnierte und inkulturierte
Ortkirchentheologie das schon längst tut - auf diesem Weg weiterzugehen.

Mit dieser Schlussbemerkung beabsichtige ich nicht, meine hermeneu-

tisch-theologische Denkbewegung, die zum Ergebnis einer inhaltlichen
Identität von Ehe und gleichgeschlechtlicher Partnerschaft führte
(wohlbemerkt: eine Identität innerhalb der Verschiedenheit, die bereits mit der
heterosexuellen Ehe gegeben ist), zu entwerten oder zurückzunehmen. Ich

beabsichtige lediglich, meine Argumentation und ihr Ergebnis zu
relativieren gegenüber dem letztendlich grösseren Wert der Akzeptanz des

prinzipiellen Anders-Seins des Anderen innerhalb der Liebe und Solidarität

der christlichen Gemeinschaft.

47 Catherine Pickstock, After Writing. On the Liturgical Consummation of
Philosophy, Oxford (Blackwell) 1998.

48 Vgl. Gerard Loughlin (Hg.), Queer Theology. Rethinking the Western Body,

Oxford (Blackwell) 2007.
49 Siehe auch oben, Abschnitt 4.2.5.

108



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

Damit bin ich wieder zurück beim Anfangsthema: «Wir» und die
«Anderen», jedoch in einer transformierten Bedeutung. Anfangs waren die
Homosexuellen die Anderen. Jetzt sind wir alle zu «Anderen» geworden,
die einander aus unserem Anders-Sein heraus als Mitmenschen begegnen
dürfen, aber aus christlicher Perspektive auch lieben dürfen als Schwestern

und Brüder, und in besonderer Weise als Lebenspartner.

Mattijs Ploeger (*1970 in Westervoort NL), Dr. theol., Studium der Theologie
in Leiden, Utrecht und Cambridge/Grossbritannien, 2008 Promotion in
Utrecht. 1998—2002 Pastoralassistent, Diakon, ass. Priester in Egmond aan
Zee, 1999 Priesterweihe, 2002-2007 Pfarrer in Krommenie und Zaandam,
2007-2010 in Egmond aan Zee, 2010-2014 in Haarlem. Seit 2008 Dozentfür
Systematische Theologie am Altkatholischen Seminar an der Universität
Utrecht, seit 2009 ausserdem Rektor, seit 2014 zudem Dozent für Liturgie und
assistierender Priester in Egmond aan Zee. Seit 2016 Adjunct Researcher am
Institut für Christkatholische Theologie der Universität Bern. Mitglied der
Kommissionenfür Liturgie sowie für Glaube und Kirchenverfassung der
Altkatholischen Kirche der Niederlande. Mitglied der Orthodox-Altkatholischen
Arbeitsgruppe des Ökumenischen Patriarchats und der Utrechter Union.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

Summary

Western European Old Catholic churches have accepted same-sex relationships over
the last few decades. This development took place without much theological-anthropological

reflection. As these churches have now decided to bless same-sex relationships,

they have to answer - for themselves and in the ecumenical context - questions

regarding the sacramentality of such blessings and regarding the comparison
between same-sex relationships and heterosexual marriage. Based on a wider concept

of sacramentality than just "the seven sacraments", the sacramentality of same-
sex blessings can be affirmed. As to the comparison with marriage, notions such as

fertility and family can be interpreted metaphorically in order to include same-sex
relationships, which can be icons of God's and Christ's love as heterosexual
marriage can. However, more important than affirming the "identity" of same-sex
relationships and marriage is the affirmation of "difference" and the acceptance of each

other's "otherness" within the communion of the Church and the world.

Schlüsselwörter - Key Words

Homosexualität - Segnung - Ehe - Sakrament - altkatholische Theologie

109


	Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften und das Sakrament der Ehe(einsegnung) : ein Beitrag zur aktuellen Diskussion in der altkatholischen Kirche und Theologie

