Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)
Heft: 2
Artikel: Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften und das

Sakrament der Ehe(einsegnung) : ein Beitrag zur aktuellen Diskussion

in der altkatholischen Kirche und Theologie
Autor: Ploeger, Mattijs
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften
und das Sakrament der Ehe(einsegnung)

Ein Beitrag zur aktuellen Diskussion in der altkatholischen
Kirche und Theologie

Mattijs Ploeger

Unter dem Titel «Die Herausforderung durch die Anderen» thematisierte
die 45. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2017 unter an-
derem die Frage der Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften.!
Diese Wortwahl ruft die Frage hervor, ob dann das «Wir» der Kirche aus
Heterosexuellen bestehe, die durch Menschen herausgefordert werden, die
sich ausserhalb des «Wir» der Kirche befinden, ndmlich Homosexuelle.
Gerade 1n der altkatholischen Kirche kommt mir dieser Unterschied zwi-
schen «uns» und den «Anderen» etwas seltsam vor. Mit einem Theologen
der Kirche von Schweden, Sven-Erik Brodd, wiirde ich sagen, dass Men-
schen, die in gleichgeschlechtlichen Beziehungen leben, selbstverstiandli-
cher Teil der Kirche sind.

Wenn sie getauft sind und ihren Glauben praktizieren, sind sie die Kirche [...].
Sie «verhalten» sich nicht zur Kirche [...], sie gehoren zu ihr. [...] Wenn wir
also iiber das Selbstverstindnis der Kirche [...] sprechen, ist ihre Sicht ein Teil
dieses Verstdndnisses.2

I Dieser Beitrag geht auf meinen Vortrag bei der 45. Internationalen Altkatholi-
schen Theologenkonferenz in Neudietendorf am 04.09.2017 zuriick. Teile dieses Tex-
tes wurden der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz wihrend ihrer
Sitzung in Wien am 21.06.2017 als Gutachten vorgelegt. Eine Kurzfassung wurde am
06.10.2017 beim Studientag «Mit dem Segen der Kirche. Die Segnung gleichge-
schlechtlicher Paare als theologische Herausforderung» des Alt-Katholischen Semi-
nars der Universitdt Bonn vorgetragen. Fiir teilweise kontroverse und immer sinnvol-
le Diskussionen und Hinweise danke ich Prof.em.Dr.Urs von Arx, Prof. Dr. Angela
Berlis, Vikar Lothar Haag, Prof. Dr. Andreas Krebs, Pfarrerin Martina Liebler, Pfar-
rer Harald Miinch, Bischof Dr.Harald Rein, Bischof Dr.Matthias Ring, Prof.em.
Dr. Klaus Rohmann, Bischof Dr.Dick Schoon, Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Erzbischof
Dr.Joris Vercammen, lic. theol. Maja Weyermann und Bischof Prof. Dr. Wiktor
Wysoczanski.

2 SveEN-ERrIK BropD, Marriage and Cohabitation from an Ecclesiological Per-
spective, in: The Theological Committee of the Church of Sweden (Hg.), Love, Coha-
bitation and Marriage. Report from a public hearing September 6-9, 2004, Uppsala
(Church of Sweden) 2006, 193-202, hier 199: «people of the same sex living to-

IKZ 108 (2018) Seiten 87-109 87



Mattijs Ploeger

Die Frage der Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften ist deshalb
nicht eine Sache von «uns» und den «Anderen», sondern ein gemeinsames
kirchliches Thema. Auch handelt es sich nicht nur um das Anliegen von
Homosexuellen, sondern um ein Thema, das fiir alle in der Kirche wichtig
ist, weil es das Selbstverstandnis der Kirche mitbestimmt.

Den Fragenkomplex rund um die Segnung gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaften mochte ich in vier Hauptfragen gliedern. Bei diesen ist die
jeweils nichste Frage nur dann relevant, wenn die vorhergehende positiv
beantwortet wurde.

1. Die erste Frage: Werden gleichgeschlechtliche Partnerschaften
in der altkatholischen Kirche iiberhaupt akzeptiert?

1.1 Altkatholische Theologie und 6kumenische Fragen

Die im Titel genannte erste Frage wurde in der altkatholischen Theologie
und Kirche in den vergangenen Jahrzehnten weniger explizit behandelt
und beantwortet, sondern vielmehr im Laufe der Zeit durch die Praxis
tiberholt. Vielerorts sind Schwule, Lesben und ihre Partnerschaften iiber
Toleranz und Akzeptanz hinaus ein selbstverstindlicher Teil der Wirk-
lichkeit in der altkatholischen Kirche geworden. Dahinter kdnnen und
wollen wir nicht zuriick.

Diese Wirklichkeit wurde in der altkatholischen Theologie jedoch
kaum griindlich tiberdacht. Der Tatsache, dass die Kirchen und die Oku-
mene heutzutage unter anderem im Streit um das Thema Homosexualitit
liegen, steht die altkatholische Theologie relativ hilflos gegeniiber. Denn
mit ihrer, an sich verstédndlichen und legitimen, Konzentration auf Fragen
der Ekklesiologie, Sakramentstheologie und Amtslehre ist die herkdmm-
liche altkatholische Theologie der 6kumenisch brisanten Frage der theo-
logischen Anthropologie kaum gewachsen.

gether — are already part of the Church of Sweden. If they are baptised and practise
their faith, they are the Church of Sweden. They do not <relate> to the Church of
Sweden, they belong there, whatever choice is made. This is a matter of plain fact. So
when we talk of the self-understanding of the Church of Sweden, their views is part
of that understanding».

88



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

1.2 Die Inkulturation des Glaubens in der westeuropdischen Kultur und
die Bedeutung 6kumenischer Beziehungen

Die Integration von Homosexuellen in den westeuropéischen altkatholi-
schen Kirchen hingt nicht zuletzt mit der altkatholischen Ekklesiologie
zusammen. Die Ortskirchenekklesiologie betont die Inkulturation des
Glaubens in die Kultur, in der die Kirche vor Ort lebt. Auch die von den
Ortskirchen gewidhlten Bischofe verkorpern diesen inkulturierten Glau-
ben. Aufgrund der Tatsache, dass die Gemeinschaft der altkatholischen
Kirchen hauptsichlich ein westeuropdisches Phidnomen ist, bezieht sich
auch die Inkulturation des Glaubens fast ausnahmslos auf die heutige
westeuropdische Kultur. Dabei kann die kritische Frage aufkommen, ob
Altkatholiken sich dann — zum Beispiel durch 6kumenische Kontak-
te — tiberhaupt nicht von anderen kirchlichen und gesellschaftlichen Kul-
turen beeinflussen lassen.

Die Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen mit den anglikanischen
Kirchen wirkt sich oft so aus, dass Altkatholiken sich, insoweit es die
praktische Zusammenarbeit und die inhaltliche Identifizierung mit der
anglikanischen Kirche betrifft, jene Anglikaner aussuchen, die ihnen li-
turgisch, theologisch, kulturell am nichsten stehen — wie es iibrigens die
Anglikaner unter sich auch gerne tun. Auch die Dialoge mit den Orthodo-
xen und den romischen Katholiken fiithren nicht dazu, dass Altkatholiken
sich so sehr mit diesen Kirchen verbunden fiihlen, dass sie sich den welt-
umspannenden Kulturen dieser Kirchen verpflichtet fiihlen.

Haben die Kontakte zu den Kirchen «in Gemeinschaft» und zu den
okumenischen Dialogpartnern dann iiberhaupt keinen Einfluss auf das
altkatholische Selbstverstindnis? Ich wage zu behaupten, dass die Praxis
und die Standpunkte der westeuropdischen altkatholischen Kirchen viel-
leicht unreflektierter und weitergehender gewesen wiren, wenn es die
okumenische Verbundenheit nicht geben wiirde. Aber von einer bremsen-
den Wirkung — oder gar einem Moratorium — auf die Akzeptanz von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften, weil sie in anderen Kirchen und
anderen Kulturen weniger selbstverstindlich ist als in der westeuropdi-
schen, ist nicht die Rede.

1.3 Eine «liberale» Kirche?

Ich vermute, dass sich dieser — weniger theologische als kulturelle — Tat-
bestand nicht &ndern wird. Er ist mit dem ortskirchlichen Ausgangspunkt

89



Mattijs Ploeger

der altkatholischen Ekklesiologie gegeben und nicht zuletzt mit dem Prin-
zip verbunden, dass Altkatholiken ihre eigenen Bischofe wihlen. Wenn
dieser ortskirchliche Ausgangspunkt mit der Tatsache zusammentrifft,
dass die altkatholischen Kirchen fast ausnahmslos in der westeuropii-
schen Kultur verwurzelt sind, gibt es gegen diese Inkulturation des Glau-
bens kaum Gegenstimmen.

Ist die altkatholische Kirche dadurch restlos dem theologischen Libera-
lismus unterworfen? Diese Frage greift zu kurz. Die altkatholische Kirche
hat eine relativ «orthodoxe» Glaubenslehre und Liturgie und ist weiterhin
deutlich eine Kirche des katholischen und nicht des protestantischen Typs.
Aber die Art und Weise, in der Glaube interpretiert und gelebt wird, ist
«kontextgemiss» oder «hermeneutisch». Es ist die Aufgabe der altkatholi-
schen Theologie, dafiir einzutreten, dass ein hermeneutischer Umgang mit
dem orthodoxen Glauben nicht synonym ist mit einer Hintertiir, durch die
man letztendlich doch in die liberale Theologie gelangt. Gerade das be-
trachte ich als das Einzigartige der altkatholisch-theologischen Identitit:
die Kombination von orthodoxer Glaubenslehre und Liturgie, katholischem
Selbstverstidndnis und hermeneutisch-kontextgemisser Interpretation.’

Im Ubrigen geht das, was ich hier mit kulturell bedingter Akzeptanz
gleichgeschlechtlicher Partnerschaften bezeichne, iiber eine bloss gesell-
schaftliche Akzeptanz hinaus. Die kulturell bedingte hermeneutische In-
terpretation des Glaubens umfasst auch, dass Altkatholiken es schon linger
gewohnt sind, die Treue zur Bibel und zur Tradition mit kritischem Befra-
gen derselben zu verbinden.* Deshalb haben viele traditionelle Argumente
gegen Homosexualitiit — z. B. jene, die auf bestimmte Bibelstellen als Be-
legstellen zuriickgreifen — ihre Selbstverstiindlichkeit und Uberzeugungs-
kraft verloren. Es geht mir also nicht um eine oberflichliche Anpassung an

3 Vgl.MAaTTUS PLOEGER, De relevantie van een doordachte geloofsvisie. Over
het vak «systematische theologie» in oud-katholiek perspectief, in: Kees van der Kooi
u.a. (Hg.), Vele gaven, één Geest. Meedenken met Martien Parmentier op het gebied
van oecumenica, patristiek en theologie van de charismatische vernieuwing, Gorin-
chem (Ekklesia) 2012, 63-77. Siehe auch unten, Abschnitt 4.2.5.

4 Vgl. PETER-BEN SMmiT, Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld personlicher
und kirchlicher Identitit, in: IKZ 96 (2006) 135-151; GUNTER ESSER, Dialogisch und
Okumenisch. Versuch einer Standortbestimmung alt-katholischer Theologie, in:
ders./Matthias Ring (Hg.), Zwischen Freiheit und Gebundenheit. Festschrift zum
100jéhrigen Bestehen des Alt-Katholischen Seminars der Universitdt Bonn (1902-
2002), Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, 28—46.

90



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

die heutige Kultur, sondern um eine umfassende Inkulturation, die auch die
Art, die Bibel zu lesen und die Tradition zu verstehen, umfasst.

2. Die zweite Frage: Gibt es in der altkatholischen Kirche die Mog-
lichkeit einer Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften?

Wenn in den westeuropdischen altkatholischen Kirchen die erste Fra-
ge — obwohl eher faktisch als theologisch — positiv beantwortet ist, dann
ist damit auch die Antwort auf die zweite Frage gegeben. Wenn Menschen
in gleichgeschlechtlichen Partnerschaften — noch einmal in den Worten
von Brodd — getauft sind, ihren Glauben praktizieren und zusammen mit
anderen «die Kirche sind», wenn ihre Sexualitiit und ihre Partnerschaften
akzeptiert und in den Gemeinden integriert sind, dann wire es sinnwidrig,
diesen Mitgliedern der Kirche eine Segnung zu verweigern. Sobald Ho-
mosexualitidt und gleichgeschlechtliche Partnerschaften nicht (mehr) als
«Siinde» angesehen werden, sondern in der Kirche akzeptiert und integ-
riert sind, ist die Segnung dieser Bezichungen eine logische Folge, die
argumentativ wenig Neues mit sich bringt.

Dennoch hat die positive Beantwortung der Frage nach der Segnung
eine wichtige Eigenbedeutung, weil die Segnung von gleichgeschlechtli-
chen Partnerschaften eine starke Signalwirkung hat. Nach innen (inner-
halb der altkatholischen Kirche) und nach aussen (in Richtung Okumene
und Gesellschaft) wirkt die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaf-
ten wie eine offizielle Bestitigung dafiir, dass Schwule und Lesben in
dieser Kirche nicht nur toleriert, sondern akzeptiert und integriert sind.
Diese Wirkung wurde zum Beispiel vom deutschen altkatholischen Bi-
schof bei der Herausgabe der Liturgie fiir die Partnerschaftssegnung «ex-
plizit intendiert».5 Die Segnung signalisiert, dass die Kirche diese Partner-
schaften schitzt und sich fiir sie einsetzt.

Diese Signalwirkung erklirt auch, warum die positive Beantwortung
der ersten Frage in der Okumene noch einigermassen unbeachtet blieb, die
positive Beantwortung der zweiten Frage jedoch zu 6kumenischer Kritik
gefiihrt hat. Erst mit der offiziellen Anerkennung der Segnung gleichge-

5 MATTHIAS RING u.a., Der Ritus der Segnung gleichgeschlechtlicher Partner-
schaften. Ein Werkstattbericht, in: Andreas Krebs (Hg.), Alt-Katholische und Oku-
menische Theologie. Jahresheft 2016 des Alt-Katholischen Seminars der Universitit
Bonn, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2016, 4958, hier 58.

91



Mattijs Ploeger

schlechtlicher Partnerschaften scheint die schon langer bestehende Akzep-
tanz dieser Partnerschaften in die Offentlichkeit getreten zu sein.

3. Die dritte Frage: Ist die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften sakramental?

Wenn homosexuelle Paare in den meisten altkatholischen Kirchen akzep-
tiert sind und wenn ihre Partnerschaften gesegnet werden, ldsst sich die
dritte Frage stellen: Ist die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaf-
ten sakramental, oder beschrinkt sich die Sakramentalitit auf die hetero-
sexuelle Ehe? Die altkatholische Theologie hat sich dieser Frage in den
letzten Jahren hauptsichlich auf dem Fachgebiet der «allgemeinen Sakra-
mentenlehre» (de sacramentis in genere) gewidmet. Als Beispiele nenne
ich die theologische Beratung der Internationalen Altkatholischen Bi-
schofskonferenz, vor allem durch Klaus Rohmann (2006) und Adrian Su-
ter (2016),% die niederldndischen Studientage fiir altkatholische Geistli-
che’ und die im ersten «Jahresheft» des Bonner Alt-Katholischen Seminars
verdffentlichten Beitrédge, vor allem den Beitrag Giinter Essers.?
Wesentlich fiir diese sakramentstheologischen Betrachtungen ist die Re-
lativierung der Siebenzahl und der scholastischen Definition der Sakramen-
te. Von den altkirchlichen Vitern wurden sehr viele Handlungen verschie-
denster Art als mysterion oder sacramentum gedeutet. Die Beschrinkung
auf die Siebenzahl erfolgte erst zu Beginn des 2. Jahrtausends, wie auch die
Systematisierung des Sakramentsbegriffes. Alle sieben Sakramente sollten
in ein hauptsidchlich der Eucharistie entnommenes Schema — materia,
forma, minister usw. — gebracht werden. Im Zuge der in der breiten Okume-

6 Kraus ROHMANN, Die Sakramentalitit der Ehe. Ein Plddoyer fiir die Unter-
streichung des ekklesialen Bezugs, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im Him-
mel Anker werfen. Vermutungen iiber Kirche in der Zukunft. Festschrift fiir Bischof
Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 249-264; ADRIAN
SUTER, Gottes Werk im Menschenwerk. Uberlegungen zur Struktur des Sakramenta-
len, in: IKZ 107 (2017) 1-22.

7 Vgl.MaTTUS PLOEGER, Inzegening van relaties van personen van hetzelfde
geslacht, sacramentaliteit en de vraag naar een positiebepaling door de Oud-Katho-
lieke Kerk van Nederland, Referat beim Studientag fiir altkatholische Geistliche am
27.03.2014 in Amersfoort (unveroff.).

8 GUNTER EsSEr, «Gott segnet Euch, damit Ihr ein Segen fiir andere werdet.»
Die Sakramentalitét gleichgeschlechtlicher Partnerschaften. Ein Beitrag zur aktuel-
len Diskussion in der Alt-Katholischen Kirche Deutschlands, in: Krebs (Hg.), Alt-
Katholische und Okumenische Theologie (wie Anm. 5), 67-78.

92



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

ne vertretenen ressourcement-Theologie des 20. Jahrhunderts betonen alt-
katholische Theologinnen und Theologen heute anstatt des eher statischen
Konzepts der sieben Sakramente das theologische und spirituelle Prinzip
von Sakramentalitit, das vielformig angewandt werden kann.

Ich schliesse mich den Worten Adrian Suters an, wenn er schreibt: «Ich
mochte so weit gehen zu sagen: Alles kirchliche Handeln ist zumindest
potenziell und in einer elementaren Weise sakramental.»® Als Beispiele
nennt er Predigt und Katechese, Seelsorge und Diakonie. Beim Sakra-
mentalen gehe es darum, dass «das Beziehungsgeschehen zwischen Gott
und Mensch erfahrbar» wird.!° Klaus Rohmann bringt Sakramentalitéit
mit den Adjektiven «eschatologisch», «christologisch» und «ekklesiolo-
gisch» auf den Punkt. Der Begriff «Mysterium» diirfe dann angewandt
werden, wenn «folgende Momente festgehalten werden: die eschatologi-
sche Ausrichtung auf die Vollendung des Reiches Gottes, die Zentrierung
auf Jesus Christus und die kirchlich-missionarische Offentlichkeit».!!
Giinter Esser erinnert daran, dass Christus das eigentliche Sakrament
Gottes sei, dessen Heilswirken sich, durch den heiligen Geist, in der Kir-
che fortsetzt.!? Esser zitiert den orthodoxen Theologen Grigorios Laren-
tzakis, der schreibt,

dass die verschiedenen Formen des sakramentalen Lebens [...] zentriert um
das eine Mysterium-Sakrament Christi eine Einheit bilden. Es geht nicht pri-
mir darum, wie viele Sakramente es in der Kirche gibt [...]. Es geht primir
um die sakramentale Existenz, um das sakramentale Leben des Christen, das
von Gott begnadet wird.!3

In dieser eher weiten als begrenzten und eher inhaltlich als formal be-
stimmten Sakramentsauffassung findet die Anerkennung der Sakramen-
talitdt der Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften ihre Begriin-
dung. Bei gleichgeschlechtlichen Partnern bzw. Partnerinnen handelt es
sich um Menschen, die getauft sind, ihren Glauben praktizieren und des-
halb Teil der Kirche sind. Die Segnung ihrer Partnerschaft ist eine liturgi-
sche Handlung der Kirche, gefeiert von einer Gemeinde, mit einer Kirch-
lichen Amtstridgerin oder einem kirchlichen Amtstriger als Vorsteherin

9 SUTER, Gottes Werk im Menschenwerk (wie Anm. 6), 19.

10°A a.0,21.

Il RoHMANN, Die Sakramentalitit der Ehe (wie Anm. 6), 251.

12 Vgl. EssER, «Gott segnet Euch» (wie Anm. 8), 72.

13 GRIGORIOS LARENTZAKIS, Die Orthodoxe Kirche. Ihr Leben und ihr Glaube,
Graz (Styria) 2000, 63; vgl. ESsER, «Gott segnet Euch» (wie Anm. 8), 73f.

93



Mattijs Ploeger

oder Vorsteher. In jeder Hinsicht kann also von einem ekklesialen Gesche-
hen die Rede sein. Deshalb ist die Segnung gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaften theologisch ein sakramentales Geschehen.!#

4. Die vierte Frage: Ist die sakramental gesegnete gleichgeschlecht-
liche Partnerschaft mit der sakramental gesegneten heterosexu-
ellen Ehe identisch?

4.1 Sakramentstheologisch

Wenn es theologisch stimmig ist, die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften als sakramentales Ereignis zu betrachten, besteht dann
iberhaupt noch ein Unterschied zwischen der Segnung gleichgeschlecht-
licher Partnerschaften und dem Sakrament der Ehe? Dass es sich hier um
eine komplexe Frage handelt, hiingt in erster Linie nicht mit der Segnung
gleichgeschlechtlicher Partnerschaften, sondern mit dem Sakrament der
Ehe zusammen. Um diese Frage zu untersuchen, verlassen wir die «allge-
meine Sakramentenlehre» und begeben uns in die «besondere Sakramen-
tenlehre» (de sacramentis in specie).

4.1.1 Historisch

Es ist hier nicht der Ort, der historischen Entwicklung des Ehesakraments
detailliert nachzugehen. Einige Stationen sollen hier jedoch skizzenhaft
festgehalten werden.!3

Anfinglich wurden christliche Ehen im Kreise der Familie, nicht der
Kirche geschlossen. Seit dem 4. Jahrhundert ist eine Verschiebung der
Funktion des «Offizianten» vom Vater zum Bischof oder Priester sichtbar.
Eine wirkliche «Verkirchlichung» der Ehe findet jedoch erst um die erste

14 Mit der Kategorie des «Sakramentalen» oder der «Sakramentalitit» ist iibri-
gens (gerade) nicht der mittelalterliche Unterschied zwischen «Sakrament» und «Sa-
kramentale» gemeint. Wichtig fiir Theologie und Spiritualitit ist die Wirklichkeit der
Sakramentalitét, nicht eine Einstufung derselben.

15" Die historisch-theologischen Daten in diesem Abschnitt entnehme ich MARTI-
NA LIEBLER-MUNCH, Das Sakrament der Ehe. Die Auffassung der alt-katholischen
Kirche der Niederlande und die Auffassung der alt-katholischen Kirche Deutsch-
lands. Zulassungsarbeit zum Kirchlichen Examen, Alt-Katholisches Seminar der
Universitit Bonn, Bonn 2001 (unverdff.), 16-35.43-51. Vgl. auch LoTHAR HAAG, Das
Sakrament der Ehe. Alt-katholisches Eheverstindnis in Geschichte und Gegenwart,
Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2016.

94



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

Jahrtausendwende statt: Seitdem bestimmt die Kirche mehr und mehr al-
le Aspekte der Ehe, also die Ehemoral, die Art und Weise der Eheschlies-
sung sowie die juristischen Konsequenzen.

Auch wenn die Ehe seit dem 12. Jahrhundert zu «den sieben Sakra-
menten» zdhlt, war damals noch nicht ausgemacht, was eigentlich die Ehe
konstituiert. In der Scholastik entwickelten sich folgende Positionen: Die
Kanonisten standen fiir die «Kopula-Theorie», die davon ausgeht, dass die
Ehe zwar den Konsens der Brautleute erfordert (als matrimonium ratum
oder coniugium initiatium), dass jedoch die copula — der heterosexuelle
Geschlechtsverkehr — die Ehe (als coniugium consummatum) unaufloslich
macht. Die «Konsens-Theorie» der Theologen betrachtete schon den Kon-
sens als konstitutiv fiir eine unauflsliche Ehe und hielt die copula nicht
fiir notwendig, was unter anderem mit der Idealisierung der «Josefsehe»
als «keusche» Ehe zusammenhing.

Neben der Frage «Was konstituiert die Ehe als solche?» wurde auch die
Frage «Was konstituiert die Ehe als Sakrament?» unterschiedlich beant-
wortet. Die Friihscholastik betrachtete den priesterlichen Segen als das
sakramentale Moment. Der Segen konstituiert die Ehe an sich nicht, son-
dern verleiht ihr den sakramentalen Charakter. In der Hochscholastik
setzte sich als Mehrheitsstandpunkt der Gedanke durch, dass die Ehe an
sich ein Sakrament sei. Im 16. Jahrhundert bestitigte das Konzil von Tri-
ent diese hochscholastische Auffassung. Obwohl das Tridentinum sich
tiber materia, forma und minister sacramenti nicht aussprach, setzte sich
im Westen als Mehrheitsauffassung durch, dass die Brautleute einander
das Sakrament durch das Aussprechen des Konsenses spenden und durch
den Geschlechtsverkehr bestdtigen. Der Priester ist nur als Zeuge des
Konsenses im Namen der Kirche anwesend.16

4.1.2 Altkatholisch

Dadurch, dass sich das Konzil von Trient in dieser Hinsicht nicht deutlich
positioniert hatte, blieb die Auffassung, die priesterliche Segnung der Ehe
verleihe dieser ihre Sakramentalitit — was iibrigens im Osten die Mehr-
heitsauffassung war —, auch im Westen in Minderheitskreisen lebendig. So
vertraten zum Beispiel gallikanische Theologen im 18. Jahrhundert diesen

16 Das heisst auch, dass in dieser Auffassung die Liturgie — inklusive der Seg-
nung — eine Form ist, die fiir die Sakramentsspendung nicht konstitutiv ist und des-
halb mit Dispensation tibergangen werden darf.

95



Mattijs Ploeger

Standpunkt. Von dieser gallikanischen Tradition beeinflusst, iibernahm
die niederldndische altkatholische Kirche diesen Standpunkt. In den
deutschsprachigen altkatholischen Kirchen ist sowohl diese Auffassung
als auch — vor allem im deutschen Bistum, wohl durch den Beitritt vieler
ehemaliger romisch-katholischer Geistlicher — die romisch-katholische
Mehrheitsauffassung anzutreffen.!” In letzter Zeit ndhern sich die altka-
tholischen Kirchen dem Standpunkt an, dass die Sakramentalitét der Ehe
nicht vom Konsens der Brautleute, sondern durch den priesterlichen Segen
konstituiert wird.!®

So ist diese Auffassung auch in die bilateralen Dialogtexte mit der or-
thodoxen und mit der rémisch-katholischen Kirche eingegangen.!® Daraus
ist zu schliessen, dass es eine einheitliche internationale altkatholisch-
theologische Position gibt, die zwischen dem Konsens der Brautleute
(konstitutiv fiir die Ehe) und der Segnung durch einen Amtstriger (kons-
titutiv fiir die Sakramentalitdiit der Ehe) unterscheidet.20

17 Vgl. HAAG, Das Sakrament der Ehe (wie Anm. 15), 57-80.

18 Vgl.a.a.0., 83-100. Nach Vobbe spielt dabei eine Rolle, dass die «automati-
sche» Sakramentalitét aller Ehen in einer postchristlichen Kultur problematisch er-
scheint. Eine spezifisch christliche Auffassung der Ehe wird durch eine Liturgie des
Wortes Gottes mit epikletischer Segnung (vorzugsweise auch mit Eucharistie) ausge-
driickt. Vgl.JoacHIM VOBBE, Brot aus dem Steintal. Bischofsbriefe, Bonn (Alt-Katho-
lischer Bistumsverlag) 2005, 332f.

19" Der orthodox-altkatholische Text hilt fest: «Der Konsens der Brautleute ist
unerldsslich fiir die Ehe, die als Sakrament durch die Segnung durch einen rechtmaés-
sigen Amtstriager vollendet wird.» Urs voN Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher
Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholi-
schen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und englischer Ubersetzung, Bern
(Stdmpfli) 1989, 97. Im romisch-katholisch-altkatholischen Text heisst es: «Konstitu-
tiv fiir die Eheschliessung ist der Konsens der Brautleute. Die Sakramentalitit einer
Ehe zwischen einem Mann und einer Frau kommt nach rémisch-katholischer Auffas-
sung durch den Konsens von getauften Brautleuten zustande, der von einem hierzu
bevollmichtigten Amtstrdger im Namen der Kirche erfragt und entgegengenommen
wird, nach altkatholischer Auffassung durch deren Segnung durch einen ordinierten
Amtstriger.» Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Rémisch-
Katholisch — Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) — Frank-
furt a. M. (Lembeck) 2009, 18.

20 Tn diesem Lichte wire es konsequent, den minister sacramenti auf Bischof und
Priester zu beschrinken. Bischofe und Priester (als Vertreter der Bischofe) sind «die
Vorsteher der Kirche»; die «Diakone helfen dem Bischof und den Priestern [...] beim
Vollzug der Sakramente». vON ARX (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis (wie
Anm. 19), 94f. In der romisch-katholischen Auffassung, bei der der Amtstriger als
qualifizierter Zeuge im Namen der Kirche amtiert, ist es stimmig, wenn ein Diakon

96



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

4.1.3 Sakrament der Ehe oder der Ehesegnung?

Die altkatholische Auffassung, die zwischen Eheschliessung (durch Kon-
sens) und Sakramentalitdt der Ehe (durch Segnung) unterscheidet, wird
theologisch und liturgisch manchmal dadurch betont, dass die Formulie-
rung «Sakrament der Ehesegnung» der Formulierung «Sakrament der
Ehe» bevorzugt wird.?! Das ist insofern richtig, als damit eine altkatholi-
sche Akzentsetzung addquat ausgedriickt wird.

Andererseits sollte man diese Akzentuierung nicht iibertreiben, z.B.
indem man sagt, nicht die Ehe sei sakramental, sondern nur die Eheseg-
nung. Zwar ist in altkatholischer Sicht die Ehe an sich nicht sakramental,
aber das Ziel der sakramentalen Ehesegnung ist gerade, die Sakramenta-
litat der Ehe zu bewirken, also der Ehe ihren sakramentalen Charakter zu
verleihen. Anders gesagt: Das Sakrament der Ehesegnung zielt auf ein
sakramentales Eheleben hin, so wie das Sakrament der Taufe auf eine
getaufte Existenz, auf ein Leben als Getaufte/r hinzielt.??

In diesem qualifizierten Sinne wire es nicht falsch, vom «Sakrament
der Ehe» zu reden. Im Gegenteil: In diesem Sinne wiirde die Auffassung,
nicht vom Sakrament der Ehe zu reden und nur vom Sakrament der Ehe-
segnung sprechen zu wollen, eine Einengung der Sakramentsauffassung
auf ein «liturgisches Moment» bedeuten. Es héingt also vom Kontext ab,
ob man altkatholischerseits besser vom «Sakrament der Ehesegnung»
oder manchmal doch auch vom «Sakrament der Ehe» spricht.

diese Aufgabe iibernimmt. Bei der gerade festgestellten altkatholischen Auffassung,
bei der die Amtstrigerin die Spenderin des Sakramentes ist — oder liturgisch und
ekklesiologisch besser gesagt, bei der sie die Vorsteherin der gemeindlichen Feier ist,
inder das Sakrament gefeiert wird (vgl. HAAG, Das Sakrament der Ehe [wie Anm. 15],
107)—, ist es nicht stimmig, wenn eine Diakonin diese Aufgabe iibernimmt, weil der
Diakonat kein Vorsteheramt ist; vgl. DAvID R. HoLETON, The Liturgical Role of the
Deacon in the Past and Today, in: IKZ 95 (2005) 214-233, hier 226f.

21 Vgl. Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en
Sticht) 1993, 511 («Huwelijksinzegening»); Gebet- und Gesangbuch der Christkatho-
lischen Kirche der Schweiz, Basel (Christkatholischer Schriftenverlag) [2004], 261
(«Die Einsegnung der Ehe»; die Einfiihrung spricht vom «sakramentalen Akt der
Ehesegnung»).

22 Was sich unter einem «sakramentalen Eheleben» verstehen lisst, werde ich in
den Abschnitten 4.2.1-4.2.3, S. 99-103, reflektieren.

97



Mattijs Ploeger

4.1.4 Heterosexuelle Ehe und gleichgeschlechtliche Partnerschaft

Gibt es sakramentstheologisch im Sakrament der Ehe(segnung) etwas, das
nicht analog auf die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften zu
tibertragen wire? Hier zeigt sich die Relevanz der unterschiedlichen mit-
telalterlichen Positionen.?? Im Gegensatz zur Kopula-Theorie, die die
Konstituierung der Ehe mit vom heterosexuellen Geschlechtsverkehr ab-
héngig macht, erdffnet die Konsens-Theorie heute die Moglichkeit, gleich-
geschlechtliche Partner in dieselbe Kategorie der Ehe einzubeziehen — ih-
re Beziehung wird ja auch vom gegenseitig ausgesprochenen Konsens
konstituiert. Auch der Unterschied zwischen den Auffassungen, ob die
Ehe an sich schon sakramental sei oder ob sie erst durch den Segen sakra-
mental werde, ist von Bedeutung. Dass die altkatholische Auffassung den
Segen als konstitutiv fiir die Sakramentalitéit der Ehe betrachtet, ldsst ja
keinen Raum fiir den Gedanken, dass der Segen fiir das eine Paar «an-
ders» sein sollte als der Segen fiir das andere Paar.?* Weil sie davon aus-
geht, dass die Konstituierung der Ehe durch den Konsens und die Konsti-
tuierung der Sakramentalitit der Ehe durch den Segen erfolgt, ldsst die
altkatholische Theologie meines Erachtens die Auffassung zu, dass es
sakramentstheologisch keinen Unterschied zwischen heterosexuellen
Ehen und gleichgeschlechtlichen Partnerschaften gibt.

4.2 Theologisch-anthropologisch

Nach dieser sakramentstheologischen Betrachtung empfiehlt es sich fiir
die altkatholische Theologie, den Fokus auf den «unsicheren» — weil im
altkatholisch-theologischen Diskurs ausserhalb der Gnadenlehre kaum
diskutierten — Bereich der theologischen Anthropologie zu richten. Was
kennzeichnet die «christliche Ehe», die das Ziel der sakramentalen Seg-
nung darstellt? Inwiefern ist die gleichgeschlechtliche Partnerschaft damit
gleichzusetzen? Im Folgenden werden die iiblichen Argumente fiir eine
Unterscheidung zwischen heterosexueller Ehe und gleichgeschlechtlicher

23 Siehe oben, Abschnitt 4.1.1., S. 94f.

24 Schon Rinkel hat die Unmoglichkeit, «qualitativ» zwischen einem sakramen-
talen Segen und einem vermeintlich nicht sakramentalen Segen zu unterscheiden,
erkannt; vgl. ANDREAS RINKEL, Ehe und Sakrament, in: IKZ 31 (1941) 1-28, hier 28.
Der Kontext bei Rinkel ist der Unterschied zwischen einer Ehe zwischen zwei altka-
tholischen Personen und einer Ehe zwischen einer altkatholischen Person und einer
getauften Person, die einer anderen Konfession angehért.

98



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

Partnerschaft zu «dekonstruieren» versucht. Daher werden meine Aus-
fithrungen zuerst auf eine vielleicht einseitige Gleichheitsbestrebung hin-
auslaufen (Abschnitt 4.2), die ich jedoch am Ende meines Beitrags grund-
sédtzlich relativieren mochte (Abschnitt 4.3).

4.2.1 Ausgangspunkte fiir eine christliche Beziehung

Sowohl die heterosexuelle Ehe als auch die gleichgeschlechtliche Partner-
schaft ist ein aus freier Entscheidung eingegangener Bund zwischen zwei
erwachsenen Menschen. In christlicher Perspektive kommt zur Ehe und
zur Partnerschaft die Absicht hinzu, eine christliche Lebensgemeinschaft
zu begriinden. Entweder zu zweit oder als Familie wird versucht, die Be-
ziehung in Glauben und Nachfolge zu gestalten. Das zeigt sich, frei nach
Joachim Vobbe, hauptsichlich an den folgenden drei Ausgangspunkten:
(a) Die Beziehung ist auf Dauer und Treue ausgerichtet und ist so ein Sak-
rament der Liebe und Treue Gottes zu seinem Volk oder der Liebe und
Treue Christi zu seiner Kirche — ohne dieses Bild ausschliesslich mit ei-
nem der Geschlechter verbinden zu wollen. (b) Die Beziehung griindet auf
Liebe, die nicht mit einem égoisme a deux gleichzusetzen ist, sondern sich
fiir die Gemeinschaften und Kontexte 6ffnet, in denen das Paar lebt. (c)
Die Beziehung ist offen fiir das Zeugen und/oder Erziehen von Kindern
oder fiir andere Formen von «Fruchtbarkeit».23

4.2.2 Das Wesensmerkmal der Ehe

Ein Blick auf zwei viel rezipierte altkatholische Theologen des 20. Jahr-
hunderts bestitigt diese Auflistung von Ausgangspunkten. Andreas Rin-
kel nennt die Ehe im korperlichen Sinne eine Einsetzung der Schopfung
zur Fortpflanzung des menschlichen Geschlechts. Viel wichtiger ist nach
Rinkel jedoch der geistliche Aspekt der Ehe, ndmlich die Absicht, dass der
Mensch nicht alleine bleibt, sondern eine Hilfe bekommt, die ihm ent-

25 Diese Ausgangspunkte sind meine — von mir auch auf gleichgeschlechtliche
Partnerschaften angewandte — Umsetzung der von Vobbe genannten «Merkmale der
Sakramentalitit einer Ehe»; vgl. VOBBE, Brot aus dem Steintal (wie Anm. 18), 333f.
Die gleichen Themen finden sich — von den beiden Autoren auf heterosexuelle Ehen
und gleichgeschlechtliche Partnerschaften angewandt — auch bei ANDREAS KREBS/
Dirk KraANz, Christentum und Homosexualitit. Ein Riick- und Ausblick, in:
Krebs (Hg.), Alt-Katholische und Okumenische Theologie (wie Anm. 5), 19-29, hier
26f.

99



Mattijs Ploeger

spricht (vgl. Gen 2,18). Rinkel nennt dies den «ethischen» Aspekt der Ehe,
und er beschreibt ihn als «die Grundlage fiir die Zusammengehorigkeit
der Menschheit, aus der alle Pflichten der Bruderschaft und gegenseitiger
Verantwortung erwachsen».26 Es ist also Rinkels Uberzeugung, dass die
Ehe hauptsichlich der nicht auf einen égoisme a deux beschrinkten Liebe
dient: die Ehe als Geburtsstitte, nicht primidr von Kindern, sondern von
Gemeinschaftsbewusstsein und Nichstenliebe.

Fiir Urs Kiiry ist der theologische Hauptgrund der Ehe, dass sie, in der
ikonischen Sprache von Eph 5, «<zum «grossen Geheimnis> in Christus und
in seiner Kirche wird». Der sakramentale Segen «wirkt das Inerschei-
nungtreten des Ehebundes als Abbild jenes grossen Geheimnisses», er
«schafft in Mann und Frau im Austausch ihrer Gaben eine spezifische
Christusformigkeit und gibt ihnen die Kraft, diese in gegenseitiger Liebe,
Treue und Ehrerbietung zu bewahren».?” Fiir Kiiry ist offenbar das Wesen
der Ehe, dass sie Ikone der Liebe zwischen Christus und der Kirche ist. In
der Ehe konnen die wechselseitigen Begabungen der Eheleute aufbliihen
zum Dienste der Nachfolge Christi und der gegenseitigen Liebe und Treue.

Es wire unredlich, Rinkel, Kiiry oder auch Vobbe als Befiirworter ei-
ner Gleichheit von heterosexueller Ehe und gleichgeschlechtlicher Part-
nerschaft heranziehen zu wollen. Thre grundlegenden Aussagen iiber die
theologische Bedeutung der Ehe stellen trotzdem klar heraus, dass sie das
Wesen der Ehe nicht in der biologischen Fortpflanzung, sondern in der
tiber die Zweisamkeit hinausstrahlenden Liebe und in der Ikonizitit von
Christus und Kirche beheimaten.2® Wenn die biologische Zeugung von
Kindern nicht als primires Merkmal einer Ehe angesehen wird, ist dies
also keine modernisierende Neuerung, um das Alleinstellungsmerkmal
der Heterosexualitit zu umgehen, sondern ein Gedanke, der bereits in der
altkatholischen Tradition zu finden ist. Daraus folgt, dass die biologische
Zeugung von Kindern nicht plotzlich zum wichtigsten Merkmal der Ehe

26 RINKEL, Ehe und Sakrament (wie Anm. 24), 25.

27 Urs KURy, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anlie-
gen, Stuttgart (Evangelisches Verlagswerk) 1966, 214.

28 Biografisch bemerkenswert — vielleicht auch kontextuell relevant — ist die Tat-
sache, dass Rinkel und Kiiry beide verheiratet, aber kinderlos waren. Vgl. PETER-BEN
SMiT, Vrienden in het bisschopsambt. De correspondentie tussen Andreas Rinkel en
Urs Kiiry (1955-1970), Amersfoort — Sliedrecht (Merweboek) 2016, 15.

100



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

erhoben werden sollte, um den Vergleich von Ehe und gleichgeschlechtli-
cher Partnerschaft schon im Vornherein zu verunméglichen.??

4.2.3 Uber den Tellerrand hinaus

Wie die Gedanken Rinkels und Kiirys zeigen, geht es in der Ehetheologie
nicht ausschliesslich um Fortpflanzung und Familienleben. Deshalb ist es
moglich, die klassische Ehetheologie hermeneutisch auf unsere Zeit anzu-
wenden, in der fiir hetero- und homosexuelle Beziehungen zu Recht gel-
tend gemacht wird, «dass nicht jede Ehe zu einer Familie wird und nicht
jede Familie zugleich auch eine Ehe ist». Dazu braucht man jedoch nicht
«die Entkoppelung von Ehe und Familie» zu vollziehen.?? Der Bezug auf
(biologisch oder nicht biologisch aufgefasste) Fruchtbarkeit, Kinder,
Klein- oder Grossfamilie oder irgendwelche Grossen, die die Zweisamkeit
der Eheleute iibersteigen, braucht und soll aus dem Versténdnis der Ehe
nicht gestrichen, sondern in vielfiltiger Weise interpretiert werden. Denn
in einer christlich aufgefassten Beziehung sind die Eheleute nicht nur fiir
sich und fiireinander da, sondern auch offen und verantwortungsvoll fiir
das, was «iiber unseren Tellerrand hinaus» geht.3!

Ich sehe es also als einen Aspekt der Unterschiedlichkeit zwischen der
«Ehe an sich» und einem «sakramentalen Eheleben», dass in christlicher
Perspektive das Wesen der Ehe immer iiber die Zweisamkeit der Eheleute
hinausgeht. Nach Joris Vercammen ist eros «ein Aspekt der christlichen
agape. Die Tatsache, dass beide miteinander verbunden werden, gibt bei-
den eine besondere Firbung».32 Ein Aspekt der Sakramentalitiit der Ehe
konnte folglich so formuliert werden: Die Ehe ist eine besondere Fokus-
sierung der Néchstenliebe, und beide sind Sakrament der Liebe und Treue

29 Dies scheint der Fall zu sein bei HARALD REIN, Das Unsichtbare sichtbar ma-
chen. In den Sakramenten Gott begegnen. Hirtenbrief zur Fastenzeit 2017, Bern (Ei-
genverlag) 2017, 10—13, im Internet zu finden unter: christkatholisch.ch/bibliothek/
send/61-hirtenbriefe/1739-hirtenbrief-2017 (zuletzt besucht am 06.11.2017).

30 HAAG, Das Sakrament der Ehe (wie Anm. 15), 104f.

31 VoBBE, Brot aus dem Steintal (wie Anm. 18), 328.333.

32 Joris VERCAMMEN, Relaties en seksualiteit. Een theologisch-antropologische
bijdrage, Referat zum Studientag fiir altkatholische Geistliche am 12.12.2013 in
Amersfoort (unveroffentlicht), 4; mit Verweis auf ANTON HOUTEPEN, Uit aarde, naar
Gods beeld. Theologische antropologie, Zoetermeer (Meinema) 2006, 308f.

101



Mattijs Ploeger

Gottes und Christi.3* Ubrigens fingt die Tatsache, dass Liebe in christli-
cher Sicht immer tiiber sich selbst hinausgeht, schon bei der «zweisamen»
Liebe an: Auch sie ist, nach Vercammen, «zuallererst rezeptiv: eine Be-
griissung des Liebenswerten der/des Geliebten».3* Auch in dieser Hinsicht
ist die Ehe, deren Angebot der Liebe immer am Anfang des gottmensch-
lichen Bundes steht, ein Sakrament der Liebe Gottes und Christi.

In einem viel beachteten Interview in einer niederlédndischen Tageszei-
tung hat Dick Schoon vor einigen Jahren dargelegt, dass in biblischer
Perspektive die buchstibliche, biologische Fortpflanzung gerade nicht zu
den bevorzugten Mitteln gehort, mit denen Gott seinen Bund mit den
Menschen weiterfiihrt. Biologische Fruchtbarkeit wird in der Schrift sehr
ambivalent bewertet. Vor allem die Fruchtbarkeit als menschliche (oder
gar minnliche) Eigenleistung und Selbstrealisation wird kritisch betrach-
tet =5

Statt Fruchtbarkeit und Familienleben von der Ehe zu trennen, plddiere
ich deshalb fiir eine breitere Interpretation dieser Begriffe. In dieser weit
aufgefassten Weise ist es sinnvoll, bei der Liturgie der Eheeinsegnung eine
Frage in dieser Richtung zu stellen oder diesen Gedanken im Segensgebet
aufzunehmen.’¢ Eine mogliche Form, in der die prinzipielle Offenheit fiir
das, was liber den eigenen Tellerrand hinausgeht, sich zeigen kann — eine
Form, die oft verwirklicht wird und von vielen (hetero- wie homosexuel-

3 Die hdufige Verwendung von 1Kor 13 bei Hochzeiten — die einerseits zu kriti-
sieren wire, weil es sich in diesem Text nicht primédr um die zweisame Liebe der
Brautleute, sondern um eine breiter aufgefasste Néchstenliebe/Solidaritidt handelt —ist
andererseits also gerade deswegen nicht falsch, sondern richtig. Die Offnung der
Zweisamkeit der Brautleute auf grossere Verbinde der Liebe/Nichstenliebe/Solidari-
tdt hin unterstreicht {ibrigens auch die Relevanz der Eucharistiefeier bei einer Hoch-
zeit.

34 VERCAMMEN, Relaties en seksualiteit (wie Anm. 32), 9.

35 PAULINE WESEMAN, Bewust kiezen voor de kritische minderheid, in: Trouw,
29.12.2008.

36 Dabei ldsst sich erkennen, dass sich diesbeziiglich die liturgischen Formulie-
rungen in letzter Zeit bereits in Richtung einer solchen breiteren Interpretationsmog-
lichkeit veréndert haben. So z. B. in der Christkatholischen Kirche der Schweiz: «Seg-
ne ihr ganzes Haus und stérke sie in der Verantwortung fiir alle, die du ihnen anver-
traust». Gebet- und Gesangbuch (wie Anm. 21), 263. Im friiheren Gebetbuch hiess es
noch: «erfiille alle, die im Hause wohnen werden, mit dem Geiste deiner Furcht, auf
dass Kinder und Kindeskinder deiner Gnade sich erfreuen und deinen heiligen Na-
men loben und preisen». Gebetbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, All-
schwil (Christkatholischer Schriftenverlag) 111968, 153.

102



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

len) Paaren gewlinscht wird —, ist die Lebensform der Familie. Die theolo-
gischen und liturgischen Formulierungen sollten jedoch so gewihlt wer-
den, dass auch andere Lebensweisen darin wiedererkannt werden konnen.

4.2.4 Heterosexuelle Ehe und gleichgeschlechtliche Partnerschaft

Aufgrund meiner bisherigen Uberlegungen wird sich schwerlich ergeben
konnen, dass es in der theologischen Anthropologie einen wesentlichen
Unterschied zwischen heterosexueller Ehe und gleichgeschlechtlicher
Partnerschaft gibt. Die Offenheit fiir Nachwuchs war und ist zwar immer
Bestandteil des Eheverstindnisses — ein Teil, der nicht abgelost werden
soll, ein Teil jedoch auch, der in manchen Beziehungen nicht im biologi-
schen Sinne verwirklicht wird. Auch die manchmal angefiihrte Komple-
mentaritdt von Mann und Frau lisst sich sowohl kérperlich als auch see-
lisch analog auf gleichgeschlechtliche Partner anwenden.

Eine Ausweitung des Eheverstindnisses und eine Offenheit fiir eine
nicht nur biologische Interpretation der Fruchtbarkeit sind nicht als An-
griff auf die heterosexuelle Ehe gemeint und sollten nicht so empfunden
werden. Heterosexuelle Ehepaare, die ungewollt kinderlos bleiben oder in
einem Alter heiraten, in dem das Zeugen von Kindern nicht mehr moglich
ist, werden auch nicht als Angriff auf die heterosexuelle Ehe mit Familie
empfunden. Die besondere Bedeutung einer Ehe mit Familie wird keines-
wegs gefidhrdet, wenn es daneben auch (hetero- und homosexuelle) Ehen
ohne Familie gibt. Die z.B. von Esser geforderte «neue Theologie der
Partnerschaft, die die bisherige Familientheologie erginzt»’’, konnte
m. E. durchaus aus einer Weiterentwicklung der bisherigen — bereits im
Abschnitt 4.2.1 zusammengefassten — Ehetheologie bestehen.38

Fazit: Angesichts der vielen einzigartigen hetero- und homosexuellen
Beziehungen, die als christliche, auf Dauer ausgerichtete und nach aussen
hin gedffnete, die Liebe und Treue Gottes und Christi sakramental wider-
spiegelnde Liebesgemeinschaften gefiihrt werden wollen, gibt es m. E.
keinen Grund, den Begriff «Ehe» auf Heterosexuelle zu beschrianken. Ob

37 GUNTER Esser, Die Alt-Katholischen Kirchen, Géttingen (Vandenhoeck &
Ruprecht) 2016, 62.

3 Vgl. VoBBE, Brot aus dem Steintal (wie Anm. 18), 328f., nimmt bereits inner-
halb der heterosexuellen Ehe eine breitere, symbolische Interpretation von «Schopfe-
rischsein» vor.

103



Martijs Ploeger

man es nun «Sakrament der gesegneten Liebe» nennen will oder nicht,3?
das eine Sakrament der Ehe(einsegnung) ist gleichermassen auf Hetero-
und Homosexuelle, auf diejenigen, die (aus welchem Grund auch immer)
zu zweit bleiben, und auf diejenigen, die (in welcher Weise auch immer)
eine Familie griinden, anwendbar. Nicht zuletzt deshalb, weil auch schon
das «klassische» Ehesakrament eine grosse Diversitidt an konkreten Le-
bensgestaltungen und theologischen Bedeutungsebenen aufweist.

4.2.5 Es ist niemals so gewesen

Die im vorigen Abschnitt gezogene Schlussfolgerung ist eine Antwort auf
eine moderne Frage. Das theologische Gedankengut, aufgrund dessen ich
zu diesem Schluss gelange, ist jedoch klassischer Art. Ich habe nichts von
der herkdommlichen Ehetheologie, wie sie in der altkatholischen Theologie
zu finden ist, verneint oder vertuscht. Stattdessen habe ich die herkomm-
liche Ehetheologie (a) kritisch darauf befragt, ob das, was {iber Mann und
Frau gesagt wird, wirklich nur auf Mann und Frau anzuwenden ist, und
(b) in einer hermeneutischen Weise — wenn man so will, kreativ — auf ho-
mosexuelle Lebensweisen angewandt. Diese theologische Vorgehenswei-
se, die sich durch Treue, Kritik und Hermeneutik kennzeichnet, ist m. E.
die altkatholische Methode des Theologisierens.*0

Der Schlussfolgerung zu dieser theologischen Argumentation kénnte
man vorwerfen, sie filhre zu einer Auffassung, die es in der Kirchenge-
schichte nie gegeben habe — ndmlich, dass der Ehebegriff nicht nur auf
Heterosexuelle, sondern auch auf Homosexuelle anzuwenden ist. Die alt-
katholische Theologie hat diesen Vorwurf schon einmal verarbeitet und
beantwortet, als es darum ging, die Ordination ins Priesteramt nicht nur
auf Minner, sondern auch auf Frauen anzuwenden. Ich bin mir der Tatsa-
che bewusst, dass gleichgeschlechtliche Partnerschaften und Frauenordi-
nation unterschiedliche Themen sind. Der Zusammenhang ist deshalb erst
hier relevant, wenn es um die Frage geht, ob etwas, was «niemals so gewe-
sen ist», in einer hermeneutischen Theologie doch als Treue der Tradition
gegeniiber verstanden werden kann. In dieser Hinsicht sehe ich zwischen
Priesterinnen und homosexuellen Ehepartnern eine methodische Ver-

3 Vgl. EssER, «Gott segnet euch» (wie Anm. 8), 74—76; DERS., Die Alt-Katholi-
schen Kirchen (wie Anm. 37), 63.

40 Vgl. JAN VIsseRr, Vom Mintelchen und dem Wind. Zur Frage einer altkatholi-
schen Theologie, in: IKZ 95 (2005) 73-94. Siehe auch oben, Abschnitt 1.3., S. 89-91.

104



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

gleichbarkeit. In beiden Fillen geht es um etwas, das es in der Geschichte
nicht, oder nicht so, gegeben hat; und um etwas, das sowohl in Gedanken
als auch im Bauchgefiihl gegen eine primire Evidenz zu verstossen
scheint. In beiden Fillen verhilt es sich jedoch so, dass ein sorgfaltig
hermeneutisch-theologisches Nachdenken zeigt, dass das, was man fiir
eine unerhorte Neuerung hilt, sich in Wirklichkeit in klassische theologi-
sche Konzepte einfiigen lésst.

Neben der methodischen gibt es insofern auch eine inhaltliche Ver-
gleichbarkeit, als es sich in beiden Fillen um die Bedeutung des Ge-
schlechts handelt. Ménner konnen genauso wie Frauen als Gemeindeglie-
der die Braut Christi reprisentieren. Frauen konnen genauso wie Ménner
den Bridutigam Christus reprisentieren, wenn sie der Gemeinde vorste-
hen.#! So konnen auch Mann und Frau, Mann und Mann, Frau und Frau
Christus und die Kirche reprisentieren, wenn sie einander lieben, achten
und dienen. Wie ist es moglich, dass die Geschlechter, iiber das Biologi-
sche hinaus, einander wechselseitig reprédsentieren konnen? Weil die
Wirklichkeit dieser christusformigen Reprisentation nicht auf biologi-
scher, sondern auf sakramentaler Ebene zustande kommt: durch Taufe
und Firmung, durch Weihe, durch Ehe. Brodd spricht, sowohl in der Ek-
klesiologie als auch in der Ehetheologie, von einer «theologischen Konst-
ruktion des Geschlechtes», die nicht mit der «biologischen» oder der «so-
zialen» Konstruktion des Geschlechtes identisch sein muss.4

4.3 Das Anders-Sein des Anderen
4.3.1 Gleichheit — erwiinscht oder unerwiinscht?

In der Homobewegung sind beziiglich der Gleichheit und Ungleichheit
zwischen Hetero- und Homosexualitit unterschiedliche Meinungen zu
finden. Einerseits wird zu Recht gesagt, dass Bezeichnungen wie «gleich-
wertig, aber nicht gleich» immer als Erniedrigung empfunden werden,
solange mit der «<Homo-Ehe» noch ein Aspekt der Emanzipation verbun-
den ist. Etwas nicht notwendigerweise fiir «das Gleiche» halten zu miis-
sen, ist eine philosophische Luxusposition, die von der Homoemanzipati-

41 Vgl. HERWIG ALDENHOVEN, Der Vorsitz bei der Eucharistie im Kontext der
Bildtheologie. Fragen zur ekklesialen Christusreprisentation durch das Priestertum,
in: IKZ 88 (1998) 301-311. Siehe auch unten, Abschnitt 4.3.2, S. 107-109.

42 Bropp, Marriage and Cohabitation from an Ecclesiological Perspective (wie
Anm. 2), 194: «social [...] biological [...] theological construction of gender».

105



Mattijs Ploeger

on noch nicht erreicht worden ist. Andererseits ist es in der Homobewegung
auch eine bewiihrte Auffassung, dass Homosexualitit und gleichge-
schlechtliche Partnerschaften iiberhaupt nicht mit Heterosexualitédt und
Heterobeziehungen — vor allen Dingen nicht mit der Ehe — verglichen wer-
den sollen. Das Anders-Sein wird in dieser Auffassung gerade positiv und
mit Stolz (pride) gewertet.*? Der Theologe, der versucht, gleichgeschlecht-
liche Partnerschaften auf dem Kontinuum zwischen Gleichheit und Un-
gleichheit hinsichtlich des Sakraments der Ehe einzuordnen, sieht sich mit
entgegengesetzten Erwartungen konfrontiert.

Im westeuropéischen altkatholischen Kontext ist dennoch nach mei-
nem Eindruck der Ruf um Gleichstellung — im Sinne einer Nichtdiskrimi-
nierung — der stidrkere. Meine Auseinandersetzung hier ist mehr oder we-
niger von diesem Thema durchzogen: Gibt es iiberhaupt einen wesentlichen
theologischen Unterschied zwischen heterosexueller Ehe und gleichge-
schlechtlicher Partnerschaft, oder basieren alle vermeintlichen Unter-
schiede letztendlich auf geschichtlichen, kulturellen oder personlichen
Vorurteilen? Viele vermeintliche Unterschiede sind theologisch zu dekon-
struieren. Vieles scheint auf die Gleichheit von homo- und heterosexuellen
Beziehungen hinauszulaufen.

Dennoch mochte ich gegen eine eindimensionale Gleichheitsbestre-
bung pliidieren.#4 Nicht um zu verneinen, dass meine Uberlegungen bisher
eher in Richtung Gleichheitsbestrebung gingen, sondern weil ich vermute,
dass Verschiedenheit auf Dauer grossere Freude und Freiheit schenken
konnte als eine erzwungene Gleichheit. Ist eine Ehe mit Kindern dasselbe
wie eine Ehe ohne Kinder? Ist eine Ehe mit traditioneller Rollenverteilung
dasselbe wie eine Ehe, in der Frau und Mann die Verantwortungen in an-
derer Weise teilen? Ist eine Ehe mit (anerkannten oder nicht anerkannten)
Nebenverhiltnissen dasselbe wie eine monogame Ehe? Wenn man Bezie-
hungen so betrachtet, muss man wahrscheinlich daraus schliessen, dass
bestimmte Arten von gleichgeschlechtlichen Partnerschaften bestimmten
Arten von Ehen gleichen. Vor allem gilt zu bedenken, dass kein Mensch

43 Diese unterschiedlichen Positionen wurden z.B. in meinen Seminaren zum
Thema (Altkatholisches Seminar Utrecht 2011, 2014 und 2016) und am Studientag fiir
altkatholische Geistliche (Amersfoort 27.03.2014) gedussert.

44 Vgl. KLAUS ROHMANN, Rezension zu: HAAG, Das Sakrament der Ehe, in: [KZ
106 (2016) 211-215, hier 215: «Muss aber eine Verschiedenheit in jedem Fall schon
Diskriminierung im pejorativem Sinn sein? Immerhin macht auch sonst Vielfalt die
Schonheit der Schopfung aus. Variatio delectat.»

106



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

der- oder dieselbe ist wie ein anderer Mensch und keine Beziehung einer
anderen vollig gleicht.

4.3.2 Gemeinschaft und Anders-Sein

In der altkatholischen Theologie, die sich gerne als Zweig der 6kumenisch
breit rezipierten Communio-Theologie versteht, wire es stimmig, weniger
von einem Gleichheitsideal als vielmehr von Einheit in Verschiedenheit
auszugehen. Es ist ein Merkmal der Communio-Theologie, dass Einheit in
Gemeinschaft nicht synonym ist mit Einheit in einer Masse. Eine Masse
besteht letztendlich aus einsamen Individuen, die in einem Kollektiv zur
Einheit gezwungen werden (oder sich zwingen lassen). Eine Gemeinschaft
aber besteht aus lebendigen Personen, die in der Begegnung mit Anderen
ihre Eigenheit finden — so z.B. die Ekklesiologie und Anthropologie des
orthodoxen Theologen Joannis Zizioulas. Nach der Betonung der Ge-
meinschaft in seinem Buch Being as Communion hielt Zizioulas es fiir
notwendig, seine Gedanken zu nuancieren und seinen Kritikern mit dem
Buch Communion and Otherness* entgegenzukommen. Die Kombina-
tion der beiden Titel ist programmatisch. Im Gegensatz zur Masse oder
zum Kollektiv schliesst Gemeinschaft «Eigenheit» und «Anders-Sein»
nicht aus, sondern ein. Die Wechselseitigkeit von Person und Gemein-
schaft ist sowohl fiir die Person als auch fiir die Gemeinschaft konstitutiv.
In einer theologischen Anthropologie sollte deshalb nicht von Gleichheit,
sondern von Eigenheit in Gemeinschaft die Rede sein.

Ein anderer Ansatz wiire eine, meines Wissens in der altkatholischen
Theologie noch nicht vorgenommene, Aufarbeitung von Grundgedanken
der — in meiner Analyse wesentlich von ihrem hochkirchlich-anglikani-
schen Hintergrund geprigten — philosophisch-theologischen Stromung
Radical Orthodoxy.*¢6 Beim postmodernen Begriff différence ankniip-
fend, versucht etwa Catherine Pickstock das prinzipielle «Anders-Sein»
nicht als nihilistische Beliebigkeit, sondern als positives Merkmal von
Gott, Mensch und Schopfung zu interpretieren. Jede Person ist «anders»,

4 JouN D. ZiziouLas, Being as Communion. Studies in Personhood and the
Church, Crestwood (St. Vladimir’s Seminary Press) 1985; DERS., Communion and
Otherness. Further Studies in Personhood and the Church, London (T&T Clark)
2006.

46 Vgl. MATTUIS PLOEGER, Celebrating Church. Ecumenical Contributions to a
Liturgical Ecclesiology, Groningen (Instituut voor Liturgiewetenshap) — Tilburg (Li-

turgisch Instituut) 2008, 297-301.

107



Mattijs Ploeger

aber alle Personen sind einbezogen in die ontologische Verbundenheit von
Schopfer und Geschopf. Diese ontologische Verbundenheit ist nicht univo-
ker, sondern analogischer Art, sodass jede «Gleichheit» auch immer «An-
dersheit» mit sich bringt und umgekehrt jede Eigenheit immer ontologi-
sche Verbundenheit voraussetzt.*’

Als letztes Beispiel fiir eine Theologie der Andersheit verweise ich auf
die sogenannte Queer Theology. Als theologische Verarbeitung der allge-
meinen Queer Theory konnte sie als postmoderne Variante sowohl der Ho-
motheologie als auch der feministischen Theologie gedeutet werden. Queer
Theory versucht, alle Aspekte von Geschlecht und Sexualitét kritisch zu
hinterfragen und womdéglich zu dekonstruieren. Ein interessanter Zug der
Queer Theology ist, dass sie hervorhebt, wie gqueer die christliche Tradition
eigentlich immer schon gewesen ist. In Bibel und Liturgie gibt es vieles, was
zementierte Grenzen zwischen den Geschlechtern durchbricht.*® Ein Bei-
spiel ist der ikonische und nicht biologische Charakter von Geschlecht be-
ziiglich Christus und der Kirche: Sowohl der Bréutigam als auch die Braut
konnen — als Priesterinnen bzw. Priester oder als Gemeindeglieder — so-
wohl von Minnern als auch von Frauen ikonisch dargestellt werden.4?

Vielleicht ein wenig bien étonnés de se trouver ensemble, so sind diese
Beispiele doch mogliche Ansitze, im Rahmen der Communio-Theologie eine
Theologie von «Gemeinschaft und Anders-Sein» zu entwickeln. Oder — inso-
weit die altkatholische Theologie als inkarnierte und inkulturierte Ortkir-
chentheologie das schon ldngst tut — auf diesem Weg weiterzugehen.

Mit dieser Schlussbemerkung beabsichtige ich nicht, meine hermeneu-
tisch-theologische Denkbewegung, die zum Ergebnis einer inhaltlichen
Identitdt von Ehe und gleichgeschlechtlicher Partnerschaft fiihrte (wohl-
bemerkt: eine Identitét innerhalb der Verschiedenheit, die bereits mit der
heterosexuellen Ehe gegeben ist), zu entwerten oder zuriickzunehmen. Ich
beabsichtige lediglich, meine Argumentation und ihr Ergebnis zu relati-
vieren gegeniiber dem letztendlich grésseren Wert der Akzeptanz des
prinzipiellen Anders-Seins des Anderen innerhalb der Liebe und Solidari-
tit der christlichen Gemeinschaft.

47 CATHERINE Pickstock, After Writing. On the Liturgical Consummation of
Philosophy, Oxford (Blackwell) 1998.

48 Vgl. GERARD LOUGHLIN (Hg.), Queer Theology. Rethinking the Western Bo-
dy, Oxford (Blackwell) 2007.

49 Siehe auch oben, Abschnitt 4.2.5.

108



Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften

Damit bin ich wieder zuriick beim Anfangsthema: «Wir» und die «An-
deren», jedoch in einer transformierten Bedeutung. Anfangs waren die
Homosexuellen die Anderen. Jetzt sind wir alle zu «Anderen» geworden,
die einander aus unserem Anders-Sein heraus als Mitmenschen begegnen
diirfen, aber aus christlicher Perspektive auch lieben diirfen als Schwes-
tern und Briider, und in besonderer Weise als Lebenspartner.

Mattijs Ploeger (*1970 in Westervoort NL), Dr.theol., Studium der Theologie
in Leiden, Utrecht und Cambridge/Grossbritannien, 2008 Promotion in Ut-
recht. 1998—-2002 Pastoralassistent, Diakon, ass. Priester in Egmond aan
Zee, 1999 Priesterweihe, 2002-2007 Pfarrer in Krommenie und Zaandam,
2007-2010 in Egmond aan Zee, 2010-2014 in Haarlem. Seit 2008 Dozent fiir
Systematische Theologie am Altkatholischen Seminar an der Universitdt Ut-
recht, seit 2009 ausserdem Rektor, seit 2014 zudem Dozent fiir Liturgie und
assistierender Priester in Egmond aan Zee. Seit 2016 Adjunct Researcher am
Institut fiir Christkatholische Theologie der Universitit Bern. Mitglied der
Kommissionen fiir Liturgie sowie fiir Glaube und Kirchenverfassung der Alt-
katholischen Kirche der Niederlande. Mitglied der Orthodox-Altkatholischen
Arbeitsgruppe des Okumenischen Patriarchats und der Utrechter Union.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

Summary

Western European Old Catholic churches have accepted same-sex relationships over
the last few decades. This development took place without much theological-anthro-
pological reflection. As these churches have now decided to bless same-sex relation-
ships, they have to answer — for themselves and in the ecumenical context — ques-
tions regarding the sacramentality of such blessings and regarding the comparison
between same-sex relationships and heterosexual marriage. Based on a wider con-
cept of sacramentality than just “the seven sacraments”, the sacramentality of same-
sex blessings can be affirmed. As to the comparison with marriage, notions such as
fertility and family can be interpreted metaphorically in order to include same-sex
relationships, which can be icons of God’s and Christ’s love as heterosexual mar-
riage can. However, more important than affirming the “identity” of same-sex rela-
tionships and marriage is the affirmation of “difference” and the acceptance of each
other’s “otherness” within the communion of the Church and the world.

Schliisselworter — Key Words

Homosexualitit — Segnung — Ehe — Sakrament — altkatholische Theologie

109



	Die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften und das Sakrament der Ehe(einsegnung) : ein Beitrag zur aktuellen Diskussion in der altkatholischen Kirche und Theologie

