
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 2

Artikel: Die Herausforderung durch die Anderen : Bericht über die 45.
Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Herausforderung durch die Anderen

Bericht über die 45. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

Angela Bertis

Vom 3. bis zum 7. September 2017 fand im Zinzendorfhaus in Neudietendorf

bei Erfurt die 45. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
statt.1 Wer mit anderen zusammenlebt, lässt sich auch von ihnen
herausfordern. Die Vorbereitungsgruppe - bestehend aus Vertretungen der
altkatholischen Lehranstalten in Bern, Bonn und Utrecht sowie dem
Koordinator und der Koordinatorin der Theologenkonferenz - hatte drei

Schwerpunkte gesetzt, um diese Herausforderungen thematisch zu
bearbeiten: Diakonie als Herausforderung durch die Not Anderer, Sakramente
als Schnittpunkte der gottmenschlichen Beziehung und die Wahrnehmung

der altkatholischen Kirche durch ihre ökumenischen Partner.
Die erste Frage laute vielleicht, so Prof. Angela Berlis in ihrer Einführung

ins Thema, wer eigentlich die Anderen seien. An erster Stelle stehe

vielleicht die Erfahrung mit Gott als ganz Anderem. In der Bibel würden
teilweise sehr unterschiedliche Erfahrungen mit dem oder der Anderen
berichtet, wobei die «Anderen» für die stehen, die nicht so sind wie wir,
weil sie zu einem anderen Volk oder einer anderen Religion u. a. gehören:
Dabei hat die Erfahrung mit Ruth, der Ausländerin aus Moab, und ihrem
«Wo du hingehst...» bis heute Vorbildfunktion etwa in liturgischen
Feiern, während die Philister, ein wildes Seeräubervolk vergleichbar etwa mit
den Normannen oder Wikingern in späterer Zeit, als bedrohliche Andere
erfahren wurden und heute zwar als harmloser angesehen werden,
bildsprachlich aber auch weiterhin negativ konnotiert sind. Auch die Israeliten
werden immer wieder zu Anderen gemacht: So wird ihnen im Buch Daniel
verboten, nach den eigenen Gesetzen zu leben. Sie bekommen neue

Namen, so etwa die drei Jünglinge im Feuerofen. Ähnlich verhielt es sich

viele Jahrhunderte später in den USA, wo die schwarzen Sklavinnen und
Sklaven nicht ihre eigenen Namen behalten durften, sondern von ihren
«Besitzern» John oder Mary genannt wurden. Auch im Neuen Testament

1 Vgl. dazu den Bericht von Walter Jungbauer, Die Herausforderung durch
die anderen. 45. Internationale Alt-Katholische Theologenkonferenz, in: Christen
heute 61 (November 2017) 19f.

IKZ 108 (2018) Seiten 73-84 73



Angela Berlis

werden Begegnungen mit den Anderen erzählt: Die Juden pflegten keinen
Umgang mit Samaritern, die einen beteten in Jerusalem, die anderen (vor
dessen Zerstörung 128 v. Chr.) im Tempel auf dem Berg Garizim. Doch ist
Jesu Begegnung mit der Samariterin zur wegweisenden Erzählung für
Erkenntnis und Öffnung geworden.

So ruft die Begegnung mit den Anderen Befremden, Erstaunen und
Abwehr oder neue Einsicht, Umkehr und Umdenken hervor. In der
Geschichte sind solche Begegnungen oft ambivalent und nicht selten gewalttätig

verlaufen. Denn immer geht es auch um Perspektive, Deutungsmacht,
Wahrnehmung und Verhältnisbestimmung sowie um Zugehörigkeit. So

wurden durch «othering» bis in die jüngste Geschichte ganze Gruppen
aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Ethnie, ihrer Nationalität oder anderer

Etikettierungen ausgegrenzt.2 Im 20. Jahrhundert war es der jüdische
Philosoph Emmanuel Levinas, der das Denken über «den Anderen» mit
Begriffen wie «Antlitz» und «Verantwortung» in Verbindung gebracht und
damit auf die ethische Bedeutung des Verhältnisses gewiesen hat.
Eindrücklich in der jüngeren Popkultur ist der Film «Das Leben der Anderen»
(2006). Er handelt von Stasi-Hauptmann Gerd Wiesler (gespielt von Ulrich
Mühe), der in Ost-Berlin einen Schriftsteller und dessen Lebensgefährtin
abhört. Eigentlich tut er dies mit dem Ziel, die Ausspionierten zu überführen.

Doch der Spitzel wird am Ende zum Beschützer und zu dem, dessen

Verständnis - und Verantwortungsgefühl - für das Leben der Anderen
wächst. Das Leben der Anderen wird hier tatsächlich zum Spiegel des

eigenen Lebens und zum Anlass, das eigene Leben durch die Brille der
Anderen wahrzunehmen.

1. In den Augen der Anderen entdecken, wer wir sind:
ökumenische Wahrnehmungen

Die anglikanische Theologin Charlotte Methuen eröffnete am Sonntagabend

den Reigen der ökumenischen Wahrnehmungen über die altkatholische

Kirche. Sie sprach über ihre eigene doppelte bzw. dreifache
Zugehörigkeit, die bereits im Titel ihres Vortrages, «A view from without -

2 Das Konzept, Dritte als «andersartig» oder fremdartig abzugrenzen, um so das

Eigene zu konstruieren, ist schon länger in philosophischen Diskursen benannt worden;

im 20. Jahrhundert hat Simone de Beauvoir es benutzt (die Frau als «die Andere»
und Abweichung von der männlichen Norm), später wurde es in der postkolonialen
Theorie übernommen und findet heute auch in anderen Fächern Beachtung.

74



Die Herausforderung durch die Anderen

Reflections on the Old Catholic Church from an Anglican Perspective»3,
erkennbar wird: Sie arbeitet als Engländerin in Schottland, wirkt als
anglikanische Theologin in der schottischen Episkopalkirche und in der Kirche

von England und lebt einen Teil ihres Lebens als Engländerin und
Deutsche in Deutschland, wo sie regelmässig als Priesterin in der
deutschen altkatholisehen Gemeinde Bottrop der Eucharistie vorsteht. Lernen
von Anderen sei Teil ihrer Lebensphilosophie. Charlotte Methuen, die als

Kirchenhistorikerin an der Universität Glasgow lehrt, ging zunächst auf
die Situation der Kirchen in Grossbritannien ein. Anschliessend betrachtete

sie in differenzierter Weise die altkatholische Kirche, indem sie zuerst
referierte, was verschiedene von ihr befragte Anglikanerinnen und Ang-
likaner geantwortet hatten. Kurz zusammengefasst: Sie kennen die
altkatholische Kirche kaum oder nicht und wissen wenig über sie. Anschliessend

schilderte Methuen ihre eigene langjährige Erfahrung mit und in der
altkatholischen Kirche. Sie hob dabei u. a. deren ökumenisches Engagement

und deren «ökumenische Ernsthaftigkeit», aber auch die Art und
Weise, wie innerhalb der altkatholischen Kirche mit unterschiedlichen
Meinungen umgegangen werde, positiv hervor. Wegen ihrer geringen
Mitgliederzahl und ihrer Altersstruktur sei die altkatholische Kirche aber
auch gefährdet.

Der orthodoxe Theologe Stefanos Athanasiou, Assistent am Departement

für Christkatholische Theologie in Bern und seit mehreren Jahren
zudem in der christkatholischen Erwachsenenbildung in der Schweiz

tätig, beschäftigte sich am Dienstagvormittag mit der Frage «Orthodoxie
und Orthopraxie. Der rechte Glaube in verschiedener Praxis?».4 Dass der
1987 abgeschlossene orthodox-altkatholische Dialog, in dem die
Übereinstimmung im Glauben festgestellt wurde, bis heute nicht umgesetzt
worden sei, habe vor allem mit der gegenseitigen Wahrnehmung der
Dialogpartner zu tun, so Stefanos Athanasious Schluss. Die Einheit im Glauben

komme aus Sicht der orthodoxen Kirche im gemeinsam geteilten
Kelch in der Eucharistie zum Ausdruck. Es bedürfe dringend der geteilten
(Ortho-)Praxis, des gemeinsamen Lebens miteinander, in der die beiden
Kirchen eignende, gemeinsame Orthodoxie aufscheine.

Martin Bräuer, für die Catholica (römisch-katholische und altkatholische

Kirche) zuständiger Referent am Konfessionskundlichen Institut in
Bensheim (Deutschland), beschrieb am Mittwochvormittag «Die Sicht

3 Vgl. ihren Beitrag in diesem Heft: 136-159.
4 Vgl. seinen Beitrag in diesem Heft: 160-184.

75



Angela Berlis

der Anderen: Wie nimmt ein evangelischer Theologe die altkatholische
Kirche wahr?»5, indem er bei seinen Begegnungen mit Altkatholiken
ansetzte, die zunächst auf rein literarischem Wege erfolgten. Danach ging er

näher auf das historisch gute Verhältnis zwischen dem Evangelischen
Bund und den Altkatholiken im 19. Jahrhundert, auf die guten Beziehungen

zwischen Evangelischer Kirche in Deutschland und Katholischem
Bistum der Altkatholiken in Deutschland sowie auf den abgeschlossenen

Dialog mit der Kirche von Schweden ein, von dem er sich eine Ausstrahlung

auch auf Deutschland erhofft.
Nach jedem Vortrag entspann sich eine lebhafte Diskussion, am meisten

nach dem Vortrag von Stefanos Athanasiou. Hier drehte sich die
Diskussion v. a. um das Verhältnis von Orthodoxie und Orthopraxie und darum,

in welcher Weise künftig die Orthopraxie als Ausdruck der
Orthodoxie näher in den Blick gerückt werden könne. Charlotte Methuens

Wahrnehmungen, die ja nicht nur eine Aussen-, sondern auch eine
Innenperspektive wiedergaben, stiessen auf grosse Zustimmung. In den Reaktionen

auf Martin Bräuer wurde hervorgehoben, dass altkatholischerseits
die Kirche von Schweden nicht zuerst als «lutherische» Kirche, sondern
als Kirche mit bischöflicher Sukzession wahrgenommen werde. Die
fehlende Bekanntheit der altkatholischen Kirche bei ihren ökumenischen
Partnern wurde in mehreren Vorträgen und Reaktionen angeschnitten.
Allgemein herrschte Übereinstimmung darüber, dass die Vermittlung
konfessionskundlicher Grundlagen in Studium bzw. Fortbildung dringend
nötig sei, zumal in Deutschland an vielen Universitäten ökumenische
Lehrstühle aufgehoben worden seien. Kleinere Kirchen hätten in der
Ökumene der Grossen oft keine Priorität. Die zunehmende Evangelikalisie-
rung (innerhalb der Anglican Communion, aber auch innerhalb evangelischer

Kirchen) und die abnehmende Stärke des katholischen Flügels in
diesen Kirchen trügen zudem zu einer Verringerung des Interesses an

Kirchen in katholischer Tradition bei.

2. Sakrament und Sakramentalität

Dieser Themenbereich sollte nach Planung der Vorbereitungsgruppe
«Sakramente als Schnittpunkte der gottmenschlichen Begegnung» ins Zentrum

stellen. Dabei war angedacht, Fragen wie die folgenden zu behandeln:
Wie ist «Sakramentalität» aus altkatholischer Perspektive und in einer

5 Vgl. seinen Beitrag in diesem Heft: 172-184.

76



Die Herausforderung durch die Anderen

postmodernen Zeit zu verstehen? Was wird konkret gefeiert bei der Initiation

(Taufe - Firmung/Konfirmation - Eucharistie) oder bei der Segnung
gleichgeschlechtlicher Partnerschaften?

Da das Referat entfiel, das das Thema «Sakramente und Sakramenta-
lität aus altkatholischer Sicht» in allgemeiner Weise aufgreifen sollte,6

beschäftigte sich die Konferenz am Montag hauptsächlich mit der Diskussion

über die Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften. Dazu hielt
der niederländische altkatholische Theologe Mattijs Ploeger (Utrecht)
einen grundlegenden Vortrag über «Die Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften und das Sakrament der Ehe(einsegnung)».7 Ploeger stellte
in seinem Vortrag vier Fragen: 1. Werden gleichgeschlechtliche
Partnerschaften in den altkatholischen Kirchen akzeptiert?, 2. Werden
gleichgeschlechtliche Partnerschaften gesegnet?, 3. Aufgrund welcher Überlegungen

können solche Partnerschaften als sakramental angesehen werden?,
4. Inwieweit kann das Sakrament der Ehe(einsegnung) auch auf die

Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften ausgeweitet werden?

Die erste Frage dürfte in allen altkatholischen Kirchen mit Ja beantwortet

werden.8 Die zweite Frage nach der Segnung gleichgeschlechtlicher
Partnerschaften wird im westeuropäischen Kontext gestellt; hier sind im
letzten Jahrzehnt in mehreren altkatholischen Kirchen liturgische Formulare

entwickelt worden, mit denen solche Partnerschaften unter kirchlichen
Segen gestellt werden (zwei davon wurden in Workshops vorgestellt, s. u.).

Bei der dritten und vierten Frage - ob eine solche Segnung «sakramental»
sei und ob das Sakrament der Ehe auf eine solche Segnung ausgedehnt
werden kann - ist der Stand der Diskussion innerhalb der Utrechter Union
und innerhalb der einzelnen Kirchen unterschiedlich. Die Altkatholische
Kirche der Niederlande hat hier am deutlichsten Stellung bezogen und

6 Den Teilnehmerinnen und Teilnehmern wurden deshalb vorab zwei Texte zur
Lektüre zugestellt, die beide vor der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

2016 in Köln gehalten worden waren: Adrian Suter, Gottes Werk im
Menschenwerk. Überlegungen zur Struktur des Sakramentalen, in: IKZ 107 (2017) 1-22;
Jürgen Werbick, Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer
Theologie, in: IKZ 107 (2017) 23-43.

7 Vgl. seinen Beitrag in diesem Heft: 87-109.
8 So stellte etwa die 53. Ordentliche Bistumssynode in Deutschland im Oktober

1997 fest, dass «gleichgeschlechtlich liebende Frauen und Männer in vielen unserer
Gemeinden integriert» seien, und bat die Gemeinden, sich auch weiterhin «um ein
Klima der Akzeptanz, der Offenheit und Toleranz gegenüber homosexuell liebenden
und lebenden Menschen» zu bemühen. Vgl. Amtliches Kirchenblatt (1997) Nr. 2, 12.

77



Angela Berlis

2015 vorgeschlagen, diese Segnung als «sakramental» (jedoch nicht als
Sakrament) zu verstehen; ausserdem hat sie die im gesellschaftlichen Kontext

übliche Terminologie «homohuwelijk» («Homoehe») in den kirchlichen

Sprachgebrauch übernommen.9 In Deutschland setzte im Jahr 2016

ein neuer bistumsweiter Diskussionsprozess ein.10 In anderen Kirchen der
Utrechter Union wird keine Diskussion über die von Mattijs Ploeger
genannten (dritten und vierten) Fragen geführt. Sein Vortrag war ein Plädoyer

dafür, sich allen diesen Fragen theologisch zu stellen und damit herme-
neutisch durchdacht damit umzugehen. Die Respons des tschechischen
altkatholischen Theologen Petr Vins (Prag) ging kritisch ein auf die
scholastische Sakramententheologie, die in der Diskussion einen (zu) hohen
Stellenwert erhalte, aber auch darauf, dass gleichgeschlechtliche
Partnerschaften vielleicht gesellschaftlich als gleichwertige Partnerschaften
verstanden würden, sakramententheologisch jedoch nicht als volle Verwirklichung

des (idealen) Ehesakraments angesehen werden könnten. Die
Respons, die leider nicht zur Veröffentlichung vorliegt, aber auch die
anschliessenden Diskussionen an diesem Tag zeigen den weiteren Gesprächsbedarf

auf. Verschiedene Fragen wurden gestellt und Wünsche geäussert:
etwa das Zeugnis von Schrift und Tradition weiter theologisch aufzuarbeiten

und den von Ploeger benannten methodischen Ansatz altkatholischer
Hermeneutik kritisch zu reflektieren. Eine andere Frage eines Teilnehmers

zeigt das Spannungsfeld, in das die Kirchen sich gestellt sehen: Sie müssen

- sich selbst und anderen gegenüber - Rechenschaft ablegen, wie sie

ihre Haltung zum Thema gleichgeschlechtliche Partnerschaft bestimmen.
Wie können sie aus der Defensive herausfinden? Lassen sich ökumenisch
gemeinsame Wege finden? Explizit wurde danach gefragt, wie die Altka-

9 Vgl. Angela Berlis/Wietse van der Velde, Niederländische Synode
befürwortet Ehe zwischen gleichgeschlechtlichen Personen, in: IKZ 106 (2016) 202-204;
Joris Vercammen/Dirk Jan Schoon, Kurze Darlegung: Die Ehe zwischen
gleichgeschlechtlichen Personen, in: IKZ 106 (2016) 204-209; dies., Ergänzung zur kurzen
Darlegung, ebd., 209f.

10 Die 60. Ordentliche Bistumssynode beschäftigte sich im Oktober 2016 mit
dem Thema «Ehe, Sakrament, Partnerschaft» in Form von Vorträgen und Gruppenarbeit.

Vgl. dazu Christen heute 60 (November 2016) 19f. Vgl. etwa den Beitrag von
Matthias Ring, veröffentlicht im Internet: www.alt-katholisch.de/fileadmin/red_
ak/.../Synode_2016_Ring_Impulsvortrag.pdf (zuletzt besucht am 14.5.2018). Einen
Monat nach der Theologenkonferenz fand in Bonn eine Tagung zum Thema statt:
vgl. Theresa Hüther, Die Segnung gleichgeschlechtlicher Paare als theologische
Herausforderung. Studientag «Mit dem Segen der Kirche», in: Christen heute 61

(Dezember 2017), 19-21.

78



Die Herausforderung durch die Anderen

tholische Kirche zu ihren verbindlichen Aussagen über die Ehe als Sakrament

in ihren ökumenischen Dialogen, insbesondere mit der orthodoxen
und der römisch-katholischen Kirche, stehe. Auch Fragen nach konkreten
Zusammenhängen wurden gestellt: Wird nach einer gewissen Überbetonung

der biologischen Fortpflanzung in der Tradition diese nun nicht zu
stark relativiert? Welches Verständnis von Familie vertreten wir? Welche
anderen Lebensformen haben wir im Blick? Wie steht es mit der Polygamie,

wie sie zum Beispiel in Afrika praktiziert wird? Welche Rolle spielt
die Inkulturation bei der Argumentation, welche Rolle soll und darf sie

spielen? Wie steht es mit Partnerschaften, die sich nicht als sexuell verstehen?

Und schliesslich eine Frage zur Gesprächskultur: Wie kann die
Diskussion so geführt werden, dass sie in offener Kommunikation und offen
für verschiedene Sichtweisen und Standpunkte geführt werden kann?

In zwei der insgesamt vier Workshops am Montag wurden die Formulare

näher betrachtet, die in den Niederlanden und in Deutschland für die

Segnung gleichgeschlechtlicher Partnerschaften entwickelt wurden.
Dr. Christian Rütten, Studienrat im Hochschuldienst im Bereich der
Mathematikdidaktik an der Universität Duisburg-Essen, stellte «Die Feier der

Partnerschaftssegnung» im Katholischen Bistum der Altkatholiken vor, die
in Zusammenarbeit mit einer Arbeitsgruppe von der Liturgischen Kommission

erarbeitet und 2014 zur Verwendung freigegeben wurde." Rütten stellte

die Überlegungen im Vorfeld und die praktischen Erfahrungen dar. Es

wurde u. a. über die biblischen Bezüge und die Metaphorik der
Zeichenhandlungen sowie über die ekklesiale und die gesellschaftspolitische
Dimension der Segensfeier diskutiert. Robert Frede, Pfarrer in Haarlem, stellte

das in den Niederlanden 2009 provisorisch eingeführte und 2015

verstetigte Formular vor dem Hintergrund der dortigen gesellschaftlichen
Entwicklungen vor, dass kirchliche Trauungen insgesamt nicht mehr sehr

häufig vorkommen. Der Vergleich zwischen beiden Segensfeiern brachte
interessante Einsichten über den jeweiligen gesellschaftlichen Erfahrungskontext,

in dem die Feiern in sprachliche Formen gegossen werden.

Die beiden anderen Workshops widmeten sich der Taufe und der

Firmung in der Schweiz und in Deutschland. Urs von Arx, Prof. em. der
Universität Bern, befasste sich mit dem neu gestalteten Konzept der
«Eingliederung in die Kirche» in der Christkatholischen Kirche der Schweiz.

11 Die Feier der Partnerschaftssegnung im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken,

hg. von Bischof und Synodalvertretung, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2014.

79



Angela Bertis

Das Schwergewicht lag dabei (a) auf der Integration der (sakramenten-

theologisch traditionellen) Firmung qua Bitte um die Gabe des Heiligen
Geistes mit Handauflegung und Chrisamsalbung in der Tauffeier, die von
einem Priester bzw. einer Priesterin geleitet wird, und (b) auf der

Neuschaffung eines - in Ermangelung eines anderen, besseren Ausdrucks - in
einem neuen Sinn auch «Firmung» genannten, vom Bischof geleiteten
Gottesdienstes, in dem es um die Bitte um die Entfaltung der Gaben des

Heiligen Geistes (ohne Chrisamsalbung) für ältere Jugendliche (meist vor
dem Ende der obligatorischen Schulzeit) geht. Damit wurde der frühe
altkirchliche (und bis heute in den Ostkirchen bestehende), liturgisch
erfahrbare Zusammenhang von Wassertaufe und Chrisamsalbung verdeutlicht,

ja wiederhergestellt. Der neue Gottesdienst gilt als sakramentaler

gottesdienstlicher Abschluss der katechetischen und pastoralen Sorge der

Kirche im Blick auf das Erwachsenwerden von Jugendlichen, deren
sakramentale Eingliederung in die Kirche mit der Taufe (inkl. Firmung) und
der späteren Erstkommunion bereits vollzogen und abgeschlossen ist.12

Der Workshop unter Leitung von Christopher Sturm, Pfarrer in Offenbach,

behandelte die Struktur der Taufe (Kindertaufe, Taufe Jugendlicher
und Erwachsener in zwei oder drei Schritten)13 sowie die Firmung im
Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland. Dabei wurde

12 Mit Dank an Urs von Arx für die Zusammenfassung seines Workshops. - Die
Diskussion in der Christkatholischen Kirche der Schweiz ist in den Synodenprotokollen

von 1972 bis 2003 dokumentiert. Dabei ging es um die theologischen und praktischen

Probleme der traditionellen Firm- und Erstkommunionpraxis im Rahmen des

mit dem Schulpflichtalter verbundenen Religionsunterrichts. Die Einführungen und
Gebetstexte sind zu finden in: Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche
der Schweiz, hg. von Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, Basel (Christkatholischer Medienverlag) o. J. [2004], 207-228; Rituale der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, hg. von Bischof und Synodalrat der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Allschwil (Christkatholischer Medienverlag)
2015, 14-93. Vgl. zur liturgietheologischen Diskussion: Urs von Arx, Reform der

Taufpraxis und gegenseitige Anerkennung der Taufe: Komplementäre Schritte auf
dem Weg der Kirche in die Zukunft, in: Daniel Benga/Constantin Pätuleanu (Hg.),
Theologia ortodoxä in dialog - Evocäri, analize, perspective. FS Viorel Ionitä,
Bucureçti (Editura universitätii) 2016, 285-305.

13 Mit Dank an Christopher Sturm für die Zusammenfassung seines
Workshops. - Vgl. Die Feier der Taufe im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland, hg. von Bischof und Synodalvertretung, Bonn (Altkatholischer
Bistumsverlag) 2004; für eine ausführliche Besprechung vgl. Angela Berlis, Heute
leben aus der Taufe. Theologische Reflexionen in praktischer Perspektive, in: ÖR 53

(2004) 282-297.

80



Die Herausforderung durch die Anderen

das Wechselspiel zwischen der Verantwortung, die die Getauften und Ge-
firmten infolge des Empfangs der beiden Sakramente übernehmen, und
der Verantwortung der Gemeinde, die die Getauften/Gefirmten in ihrer
Verantwortung unterstützt, näher betrachtet. Im Zentrum stand die Frage,
wie die Mitverantwortung der Gemeinde in den liturgischen Formularen
zum Ausdruck kommt und die (Selbst-)Verantwortung in der «Synodal-
und Gemeindeordnung» (SGO) ihren synodalen Niederschlag findet.14

Anhand der an diesem Tag besprochenen liturgischen Formulare wurde
ersichtlich, dass sich die einzelnen altkatholischen Kirchen in unterschiedlichen

gesellschaftlichen und kulturellen Diskussionszusammenhängen
befinden, die sprachlich und theologisch in den Texten widerhallen. Es

wurde deutlich: Die kirchliche Gemeinschaft miteinander verpflichtet
zum gemeinsamen Gespräch über die liturgischen Formulare und darüber,

was und wie gefeiert wird.

3. Sich von der Not Anderer herausfordern lassen:
über den eigenen Tellerrand hinausschauen

Was heisst es, sich von der Not Anderer herausfordern zu lassen und als

Kirche über den eigenen Tellerrand hinauszuschauen? Eleonora Hof,
protestantische Theologin aus den Niederlanden, forderte in ihrem Vortrag
«Diaconal Service in the Postcolonial Condition»15 am Mittwochvormittag

ihre Zuhörerinnen und Zuhörer zum Umdenken im Hinblick auf gängige

Vorstellungen von Subjekt und Objekt heraus, indem sie Diakonie-
wissenschaft und postkoloniale Theorie aufeinander bezog und für ein

gemeinsames kritisches Zeugnis in der Welt von Gebenden und Empfangenden

auf der Grundlage von Partnerschaft und Gleichwertigkeit plädierte.

In seiner Respons «<Teilen verbindet. Urteilen trennt>. Diakonische
Projekte in der Christkatholischen Kirche der Schweiz»16 stellte Christoph

Schuler, christkatholischer Pfarrer in Bern und Thun, Entstehung
und Anliegen des christkatholischen Hilfswerks «Partner sein» vor.
Christkatholische Diakonie verstehe sich seit ihren Anfängen in den spä-

14 «Aufgrund ihrer Verantwortung aus Taufe und Firmung sollen alle Alt-Katholikinnen

und Alt-Katholiken zum Wohl und Aufbau der Kirche aktiv in ihrer
Gemeinde mitarbeiten, am Leben der Gemeinde teilnehmen, verantwortliche Dienste
und Aufgaben übernehmen, sich mit ihren Gaben und Begabungen einbringen und
Aufgaben und Dienste in Bistum und Gemeinde mittragen.» (SGO § 36,2).

15 Vgl. ihren Beitrag in diesem Heft: 110-128.
16 Vgl. seinen Beitrag in diesem Heft: 129-135.

81



Angela Bertis

ten 1950er-Jahren als Entwicklungszusammenarbeit. Es folgten auf die

Plenarvorträge ein Workshop zu einem Projekt der Obdachlosenseelsorge
in Rotterdam unter Leitung von Paul Brommet, Pfarrer i. R. in Rotterdam,
sowie einer über «Katholizität und Globalisierung. Diakonische und ethische

Herausforderungen» unter Leitung von Franz Segbers, Prof. em. in

Marburg, in dem er sich mit theologischen Antworten auf die Globalisierung

beschäftigte und dabei Katholizität als Gegenentwurf zu einer
imperialistischen Globalisierung darstellte.17

Am Mittwochnachmittag fanden Diskussionsgruppen statt. Dabei
wurde diskutiert, wie wir den Blick der Anderen erfahren, was wir durch
ihn lernen und zu welchen Veränderungen wir uns herausfordern lassen.

Die Ergebnisse wurden anschliessend im Plenum zusammengetragen. Es

wurde berichtet über Diskrepanzen zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung

(etwa vorgefertigte Vorstellungen über Pfarrerinnen und Pfarrer,
z.B. bei Beerdigungen, die unseren eigenen widersprechen; unsere
Bedeutung in der Ökumene der Grossen) und darüber, wie damit aufmerksam

und adäquat in gesunder Selbsteinschätzung umgegangen werden
kann. Darüber hinaus kamen auch viele positive Erfahrungen zur Sprache:
Es wurden gute Kontakte und ein gutes «Standing» in ökumenischen
Gremien und Arbeitszusammenhängen genannt oder die Erfahrung, dass eine

Vertreterin einer kleinen Kirche manchmal Dinge sagen kann, die aus

dem Mund von Vertretern grösserer Kirchen nicht geduldet würden, weil
dahinter sofort eine Agenda vermutet wird. Mehrere Anwesende verliehen
ihrer Überraschung Ausdruck, dass unsere diakonische Arbeit von Dritten

manchmal mehr gewürdigt wird als durch uns selbst. Eine Gruppe
fragte nach, wer denn nun «die Anderen» seien: andere Kirchen, andere

Gruppen, andere Welt(en)? Die Gruppe stellte fest: Kirchenleute sollten
aufmerksam auf die nicht (mehr) kirchlichen bzw. die ausserhalb der Kirche

lebenden Menschen hören und darauf, was sie bewegt. Aber auch

Spannungen zwischen säkularen Erwartungen und kirchlichen Fragen
bzw. Antworten (insbesondere bei gesellschaftspolitischen Fragen) wurden

angesprochen. So kam die Frage nach der Verbesserung der Wahrnehmung

und dem Umgang damit, etwa durch professionellere Öffentlichkeitsarbeit

und Selbstdarstellung, zur Sprache, ebenso wurde das

Bedürfnis nach einer besseren Verständigung mit orthodoxen Gesprächs-

17 Eine Zusammenfassung des Workshopinhalts erschien in: Franz Segbers,
Globalisierung und die befreiende Katholizität der Kirchen, in: Materialdienst des

Konfessionskundlichen Instituts Bensheim 69 (2018) 2, 27-32.

82



Die Herausforderung durch die Anderen

partnern genannt. Insgesamt herrschte die Meinung vor: Wir brauchen
den Spiegel der Anderen. Wir brauchen kritisches und konstruktives
Feedback, es bereichert uns und fordert uns heraus. Denn: Wir haben nur
ein Stück der Wahrheit und sind froh, wenn andere ein Stück hinzufügen.
Insgesamt war es eine sehr diskutierfreudige Konferenz, die sich
allerdings bewusst war, dass viele Fragen nur angerissen werden konnten.

Am Mittwochnachmittag wurde der Entwurf des Communiqués
diskutiert, das tags darauf in überarbeiteter Form diskutiert und verabschiedet

wurde. Peter-Ben Smit, Professor für kontextuelle Bibelinterpretation
in Amsterdam, schloss den Kreis mit einigen bibelwissenschaftlichen
Überlegungen zur Frage, wie wir Texte aus unserer jeweiligen eigenen
Perspektive lesen und verstehen und dabei mit der Erfahrung von Anderssein

und Alterität umgehen.

4. Auf den Spuren von

Zur Tradition der Theologenkonferenzen gehören der Bericht des Erzbi-
schofs von Utrecht und die Präsentation laufender Forschungsprojekte.
Erzbischof Dr. Joris Vercammen berichtete am Mittwochvormittag über
die derzeitigen Arbeitsschwerpunkte der IBK sowie über das Treffen der
altkatholischen Ökumenebeauftragten, das im Vorfeld der Theologenkonferenz

stattfand. Bei diesen Treffen findet ein Austausch über den Stand
der Arbeit in den verschiedenen Dialogkommissionen statt. Am
Mittwochabend präsentierten Forschende aus den Niederlanden, aus Deutschland

und aus der Schweiz laufende Forschungsprojekte.
Dankbar machte die Theologenkonferenz von der Möglichkeit

Gebrauch, das tägliche Stundengebet in der Kirche der Brüdergemeine
Neudietendorf zu beten; die Eucharistiefeiern am Anfang und am Ende der
Konferenz wurden in der Hauskapelle gefeiert. Während die Anwesenheit
im Zinzendorfhaus die Teilnehmenden mit den Anliegen des gräflichen
Reformers und «ersten echten Ökumenikers» in Berührung brachte, folgten

sie beim Ausflug nach Erfurt den Spuren Martin Luthers.

Angela Berlis (*1962 in München D), Prof. Dr. Studium der Theologie in
Bonn und Utrecht. 1988-1991 Gemeindearbeit in St. Engelmundus/IJmui-
den, 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen Universitätsseminar

Bonn, 1996-2000 Geistliche Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn,
1998 Promotion an der Katholischen Universität Nimwegen (Niederlande).
2000-2009 Dozentin für Seelsorge und Gemeindeaufbau am Alt-Katholi-

83



Angela Bertis

sehen Seminar Utrecht, 2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem

Post-Doc-Ansteüung an der Theologischen Fakultät Tilburg. Seit 2006
ausserdem «bijzonder hoogleraar» für Alte Katholische Kirchenstrukturen,
Stiftungsprofessur des Altkatholischen Seminars an der Universität Utrecht.
Seit Herbst 2009 a. o., seit 2012 o. Professorin für Geschichte des Altkatholizismus

und Allgemeine Kirchengeschichte, seit 2009 Vorsteherin des

Departements (seit 1.8.2017 des Instituts) für Christkatholische Theologie,
2009-2017 Vizedekanin, seit 2010 Co-Leiterin des Kompetenzzentrums Li-
turgik, Theologische Fakultät, Universität Bern.

Adresse: Kramgasse 10, CH-3011 Bern, Schweiz
E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch

Summary

The article describes the lectures and discussions of the 45th International Old
Catholic Theologians Conference in Neudietendorf (Germany) with the theme,
"The Challenge of the 'Others'". The account includes a) the ecumenical perception:

we discover who we are in the eyes of others. It considers b) the conference
contributions on sacraments as the intersection of the relationship between God
and people. The author also addresses c) the papers and discussion on allowing
the needs of others to challenge ourselves.

Schlüsselwörter - Key Words

"Othering" von anderen - Herausforderungen - Ökumenische Wahrnehmungen

- Sakramente - Diakonie

84


	Die Herausforderung durch die Anderen : Bericht über die 45. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

