
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 1

Artikel: Versöhnung ohne Busse?

Autor: Rohmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versöhnung ohne Busse?

Klaus Rohmann

Die öffentliche Wirksamkeit Jesu beginnt im Markusevangelium nach der

Aussage, dass das Reich Gottes nahe ist, mit dem programmatischen Aufruf:

«Kehrt um und glaubt an das Evangelium.» (Mk 1,15) Die Bedeutung
des griechischen Begriffs psxdvota wird in deren deutschen Übersetzung
«Umkehr» (EÜ) selbstverständlich nicht voll ausgeschöpft. Geht es doch
in keinem Fall um ein äusseres Verhalten. Vielmehr meint der Begriff
zunächst eine Sinnesänderung; der Denkvorgang muss sich aber auch auf
das Leben auswirken. Dementsprechend meint der hebräische Begriff WD

(sub), der (bereits) in der Septuaginta mit psxdvota übersetzt wird, eine

Umkehr zu Gott nicht nur im Denken, sondern in der ganzen Existenz.
In älteren deutschen Übersetzungen findet sich dafür durchweg der

Ausdruck «Busse tun». Demnach wurde das vierte Sakrament als
Busssakrament bezeichnet. Das Wort «Busse» ist im Deutschen sprachlich mit
bass, «besser», verwandt und bedeutet Besserung. Es bezeichnete die
Genugtuung des Sünders gegenüber Gott und besitzt einen starken Akzent
auf dem Tun des Menschen.

Um die alleinige Macht Gottes, Sünden zu vergeben, auch sprachlich
zur Geltung zu bringen, hat die nachkonziliare römisch-katholische Theologie

den Begriff der Busse zurückgedrängt. In den Gesangbüchern der
christkatholischen wie der altkatholischen Kirche der Utrechter Union
stehen die entsprechenden Gottesdienste unter der Überschrift «Versöhnung».

Das schweizerische Gebet- und Gesangbuch merkt dazu an,
pexdvota werde «etwas missverständlich mit <Busse> wiedergegeben».1
Das altkatholische Gesangbuch «Eingestimmt» fügt - um der Tradition
Genüge zu tun - das Wort «Busse» jeweils an die Überschrift an: «Die
Feier der Versöhnung - Bussfeier».2 Vom kirchlichen Gebrauch ist im
deutschen Sprachraum das Wort «Busse» immer mehr in den alltäglich
profanen und (verwaltungs-)rechtlichen Bereich gerückt, nunmehr aber
nicht mehr in seiner aktiven, sondern in einer passiven Bedeutung. Busse

1 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz [= CG I],
Basel (Christkatholischer Schriftenverlag) [2004], 235.

2 Eingestimmt. Gesangbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2003.

28 IKZ 108 (2018) Seiten 28^17



Versöhnung ohne Busse?

hat sich zu einer von aussen auferlegten Strafe oder Wiedergutmachung
entwickelt, die unabhängig von der inneren Einstellung ist.

Mit einer Begriffsänderung vollzieht sich in der Regel auch eine

Bedeutungsverschiebung, wobei mitunter bedauerliche Verluste einhergehen
können. Im Folgenden möchte ich aufzeigen, welche Verluste die oben

genannte Umbenennung von der «Busse» zur «Umkehr» bzw. in deren

Umfeld in unseren Gebetbüchern eingetreten sind. Zumal aus dem
Evangelium keine konkreten Anweisungen herauszulesen sind, wie Akte der

Sündenvergebung im kirchlichen Raum zu gestalten sind, bleiben nur zwei
Massstäbe: die Geschichte der kirchlichen Bussverfahren und die
Lebenswirklichkeit der Menschen, also ein anthropologischer Gesichtspunkt.

In der Geschichte liegen allerdings etliche Schwierigkeiten: Kein
anderes Sakrament hat so viele Wandlungen erfahren wie das Busssakrament.

Liturgische Veränderungen gehen dabei einher mit inhaltlichen
Verschiebungen, wenn nicht gar Brüchen.

Dennoch ist auf alle Fälle in diesem Zusammenhang ein nicht nur
oberflächlicher Blick in die Geschichte des Busswesens vonnöten. Manche Züge
werden uns allzu sehr als Tribute an die jeweilige Zeit erscheinen, manche -
zumindest aus heutiger Sicht - gar als Fehlentwicklungen. Wenn die
Geschichte auch manches Zeitbedingte offenbart, so gelangen auch Züge in
den Blick, die sich für das Busswesen als unaufgebbar erweisen.

1. Das kanonische Bussverfahren in der Alten Kirche

1.1 Erste pastorale Überlegungen zum Umgang mit christlichen
Sündern: «Der Hirt des Hermas»

Der grundlegende Akt der Busse ist für die Alte Kirche die Taufe, die auch

selbst bisweilen Busse genannt wurde. Ein Bussverfahren danach erschien
als eine Missachtung und Abwertung der Taufe und daher undenkbar. Dennoch

wurde ein solches Bussverfahren schon früh angedacht, wenngleich
solches zu dieser Zeit in der Kirche keinesfalls selbstverständlich war. Zu
nennen ist hier die umfangreichste erhaltene Schrift des frühen Christentums

mit dem Namen Der Hirt des Hermas. Sie beschäftigt sich mit dem
Christentum der breiten Schichten in ihrem Alltag und ist um die Verinner-
lichung des christlichen Glaubens bemüht. Das Hauptanliegen der Schrift
besteht dabei in der Ethik. Den Autor bewegt jedoch auch die Frage, wie in
der Kirche mit den Getauften umzugehen ist, denen - vielleicht trotz bester
Absicht - ein christliches Leben nicht gelingt. So lesen wir:

29



Klaus Rohmann

Für diejenigen, die schon seit längerer Zeit Christen sind, hat der Herr eine

[zweite Möglichkeit zur] Umkehr angesetzt. Denn Gott kennt die Herzen und

sorgt für alles vor. Er weiss, wie schwach die Menschen sind, und auch, wie
verschlagen der Teufel ist, dass er denen, die zu Gott gehören, Schlimmes antut
und ihnen Böses zufügt. / Da der Herr gross ist in seinem Erbarmen, hat er
dieses Erbarmen seinem Geschöpf zugewandt und ihm diese Möglichkeit zur
Umkehr gegeben. Mir wurde die Vollmacht zur Durchführung übertragen.3

1.2 Das Ringen um die Zulassung zu öffentlicher Genugtuung

Die Haltung im Hirt des Hermas hatte sich seinerzeit kaum durchgesetzt.
Das Problem einer zweiten Möglichkeit zur Umkehr stellte sich aber nach
Zeiten der Verfolgung in besonderer Dringlichkeit: Im Frühjahr 251 sah

sich Bischof Cyprian nach seiner Rückkehr nach Karthago genötigt, die
Schrift De lapsis (Über die Abgefallenen) zu verfassen. Cyprian nimmt
im Ganzen eine rigorose Haltung ein: Wer sich sofort dem Befehl, den

Göttern zu opfern, unterworfen habe, verdiene keine Nachsicht. Milde
gelte hingegen denen, die unter Folter dem Befehl nachgegeben hätten; sie

könnten zur Busse zugelassen werden. Auch die libellatici, also jene, die
nicht geopfert hatten, sich aber eine Bescheinigung hatten besorgen können,

hätten gesündigt und müssten Busse tun.4

Eine andere Praxis den lapsis gegenüber vertrat der römische Bischof
Stefan I. Seine Haltung steht im Zusammenhang mit der anderen Frage,
ob die Taufe durch ehemals Abgefallene gültig sein könne. Im sogenannten

Ketzerstreit gab es heftige Auseinandersetzungen zwischen Rom und

Nordafrika, wo schon 220 n. Chr. eine Provinzialsynode die «Ketzertaufe»

abgelehnt hatte. Der Streit wurde erst beigelegt nach dem Märtyrertod
der beiden Bischöfe. Die «Ketzertaufe» wurde danach allgemein
anerkannt. Durchgesetzt hatte sich damals auch die milde römische Busspraxis.

Sie eröffnete allgemein eine einmalige Bussmöglichkeit für schwere
Sünden (Glaubensabfall, Mord, Unzucht). Da diese meistens bekannt
waren, hatte das Bekenntnis vor dem Bischof nicht den Sinn, die Sünden
offen zu legen, sondern die Bussbereitschaft zu bekunden, durch die er in

3 Der Hirt des Hermas, Gebot 3,4-5. Zitiert nach: Das Neue Testament und
frühchristliche Schriften, übersetzt und kommentiert von Klaus Berger und Christiane

Nord, Frankfurt a. M. (Insel) 1999, 843.
4 Bernhard Poschmann, Paenitentia secunda. Die kirchliche Busse im ältesten

Christentum bis Cyprian und Origines, Bonn (Hanstein) 1940, 368-424.

30



Versöhnung ohne Busse?

den Büsserstand aufgenommen wurde. Diese Handlung ist nicht als

Exkommunikation zu verstehen.5 Die Aufnahme in den Büsserstand zielte
gerade auf die Aufhebung des Ausschlusses aus der Gemeinschaft des

Brotbrechens, der über den Sünder wegen seiner Tat verhängt wurde. Das
Bussverfahren wurde von der Gemeinde mit Fürbitte und Büssersegnung
begleitet und ist so ein ekklesiales Geschehen. Hier kann eine Analogie
zum Katechumenat vor der Taufe gesehen werden, das ja eine stufenweise

Hinführung zur eucharistischen Gemeinschaft war. Diese diente nicht nur
der Unterweisung im Glauben und in der Ethik, sondern auch der Bewährung

des Taufkandidaten. Entsprechend sollte sich auch der Büsser in der
Abkehr von der getanen Sünde bewähren, und zwar durch die Übernahme

von Busswerken wie Fasten oder sonstigen, oft sehr schwerwiegenden
Verzichtleistungen. Alle Leistungen wurden aber nicht nur als rein
menschliche Anstrengung zur inneren Aufarbeitung der Schuld verstanden,

man wusste sich bei diesem Tun von der Gnade getragen. Die Rekon-
ziliation, die Wiederaufnahme in die volle kirchliche Gemeinschaft, wurde

zugleich als eine Feststellung über das wieder geheilte Verhältnis des

Sünders zu Gott verstanden. Die Busswerke als von der Gnade begleitete
menschliche Leistung, die Wiedereingliederung in die Kirche und die

göttliche Versöhnung durchdringen sich mithin. Bei Todesgefahr wurde
den Büssern jederzeit und ohne formelle Rekonziliation die Kommunion
gereicht, denn die Kommunionspendung bedeutet ja selbst schon reconci-
liatio cum ecclesia.

1.3 Die Krise der kanonischen Busse

Erfasste die römische Praxis neben den öffentlich bekannten Sünden
allmählich auch die in freiwilligem privatem Bekenntnis vorgetragenen Sünden,

so war der Bussvollzug in jedem Fall öffentlich. Der Büsserstand
hatte für den Betroffenen allerdings schwerwiegende Folgen: So war er in
manchen Fällen etwa zu sexueller Enthaltsamkeit verpflichtet. Ehemalige
Büsser durften auch nach der Rekonziliation nicht mehr heiraten; kirchliche

Ämter blieben ihnen verwehrt. Da Reich und Kirche in enger Verbindung

standen, gab es sogar zivilrechtliche Aspekte der Busse. Der Büsser

war beispielsweise auch nach Ableistung der Busse vom Militärdienst
ausgeschlossen und durfte nicht an Festspielen teilnehmen. Kurz: Mit der

5 Die gelegentliche Bezeichnung der Busse in der Alten Kirche als
Exkommunikationsbusse ist wohl nicht korrekt.

31



Klaus Rohmann

Bussleistung wurde letztlich die gesamte Existenz des Büssers infrage
gestellt. Bei der rigorosen Praxis der kirchlichen Busse, die den Sünder

überforderte, wundert es nicht, wenn die Busse auf das Sterbebett
verschoben wurde.

Die Sterbebusse [...] wird seit dem 6. Jahrhundert allen Christen nahe gelegt.
Sie gilt mehr und mehr als Akt der Frömmigkeit zur Vorbereitung auf einen

guten Tod. War die kanonische Busse ursprünglich ein aussergewöhnliches
Zugeständnis, um einem Sünder, der unter das Niveau der schon geschenkten
Heilssituation gefallen war, eine neue Chance zu geben, so ist die Sterbebusse

regulärer Heilsweg für die Situation des Sterbens. Rückschlüsse auf eine
anders geartete Einschätzung der durch die Taufe gestifteten Heilssituation
liegen nahe.6

2. Das Aufkommen der Privatbusse im frühen Mittelalter

2.1 Die Privatbusse und das irisch-keltische Mönchtum mit seinen
Besonderheiten

Mit der Verschiebung der kanonischen Busse auf das Sterbebett entstand
eine Lücke im christlichen Leben. Im Frühmittelalter blieb in der
Bevölkerung anscheinend ein tiefes Bedürfnis nach einer Bussform im Leben,
die die Menschen nicht überfordert, bestehen. Dieses Bedürfnis konnte auf
dem Kontinent jedoch zunächst nicht gestillt werden, da die Bischöfe an
der überkommenen Form der kirchlichen Busse unbedingt festhalten
wollten. Der Siegeszug einer wiederholbaren Form der Busse wurde darum

von ausserhalb, nämlich von den britischen Inseln her, angetreten.
In Irland hatte sich schon seit längerer Zeit - der genaue Zeitpunkt ist

noch nicht erforscht - eine andere Busspraxis durchgesetzt. So viel
erscheint als sicher: Das irische Busswesen hatten seinen Ursprung im
mönchischen Bereich und hängt aufs Engste mit der Eigenart des irischen
Mönchtums zusammen.

Anders als beispielsweise die ägyptischen Mönche gingen die irischen
Mönche nicht aus der Welt, sondern traten, wie der Historiker Albert Mir-
geler darlegt, «gewissermassen nur ein wenig abseits»7 der Welt. Dabei

6 Eva-Maria Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, Darmstadt

(WBG) 2002, 128.
7 Albert Mirgeler, Kritischer Rückblick auf das abendländische Christentum,

Freiburg i. Br. (Herder) 169, 85.

32



Versöhnung ohne Busse?

wollten sie dieser Welt ihr eigenes asketisches Ideal aufsetzen. Die natürliche

Verbindung mit den Clans erwies sich selbst für den irischen
Klostermann als ein starkes Band. Darum konnte man die Clans in Irland mit
dem Klostereintritt eigentlich auch nicht verlassen; vielmehr versuchte

man diese aus dem Kloster heraus zu Stämmen des neuen Volkes Gottes
umzuformen. Sich selbst verstanden die Mönche sozusagen als den leviti-
schen Oberbau dieses Volkes. Die hierarchischen Strukturen hatte die
irische Kirche zwar von der römischen übernommen, sie blieben vorläufig
jedoch sekundär und unbedeutend. Es gab zwar für ausgesprochen
bischöfliche Amtshandlungen geweihte Bischöfe, doch kehrten sie nach

getaner Tat in ihr Kloster zurück, wo sie unter der Jurisdiktion des Klosterabtes

standen. Diese Sitte hat sich in den angelsächsischen Klöstern
wenigstens in der Form bis in die Neuzeit erhalten, dass die Äbte zugleich
Bischöfe für einen Sprengel um das Kloster waren.

Die irischen Mönche hielten, wie gesagt, die Verbindung mit ihren
Clans, die sie zum neuen Gottesvolk umformen wollten. Als wichtigen
Weg zur Verchristlichung des Volkes sahen sie - gewiss nicht unproblematisch

- die Versittlichung an. In besonderer Weise suchten sie das alt-
testamentliche Gesetz zur Lebensregel für den Menschen in der Welt zu
machen. Nach Übertretungen des Gesetzes sahen sie eine Versöhnung
durch auf die Taten abgestimmte Busswerke vor. Auf diese Weise begann
die Zeit der Bussbücher, die nach Schwere der Gesetzesübertretung
abgestufte Tarife enthielten. Die älteste umfassende Sammlung von Busstarifen,

die uns bekannt ist, stammt aus dem 6. Jahrhundert.8

2.2 Der Siegeszug der Privatbusse aufdem Festland

Die an die Sippe gebundenen Kelten sahen als schwerstes Sühnemittel die

Verbannung aus der Heimat an. Darum wurde die Verbannung für immer
kaum und nur bei besonders scheusslichen Verbrechen als Busse auferlegt.
Die Mönche jedoch nahmen die Heimatlosigkeit freiwillig und gern auf
sich, und zwar nicht als Bussleistung, sondern als höchstes asketisches

Ideal. In heroischer Begeisterung wählten sie die sogenannteperegrinatio.
Mit der Aufforderung zur Wanderung in der Fremde wurde freilich ein

Urtrieb angesprochen, der sich sowohl bei den Kelten als auch bei den

8 Bernhard Poschmann, Busse und Letzte Ölung, (Handbuch der
Dogmengeschichte 4), Freiburg i. Br. (Herder) 1951, 66.

33



Klaus Rohmann

Germanen zeigte und der - wie Mirgeler ausführt - «in vielen ebenso
stark wirkte wie die Sippenbindung, der Trieb nämlich, als einzelne durch
Taten und durch aufrechtes Verhalten in der Gefahr sich einen Namen zu
machen.»9 Das mönchische Ideal der Heimatlosigkeit wirkte sich so in der

Missionierung der Angelsachsen und der germanischen und gallischen
Stämme auf dem Festland aus. Mit den missionierenden Mönchen kam die
Tarifbusse aufs Festland, ihr Weg lässt sich leicht verfolgen: Es ist derselbe

Weg, den die missionierenden Mönche nahmen.
Als sich die Privatbusse in der abendländischen Kirche verbreitete,

leisteten die Bischöfe gegen deren Einzug entschiedenen Widerstand.
Beispielsweise wehrten sich die Bischöfe auf der 3. Synode von Toledo (589)

dagegen, dass in verschiedenen spanischen Landstrichen «die Menschen
nicht nach dem Kanon, sondern abscheulicherweise in Entsprechung zu
ihren Sünden Busse tun, so dass sie so oft, wie es ihnen zu sündigen
beliebt, den Priester um Rekonziliation angehen.»10 In aller Schärfe verlangten

die 64 versammelten Bischöfe, dass die kanonische Form des Busswesens

mit Bussauflage, Büssersegen im Büsserstand und abschliessender
Rekonziliation befolgt werde. Die neue Busspraxis von den britischen
Inseln unterschied sich nämlich erheblich von der altkirchlichen: Einmal
war sie grundsätzlich öfter wiederholbar; sodann unterlagen ihr alle Sünden,

grosse wie kleine, und schliesslich ersetzte sie das öffentliche Verfahren

unter der Leitung eines Bischofs durch das private ausserliturgische
Verfahren unter der Leitung der Mönche und später der Priester.

Ein besonderes Kennzeichen der neuen Bussform war, wie gesagt, der
Gebrauch von Bussbüchern. Dieser fragte notwendigerweise nach der
Kategorie und der Schwere der Sünde und führte anschliessend zu einer
genauen Einteilung der Sünden. (Damit war den Moraltheologen auch nach
der Abschaffung der Bussbücher ein Betätigungsfeld für mehr denn ein
Jahrtausend erschlossen.) Auf verschiedenen Synoden wandten sich die
Bischöfe entschieden auch gegen die Verwendung dieser Bussbücher,
stifteten doch die allzu unterschiedlichen Versionen, die im Gebrauch waren,
Verwirrung. Die im Jahre 813 stattfindenden Reformsynoden von Tours

9 Mirgeler, Kritischer Rückblick (wie Anm. 7), 86.
10 «[...] non secundum canonem, sed foedissime pro suis peccatis homines agere

paenitentiam, ut quotiescumque peccare libuerit, totiens a presbytero reconciliari ex-
postulent.» Zitiert nach: Poschmann, Busse (wie Anm. 8), 66. «Secundum canones»
ist der feste Begriff für die ursprüngliche Bussform.

34



Versöhnung ohne Busse?

und Reims forderten darum die Beseitigung aller Bussbücher und die
Rückkehr zur alten Form. Indes waren die bereits geschaffenen Verhältnisse

stärker als der Einfluss dieser Synoden: Obgleich die Synode von
Paris im Jahre 829 gar die Verbrennung aller Bussbücher forderte, lebten
die alten Bussbücher hier und dort weiter und vermehrten sich, bis sie im
11. Jahrhundert schliesslich durch die grosse Reform Gregors VII. ausser
Kraft gesetzt wurden.11

Was den Inhalt der Bussforderungen angeht, so steht das Fasten im
Vordergrund, sodass in der Folge Büssen synonym mit Fasten werden
konnte. Die Fastenauflage kennt verschiedene Grade: vom Verzicht auf
bestimmte Speisen oder auf Wein bis zur Reduzierung der Speise auf
Wasser und Brot. Auch die Länge des Fastens bemass sich nach der Schwere

der Schuld: Angefangen von lebenslänglicher Busse für besonders
schwere Vergehen reicht die Skala bis zu Massnahmen von einem Tag. Für
Trunkenheit erhielt man beispielsweise - die Sanktionen sind je nach
Gutdünken des Verfassers eines Bussbuches unterschiedlich - sieben Tage
Fasten verordnet, für unmässiges Essen nur einen Tag, wie Poschmann
weiter ausführt. Die angegebenen Zeiten konnten dabei durch intensivere

Befolgung verkürzt werden, zum Beispiel durch völlige Enthaltung von
der Speise mit Nachtwachen und Psalmengebet in unbequemer
Körperhaltung. Die Verkürzung war schon deswegen notwendig, weil bei der
Höhe der Bussverpflichtung ein Menschenleben nicht ausgereicht hätte,

um sie zu erfüllen.12 Für Kranke, die nicht mehr fasten konnten, sah man
Redemptionen, die Ablösung der Bussverpflichtung durch Almosen, vor.
Allmählich setzte sich der Brauch der Redemptionen auch in der
Allgemeinheit durch. Es genügte schon die Tatsache, dass eine bestimmte
Verpflichtung schwierig zu erfüllen war, damit man sie sich in eine Geldgabe
umwandeln lassen konnte. Die Bussbücher enthielten schliesslich die
Ersatztarife sogleich mit aufgeführt. Freilich sollte man darin, wie Poschmann

sagt, nicht vorschnell einen Laxismus sehen, «weil die Redemp-
tionsleistung immer noch weit über das hinausgeht, was man dem
modernen Menschen als Sühne zumuten darf.»13

11 Vgl. a.a.O., 71f.
12 Vgl. a.a.O., 66.
13 A.a.O., 67.

35



Klaus Rohmann

3. Die Rolle des Bekenntnisses, der Reue und der Genugtuung
in der neuen Busspraxis

3.1 Beichte und Genugtuung

Von Anfang an war die Beichte ein notwendiger Teil der irischen
Busspraxis. Die Beichte war weniger notwendig im Hinblick auf die Rekonzi-
liation als vielmehr um der Genugtuung willen: Um das rechte Strafmass

zumessen zu können, musste der Priester die Sünden des Poenitenten kennen.

Das Beichten wird darum in der Mönchsregel Kolumbans ausdrücklich

als «interrogare debitum poenitentiae» (das Erbitten der Bussschuld)
umschrieben. Solche und ähnliche Formulierungen tauchten auch in der

Folgezeit immer wieder auf.14

Als mit der Zeit jedoch die zu verrichtende Genugtuung gemildert
wurde, ja die Busswerke mit den wegen der verwirrenden Vielfalt verpönten

Bussbüchern in Verruf gerieten, erlangte die Beichte selbst den
Charakter eines Busswerkes. Ihr Sühnewert wurde in der mit ihr verbundenen

Beschämung und Selbstüberwindung gesehen, sodass das Wort «Beichte»
nicht mehr allein für das Bekenntnis vor dem Priester, sondern immer
mehr auch für die kirchliche Busse überhaupt verwendet wurde.

Allmählich wurde die Beichte zum Busswerk schlechthin und die Sitte

kam auf, die Sünden - zur Busse - gleich mehreren Personen zu beichten.

Die Kraft des Bekennens wurde - wie in einer Magie des Aussprechens

- als so gross angesehen, dass die Beichte vor einem Laien als für
den Notfall ausreichend erklärt wurde. Da fortan alles Gewicht auf dem
Beichten lag, kam aber auch für den Normalfall der Laienbeichte ein grösseres

Gewicht zu, obgleich am alten Grundsatz, dass schwere Sünden un-
erlässlich die Kirchenbusse und damit die Beichte vor dem Priester verlangen,

festgehalten wurde.
Der mit der Beichte vor dem Priester verbundene Ritus bedeutete das

Ende der Bussaufnahme und entsprach liturgisch dem der Bussaufnahme
beim öffentlichen Bussverfahren. Die Rekonziliation, auf die ich nun zu
sprechen komme, war ein Akt für sich, vorläufig nach wie vor von der
Beichte und der Bussauflage getrennt.

14 Vgl. a.a.O., 75.

36



Versöhnung ohne Busse?

3.2 Beichte und Rekonziliation

Die keltische Bussordnung verlangte ausdrücklich, dass der Büsser erst
nach erfolgter Genugtuung wieder zur vollen Kirchengemeinschaft
zugelassen werde. In der Praxis verfuhr man jedoch sowohl in der keltischen
als auch in der fränkischen Kirche milder und gewährte die Rekonziliation

schon nach Verrichtung eines Teils der Bussauflage. Der Akt der
Rekonziliation war überhaupt nur bei Sünden notwendig, die nach dem Urteil
des Priesters schwer waren. Ansonsten wurde das Bussverfahren mit der

Auflage der Busse abgeschlossen. Die «schweren Sünder» mussten jedoch
ein zweites Mal, und zwar, wenn sie zu Beginn der Quadragesima
gebeichtet hatten, am Gründonnerstag, zur Rekonziliation kommen. Die
Leute kamen aber vielfach nicht mehr zum zweiten Mal, lag doch in ihrem
Bewusstsein das ganze Gewicht des Bussvorgangs auf der Beichte. So

führte die Schwierigkeit, die Gläubigen ein zweites Mal zur Rekonziliation

zu bewegen, von selbst dazu, die Beichte und die Rekonziliation
zusammenzulegen. Was zuvor als Ausnahme galt, nämlich für den Fall, dass

der Poenitent am Gründonnerstag am Erscheinen gehindert war, wurde
nun - etwa um das Jahr 1000 - zur Regel. Damit wurde aber auch die
Rekonziliation weitgehend ihres Sinns beraubt und die Bezeichnung
«Rekonziliation» geriet dementsprechend selbst ausser Gebrauch; die Tätigkeit

des Priesters wurde nunmehr als «Absolvieren» bezeichnet. Indem
die Sündenvergebung in erster Linie als Wirkung der persönlichen
Bussleistung angesehen wurde und eine formelle Rekonziliation wegfiel, konnte

man in der Tätigkeit des Priesters nur noch eine fürbittende Tätigkeit
zur Unterstützung des Büssers bei der Genugtuung sehen, wie sie in der
Form des Segenswunsches bei der Bussauflage, des sogenannten Büsser-

segens, seit alters gebräuchlich war. Das Wort «Absolvieren» bezeichnete

ursprünglich einen solchen Segenswunsch - nun aber nicht mehr.15

3.3 Die Verhältnisbestimmung von subjektiven und ekklesialen Anteilen
im Busssakrament

Erst im Hochmittelalter fand eine weitergehende Reflexion der Bedeutung
der kirchlichen Lösegewalt im Verhältnis zur Leistung des Poenitenten
statt. Mit der Herausbildung des Sakramentsbegriffs rückte das Tun der
Kirche auch bei der privaten Busse deutlicher in den Blick. Schrieb noch

15 Vgl. a.a.O., 78f.

37



Klaus Rohmann

Petrus Abaelard, der Vater der scholastischen Methode, die Sündenvergebung

eindeutig dem subjektiven Faktor zu, so stellte etwa Hugo von
St. Viktor im Widerspruch zu Abaelard differenziertere Erwägungen an:

Dem subjektiven Moment, im Wesentlichen der Reue, schrieb er die Kraft
zu, die Herzenshärte des Sünders zu brechen, der priesterlichen Absolution

aber die Gewalt, die ewige Höllenstrafe aufzuheben.
In der skotistischen Busslehre hingegen verschob sich das gesamte

Gewicht auf die kraft sakramentaler Gewalt (ex opere operato) vollzogene
Lossprechung des Priesters. Die priesterliche Lossprechung ist für Duns
Scotus der zentrale Inhalt des Busssakramentes. Der Reue weist er lediglich

eine Funktion ausserhalb des Busssakramentes zu. Dort besitze sie

wirklich eine sündentilgende Kraft. Ein nachträglicher Empfang des

Busssakramentes könne nach vollkommener Reue nur noch die Gnade
mehren. Da die vollkommene Reue aber sehr schwer ist, trete in den Fällen,

da sie nicht vorhanden ist, an ihre Stelle «ex pactu Dei» die Kraft des

Sakramentes ein. Dabei seien die subjektiven Elemente eine notwendige
Disposition, nicht aber Teile des Sakramentes selbst.16

Erst Thomas von Aquin gelang es mittels der Unterscheidung
zwischen Material- und Formursachen, das Tun des Büssers und das Tun der

Kirche angemessen zu integrieren: Die Absolution bekommt als Form des

Busssakramentes eine ursächliche Bedeutung für die Sündenvergebung;
Reue, Bekenntnis und Genugtuung sind als Materie des Sakramentes aber

für die Wirkkraft der Absolution notwendig. Vom Bekenntnis trennt Thomas

dabei deutlich die Genugtuung als ein eigenständiges Element, das

zum Sakrament gehört (satisfactio sacramentalis). In der Genugtuung
sieht der Aquinat einen zweifachen Sinngehalt: Einmal bedeutet sie die

Wiedergutmachung gegenüber dem Opfer einer begangenen Schuld
aufgrund der ausgleichenden Gerechtigkeit. Dies steht für ihn an erster Stelle.
Sodann hat die Genugtuung aber auch eine Rückwirkung auf den Sünder:
Sie soll ihn vor künftigen Sünden bewahren.17

16 Vgl. a.a.O., 98-103.
17 «Dupliciter potest satisfactio definiri. Uno modo respectu culpae praeteritae,

quam recompensando curat, et sic dicitur quod satisfactio est iniuriae illatae recom-
pensatio secundum iustitiae aequalitatem [...]. Alio modo potest definiri, secundum

quod praeservat a culpa futura.» Scriptum super sententiis (Sentenzenkommentar) 4

sent. 15.1.1.3 c; vgl. ib. 2 c u. ad 1, in: Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici
Opera omnia iussu Leonis XIII. P. M. édita, cura et studio fratrum praedicatorum,
Roma 1882ff.

38



Versöhnung ohne Busse?

3.4 Einige Nachwirkungen der Tätigkeit der iroschottischen Mönche

3.4.1 Busssakrament als Voraussetzung für das Altarsakrament

Als die irischen Mönche sich in besonderer Weise der kirchlichen
Busspraxis annahmen, leiteten sie nicht nur eine neue Entwicklung des Busswesens

ein, sondern gaben der Busse in der neuen Form eine zentrale Bedeutung

für das christliche Leben, die sie zuvor keineswegs gehabt hatte. Gar
früh schon wurde die Beichte als Voraussetzung zum Empfang des

Altarsakramentes angesehen. Die Warnung des Paulus vor einem unwürdigen
Empfang des Sakraments - «wer isst und trinkt, der isst und trinkt sich das

Gericht, wenn er den Leib nicht unterscheidet» (1 Kor 11,29) - legte der
Mönchsvater Kolumban dahingehend aus, dass das eucharistische Sakrament

sozusagen ein Tribunal sei, dem man durch die freiwillige Vorwegnahme

des Gerichts in der Busse zuvorkommen müsse. Angesichts des

allgemeinen Sündenbewusstseins erschien es wie selbstverständlich, dass man
sich vor dem Empfang der Kommunion dem Gericht des Busssakramentes
unterstellte. So leistete man auch kaum Widerstand, als man es nicht mehr
dem Gewissen des Einzelnen überliess, «ob er in seinem jeweiligen sittlichen

Zustand die Beichte zur Vorbereitung auf die Kommunion für notwendig

erachtete», sondern die Beichte für alle, «ganz abgesehen von der
Schwere ihrer Sünden»18 zu bestimmten Zeiten pflichtmässig machte, um
auf diese Weise Einfluss auf das sittliche Leben zu nehmen. Für England ist
die periodische Pflichtbeichte schon im 7. Jahrhundert bezeugt; vom 9.

Jahrhundert an gab es auch auf dem Festland regionale Vorschriften für die

Häufigkeit der Pflichtbeichte. Mindestens seit dem 12. Jahrhundert begnügte

man sich überall mit der Beichte und Kommunion einmal im Jahr, eine

Entwicklung, die vom Vierten Laterankonzil 1215 sanktioniert wurde.
Es gibt allerdings auch Belege dafür, dass sich die Einführung der

Beichtpflicht nicht immer ganz reibungslos vollzog. So beklagte der
Kulturadlatus Karls des Grossen, Alkuin, dass Laien im westgotischen
Gallien den Priestern nicht ihr Bekenntnis vorlegen wollen.19 Und Jonas

von Orleans (f843) reagierte unwillig auf die «neugierige Frage», «wo
denn, im Neuen Testament die Beichte vor dem Priester angeordnet sei»20.

Immerhin konnte sich die Verbindung von Busssakrament und Altarssakrament

seit dem 12. Jahrhundert durchsetzen. Diese Tatsache hatte für die

18 Poschmann, Busse (wie Anm. 8), 74.
19 Vgl. ebd.
20 Ebd.

39



Klaus Rohmann

Entwicklung der abendländischen Christenheit weitreichende Folgen. Dabei
ist Mirgelers Einschätzung zuzustimmen: «Für die alte Christenheit hatte
die Teilnahme am eucharistischen Kult und damit das Statusbewusstsein des

erlösten Gottesvolkes im Vordergrund gestanden; jetzt nahm die sittliche
Bemühung um die Erfüllung der Gebote diese zentrale Stelle ein.»21

3.4.2 Die Konzentrierung auf den Dekalog

In letzterer Formulierung Mirgelers wird auch sichtbar, worum es den

keltischen Mönchen bei der Erziehung der Christen zur Sittlichkeit
vornehmlich ging: um die Erfüllung der zehn Gebote. Ergänzt wurde der

Dekalog des Alten Testaments durch dessen Ritualgesetz. Die keltischen
Mönche hatten überhaupt ein enges Verhältnis zum Alten Testament, so
verstanden sie ihre Aufgabe auch als ein prophetisches Amt.
(Höchstwahrscheinlich ist durch sie auch der Brauch der Königssalbung zu neuer
Geltung gekommen.)

Die Konzentrierung auf den Dekalog brachte für die gesamte spätere
Entwicklung der Christenheit weitreichende Folgen mit sich. «Auch das

grundlegende Gesetz des Dekalogs kann ja, wie jedes Gesetz, im Grunde

nur restriktiv wirken, nicht eigentlich Moral erzeugend, sondern nur
Unmoral verhindernd», schreibt Mirgeler. «Das ist gewiss nichts Geringes,
aber doch als solches noch nicht eine christliche <Erfüllung des Gesetzes).»22

Eine besondere Bedeutung unter den moralischen Vorschriften mas-
sen bereits die keltischen Mönche den Verboten der Geschlechtsmoral bei.

Im Falle der recht allgemein gehaltenen Bestimmungen des sechsten und

neunten Gebotes ergänzten sie nach Mirgeler diese anhand der genaueren
des jüdischen Ritualgesetzes. Mirgeler schreibt dazu:

So war auch in der Ehe der eheliche Verkehr in der Fastenzeit, in der
Vorbereitungszeit der Weihnacht (oft ebenfalls bis zu vierzig Tagen), ferner an allen
Samstagen und Quatembertagen unter schwerer Sünde verboten. Da auch an
den übrigen Tagen dem Geschlechtsverkehr wegen der damit verbundenen
Lust eine wenigstens leichte Sündhaftigkeit imputiert wurde, konnte
allerdings als durchgängiges Erlebnis christlicher Seelsorge ein Bewusstsein
unausrottbarer Sündhaftigkeit um sich greifen, das selbst der Reformation
seinen Stempel aufdrückte.23

21 Mirgeler, Kritischer Rückblick (wie Anm. 7), 23.
22 A.a.O., 92.
23 Ebd.

40



Versöhnung ohne Busse?

4. Die Ablösung von Sündenstrafen durch Redemptionen und Ablässe

Das altkirchliche Busswesen bestand, wie ausgeführt, wesentlich aus

Satisfaktionen, der Ausführung von Busswerken, die von den Gemeinden
mit Gebet und Segnungen begleitet wurden, und der Rekonziliation, der

vollen Wiedereingliederung in die Kirchengemeinschaft. In der Rekonziliation

sah man zugleich die Versöhnung mit Gott. Die Genugtuung stand
auch im Mittelpunkt der Privatbusse, wie sie im Frühmittelalter aufkam.
Um die Genugtuung in einem angemessenen Verhältnis zu den Sünden der
Büssenden zu setzen, entwickelte man Tarifbussen, die in Bussbüchern
fixiert waren, die sich allerdings, wie ausgeführt, nicht bewährten. Den
Satisfaktionen lag die Erkenntnis zugrunde, dass die Sünden der
Menschen Folgen haben, die sich auf den Sünder selbst wie auf den Leidtragenden

weiter auswirken können. Da eine echte Wiedergutmachung oftmals
nicht möglich war, wurden Ersatztätigkeiten verlangt, die sowohl in der

kanonischen wie in der Privatbusse in einem angemessenen Verhältnis zur
Art und Schwere der Tat standen.

Die Angemessenheit zur Tat aber verlangte oftmals eine Genugtuung,
die tief in die tägliche Lebensführung eingriff. Aus pastoraler Milde wurden

dann Ersatzleistungen geschaffen, sogenannte Redemptionen. Auch
im Fall der Privatbusse gab es allmählich immer mehr Ablösungen von
Satisfaktionsverpflichtungen. Sie bestanden zumeist aus Almosen. In den

Ersatzleistungen durch Geldgaben lag freilich zuinnerst die Möglichkeit
zu einem Missbrauch. Theologisch wurde die Tatsache von Ersatzleistungen

damit begründet, dass die Verdienste Christi und der Heiligen den

notwendigen Ausgleich geschaffen hätten.
Die Bussauflagen wurden im Hochmittelalter immer häufiger als

Sündenstrafen bezeichnet. Das lateinische Wort für Busse, paenitentia, hatte
sich bereits im Spätlateinischen zu poenitentia abgeschliffen.24 Das Wort
poenitentia brachte man nun fälschlicherweise etymologisch mit poena,
Strafe, in Verbindung: Diese Tatsache hatte dazu geführt, dass in
Satisfaktionsleistungen wie auch in ihren Ablösungen, etwa durch Geldgaben,
Strafen gesehen wurden. Dies entsprach bei der Schwere der Auflagen
auch dem allgemeinen Empfinden. Entsprechend entwickelte sich die
Redeweise von Sündenstrafen.

24 In Dokumenten der römisch-katholischen Kirche finden sich bis heute beide

Sprachversionen.

41



Klaus Rohmann

Um die Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert kam die Bezeichnung
«Ablass» für die Ablösung von Sündenstrafen auf. Die lateinische
Bezeichnung für den Ablass, indulgentia poenae, legt nahe, dass der Nach-
lass von den oft harten Sündenstrafen als eine Erleichterung gedacht war.
Denn indulgentia beinhaltet Nachsicht, Milde, Güte, Gnade. Als aber im
16. Jahrhundert der Ablass - als Tilgung der Sündenstrafe in diesem
Leben und, falls hier noch nicht hinreichend Genugtuung geleistet worden

war, auch jenseits im Purgatorium - mit seinen Geldablösungen zu
Geschäften mit grossen Erlösen pervertiert worden war, geriet er zurecht in
die Kritik Luthers. Während des Lutherjahrs 2017 empfand ich es

allerdings als ärgerlich, dass in theologischen und kirchlichen Verlautbarungen

stets davon gehandelt wurde, durch den damals in der Predigt
angepriesenen Ablass sei die Tilgung der Sündenschuld versprochen worden.
Von Sündenstrafen war, wohl aus Unkenntnis, kaum die Rede. Lür Luther
selbst war der Unterschied zwischen beiden noch selbstverständlich: Dies
wird in seinen 95 Thesen deutlich, die ohne diese Differenzierung nicht
verständlich sind. So schreibt er: «Die päpstlichen Ablässe können nicht
einmal die kleinste der lässlichen Sünden tilgen, was die Schuld betrifft.»
(These 76) Zum kirchenrechtlichen Akt der Sündenstrafen bemerkt
er: «Deshalb meint der Papst mit vollkommener Erlass aller Strafen> nicht
einfach <aller>, sondern nur derjenigen, die er selbst auferlegt hat.»

(These 20) Ein kirchenrechtlicher Erlass aber kann nur die Lebenden
betreffen: «Sterbende lösen mit dem Tod alles ein; indem sie den Gesetzen
des Kirchenrechts gestorben sind, sind sie schon dem Rechtsanspruch
enthoben.» (These 13) Luther erweist sich übrigens als Kenner der
Bussgeschichte, wenn er von der Reihenfolge von Sündenstrafen und Lossprechung

sagt: «Einst wurden kirchliche Bussstrafen nicht nach, sondern

vor der Lossprechung auferlegt, gleichsam als Proben echter Reue.»

(These 12) Hier äussert er sich mithin über Bussstrafen in ihrer Wirkung
auch wertschätzend. Allerdings sieht Luther in der Satisfaktion die
Gefahr, dass hier einer rein menschlichen Leistung das Wort geredet wird,
die der Rechtfertigung allein aus Gnade widerstreitet. So sehr Bussstrafen
auch die Echtheit der Reue erweisen können, so können doch Sündenstrafen

ebenso wie die Sündenschuld selbst nur aufgrund der Reue aufgehoben
werden: «Jeder wahrhaft reumütige Christ erlangt vollen Erlass von Strafe
und Schuld, der ihm auch ohne Ablassbrief zukommt.» (These 36)

Das Tridentinum hingegen sieht nur kurze Zeit später die Satisfaktion

als unabdingbar zum Busssakrament gehörig, weshalb ihr gleich
mehrere Canones gewidmet werden. In den Lehraussagen dieses Kon-

42



Versöhnung ohne Busse?

zils wird die Notwendigkeit der Satisfaktion auch anthropologisch mit
der präventiven und heilenden Wirkung der Genugtuung begründet.25
Menschliche Satisfaktion im Bussgeschehen aber sei abhängig und
getragen von der Gnade Gottes. «Diese Genugtuung, die wir für unsere
Sünden ableisten, ist aber auch nicht so die unsrige, dass sie nicht durch
Christus Jesus wäre; denn wir, die wir aus uns als aus uns (allein) nichts

vermögen, vermögen mit der Mitwirkung dessen, der uns stärkt, alles

[vgl. Phil 4,13].»26

5. Die Notwendigkeit, Sündenfolgen aufzuarbeiten

Hält das Tridentinum grundsätzlich an der Dreiheit von Reue, Bekenntnis
und Genugtuung als materiellen Voraussetzungen für das Busssakrament
fest, so hat sich in der Praxis dieses Sakraments das Element der Genugtuung

sehr schnell verflüchtigt. Nicht dass dieses aufgegeben worden wäre,

doch wurde es auf eine Gebetsauflage reduziert: «einen Rosenkranz
oder ein Vaterunser zur Busse». Dabei hatte das Konzil von Trient
ausdrücklich darauf hingewiesen, dass nicht aus einer falsch verstandenen

Milde besonders bei schwerer Schuld ein zu geringes Busswerk aufgegeben

werde dürfe. Ein Gebet «zur Busse», wie es sich in der römisch-katholischen

Beichte bis heute erhalten hat, wird aber von den Beichtenden
kaum noch als Genugtuung verstanden. Vor diesem Hintergrund spricht
der Wiener Pastoraltheologe Zulehner zurecht vom Busssakrament als

von einem «Bussumgehungssakrament»27.
Konnte das Hochmittelalter noch unbefangen von Sündenstrafen

reden, so erscheint dies in unserer Zeit als anstössig und mit unserem
Gottesbild nicht vereinbar. Bereits das Konzil von Trient merkte an: «Sie [die
alten Väter] waren [...] aber nicht der Ansicht, das Sakrament der Busse
sei ein Ort des Zornes und der Strafen.»28 Ebenso formuliert Küry:

Glaube und Reue konkretisieren sich, wenn sie echt sind, einerseits in der
Gewissenserforschung und in der (allgemeinen und besonderen Beichte [...]

25 Vgl. Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und
kirchlichen Lehrentscheidungen, lateinisch - deutsch, hg. von Peter Hiinermann,
Freiburg i. Br. (Herder) 371991 [= DH], 1690.

26 DH(wieAnm. 25), 1691.
27 Paul M. Zulehner, Prinzip und Verwirklichung. Am Beispiel Beichte,

Frankfurt a. M. (Knecht) 1979, 102.
28 DH (wie Anm. 25), 1692.

43



Klaus Rohmann

und andererseits im guten Vorsatz und in der Wiedergutmachung, die aber

nicht den Charakter einer Strafe und Genugtuungsleistung, sondern den einer
freien Gehorsamsverpflichtung haben, deren Erfüllung durch die
Vergebungsbitte selbst gefordert ist.29

Mit «Genugtuungsleistung» meint Küry wohl eine äusserlich auferlegte

Sanktion, die nicht aus dem Beichtvorgang selbst fliesst. Von Sündenstrafen

ist in der Theologie im Zusammenhang mit dem Busssakrament

allgemein nicht mehr die Rede.30 Dennoch ist das, was mit Satisfaktion
oder Genugtuung gemeint ist, im Sakrament der Versöhnung unverzichtbar,

hat dieses Element doch in den Anfängen des Busswesens eine Hauptrolle

gespielt und sich fast durch die gesamte Bussgeschichte als ein wichtiges

Element erwiesen - wenn auch zuletzt nicht mehr mit einem grossen
Stellenwert. Aber nicht nur aus theologiegeschichtlichen Gründen ist daran

festzuhalten, vielmehr legt es die Erfahrung der Lebenswirklichkeit
nahe, die gerade heute besonders geschärft wahrgenommen wird.

Nehmen wir einmal an, einem Mann wird - beispielsweise bei einem
Einkehrwochenende - bewusst, wie unbegründet und masslos eifersüchtig

er sich seiner Frau gegenüber erwiesen und wie sehr dies seine Ehe

belastet hat. Bei einem gegebenen Anlass nutzt er die Gelegenheit zu einer

persönlichen Beichte, und der verantwortliche Priester wird ihn darauf
hinweisen, dass sein Fehlverhalten mit der Absolution und der Versöhnung

mit Gott noch nicht aus der Welt sei und er nicht schlichtweg erleichtert

sein könne. Denn Versöhnung bedeute nicht: Schwamm drüber. Seine

Sünde hat Folgen, die aufgearbeitet werden müssen, vielleicht sogar unter

grossem Aufwand. Einmal muss er an sich selbst arbeiten, um seine

krankhafte Eifersucht zu überwinden. Dies geschieht nicht von heute auf

morgen. Vor allem muss das Verhältnis zu seiner Frau in einen nicht mehr
belasteten Zustand gebracht werden. Möglicherweise bedarf es dazu der

Hilfe einer Eheberatung.
Was früher mit Sündenstrafen gemeint war, lässt sich heute besser

ausdrücken als Sündenfolgen. Dieser Ausdruck hat den Vorteil, dass daran

aufgezeigt werden kann, dass die Folgen sich aus dem Tatgeschehen der
Sünde selbst ergeben und nicht wie eine äussere Sanktion hinzukommen,
was heute mit dem Begriff «Sündenstrafen» assoziiert werden könnte.

29 Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,

2. erg. Aufl., hg. von Christian Oeyen, Stuttgart (Ev. Verlagswerk)31982, 206.
30 «Sündenstrafen» tauchen in den Dogmatiken höchstens noch in der Eschatologie

auf, namentlich in der Lehre vom Purgatorium.

44



Versöhnung ohne Busse?

Gewiss ist es nicht so einfach, wie im angeführten Fallbeispiel die Folgen
der Tat abzuschätzen und die Wege einer Wiedergutmachung zu gehen.
Das rechtfertigt aber nicht einen Verzicht auf Genugtuung. Begnügt man
sich mit einem Versöhnungszuspruch, wird menschliche Schuld
möglicherweise verharmlost und redet man einer billigen Gnade das Wort.

Sündenfolgen müssen «abgebüsst», d.h., aufgearbeitet werden. Das
kann durchaus mühsam sein. Gegebenenfalls muss auch, wie im
angeführten Fallbeispiel, die Hilfe eines Therapeuten in Anspruch genommen
werden. Dennoch ist grundsätzlich die Aufarbeitung nicht getrost allein
einem Therapeuten zu überlassen. Sie ist Teil des Versöhnungsgeschehens
und dafür darf auch die Hilfe Gottes in Anspruch genommen werden.

Das traditionelle kirchliche Busswesen war täterzentriert und damit
weithin opferblind. Im öffentlichen Bewusstsein stehen heute die Opfer
von Verbrechen im Vordergrund, während man früher mehr oder weniger
nur auf die Täter geschaut hat. Im Rechtswesen wird daher beispielsweise
häufig ein Täter-Opfer-Ausgleich gefordert. Dem geschärften Bewusstsein

heute kommt entgegen, dass auch im kirchlichen Raum wieder stärker

der Fokus auf die Aufarbeitung von Sündenfolgen gelegt wird, die
immer auch die Geschädigten mit im Blick haben muss. Aus heutiger Sicht

mag es überraschen, wenn Thomas von Aquin zu seiner Zeit31 bei der

Behandlung der Satisfaktion davon spricht, dass sie in erster Linie einen

Ausgleich mit dem durch die Sünde Geschädigten bewirken soll und erst
dann den Täter bessern soll, damit er vor Wiederholungen der sündhaften
Tat bewahrt werde. Heute erscheint dieser Blick auf die Sündenfolge in
zweifacher Richtung geradezu modern. Auf jeden Fall haben wir es mit
dem sozialen Aspekt der Sünde zu tun: Versöhnung mit Gott erfordert
auch die Versöhnung mit den leidvoll betroffenen Menschen. Ein zweiter

Aspekt ist darüber hinaus nicht unwichtig: Dem zur Umkehr Bereiten soll
die Arbeit an den Folgen seiner Tat zu einem neuen Leben verhelfen,
indem sie die sündhafte Haltung, die sich ihm eingeprägt hat, zu überwinden
sucht. Vor allem in der persönlichen Beichte müsste dazu gemeinsam mit
dem Poenitenten nach Wegen gesucht werden.

Welche Rolle spielen in diesem Zusammenhang die Rituale, die in
unseren Gebetbüchern angeboten werden? Alle drei Formulare für die
Feier der Versöhnung im Gesang- und Gebetbuch «Eingestimmt»32 beste-

31 Vgl. Anm. 17.

32 Vgl. Eingestimmt (wie Anm. 2). 38-49.

45



Klaus Rohmann

hen im Wesentlichen aus dem Schuldbekenntnis (nach stiller Besinnung)
und der Lossprechung. Ein ausdrücklicher Verweis auf die Notwendigkeit
einer Genugtuung fehlt. Lediglich im Schuldbekenntnis der ersten Form
(Nr. 37) findet sich der Satz: «Lass uns neu beginnen und mache uns fähig,
wieder gut zu machen, was wir verschuldet haben.» Ein einzelner Satz
aber lässt sich leicht überhören bzw. überlesen. Auch im CG I gibt es weder
in der gemeinsamen Bussfeier noch in der Vorlage zur Einzelbusse einen
Teil, der auf eine Wiedergutmachung hinweist.33 Im Sinne des oben

Ausgeführten halte ich eine entsprechende künftige Ergänzung für notwendig.
Hier sind die liturgischen Arbeitskreise gefordert.

Zum Thema Aufarbeitung der Sündenfolgen möchte ich abschliessend
Eva-Maria Faber zitieren:

Bei beiden Aspekten [der Genugtuung] ist damit zu rechnen, dass diese
Aufarbeitung so einfach gar nicht ist. Insofern gehört zur Busse auch das Ausleiden

der eigenen Vergangenheit. Dies hat auch mit der christologischen Deutung

des Beichtgeschehens zu tun. Es geht um die Bereitschaft, die eigenen
Sünden auf sich zu nehmen, als Nachfolge des Gekreuzigten.34

Klaus Rohmann (*1939 in Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theol., Studium der
Theologie, Philosophie und Pädagogik in Paderborn, München und Bonn.
Er unterrichtete nach einigen Kaplansjahren zunächst als Studienrat Religion,

Hebräisch und Erziehungswissenschaft an Gymnasien in Essen. Danach
lehrte er von 1981 bis 2002 als Professorfür Systematische Theologie - seit
1994 zusätzlich Philosophie - an der Katholischen Fachhochschule
Norddeutschland in Osnabrück und Vechta. Seit 2004 wirkte er, der sich nach
seiner Emeritierung der altkatholischen Kirche anschloss, mit einigen
Lehrveranstaltungen als Lehrbeauftragter am Alt-Katholischen Seminar der
Universität Bonn. Von 2013 bis 2016 war er als Adjunct Research Professor am
Departmentfür Christkatholische Theologie an der Theologischen Fakultät
der Universität Bern assoziiert.

Adresse: Römerstrasse 118, D-53117 Bonn
E-Mail: drrohmann@aol.com

33 Vgl. CG I (wie Anm. 1), 236-240 (Gemeinsame Bussfeier) und 241-243
(Einzelbusse).

34 Eva-Maria Faber, Einführung (wie Anm. 6), 141. - Nach Abschluss meines

Beitrags bin ich auf eine weitere Arbeit zur satisfactio gestossen: Dorothea Sattler,
Gelebte Buße. Das menschliche Busswerk (satisfactio) im ökumenischen Gespräch,
Mainz (Matthias-Grünewald-Verlag) 1992.

46



Versöhnung ohne Busse?

Summary

From the very beginning, the element of satisfaction was central to the institution
of Christian atonement. Initially severe sanctions were inflicted on penitents who
had committed grave sins and were asking for reconciliation with the church.
Gradually these sanctions were usually replaced by compensatory disciplines
such as fasting. Since the High Middle Ages those sanctions were called punishments

for sins. Today, the concept of punishment for sin seems incommensurate
with the belief in a benign God. Nevertheless, the reality of satisfaction still
remains relevant. Satisfaction has two aspects: the relationship to those people who
have been hurt or offended by the sinner must be healed, and secondly, the sinner
him- or herself has to do work to avoid committing further sins. Whereas the idea
of satisfaction has vanished from the liturgical rites of our churches, it should be
reintroduced as a means by which the sinner is confronted with the consequences
of his or her trespasses, and not only with the sins as such.

Schlüsselwörter — Key Words

Busssakrament - Geschichte der christlichen Versöhnung - Satisfaktion - Ab-
lass - Folgen der Sünde

47


	Versöhnung ohne Busse?

