Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 1

Artikel: Versbhnung ohne Busse?

Autor: Rohmann, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versohnung ohne Busse?

Klaus Rohmann

Die offentliche Wirksamkeit Jesu beginnt im Markusevangelium nach der
Aussage, dass das Reich Gottes nahe ist, mit dem programmatischen Auf-
ruf: «Kehrt um und glaubt an das Evangelium.» (Mk 1,15) Die Bedeutung
des griechischen Begriffs petdvolo wird in deren deutschen Ubersetzung
«Umkehr» (EU) selbstverstindlich nicht voll ausgeschopft. Geht es doch
in keinem Fall um ein dusseres Verhalten. Vielmehr meint der Begriff
zunichst eine Sinnesidnderung; der Denkvorgang muss sich aber auch auf
das Leben auswirken. Dementsprechend meint der hebrédische Begriff w12
(Sub), der (bereits) in der Septuaginta mit petdvola iibersetzt wird, eine
Umkehr zu Gott nicht nur im Denken, sondern in der ganzen Existenz.

In ilteren deutschen Ubersetzungen findet sich dafiir durchweg der
Ausdruck «Busse tun». Demnach wurde das vierte Sakrament als Busssa-
krament bezeichnet. Das Wort «Busse» ist im Deutschen sprachlich mit
bass, «besser», verwandt und bedeutet Besserung. Es bezeichnete die Ge-
nugtuung des Siinders gegeniiber Gott und besitzt einen starken Akzent
auf dem Tun des Menschen.

Um die alleinige Macht Gottes, Siinden zu vergeben, auch sprachlich
zur Geltung zu bringen, hat die nachkonziliare rémisch-katholische Theo-
logie den Begriff der Busse zuriickgedringt. In den Gesangbiichern der
christkatholischen wie der altkatholischen Kirche der Utrechter Union
stehen die entsprechenden Gottesdienste unter der Uberschrift «Versch-
nung». Das schweizerische Gebet- und Gesangbuch merkt dazu an,
netavola werde «etwas missverstindlich mit <Busse> wiedergegeben».!
Das altkatholische Gesangbuch «Eingestimmt» fiigt — um der Tradition
Geniige zu tun — das Wort «Busse» jeweils an die Uberschrift an: «Die
Feier der Versohnung — Bussfeier».2 Vom kirchlichen Gebrauch ist im
deutschen Sprachraum das Wort «Busse» immer mehr in den alltédglich
profanen und (verwaltungs-)rechtlichen Bereich geriickt, nunmehr aber
nicht mehr in seiner aktiven, sondern in einer passiven Bedeutung. Busse

I Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz [= CG I,
Basel (Christkatholischer Schriftenverlag) [2004], 235.

2 Eingestimmt. Gesangbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2003.

28 IKZ 108 (2018) Seiten 28-47



Versohnung ohne Busse?

hat sich zu einer von aussen auferlegten Strafe oder Wiedergutmachung
entwickelt, die unabhiingig von der inneren Einstellung ist.

Mit einer Begriffsdnderung vollzieht sich in der Regel auch eine Be-
deutungsverschiebung, wobei mitunter bedauerliche Verluste einhergehen
konnen. Im Folgenden mochte ich aufzeigen, welche Verluste die oben
genannte Umbenennung von der «Busse» zur «Umkehr» bzw. in deren
Umfeld in unseren Gebetbiichern eingetreten sind. Zumal aus dem Evan-
gelium keine konkreten Anweisungen herauszulesen sind, wie Akte der
Siindenvergebung im kirchlichen Raum zu gestalten sind, bleiben nur zwei
Massstibe: die Geschichte der kirchlichen Bussverfahren und die Le-
benswirklichkeit der Menschen, also ein anthropologischer Gesichts-
punkt. In der Geschichte liegen allerdings etliche Schwierigkeiten: Kein
anderes Sakrament hat so viele Wandlungen erfahren wie das Busssakra-
ment. Liturgische Verdnderungen gehen dabei einher mit inhaltlichen
Verschiebungen, wenn nicht gar Briichen.

Dennoch ist auf alle Fille in diesem Zusammenhang ein nicht nur ober-
flachlicher Blick in die Geschichte des Busswesens vonnéten. Manche Ziige
werden uns allzu sehr als Tribute an die jeweilige Zeit erscheinen, manche —
zumindest aus heutiger Sicht — gar als Fehlentwicklungen. Wenn die Ge-
schichte auch manches Zeitbedingte offenbart, so gelangen auch Ziige in
den Blick, die sich fiir das Busswesen als unaufgebbar erweisen.

1. Das kanonische Bussverfahren in der Alten Kirche

1.1 Erste pastorale Uberlegungen zum Umgang mit christlichen
Siindern: «Der Hirt des Hermas»

Der grundlegende Akt der Busse ist fiir die Alte Kirche die Taufe, die auch
selbst bisweilen Busse genannt wurde. Ein Bussverfahren danach erschien
als eine Missachtung und Abwertung der Taufe und daher undenkbar. Den-
noch wurde ein solches Bussverfahren schon friih angedacht, wenngleich
solches zu dieser Zeit in der Kirche keinesfalls selbstverstindlich war. Zu
nennen ist hier die umfangreichste erhaltene Schrift des friihen Christen-
tums mit dem Namen Der Hirt des Hermas. Sie beschiftigt sich mit dem
Christentum der breiten Schichten in ithrem Alltag und ist um die Verinner-
lichung des christlichen Glaubens bemiiht. Das Hauptanliegen der Schrift
besteht dabei in der Ethik. Den Autor bewegt jedoch auch die Frage, wie in
der Kirche mit den Getauften umzugehen ist, denen — vielleicht trotz bester
Absicht — ein christliches Leben nicht gelingt. So lesen wir:

29



Klaus Rohmann

Fiir diejenigen, die schon seit lingerer Zeit Christen sind, hat der Herr eine
[zweite Moglichkeit zur] Umkehr angesetzt. Denn Gott kennt die Herzen und
sorgt fiir alles vor. Er weiss, wie schwach die Menschen sind, und auch, wie
verschlagen der Teufel ist, dass er denen, die zu Gott gehoren, Schlimmes antut
und ihnen Boses zufiigt. / Da der Herr gross ist in seinem Erbarmen, hat er
dieses Erbarmen seinem Geschopf zugewandt und ihm diese Moglichkeit zur
Umkehr gegeben. Mir wurde die Vollmacht zur Durchfiihrung iibertragen.’

1.2 Das Ringen um die Zulassung zu offentlicher Genugtuung

Die Haltung im Hirt des Hermas hatte sich seinerzeit kaum durchgesetzt.
Das Problem einer zweiten Moglichkeit zur Umkehr stellte sich aber nach
Zeiten der Verfolgung in besonderer Dringlichkeit: Im Friihjahr 251 sah
sich Bischof Cyprian nach seiner Riickkehr nach Karthago genétigt, die
Schrift De lapsis (Uber die Abgefallenen) zu verfassen. Cyprian nimmt
im Ganzen eine rigorose Haltung ein: Wer sich sofort dem Befehl, den
Gottern zu opfern, unterworfen habe, verdiene keine Nachsicht. Milde
gelte hingegen denen, die unter Folter dem Befehl nachgegeben hitten; sie
konnten zur Busse zugelassen werden. Auch die libellatici, also jene, die
nicht geopfert hatten, sich aber eine Bescheinigung hatten besorgen kon-
nen, hitten gesiindigt und miissten Busse tun.*

Eine andere Praxis den lapsis gegeniiber vertrat der romische Bischof
Stefan I. Seine Haltung steht im Zusammenhang mit der anderen Frage,
ob die Taufe durch ehemals Abgefallene giiltig sein kénne. Im sogenann-
ten Ketzerstreit gab es heftige Auseinandersetzungen zwischen Rom und
Nordafrika, wo schon 220 n. Chr. eine Provinzialsynode die «Ketzertau-
fe» abgelehnt hatte. Der Streit wurde erst beigelegt nach dem Mirtyrertod
der beiden Bischofe. Die «Ketzertaufe» wurde danach allgemein aner-
kannt. Durchgesetzt hatte sich damals auch die milde romische Busspra-
xis. Sie ertffnete allgemein eine einmalige Bussmoglichkeit fiir schwere
Siinden (Glaubensabfall, Mord, Unzucht). Da diese meistens bekannt wa-
ren, hatte das Bekenntnis vor dem Bischof nicht den Sinn, die Siinden of-
fen zu legen, sondern die Bussbereitschaft zu bekunden, durch die er in

3 Der Hirt des Hermas, Gebot 3,4-5. Zitiert nach: Das Neue Testament und
friihchristliche Schriften, libersetzt und kommentiert von Klaus Berger und Christia-
ne Nord, Frankfurt a. M. (Insel) 1999, 843.

4 BERNHARD POSCHMANN, Paenitentia secunda. Die kirchliche Busse im iltes-
ten Christentum bis Cyprian und Origines, Bonn (Hanstein) 1940, 368—424.

30



Versohnung ohne Busse?

den Biisserstand aufgenommen wurde. Diese Handlung ist nicht als Ex-
kommunikation zu verstehen.> Die Aufnahme in den Biisserstand zielte
gerade auf die Aufhebung des Ausschlusses aus der Gemeinschaft des
Brotbrechens, der iiber den Siinder wegen seiner Tat verhdngt wurde. Das
Bussverfahren wurde von der Gemeinde mit Fiirbitte und Biissersegnung
begleitet und ist so ein ekklesiales Geschehen. Hier kann eine Analogie
zum Katechumenat vor der Taufe gesehen werden, das ja eine stufenweise
Hinfiihrung zur eucharistischen Gemeinschaft war. Diese diente nicht nur
der Unterweisung im Glauben und in der Ethik, sondern auch der Bewiih-
rung des Taufkandidaten. Entsprechend sollte sich auch der Biisser in der
Abkehr von der getanen Siinde bewihren, und zwar durch die Ubernahme
von Busswerken wie Fasten oder sonstigen, oft sehr schwerwiegenden
Verzichtleistungen. Alle Leistungen wurden aber nicht nur als rein
menschliche Anstrengung zur inneren Aufarbeitung der Schuld verstan-
den, man wusste sich bei diesem Tun von der Gnade getragen. Die Rekon-
ziliation, die Wiederaufnahme in die volle kirchliche Gemeinschaft, wur-
de zugleich als eine Feststellung iiber das wieder geheilte Verhiltnis des
Stinders zu Gott verstanden. Die Busswerke als von der Gnade begleitete
menschliche Leistung, die Wiedereingliederung in die Kirche und die
gottliche Versohnung durchdringen sich mithin. Bei Todesgefahr wurde
den Biissern jederzeit und ohne formelle Rekonziliation die Kommunion
gereicht, denn die Kommunionspendung bedeutet ja selbst schon reconci-
liatio cum ecclesia.

1.3 Die Krise der kanonischen Busse

Erfasste die romische Praxis neben den offentlich bekannten Siinden all-
mihlich auch die in freiwilligem privatem Bekenntnis vorgetragenen Siin-
den, so war der Bussvollzug in jedem Fall offentlich. Der Biisserstand
hatte fiir den Betroffenen allerdings schwerwiegende Folgen: So war er in
manchen Fillen etwa zu sexueller Enthaltsamkeit verpflichtet. Ehemalige
Biisser durften auch nach der Rekonziliation nicht mehr heiraten; kirchli-
che Amter blieben ihnen verwehrt. Da Reich und Kirche in enger Verbin-
dung standen, gab es sogar zivilrechtliche Aspekte der Busse. Der Biisser
war beispielsweise auch nach Ableistung der Busse vom Militidrdienst
ausgeschlossen und durfte nicht an Festspielen teilnehmen. Kurz: Mit der

5 Die gelegentliche Bezeichnung der Busse in der Alten Kirche als Exkommu-
nikationsbusse ist wohl nicht korrekt.

31



Klaus Rohmann

Bussleistung wurde letztlich die gesamte Existenz des Biissers infrage
gestellt. Bei der rigorosen Praxis der kirchlichen Busse, die den Siinder
iiberforderte, wundert es nicht, wenn die Busse auf das Sterbebett ver-
schoben wurde.

Die Sterbebusse [...] wird seit dem 6. Jahrhundert allen Christen nahe gelegt.
Sie gilt mehr und mehr als Akt der Frommigkeit zur Vorbereitung auf einen
guten Tod. War die kanonische Busse urspriinglich ein aussergewthnliches
Zugestiandnis, um einem Siinder, der unter das Niveau der schon geschenkten
Heilssituation gefallen war, eine neue Chance zu geben, so ist die Sterbebusse
reguldrer Heilsweg fiir die Situation des Sterbens. Riickschliisse auf eine an-
ders geartete Einschitzung der durch die Taufe gestifteten Heilssituation lie-
gen nahe.®

2. Das Aufkommen der Privatbusse im frithen Mittelalter

2.1 Die Privatbusse und das irisch-keltische Monchtum mit seinen
Besonderheiten

Mit der Verschiebung der kanonischen Busse auf das Sterbebett entstand
eine Liicke im christlichen Leben. Im Friihmittelalter blieb in der Bevol-
kerung anscheinend ein tiefes Bediirfnis nach einer Bussform im Leben,
die die Menschen nicht iiberfordert, bestehen. Dieses Bediirfnis konnte auf
dem Kontinent jedoch zunichst nicht gestillt werden, da die Bischife an
der liberkommenen Form der kirchlichen Busse unbedingt festhalten
wollten. Der Siegeszug einer wiederholbaren Form der Busse wurde dar-
um von ausserhalb, nimlich von den britischen Inseln her, angetreten.

In Irland hatte sich schon seit ldngerer Zeit — der genaue Zeitpunkt ist
noch nicht erforscht — eine andere Busspraxis durchgesetzt. So viel er-
scheint als sicher: Das irische Busswesen hatten seinen Ursprung im mon-
chischen Bereich und hidngt aufs Engste mit der Eigenart des irischen
Monchtums zusammen.

Anders als beispielsweise die dgyptischen Monche gingen die irischen
Monche nicht aus der Welt, sondern traten, wie der Historiker Albert Mir-
geler darlegt, «gewissermassen nur ein wenig abseits»’ der Welt. Dabei

6 EvA-MARIA FABER, Einfiihrung in die katholische Sakramentenlehre, Darm-
stadt (WBG) 2002, 128.

7 ALBERT MIRGELER, Kritischer Riickblick auf das abendlindische Christen-
tum, Freiburg i. Br. (Herder) 169, 85.

32



Versohnung ohne Busse?

wollten sie dieser Welt ihr eigenes asketisches Ideal aufsetzen. Die natiir-
liche Verbindung mit den Clans erwies sich selbst fiir den irischen Klos-
termann als ein starkes Band. Darum konnte man die Clans in Irland mit
dem Klostereintritt eigentlich auch nicht verlassen; vielmehr versuchte
man diese aus dem Kloster heraus zu Stimmen des neuen Volkes Gottes
umzuformen. Sich selbst verstanden die Modnche sozusagen als den leviti-
schen Oberbau dieses Volkes. Die hierarchischen Strukturen hatte die iri-
sche Kirche zwar von der romischen iibernommen, sie blieben vorldufig
jedoch sekundir und unbedeutend. Es gab zwar fiir ausgesprochen bi-
schofliche Amtshandlungen geweihte Bischofe, doch kehrten sie nach ge-
taner Tat in ihr Kloster zuriick, wo sie unter der Jurisdiktion des Kloster-
abtes standen. Diese Sitte hat sich in den angelsdchsischen Kldstern
wenigstens in der Form bis in die Neuzeit erhalten, dass die Abte zugleich
Bischofe fiir einen Sprengel um das Kloster waren.

Die irischen Monche hielten, wie gesagt, die Verbindung mit ihren
Clans, die sie zum neuen Gottesvolk umformen wollten. Als wichtigen
Weg zur Verchristlichung des Volkes sahen sie — gewiss nicht unproble-
matisch — die Versittlichung an. In besonderer Weise suchten sie das alt-
testamentliche Gesetz zur Lebensregel fiir den Menschen in der Welt zu
machen. Nach Ubertretungen des Gesetzes sahen sie eine Versdhnung
durch auf die Taten abgestimmte Busswerke vor. Auf diese Weise begann
die Zeit der Bussbiicher, die nach Schwere der Gesetzesiibertretung abge-
stufte Tarife enthielten. Die élteste umfassende Sammlung von Busstari-
fen, die uns bekannt ist, stammt aus dem 6. Jahrhundert.8

2.2 Der Siegeszug der Privatbusse auf dem Festland

Die an die Sippe gebundenen Kelten sahen als schwerstes Siihnemittel die
Verbannung aus der Heimat an. Darum wurde die Verbannung fiir immer
kaum und nur bei besonders scheusslichen Verbrechen als Busse auferlegt.
Die Monche jedoch nahmen die Heimatlosigkeit freiwillig und gern auf
sich, und zwar nicht als Bussleistung, sondern als hichstes asketisches
Ideal. In heroischer Begeisterung wihlten sie die sogenannte peregrinatio.
Mit der Aufforderung zur Wanderung in der Fremde wurde freilich ein
Urtrieb angesprochen, der sich sowohl bei den Kelten als auch bei den

8 BERNHARD PoscHMANN, Busse und Letzte (jlung, (Handbuch der Dogmen-
geschichte 4), Freiburg i. Br. (Herder) 1951, 66.

33



Klaus Rohmann

Germanen zeigte und der — wie Mirgeler ausfiihrt — «in vielen ebenso
stark wirkte wie die Sippenbindung, der Trieb ndmlich, als einzelne durch
Taten und durch aufrechtes Verhalten in der Gefahr sich einen Namen zu
machen.»® Das monchische Ideal der Heimatlosigkeit wirkte sich so in der
Missionierung der Angelsachsen und der germanischen und gallischen
Stimme auf dem Festland aus. Mit den missionierenden Monchen kam die
Tarifbusse aufs Festland, ihr Weg ldsst sich leicht verfolgen: Es ist dersel-
be Weg, den die missionierenden Mdnche nahmen.

Als sich die Privatbusse in der abendlidndischen Kirche verbreitete,
leisteten die Bischofe gegen deren Einzug entschiedenen Widerstand. Bei-
spielsweise wehrten sich die Bischofe auf der 3. Synode von Toledo (589)
dagegen, dass in verschiedenen spanischen Landstrichen «die Menschen
nicht nach dem Kanon, sondern abscheulicherweise in Entsprechung zu
ihren Siinden Busse tun, so dass sie so oft, wie es ihnen zu siindigen be-
liebt, den Priester um Rekonziliation angehen.»!0 In aller Schirfe verlang-
ten die 64 versammelten Bischofe, dass die kanonische Form des Busswe-
sens mit Bussauflage, Biissersegen im Biisserstand und abschliessender
Rekonziliation befolgt werde. Die neue Busspraxis von den britischen
Inseln unterschied sich ndmlich erheblich von der altkirchlichen: Einmal
war sie grundsitzlich 6fter wiederholbar; sodann unterlagen ihr alle Siin-
den, grosse wie kleine, und schliesslich ersetzte sie das 6ffentliche Verfah-
ren unter der Leitung eines Bischofs durch das private ausserliturgische
Verfahren unter der Leitung der Monche und spiter der Priester.

Ein besonderes Kennzeichen der neuen Bussform war, wie gesagt, der
Gebrauch von Bussbiichern. Dieser fragte notwendigerweise nach der Ka-
tegorie und der Schwere der Siinde und fiihrte anschliessend zu einer ge-
nauen Einteilung der Siinden. (Damit war den Moraltheologen auch nach
der Abschaffung der Bussbiicher ein Betitigungsfeld fiir mehr denn ein
Jahrtausend erschlossen.) Auf verschiedenen Synoden wandten sich die
Bischofe entschieden auch gegen die Verwendung dieser Bussbiicher, stif-
teten doch die allzu unterschiedlichen Versionen, die im Gebrauch waren,
Verwirrung. Die im Jahre 813 stattfindenden Reformsynoden von Tours

9 MIRGELER, Kritischer Riickblick (wie Anm. 7), 86.

10 «[...] non secundum canonem, sed foedissime pro suis peccatis homines agere
paenitentiam, ut quotiescumque peccare libuerit, totiens a presbytero reconciliari ex-
postulent.» Zitiert nach: POSCHMANN, Busse (wie Anm. 8), 66. «Secundum canones»
ist der feste Begriff fiir die urspriingliche Bussform.

34



Versohnung ohne Busse?

und Reims forderten darum die Beseitigung aller Bussbiicher und die
Riickkehr zur alten Form. Indes waren die bereits geschaffenen Verhilt-
nisse stirker als der Einfluss dieser Synoden: Obgleich die Synode von
Paris im Jahre 829 gar die Verbrennung aller Bussbiicher forderte, lebten
die alten Bussbiicher hier und dort weiter und vermehrten sich, bis sie im
11. Jahrhundert schliesslich durch die grosse Reform Gregors VII. ausser
Kraft gesetzt wurden.!!

Was den Inhalt der Bussforderungen angeht, so steht das Fasten im
Vordergrund, sodass in der Folge Biissen synonym mit Fasten werden
konnte. Die Fastenauflage kennt verschiedene Grade: vom Verzicht auf
bestimmte Speisen oder auf Wein bis zur Reduzierung der Speise auf
Wasser und Brot. Auch die Linge des Fastens bemass sich nach der Schwe-
re der Schuld: Angefangen von lebensldnglicher Busse fiir besonders
schwere Vergehen reicht die Skala bis zu Massnahmen von einem Tag. Fiir
Trunkenheit erhielt man beispielsweise — die Sanktionen sind je nach Gut-
diinken des Verfassers eines Bussbuches unterschiedlich — sieben Tage
Fasten verordnet, fiir unmissiges Essen nur einen Tag, wie Poschmann
weiter ausfiihrt. Die angegebenen Zeiten konnten dabei durch intensivere
Befolgung verkiirzt werden, zum Beispiel durch vollige Enthaltung von
der Speise mit Nachtwachen und Psalmengebet in unbequemer Korper-
haltung. Die Verkiirzung war schon deswegen notwendig, weil bei der
Hohe der Bussverpflichtung ein Menschenleben nicht ausgereicht hiitte,
um sie zu erfiillen.!? Fiir Kranke, die nicht mehr fasten konnten, sah man
Redemptionen, die Ablosung der Bussverpflichtung durch Almosen, vor.
Allméhlich setzte sich der Brauch der Redemptionen auch in der Allge-
meinheit durch. Es gentigte schon die Tatsache, dass eine bestimmte Ver-
pflichtung schwierig zu erfiillen war, damit man sie sich in eine Geldgabe
umwandeln lassen konnte. Die Bussbiicher enthielten schliesslich die Er-
satztarife sogleich mit aufgefiihrt. Freilich sollte man darin, wie Posch-
mann sagt, nicht vorschnell einen Laxismus sehen, «weil die Redemp-
tionsleistung immer noch weit iiber das hinausgeht, was man dem
modernen Menschen als Sithne zumuten darf.»!3

L Vo, 3.a.0., 71f.
12 Vgl. a.a.0., 66.
13 A.a.0, 67.

35



Klaus Rohmann

3. Die Rolle des Bekenntnisses, der Reue und der Genugtuung
in der neuen Busspraxis

3.1 Beichte und Genugtuung

Von Anfang an war die Beichte ein notwendiger Teil der irischen Buss-
praxis. Die Beichte war weniger notwendig im Hinblick auf die Rekonzi-
liation als vielmehr um der Genugtuung willen: Um das rechte Strafmass
zumessen zu konnen, musste der Priester die Siinden des Poenitenten ken-
nen. Das Beichten wird darum in der Monchsregel Kolumbans ausdriick-
lich als «interrogare debitum poenitentiae» (das Erbitten der Bussschuld)
umschrieben. Solche und dhnliche Formulierungen tauchten auch in der
Folgezeit immer wieder auf.!4

Als mit der Zeit jedoch die zu verrichtende Genugtuung gemildert
wurde, ja die Busswerke mit den wegen der verwirrenden Vielfalt verpon-
ten Bussbiichern in Verruf gerieten, erlangte die Beichte selbst den Cha-
rakter eines Busswerkes. [hr Siihnewert wurde in der mit ihr verbundenen
Beschimung und Selbstiiberwindung gesehen, sodass das Wort «Beichte»
nicht mehr allein fiir das Bekenntnis vor dem Priester, sondern immer
mehr auch fiir die kirchliche Busse iiberhaupt verwendet wurde.

Allmihlich wurde die Beichte zum Busswerk schlechthin und die Sit-
te kam auf, die Stinden — zur Busse — gleich mehreren Personen zu beich-
ten. Die Kraft des Bekennens wurde — wie in einer Magie des Ausspre-
chens — als so gross angesehen, dass die Beichte vor einem Laien als fiir
den Notfall ausreichend erklédrt wurde. Da fortan alles Gewicht auf dem
Beichten lag, kam aber auch fiir den Normalfall der Laienbeichte ein gros-
seres Gewicht zu, obgleich am alten Grundsatz, dass schwere Siinden un-
erlidsslich die Kirchenbusse und damit die Beichte vor dem Priester verlan-
gen, festgehalten wurde.

Der mit der Beichte vor dem Priester verbundene Ritus bedeutete das
Ende der Bussaufnahme und entsprach liturgisch dem der Bussaufnahme
beim offentlichen Bussverfahren. Die Rekonziliation, auf die ich nun zu
sprechen komme, war ein Akt fiir sich, vorldufig nach wie vor von der
Beichte und der Bussauflage getrennt.

14 Vgl. a.a.0., 75.

36



Versohnung ohne Busse?

3.2 Beichte und Rekonziliation

Die keltische Bussordnung verlangte ausdriicklich, dass der Biisser erst
nach erfolgter Genugtuung wieder zur vollen Kirchengemeinschaft zuge-
lassen werde. In der Praxis verfuhr man jedoch sowohl in der keltischen
als auch in der friankischen Kirche milder und gewihrte die Rekonzilia-
tion schon nach Verrichtung eines Teils der Bussauflage. Der Akt der Re-
konziliation war iiberhaupt nur bei Siinden notwendig, die nach dem Urteil
des Priesters schwer waren. Ansonsten wurde das Bussverfahren mit der
Auflage der Busse abgeschlossen. Die «schweren Siinder» mussten jedoch
ein zweites Mal, und zwar, wenn sie zu Beginn der Quadragesima ge-
beichtet hatten, am Griindonnerstag, zur Rekonziliation kommen. Die
Leute kamen aber vielfach nicht mehr zum zweiten Mal, lag doch in ihrem
Bewusstsein das ganze Gewicht des Bussvorgangs auf der Beichte. So
fiihrte die Schwierigkeit, die Gldaubigen ein zweites Mal zur Rekonzilia-
tion zu bewegen, von selbst dazu, die Beichte und die Rekonziliation zu-
sammenzulegen. Was zuvor als Ausnahme galt, nimlich fiir den Fall, dass
der Poenitent am Griindonnerstag am Erscheinen gehindert war, wurde
nun — etwa um das Jahr 1000 — zur Regel. Damit wurde aber auch die
Rekonziliation weitgehend ihres Sinns beraubt und die Bezeichnung «Re-
konziliation» geriet dementsprechend selbst ausser Gebrauch; die Tatig-
keit des Priesters wurde nunmehr als «Absolvieren» bezeichnet. Indem
die Siindenvergebung in erster Linie als Wirkung der personlichen Buss-
leistung angesehen wurde und eine formelle Rekonziliation wegfiel, konn-
te man in der Tétigkeit des Priesters nur noch eine fiirbittende Titigkeit
zur Unterstiitzung des Biissers bei der Genugtuung sehen, wie sie in der
Form des Segenswunsches bei der Bussauflage, des sogenannten Biisser-
segens, seit alters gebriduchlich war. Das Wort «Absolvieren» bezeichnete
urspriinglich einen solchen Segenswunsch — nun aber nicht mehr.!3

3.3 Die Verhdiltnisbestimmung von subjektiven und ekklesialen Anteilen
im Busssakrament

Erst im Hochmittelalter fand eine weitergehende Reflexion der Bedeutung
der kirchlichen Losegewalt im Verhiltnis zur Leistung des Poenitenten
statt. Mit der Herausbildung des Sakramentsbegriffs riickte das Tun der
Kirche auch bei der privaten Busse deutlicher in den Blick. Schrieb noch

15 Vgl.a.a.0., 78f.

3



Klaus Rohmann

Petrus Abaelard, der Vater der scholastischen Methode, die Siindenver-
gebung eindeutig dem subjektiven Faktor zu, so stellte etwa Hugo von
St. Viktor im Widerspruch zu Abaelard differenziertere Erwégungen an:
Dem subjektiven Moment, im Wesentlichen der Reue, schrieb er die Kraft
zu, die Herzenshirte des Siinders zu brechen, der priesterlichen Absolu-
tion aber die Gewalt, die ewige Hollenstrafe aufzuheben.

In der skotistischen Busslehre hingegen verschob sich das gesamte Ge-
wicht auf die kraft sakramentaler Gewalt (ex opere operato) vollzogene
Lossprechung des Priesters. Die priesterliche Lossprechung ist fiir Duns
Scotus der zentrale Inhalt des Busssakramentes. Der Reue weist er ledig-
lich eine Funktion ausserhalb des Busssakramentes zu. Dort besitze sie
wirklich eine siindentilgende Kraft. Ein nachtrdglicher Empfang des
Busssakramentes konne nach vollkommener Reue nur noch die Gnade
mehren. Da die vollkommene Reue aber sehr schwer ist, trete in den Fil-
len, da sie nicht vorhanden ist, an ihre Stelle «ex pactu Dei» die Kraft des
Sakramentes ein. Dabei seien die subjektiven Elemente eine notwendige
Disposition, nicht aber Teile des Sakramentes selbst.16

Erst Thomas von Aquin gelang es mittels der Unterscheidung zwi-
schen Material- und Formursachen, das Tun des Biissers und das Tun der
Kirche angemessen zu integrieren: Die Absolution bekommt als Form des
Busssakramentes eine ursdchliche Bedeutung fiir die Siindenvergebung;
Reue, Bekenntnis und Genugtuung sind als Materie des Sakramentes aber
fiir die Wirkkraft der Absolution notwendig. Vom Bekenntnis trennt Tho-
mas dabei deutlich die Genugtuung als ein eigenstdndiges Element, das
zum Sakrament gehort (satisfactio sacramentalis). In der Genugtuung
sicht der Aquinat einen zweifachen Sinngehalt: Einmal bedeutet sie die
Wiedergutmachung gegeniiber dem Opfer einer begangenen Schuld auf-
grund der ausgleichenden Gerechtigkeit. Dies steht fiir ihn an erster Stelle.
Sodann hat die Genugtuung aber auch eine Riickwirkung auf den Siinder:
Sie soll ihn vor kiinftigen Siinden bewahren.!”

16 Vgl. a.a.0., 98-103.

17" «Dupliciter potest satisfactio definiri. Uno modo respectu culpae praeteritae,
quam recompensando curat, et sic dicitur quod satisfactio est iniuriae illatae recom-
pensatio secundum iustitiae aequalitatem [...]. Alio modo potest definiri, secundum
quod praeservat a culpa futura.» Scriptum super sententiis (Sentenzenkommentar) 4
sent. 15.1.1.3 ¢; vgl. ib. 2 ¢ u. ad 1, in: Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici
Opera omnia iussu Leonis XIII. P.M. edita, cura et studio fratrum praedicatorum,
Roma 1882ff.

38



Versohnung ohne Busse?

3.4 Einige Nachwirkungen der Tiitigkeit der iroschottischen Mionche
3.4.1 Busssakrament als Voraussetzung fiir das Altarsakrament

Als die irischen Monche sich in besonderer Weise der kirchlichen Buss-
praxis annahmen, leiteten sie nicht nur eine neue Entwicklung des Busswe-
sens ein, sondern gaben der Busse in der neuen Form eine zentrale Bedeu-
tung fiir das christliche Leben, die sie zuvor keineswegs gehabt hatte. Gar
frith schon wurde die Beichte als Voraussetzung zum Empfang des Altar-
sakramentes angesehen. Die Warnung des Paulus vor einem unwiirdigen
Empfang des Sakraments — «wer isst und trinkt, der isst und trinkt sich das
Gericht, wenn er den Leib nicht unterscheidet» (1 Kor 11,29) — legte der
Monchsvater Kolumban dahingehend aus, dass das eucharistische Sakra-
ment sozusagen ein Tribunal sei, dem man durch die freiwillige Vorweg-
nahme des Gerichts in der Busse zuvorkommen miisse. Angesichts des all-
gemeinen Siindenbewusstseins erschien es wie selbstversténdlich, dass man
sich vor dem Empfang der Kommunion dem Gericht des Busssakramentes
unterstellte. So leistete man auch kaum Widerstand, als man es nicht mehr
dem Gewissen des Einzelnen iiberliess, «ob er in seinem jeweiligen sittli-
chen Zustand die Beichte zur Vorbereitung auf die Kommunion fiir notwen-
dig erachtete», sondern die Beichte fiir alle, «ganz abgesehen von der
Schwere ihrer Siinden»'® zu bestimmten Zeiten pflichtméssig machte, um
auf diese Weise Einfluss auf das sittliche Leben zu nehmen. Fiir England ist
die periodische Pflichtbeichte schon im 7. Jahrhundert bezeugt; vom 9. Jahr-
hundert an gab es auch auf dem Festland regionale Vorschriften fiir die
Hiufigkeit der Pflichtbeichte. Mindestens seit dem 12. Jahrhundert begniig-
te man sich iiberall mit der Beichte und Kommunion einmal im Jahr, eine
Entwicklung, die vom Vierten Laterankonzil 1215 sanktioniert wurde.

Es gibt allerdings auch Belege dafiir, dass sich die Einfiihrung der
Beichtpflicht nicht immer ganz reibungslos vollzog. So beklagte der
Kulturadlatus Karls des Grossen, Alkuin, dass Laien im westgotischen
Gallien den Priestern nicht ihr Bekenntnis vorlegen wollen.!® Und Jonas
von Orleans (7843) reagierte unwillig auf die «neugierige Frage», «wo
denn, im Neuen Testament die Beichte vor dem Priester angeordnet sei»?.

Immerhin konnte sich die Verbindung von Busssakrament und Altarssa-
krament seit dem 12. Jahrhundert durchsetzen. Diese Tatsache hatte fiir die

18 POSCHMANN, Busse (wie Anm. 8), 74.
19 Vgl. ebd.
20 Ebd.

518



Klaus Rohmann

Entwicklung der abendlidndischen Christenheit weitreichende Folgen. Dabei
ist Mirgelers Einschiitzung zuzustimmen: «Fiir die alte Christenheit hatte
die Teilnahme am eucharistischen Kult und damit das Statusbewusstsein des
erlosten Gottesvolkes im Vordergrund gestanden; jetzt nahm die sittliche
Bemiihung um die Erfiillung der Gebote diese zentrale Stelle ein.»?!

3.4.2 Die Konzentrierung auf den Dekalog

In letzterer Formulierung Mirgelers wird auch sichtbar, worum es den
keltischen Monchen bei der Erziehung der Christen zur Sittlichkeit vor-
nehmlich ging: um die Erfiillung der zehn Gebote. Erginzt wurde der
Dekalog des Alten Testaments durch dessen Ritualgesetz. Die keltischen
Monche hatten iiberhaupt ein enges Verhiltnis zum Alten Testament, so
verstanden sie ihre Aufgabe auch als ein prophetisches Amt. (Hochst-
wahrscheinlich ist durch sie auch der Brauch der Konigssalbung zu neuer
Geltung gekommen.)

Die Konzentrierung auf den Dekalog brachte fiir die gesamte spétere
Entwicklung der Christenheit weitreichende Folgen mit sich. «Auch das
grundlegende Gesetz des Dekalogs kann ja, wie jedes Gesetz, im Grunde
nur restriktiv wirken, nicht eigentlich Moral erzeugend, sondern nur Un-
moral verhindernd», schreibt Mirgeler. «Das ist gewiss nichts Geringes,
aber doch als solches noch nicht eine christliche <Erfiillung des Gesetzes».»?2

Eine besondere Bedeutung unter den moralischen Vorschriften mas-
sen bereits die keltischen Monche den Verboten der Geschlechtsmoral bei.
Im Falle der recht allgemein gehaltenen Bestimmungen des sechsten und
neunten Gebotes erginzten sie nach Mirgeler diese anhand der genaueren
des jiidischen Ritualgesetzes. Mirgeler schreibt dazu:

So war auch in der Ehe der eheliche Verkehr in der Fastenzeit, in der Vorbe-
reitungszeit der Weihnacht (oft ebenfalls bis zu vierzig Tagen), ferner an allen
Samstagen und Quatembertagen unter schwerer Siinde verboten. Da auch an
den iibrigen Tagen dem Geschlechtsverkehr wegen der damit verbundenen
Lust eine wenigstens leichte Siindhaftigkeit imputiert wurde, konnte aller-
dings als durchgingiges Erlebnis christlicher Seelsorge ein Bewusstsein un-
ausrottbarer Siindhaftigkeit um sich greifen, das selbst der Reformation sei-
nen Stempel aufdriickte.?

21 MIRGELER, Kritischer Riickblick (wie Anm. 7), 23.
22 A.a.0.,92.
23 Ebd.

40



Versohnung ohne Busse?

4. Die Ablosung von Siindenstrafen durch Redemptionen und Ablésse

Das altkirchliche Busswesen bestand, wie ausgefiihrt, wesentlich aus Sa-
tisfaktionen, der Ausfiihrung von Busswerken, die von den Gemeinden
mit Gebet und Segnungen begleitet wurden, und der Rekonziliation, der
vollen Wiedereingliederung in die Kirchengemeinschaft. In der Rekonzi-
liation sah man zugleich die Versohnung mit Gott. Die Genugtuung stand
auch im Mittelpunkt der Privatbusse, wie sie im Frithmittelalter aufkam.
Um die Genugtuung in einem angemessenen Verhéltnis zu den Siinden der
Biissenden zu setzen, entwickelte man Tarifbussen, die in Bussbiichern
fixiert waren, die sich allerdings, wie ausgefiihrt, nicht bewédhrten. Den
Satisfaktionen lag die Erkenntnis zugrunde, dass die Siinden der Men-
schen Folgen haben, die sich auf den Siinder selbst wie auf den Leidtragen-
den weiter auswirken konnen. Da eine echte Wiedergutmachung oftmals
nicht moglich war, wurden Ersatztitigkeiten verlangt, die sowohl in der
kanonischen wie in der Privatbusse in einem angemessenen Verhiltnis zur
Art und Schwere der Tat standen.

Die Angemessenheit zur Tat aber verlangte oftmals eine Genugtuung,
die tief in die tdgliche Lebensfiihrung eingriff. Aus pastoraler Milde wur-
den dann Ersatzleistungen geschaffen, sogenannte Redemptionen. Auch
im Fall der Privatbusse gab es allméhlich immer mehr Ablosungen von
Satisfaktionsverpflichtungen. Sie bestanden zumeist aus Almosen. In den
Ersatzleistungen durch Geldgaben lag freilich zuinnerst die Moglichkeit
zu einem Missbrauch. Theologisch wurde die Tatsache von Ersatzleistun-
gen damit begriindet, dass die Verdienste Christi und der Heiligen den
notwendigen Ausgleich geschaffen hitten.

Die Bussauflagen wurden im Hochmittelalter immer hdufiger als Siin-
denstrafen bezeichnet. Das lateinische Wort fiir Busse, paenitentia, hatte
sich bereits im Spitlateinischen zu poenitentia abgeschliffen.?* Das Wort
poenitentia brachte man nun filschlicherweise etymologisch mit poena,
Strafe, in Verbindung: Diese Tatsache hatte dazu gefiihrt, dass in Satisfak-
tionsleistungen wie auch in ihren Ablosungen, etwa durch Geldgaben,
Strafen gesehen wurden. Dies entsprach bei der Schwere der Auflagen
auch dem allgemeinen Empfinden. Entsprechend entwickelte sich die Re-
deweise von Siindenstrafen.

24 In Dokumenten der romisch-katholischen Kirche finden sich bis heute beide
Sprachversionen.

41



Klaus Rohmann

Um die Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert kam die Bezeichnung
«Ablass» fiir die Ablosung von Siindenstrafen auf. Die lateinische Be-
zeichnung fiir den Ablass, indulgentia poenae, legt nahe, dass der Nach-
lass von den oft harten Siindenstrafen als eine Erleichterung gedacht war.
Denn indulgentia beinhaltet Nachsicht, Milde, Giite, Gnade. Als aber im
16. Jahrhundert der Ablass — als Tilgung der Siindenstrafe in diesem Le-
ben und, falls hier noch nicht hinreichend Genugtuung geleistet worden
war, auch jenseits im Purgatorium — mit seinen Geldablosungen zu Ge-
schiften mit grossen Erlosen pervertiert worden war, geriet er zurecht in
die Kritik Luthers. Wéhrend des Lutherjahrs 2017 empfand ich es aller-
dings als drgerlich, dass in theologischen und kirchlichen Verlautbarun-
gen stets davon gehandelt wurde, durch den damals in der Predigt ange-
priesenen Ablass sei die Tilgung der Siindenschuld versprochen worden.
Von Siindenstrafen war, wohl aus Unkenntnis, kaum die Rede. Fiir Luther
selbst war der Unterschied zwischen beiden noch selbstverstindlich: Dies
wird in seinen 95 Thesen deutlich, die ohne diese Differenzierung nicht
verstdndlich sind. So schreibt er: «Die pépstlichen Ablidsse konnen nicht
einmal die kleinste der ldsslichen Siinden tilgen, was die Schuld betrifft.»
(These 76) Zum kirchenrechtlichen Akt der Siindenstrafen bemerkt
er: «Deshalb meint der Papst mit <vollkommener Erlass aller Strafen> nicht
einfach <aller>, sondern nur derjenigen, die er selbst auferlegt hat.»
(These 20) Ein kirchenrechtlicher Erlass aber kann nur die Lebenden be-
treffen: «Sterbende 16sen mit dem Tod alles ein; indem sie den Gesetzen
des Kirchenrechts gestorben sind, sind sie schon dem Rechtsanspruch ent-
hoben.» (These 13) Luther erweist sich iibrigens als Kenner der Bussge-
schichte, wenn er von der Reihenfolge von Siindenstrafen und Losspre-
chung sagt: «Einst wurden kirchliche Bussstrafen nicht nach, sondern
vor der Lossprechung auferlegt, gleichsam als Proben echter Reue.»
(These 12) Hier dussert er sich mithin iiber Bussstrafen in ithrer Wirkung
auch wertschitzend. Allerdings sieht Luther in der Satisfaktion die Ge-
fahr, dass hier einer rein menschlichen Leistung das Wort geredet wird,
die der Rechtfertigung allein aus Gnade widerstreitet. So sehr Bussstrafen
auch die Echtheit der Reue erweisen konnen, so kdnnen doch Siindenstra-
fen ebenso wie die Siindenschuld selbst nur aufgrund der Reue aufgehoben
werden: «Jeder wahrhaft reumiitige Christ erlangt vollen Erlass von Strafe
und Schuld, der ihm auch ohne Ablassbrief zukommt.» (These 36)

Das Tridentinum hingegen sieht nur kurze Zeit spiter die Satisfak-
tion als unabdingbar zum Busssakrament gehorig, weshalb ihr gleich
mehrere Canones gewidmet werden. In den Lehraussagen dieses Kon-

42



Versohnung ohne Busse?

zils wird die Notwendigkeit der Satisfaktion auch anthropologisch mit
der priaventiven und heilenden Wirkung der Genugtuung begriindet.?>
Menschliche Satisfaktion im Bussgeschehen aber sei abhidngig und ge-
tragen von der Gnade Gottes. «Diese Genugtuung, die wir fiir unsere
Siinden ableisten, ist aber auch nicht so die unsrige, dass sie nicht durch
Christus Jesus wire; denn wir, die wir aus uns als aus uns (allein) nichts
vermogen, vermogen mit der Mitwirkung dessen, der uns stirkt, alles
[vgl. Phil 4,13].»26

5. Die Notwendigkeit, Siindenfolgen aufzuarbeiten

Hailt das Tridentinum grundsétzlich an der Dreiheit von Reue, Bekenntnis
und Genugtuung als materiellen Voraussetzungen fiir das Busssakrament
fest, so hat sich in der Praxis dieses Sakraments das Element der Genug-
tuung sehr schnell verfliichtigt. Nicht dass dieses aufgegeben worden wi-
re, doch wurde es auf eine Gebetsauflage reduziert: «einen Rosenkranz
oder ein Vaterunser zur Busse». Dabei hatte das Konzil von Trient aus-
driicklich darauf hingewiesen, dass nicht aus einer falsch verstandenen
Milde besonders bei schwerer Schuld ein zu geringes Busswerk aufgege-
ben werde diirfe. Ein Gebet «zur Busse», wie es sich in der romisch-katho-
lischen Beichte bis heute erhalten hat, wird aber von den Beichtenden
kaum noch als Genugtuung verstanden. Vor diesem Hintergrund spricht
der Wiener Pastoraltheologe Zulehner zurecht vom Busssakrament als
von einem «Bussumgehungssakrament»?7.

Konnte das Hochmittelalter noch unbefangen von Siindenstrafen re-
den, so erscheint dies in unserer Zeit als anstossig und mit unserem Got-
tesbild nicht vereinbar. Bereits das Konzil von Trient merkte an: «Sie [die
alten Viter] waren [...] aber nicht der Ansicht, das Sakrament der Busse
sei ein Ort des Zornes und der Strafen.»?8 Ebenso formuliert Kiiry:

Glaube und Reue konkretisieren sich, wenn sie echt sind, einerseits in der
Gewissenserforschung und in der (allgemeinen und besonderen ) Beichte [...]

25 Vgl. HEINRICH DENZINGER, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und
kirchlichen Lehrentscheidungen, lateinisch — deutsch, hg. von Peter Hiinermann,
Freiburg i. Br. (Herder) 371991 [= DH], 1690.

26 DH (wie Anm. 25), 1691.

27 PauL M. ZULEHNER, Prinzip und Verwirklichung. Am Beispiel Beichte,
Frankfurt a. M. (Knecht) 1979, 102.

28 DH (wie Anm. 25), 1692,

43



Klaus Rohmann

und andererseits im guten Vorsatz und in der Wiedergutmachung, die aber
nicht den Charakter einer Strafe und Genugtuungsleistung, sondern den einer
freien Gehorsamsverpflichtung haben, deren Erfiillung durch die Verge-
bungsbitte selbst gefordert ist.?

Mit «Genugtuungsleistung» meint Kiiry wohl eine dusserlich auferleg-
te Sanktion, die nicht aus dem Beichtvorgang selbst fliesst. Von Siinden-
strafen ist in der Theologie im Zusammenhang mit dem Busssakrament
allgemein nicht mehr die Rede.?® Dennoch ist das, was mit Satisfaktion
oder Genugtuung gemeint ist, im Sakrament der Vers6hnung unverzicht-
bar, hat dieses Element doch in den Anféngen des Busswesens eine Haupt-
rolle gespielt und sich fast durch die gesamte Bussgeschichte als ein wich-
tiges Element erwiesen — wenn auch zuletzt nicht mehr mit einem grossen
Stellenwert. Aber nicht nur aus theologiegeschichtlichen Griinden ist dar-
an festzuhalten, vielmehr legt es die Erfahrung der Lebenswirklichkeit
nahe, die gerade heute besonders geschirft wahrgenommen wird.

Nehmen wir einmal an, einem Mann wird — beispielsweise bei einem
Einkehrwochenende — bewusst, wie unbegriindet und masslos eifersiich-
tig er sich seiner Frau gegeniiber erwiesen und wie sehr dies seine Ehe
belastet hat. Bei einem gegebenen Anlass nutzt er die Gelegenheit zu einer
personlichen Beichte, und der verantwortliche Priester wird ihn darauf
hinweisen, dass sein Fehlverhalten mit der Absolution und der Versch-
nung mit Gott noch nicht aus der Welt sei und er nicht schlichtweg erleich-
tert sein konne. Denn Verschnung bedeute nicht: Schwamm driiber. Seine
Siinde hat Folgen, die aufgearbeitet werden miissen, vielleicht sogar unter
grossem Aufwand. Einmal muss er an sich selbst arbeiten, um seine
krankhafte Eifersucht zu iiberwinden. Dies geschieht nicht von heute auf
morgen. Vor allem muss das Verhéltnis zu seiner Frau in einen nicht mehr
belasteten Zustand gebracht werden. Moglicherweise bedarf es dazu der
Hilfe einer Eheberatung.

Was friither mit Siindenstrafen gemeint war, ldsst sich heute besser aus-
driicken als Siindenfolgen. Dieser Ausdruck hat den Vorteil, dass daran
aufgezeigt werden kann, dass die Folgen sich aus dem Tatgeschehen der
Siinde selbst ergeben und nicht wie eine dussere Sanktion hinzukommen,
was heute mit dem Begriff «Siindenstrafen» assoziiert werden konnte.

29 Urs KUry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anlie-
gen, 2. erg. Aufl.,, hg. von Christian Oeyen, Stuttgart (Ev. Verlagswerk) 31982, 206.

30 «Siindenstrafen» tauchen in den Dogmatiken héchstens noch in der Eschato-
logie auf, namentlich in der Lehre vom Purgatorium.

44



Versohnung ohne Busse?

Gewiss ist es nicht so einfach, wie im angefiihrten Fallbeispiel die Folgen
der Tat abzuschitzen und die Wege einer Wiedergutmachung zu gehen.
Das rechtfertigt aber nicht einen Verzicht auf Genugtuung. Begniigt man
sich mit einem Versohnungszuspruch, wird menschliche Schuld mégli-
cherweise verharmlost und redet man einer billigen Gnade das Wort.

Siindenfolgen miissen «abgebiisst», d.h., aufgearbeitet werden. Das
kann durchaus miithsam sein. Gegebenenfalls muss auch, wie im ange-
fiihrten Fallbeispiel, die Hilfe eines Therapeuten in Anspruch genommen
werden. Dennoch ist grundsitzlich die Aufarbeitung nicht getrost allein
einem Therapeuten zu tiberlassen. Sie ist Teil des Versdhnungsgeschehens
und dafiir darf auch die Hilfe Gottes in Anspruch genommen werden.

Das traditionelle kirchliche Busswesen war titerzentriert und damit
weithin opferblind. Im &ffentlichen Bewusstsein stehen heute die Opfer
von Verbrechen im Vordergrund, wiahrend man frither mehr oder weniger
nur auf die Téter geschaut hat. Im Rechtswesen wird daher beispielsweise
hdufig ein Téter-Opfer-Ausgleich gefordert. Dem geschiirften Bewusst-
sein heute kommt entgegen, dass auch im kirchlichen Raum wieder stér-
ker der Fokus auf die Aufarbeitung von Siindenfolgen gelegt wird, die
immer auch die Geschiddigten mit im Blick haben muss. Aus heutiger Sicht
mag es liberraschen, wenn Thomas von Aquin zu seiner Zeit3! bei der
Behandlung der Satisfaktion davon spricht, dass sie in erster Linie einen
Ausgleich mit dem durch die Siinde Geschédigten bewirken soll und erst
dann den Téter bessern soll, damit er vor Wiederholungen der siindhaften
Tat bewahrt werde. Heute erscheint dieser Blick auf die Siindenfolge in
zweifacher Richtung geradezu modern. Auf jeden Fall haben wir es mit
dem sozialen Aspekt der Siinde zu tun: Versthnung mit Gott erfordert
auch die Versohnung mit den leidvoll betroffenen Menschen. Ein zweiter
Aspekt ist dariiber hinaus nicht unwichtig: Dem zur Umkehr Bereiten soll
die Arbeit an den Folgen seiner Tat zu einem neuen Leben verhelfen, in-
dem sie die siindhafte Haltung, die sich ihm eingeprégt hat, zu iiberwinden
sucht. Vor allem in der personlichen Beichte miisste dazu gemeinsam mit
dem Poenitenten nach Wegen gesucht werden.

Welche Rolle spielen in diesem Zusammenhang die Rituale, die in
unseren Gebetbiichern angeboten werden? Alle drei Formulare fiir die
Feier der Versohnung im Gesang- und Gebetbuch «Eingestimmt»32 beste-

31 Vgl. Anm. 17.
32 Vgl. Eingestimmt (wie Anm. 2). 38—49.

45



Klaus Rohmann

hen im Wesentlichen aus dem Schuldbekenntnis (nach stiller Besinnung)
und der Lossprechung. Ein ausdriicklicher Verweis auf die Notwendigkeit
einer Genugtuung fehlt. Lediglich im Schuldbekenntnis der ersten Form
(Nr. 37) findet sich der Satz: «Lass uns neu beginnen und mache uns fihig,
wieder gut zu machen, was wir verschuldet haben.» Ein einzelner Satz
aber lédsst sich leicht tiberhoren bzw. iiberlesen. Auch im CG I gibt es weder
in der gemeinsamen Bussfeier noch in der Vorlage zur Einzelbusse einen
Teil, der auf eine Wiedergutmachung hinweist.?3 Im Sinne des oben Aus-
gefiihrten halte ich eine entsprechende kiinftige Ergéinzung fiir notwendig.
Hier sind die liturgischen Arbeitskreise gefordert.

Zum Thema Aufarbeitung der Siindenfolgen méchte ich abschliessend
Eva-Maria Faber zitieren:

Bei beiden Aspekten [der Genugtuung] ist damit zu rechnen, dass diese Auf-
arbeitung so einfach gar nicht ist. Insofern gehort zur Busse auch das Auslei-
den der eigenen Vergangenheit. Dies hat auch mit der christologischen Deu-
tung des Beichtgeschehens zu tun. Es geht um die Bereitschaft, die eigenen
Stinden auf sich zu nehmen, als Nachfolge des Gekreuzigten.34

Klaus Rohmann (*1939 in Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theol., Studium der
Theologie, Philosophie und Pddagogik in Paderborn, Miinchen und Bonn.
Er unterrichtete nach einigen Kaplansjahren zundchst als Studienrat Religi-
on, Hebrdisch und Erziehungswissenschaft an Gymnasien in Essen. Danach
lehrte er von 1981 bis 2002 als Professor fiir Systematische Theologie — seit
1994 zusdtzlich Philosophie — an der Katholischen Fachhochschule Nord-
deutschland in Osnabriick und Vechta. Seit 2004 wirkte er, der sich nach
seiner Emeritierung der altkatholischen Kirche anschloss, mit einigen Lehr-
veranstaltungen als Lehrbeauftragter am Alt-Katholischen Seminar der Uni-
versitdt Bonn. Von 2013 bis 2016 war er als Adjunct Research Professor am
Department fiir Christkatholische Theologie an der Theologischen Fakultdt
der Universitdit Bern assoziiert.

Adresse: Romerstrasse 118, D-53117 Bonn
E-Mail: drrohmann@aol.com

3 Vgl. CG I (wie Anm. 1), 236-240 (Gemeinsame Bussfeier) und 241-243 (Ein-
zelbusse).

34 EvA-MARIA FABER, Einfiihrung (wie Anm. 6), 141. — Nach Abschluss meines
Beitrags bin ich auf eine weitere Arbeit zur satisfactio gestossen: Dorothea Sattler,
Gelebte Bufle. Das menschliche Busswerk (satisfactio) im dkumenischen Gesprich,
Mainz (Matthias-Griinewald-Verlag) 1992.

46



Versohnung ohne Busse?

Summary

From the very beginning, the element of satisfaction was central to the institution
of Christian atonement. Initially severe sanctions were inflicted on penitents who
had committed grave sins and were asking for reconciliation with the church.
Gradually these sanctions were usually replaced by compensatory disciplines
such as fasting. Since the High Middle Ages those sanctions were called punish-
ments for sins. Today, the concept of punishment for sin seems incommensurate
with the belief in a benign God. Nevertheless, the reality of satisfaction still re-
mains relevant. Satisfaction has two aspects: the relationship to those people who
have been hurt or offended by the sinner must be healed, and secondly, the sinner
him- or herself has to do work to avoid committing further sins. Whereas the idea
of satisfaction has vanished from the liturgical rites of our churches, it should be
reintroduced as a means by which the sinner is confronted with the consequences
of his or her trespasses, and not only with the sins as such.

Schliisselworter — Key Words

Busssakrament — Geschichte der christlichen Verséhnung — Satisfaktion — Ab-
lass — Folgen der Stinde

47



	Versöhnung ohne Busse?

