
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 108 (2018)

Heft: 1

Artikel: Das Sakrament mit dem schlechten Image : Überlegungen zu einem
Neuverständnis von Busse und Beichte in der altkatholischen Kirche

Autor: Pook, Alexandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Sakrament mit dem schlechten Image

Überlegungen zu einem Neuverständnis von Busse und Beichte
in der altkatholischen Kirche

Alexandra Pook

Die Beichte scheint etwas zu sein, mit dem Gläubige heute Schwierigkeiten

haben. In der römisch-katholischen wie auch in den altkatholischen
Kirchen entwickelte sie sich vielerorts zum «Sakrament ohne Nachfrage»
(Ursula Silber). Unter dem Begriff «Krise des Busssakraments» beschäftigt

dieses Phänomen schon seit einer Weile die Theologie.
Eine Umfrage unter den altkatholischen Geistlichen des Katholischen

Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland im Jahr 2016 zeigt, dass im
pastoralen Alltag so gut wie niemand mehr zur Beichte geht.1 Auch die

klassischen altkatholischen Alternativen wie Bussgottesdienste oder
Gottesdienste mit gemeinschaftlicher Bussandacht sind im deutschen Bistum
selten geworden, in einzelnen Gemeinden sind sie sogar völlig verschwunden.

Während es in der römisch-katholischen Kirche aktive Bemühungen
gibt, den Gläubigen die liturgischen und sakramentalen Versöhnungsriten
wieder nahezubringen - sei es durch Informationsschriften, Beiträge auf
Bistums- oder Gemeindehomepages, katechetische Angebote oder
anhand poppiger Bücher zum Thema für Kinder und Jugendliche -, bleiben
derlei Initiativen im deutschen altkatholischen Bistum aus.

Sind Bussriten verzichtbar geworden, weil sie heute keine Funktion mehr
haben? Zum einen fühlen sich Menschen (Gott sei Dank) nicht mehr unbedingt

«sündig» (etwa wegen ihrer Sexualität), müssen sich ihrer Schuldgefühle

nicht mehr durch einen formelhaften Akt entledigen und bedürfen

keiner kirchlichen Autorität mehr, die sie losspricht. Zum anderen kann heute

über Schuld und Gefühle des Unerlöstseins auch an anderen Orten gesprochen

werden, etwa in der Psychotherapie oder einer Selbsthilfegruppe.
Ist diese Entwicklung nicht zu begrüssen? Schliesslich lassen Christinnen

und Christen eine Praxis hinter sich, die dazu beitrug, Schuldgefühle
und Ängste zu erzeugen, und dazu diente, Macht auszuüben, Menschen zu

1 Vgl. Alexandra Pook, «Deine Sünden sind dir vergeben». Beobachtungen
und Überlegungen zur Busspraxis in der Alt-Katholischen Kirche und zum Umgang
mit der Einzelbeichte. Unveröff. Zulassungsarbeit zum Pfarrexamen im Fach
Pastoraltheologie am Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn, August 2016.

2 IKZ 108 (20 1 8) Seiten 2-27



Das Sakrament mit dem schlechten Image

kontrollieren und «Fehlverhalten» zu sanktionieren. Gehört die Busspraxis

und ganz besonders die Einzel- oder Ohrenbeichte also nicht zurecht
in die Mottenkiste der Geschichte?

Oder geht hier mit den Bussriten gerade etwas verloren, was wesentlich

zur christlichen Spiritualität, zur Praxis und Lehre Jesu gehört? Geht es

verloren, weil Menschen keine (positiven) Erfahrungen mehr damit
machen und sie darum auch nicht mehr weitergeben, etwa Eltern an ihre
Kinder oder Priesterinnen und Priester an ihre Gemeindemitglieder?

Vielleicht haben wir zu schnell die Neigung, auf tradierte liturgische
und andere geistliche Praktiken zu verzichten, mit denen wir Schwierigkeiten

haben - weil sie als «römisch» oder als problematisch empfunden
werden? In der Altkatholischen Kirche der Niederlande und in der
Christkatholischen Kirche der Schweiz hat die liturgische Busspraxis eine andere

Entwicklung genommen als in Deutschland. Während das allgemeine
Schuldbekenntnis zu Beginn eines Gottesdienstes in den Niederlanden
und in der Schweiz selbstverständliche Regel ist, wurde es in Deutschland

zur Ausnahme und wird teilweise sogar als befremdlich empfunden.
Aber ist es überhaupt möglich, die Busspraxis zu reformieren - sie

scheint für viele Gläubige ohnehin keine Funktion mehr zu haben? Wie
könnte sie eine Bedeutung für Leben und Glauben heutiger Menschen
bekommen? Was wären aus altkatholischer Sicht die Kriterien?

Nach einem Blick auf die aktuelle Situation der Busspraxis im deutschen

altkatholischen Bistum sowie auf die theologische Reflexion möglicher
Ursachen der konstatierten «Krise der Busspraxis» möchte ich auf die

Erfahrungen mit Bussriten und Beichte in Deutschland sowie auf Reformansätze
und deren Entwicklung eingehen. Anschliessend will ich Ansätze eines neuen

Verständnisses der sakramentalen Praxis der Umkehr und Versöhnung
darstellen und damit zu Diskussion und mutigem Experimentieren einladen.

1. «Bei uns gibt's keine Beichte». Zur aktuellen altkatholischen
Busspraxis in Deutschland

«Wenn Alt-Katholiken gefragt werden, was sie denn von <den anderem
Katholiken unterscheide, kann man manchmal unter anderem die Antwort
hören: <Bei uns gibt's keine Beichte»^, schrieb Bischof Joachim Vobbe

2 Joachim Vobbe, Umgekehrt. Alt-katholische Gedanken zum Busssakrament.
Brief des Bischofs an die Gemeinden des alt-katholischen Bistums, Bonn (Alt-Katholisches

Ordinariat) 2001, 7.

3



Alexandra Pook

(1946-2017) in seinem Brief an die deutschen altkatholischen Gemeinden

zum Busssakrament im Jahre 2001. Die Ergebnisse meiner Umfrage von
2016 unter den altkatholischen Geistlichen in Deutschland (2016)3 scheinen

dieser Beobachtung weitgehend Recht zu geben.

An der Umfrage haben Priester4 aus 16 von insgesamt 60 Gemeinden

teilgenommen. Von den 16 Gemeinden feiern 14 ein- oder zweimal im
Jahr einen Bussgottesdienst, meist in der Fastenzeit, zum Teil auch im
Advent. Dieser wird als sonntägliche Eucharistiefeier der Gemeinde

gefeiert. In einer Gemeinde beginnen alle Sonntagsgottesdienste in der

Advents- und Fastenzeit mit einem Schuldbekenntnis, in einer anderen

finden keine Bussgottesdienste statt.
Zwei Gemeinden bieten darüber hinaus in der Fastenzeit einen

Bussgottesdienst ohne Eucharistiefeier an Werktagen an, zwei Gemeinden
zusätzlich auch im Advent. An diesen Feiern nimmt ein verhältnismässig
kleiner Kreis von Gläubigen teil: Die Gruppengrösse wurde in einem Fall
mit «etwa 15 Personen» benannt, in einem anderen Fall wurde angegeben,
dass im betreffenden Jahr niemand gekommen sei.

In allen Bussgottesdiensten wird nach einer Zeit der Besinnung ein

allgemeines Schuldbekenntnis abgelegt, gefolgt von einer allgemeinen
Lossprechung. In zwei Gemeinden ist es möglich, im Anschluss an die

Lossprechung nach vorne zu treten und eine individuelle Lossprechung zu

empfangen, in zwei weiteren Gemeinden kann nach der allgemeinen
Lossprechung ein persönlicher Segen empfangen werden. In einer Gemeinde
können Teilnehmende bei einem Bussgottesdienst im kleineren Kreis
freiwillig ein persönliches Schuldbekenntnis ablegen, bei dem alle Anwesenden

zuhören.5

Die persönliche Beichte wird, so ergab die Umfrage, so gut wie gar
nicht in Anspruch genommen. Zwei Priester gaben an, sie würden zwei-
bis viermal im Jahr eine Beichte hören, alle anderen nennen kleinere Zah-

3 Vgl. Pook, «Deine Sünden sind dir vergeben» (wie Anm. 1).

4 Priesterinnen haben auf die Umfrage nicht geantwortet.
5 Soweit mir bekannt ist, haben mit dieser Form des Bussgottesdienstes in den

1980er- und 1990er-Jahren vier weitere Gemeinden begonnen. In allen vier Gemeinden

hat man sich von dieser Form aber wieder verabschiedet. Vgl. dazu Ulrich
Katzenbach, Die Feier der Versöhnung mit dem Schuldbekenntnis des Einzelnen in der
Gemeinschaft - eine Alternative zum gemeinsamen Schuldbekenntnis und zur
Einzelbeichte. Schriftliche Arbeit zum Colloquium, vorgelegt dem Dozenten für
Pastoraltheologie beim Alt-Katholischen Seminar in Bonn, Dekan Edgar Nickel, im Juli
1989 (unveröff.).

4



Das Sakrament mit dem schlechten Image

len: eine bis drei Beichten pro Jahr. Fünf Priester hören «eher selten/alle

paar Jahre» eine Beichte, zwei teilen mit, das sei noch nie vorgekommen.
Ein Priester gab an, er sei nur von Mitgliedern anderer Kirchen darum
gebeten worden. Umgekehrt wird allerdings in den meisten Gemeinden
auch nicht zu Beichte und Beichtgespräch eingeladen - im Gegensatz zu
den Bussgottesdiensten, zu denen in aller Regel selbstverständlich eingeladen

wird. So ist die Beichte bei den meisten Gläubigen nicht als Angebot
im Bewusstsein. Mehrere Geistliche berichten vom Desinteresse ihrer
Gemeindemitglieder an Angeboten wie Bussgottesdiensten und Beichte,
andere sprechen sogar von einer ausdrücklich ablehnenden Haltung einiger
Gemeindemitglieder in Bezug auf das Thema Busse. Diese meinen, das

sei etwas «Römisches».
Im Normalfall der sonntäglichen oder werktäglichen Eucharistiefeiern

gibt es in Deutschland heute in der Regel keine Bussfeier mehr zu Beginn
des Gottesdienstes. Der Grund dafür ist eine Entwicklung, die mit dem
Eucharistiebuch von 1959 begann6 und sich dann in den 1980er- und
1990er-Jahren vollzogen hat. Die liturgische Kommission wollte zu dieser
Zeit die Selbstständigkeit des Busssakraments neben der Eucharistiefeier
zum Ausdruck bringen, der altkirchlichen Praxis entsprechend, die keine
Bussriten innerhalb der Eucharistiefeier kannte. Darum erscheinen im neu
gestalteten Altarbuch von 1995 beide als deutlich voneinander getrennte
Feiern.7 Der Priester oder die Priesterin hielt nun in der Regel vor dem
Gottesdienst die Bussfeier in Albe und violetter Stola und legte dann erst

zur Eucharistiefeier das Messgewand an.

In der Folge verschwand (anders als etwa in der Schweiz oder in den

Niederlanden) im deutschen Bistum die Bussfeier nahezu. So schrieb
Bischof Vobbe bereits 2001:

6 Bereits in der von Kurt Pursch neu gestalteten zweiten Ordnung der heiligen
Messe im Altarbuch von 1959 ist die Bussandacht nicht mehr Bestandteil der
Eucharistiefeier (wie noch in der ersten Ordnung von Adolf Thürlings von 1885 oder in der
Schweizer Ordnung von Herzog), sondern geht ihr voraus. Dort heisst es: «Der Priester
verrichtet das Stufengebet oder die Bußandacht an den Stufen des Altares zum Empfange

des Sakraments der Buße aus dem Rituale bzw. dem Gebetbuch nach den dort
angegebenen Formularen.» Altarbuch für die Feier der heiligen Eucharistie im
Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland, Bonn (Bistumsverlag) 1959, 94.

7 Im jetzigen Eucharistiebuch kommt (seit der ersten Auflage 1995) die Bussfeier
nicht mehr vor. Vgl. Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken

in Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 1995, 22006.

5



Alexandra Pook

In etlichen Gemeinden finden seitdem die Bussfeiern, wenn überhaupt, nur
noch zu besonders angesetzten Zeiten statt. In unseren Diasporaverhältnissen,

wo zur Kirche oft weite Entfernungen zurückgelegt werden müssen, folgt
daraus, dass für viele Gemeindemitglieder eine gottesdienstliche, liturgische
Form der Busse praktisch nicht mehr existiert. So beschreibt die Aussage
«Bei uns gibt's keine Beichte» in gewisser Weise eine alt-katholische
Lebenswirklichkeit.8

Doch die Entwicklung setzte sich noch weiter fort: So kam es vor, dass

sich regionale Pastoralkonferenzen ausdrücklich von der Bussfeier trennten.

So berichtete mir Dekan i. R. Edgar Nickel (*1932), langjähriges
Mitglied der liturgischen Kommission:

Bei einer südbadischen Pfarrerkonferenz im Jahr 2004 haben wir einmütig
für unsere Gemeinden auf die Feier der Eucharistie ohne Busselemente
gestimmt, weil in ihr die Elemente von Versöhnung und Vergebung [bereits]
vorhanden sind.

Die Bussfeier sollte also nicht mehr als notwendige «Eintrittskarte» zur
Eucharistiefeier verstanden werden.

2. Ursachen der Krise der Busspraxis

Die deutlich geringer gewordene Nachfrage nach Bussriten ist nicht nur
ein altkatholisches Thema. In der Literatur wird dabei vor allem über die

Schwierigkeiten mit der individuellen Beichte reflektiert. Die
römischkatholische Theologin Ursula Silber schreibt etwa:

Die konkrete Lebenswirklichkeit der Menschen [...] hat kaum (noch) eine
Beziehung zum Sakrament der Versöhnung. Mit «beichtbaren» und
«beichtpflichtigen» Verstössen aus den Beichtspiegeln können viele nichts mehr
anfangen, die traditionellen Sündenkataloge gehen an ihrem Erleben vorbei.9

Andererseits seien sich dennoch «viele schmerzlich der grossen und kleinen

Dinge bewusst, in denen sie sich schuldig gemacht haben, an ihren
Mitmenschen, an sich selbst und an Gott.»10 Dies aber in einer Beichte zur
Sprache zu bringen und dort für die oft so komplexen Verstrickungen in
Schuldzusammenhängen Versöhnung und Erlösung zu suchen, scheine

8 Vobbe, Umgekehrt (wie Anm. 2), 8.
9 Vgl. Ursula Silber, Nur noch eine Persiflage? Die Frauen und das Sakrament

der Versöhnung, in: Diakonia 32 (2001) 179-185, hier 179.
10 Ebd.

6



Das Sakrament mit dem schlechten Image

ihnen «nicht möglich oder gar verheissungsvoll»11 zu sein. So sei die
Beichte zum «Sakrament ohne Nachfrage»12 geworden, während es gleichzeitig

jede Menge Lebensnot ohne sakramentalen Beistand gebe.
Menschen, die heute über die dunklen Seiten ihres Lebens nachdächten, erlebten

das Schuldigwerden als eine komplexe Wirklichkeit. Was sie bedrückt
und was sie als Schuld erfahren, lasse sich nicht auf die Tatsünden der

gängigen Beichtspiegel reduzieren. Oft seien es «eher Unterlassungen als

Taten, eher Haltungen als Verstösse» oder der «eigene Anteil daran, dass

eine Sache schief gelaufen ist», meint Silber.13 Auch strukturelle Schuld
werde von den Menschen gespürt, wenn auch oft diffus, etwa die
Verstrickung in Schuldzusammenhänge der Familie - unter Umständen über
Generationen hinweg -, der Gesellschaft, der Weltwirtschaft oder die

eigene Unwissenheit und Gleichgültigkeit gegenüber den Mechanismen des

Bösen in der Welt. Aber soll, muss oder kann man all dies beichten?
Durch eine veränderte Auffassung von menschlichem Handeln hat

sich das Sündenverständnis der Menschen stark gewandelt: Die Einsicht
in die Bedingtheit menschlichen Verhaltens, etwa durch Prägungen in der
Kindheit oder psychische Ursachen, führt zu einer vorsichtigeren Bewertung

der Verantwortlichkeit für das eigene Tun.

Die Erfahrung, hinter dem ethisch Richtigen und den eigenen Möglichkeiten
zurückgeblieben zu sein, wird sogar in einem kirchlichen Rahmen heute eher

zum Anlass, die eigene Begrenztheit und Gefühle von Unsicherheit und
Überforderung zu beklagen, nicht aber, Schuld einzugestehen.14

Dies zeigte bereits 1979 eine Studie von Michael Nüchtern.15 Seine Analyse

von Busstexten in der evangelischen Liturgie ergab, dass dort eher von
Befindlichkeiten wie Orientierungslosigkeit, Ratlosigkeit und Angst als

von Sünde die Rede ist.
Auch die biblische und altkirchliche Vorstellung, man werde nicht nur

an Gott und den Mitmenschen, sondern auch an der Kirche schuldig, ist
für heutige Christen offenbar weit weg und löst daher kein Bedürfnis aus,

11 A.a.O., 180.
12 Ebd.
13 Ebd.
14 Eva-Maria Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, Darmstadt

(WBG) 22009, 122.
15 Vgl. Michael Nüchtern, Sündenerfahrung und Sündenvergebung. Dogmatische

Fragen zu Bussgebet und Sündenlehre, in: Kerygma und Dogma 25 (1979)
133-153.

7



Alexandra Pook

das Sakrament der Versöhnung zu empfangen. Wer sich nie persönlich für
die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Kirche entschieden hat, wird
nicht verstehen, warum er oder sie sich bei ihr entschuldigen soll, wenn er
oder sie gegen grundlegende Werte und Normen verstösst.

Während manche, etwa der römisch-katholische Theologe Johann

Baptist Metz, vom «Unschuldswahn» unserer Zeit16 sprechen, ist für
andere nicht ein zu grosses Selbstwertgefühl der Grund, warum Menschen

eigene Schuld nicht sehen und eingestehen können, sondern ein tiefes
Gefühl der Verunsicherung.17

Natürlich haben sich auch die Bedürfnisse und die Erwartungen der
Gläubigen an das, was bei der Beichte geschieht, geändert. Wo einst ein
standardisierter Dialog - in der römisch-katholischen Kirche im Distanz
schaffenden, anonymisierenden Beichtstuhl - genügte, erwarten Gläubige
heute ein persönliches Gespräch, in dem sie sich in ihren Lebensgeschichten

und Nöten gesehen und verstanden fühlen. Es geht Menschen, die zur
Beichte gehen, in der Regel schon lange nicht mehr um die Erfüllung einer
Pflicht, der durch schematisches Aufsagen von Sünden Genüge getan werden

kann. Gläubige erfahren sich vielmehr als mündige Individuen, die
einen eigenen, persönlichen Glaubensweg gehen, auf dem sie sich begleiten

und unterstützen lassen wollen. Damit ist eine gewisse Erwartung an
den geistlichen Gesprächspartner verbunden. Sie erwarten einen Dialog
auf Augenhöhe mit dem Priester oder der Pfarrerin, ganz besonders in
einer sensiblen Situation wie der Beichte.

Neben diesen allgemeinen Schwierigkeiten, die heutige Menschen mit
den Bussriten haben, hat die altkatholische Kirche eine besondere Geschichte

mit der Ohrenbeichte. Sie führt zurück in die Zeit des Ersten Vatikanums.

3. Das Busssakrament in der altkatholischen Geschichte

3.1 «Ein nicht zu unterschätzender religiöser Freiheitsgewinn».
Die Aufhebung der Verpflichtung zur Ohrenbeichte aufder ersten

Synode 1874 und ihre Vorgeschichte

Eine Karikatur aus dem Jahr 1873 mit dem Titel «The Unseen Signal Of
The Jesuits», erschienen im New Yorker Magazin «Harper's Weekly»,

16 Johann Baptist Metz, Vergebung der Sünden. Theologische Überlegungen
zu einem Abschnitt aus den Synodendokument «Unsere Hoffnung», in: StZ 195

(1977) 119-128.
17 Faber, Einführung (wie Anm. 14), 122.

8



Das Sakrament mit dem schlechten Image

zeigt einen Mann im Beichtstuhl. Hinter der Trennwand sitzt der Priester,
der mit einem Fernschreiber das Gehörte direkt nach Rom telegrafiert. Die
Karikatur illustriert anschaulich die historische Situation: Der Beichtstuhl
war in dieser Zeit zu einem Schauplatz der Auseinandersetzungen nach
dem Ersten Vatikanum geworden.

Katholiken wurden in der Beichte gezielt nach ihrer Haltung zu den

neuen Dogmen der Unfehlbarkeit und des Jurisdiktionsprimates befragt.
Diejenigen, denen deren Annahme schwerfiel, wurden unter Druck
gesetzt, sich von ihrer kritischen Haltung und ihrem Kontakt zur altkatholischen

Bewegung loszusagen. Dies geschah vor allem unter Androhung der

Verweigerung der Absolution: eine wirksame Strafe, verhinderte sie doch
den Empfang der Kommunion, die kirchliche Eheschliessung oder die
Übernahme eines Taufpatenamtes mit den jeweils entsprechenden
gesellschaftlichen Folgen. Konnten durch die Verweigerung der Absolution
etwa die Sterbesakramente nicht empfangen werden, wurde dies damals als

ernsthafte Bedrohung des eigenen Seelenheils angesehen.

Infolgedessen wurde beispielsweise auf Frauen im Beichtstuhl Druck
ausgeübt, ihre Ehemänner und Söhne zu einer Änderung ihrer Haltung zu

bewegen. Angela Berlis bemerkt dazu:

Der Beichtstuhl besass deshalb einen wichtigen Stellenwert als Ort der
nachvatikanischen Auseinandersetzung, weil er am Schnittpunkt zwischen dem

privaten und dem öffentlichen Raum stand.18

So war die Aufhebung der Verpflichtung zur Ohrenbeichte, die zu den

ersten Synodenbeschlüssen des 1873 begründeten altkatholischen
Bistums in Deutschland im Jahre 1874 gehörte, ein «nicht zu unterschätzender

religiöser Freiheitsgewinn»19.
Die Beichte selbst aber wurde nicht abgeschafft. Auch wenn es in der

altkatholischen Bewegung damals Tendenzen gab, die Beichte als solche,

zusammen mit Marienverehrung, Herz-Jesu-Frömmigkeit u. Ä, als Form
ultramontaner Frömmigkeit abzulehnen,20 hielt die erste Bistumssynode
ausdrücklich an der Beichte fest. Sie bezeichnete das Busssakrament als

18 Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine historisch-theologische

Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850-1890),
Frankfurt/M. (P. Lang) 1998 [= Diss. Univ. Nijmegen, 1998], 362.

19 A.a.O., 352.
20 Vgl. a.a.O., 354.

9



Alexandra Pook

ein Heilmittel von der grössten sittlichen Bedeutung, welches seinem Wesen
nach von Anfang an in der Kirche in Uebung gewesen ist und dessen richtige
Durchbildung eine Hauptsorge der Kirche sein muss.21

Man einigte sich darauf, Dinge, die als Missbräuche empfunden wurden,
abzuschaffen (s.u., 3.2) und vor allem die

Entscheidung über die Nothwendigkeit oder Räthlichkeit des Empfanges des

Busssacramentes [...] der eigenen Beurtheilung und Selbsterkenntnis des
Einzelnen anheimzugeben. [...] Das sog. Gebot der Kirche, wenigstens einmal im
Jahre zu beichten, ist für diejenigen nicht verbindlich, für welche eine innere
Nothwendigkeit des Empfangs des Busssacraments nicht vorliegt.22

Allein das eigene Gewissen sollte fortan darüber entscheiden, ob und wie
oft der oder die Einzelne bei einem Priester beichtet. Man wollte sich nicht
länger zur Einhaltung einer Beichtpflicht von einem autoritären Kirchensystem

nötigen und sich durch sogenannte «Beichtzettel» (lat. schedula

confessionis) kontrollieren lassen, die seit dem Konzil von Trient (1545—

1563) als Bescheinigungen einer abgelegten Beichte vom Beichtvater
auszustellen waren.

3.2 Altkatholische Reformen des Busssakraments und ihre

Weiterentwicklung

3.2.1 Ohrenbeichte und Bussandacht

Wie auf vielen anderen Gebieten war der frühe Altkatholizismus auch in
Bezug auf das Busssakrament um Reformen bemüht. Die damals in der
römisch-katholischen Kirche übliche Empfehlung, möglichst oft, unbedingt

aber vor dem Empfang der Kommunion zu beichten, wurde als

Missbrauch empfunden. Stattdessen solle sich jeder, der die Kommunion
empfangen wolle, entsprechend der Vorschrift des Apostels Paulus selbst

prüfen (1 Kor 11,28). Es bestehe keine Verpflichtung, vor dem Empfang
der Kommunion zu beichten. Sie bestehe «nur bezüglich solcher
Versündigungen, durch welche Jemand sich bewusst ist, die göttliche Gnade
verloren zu haben.»23 Die Erklärungen betonen in allem die Gewissensent-

21 Beschlüsse der ersten Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches, gehalten

zu Bonn am 27., 28. und 29. Mai 1874. Amtliche Ausgabe, Bonn (Neusser) 1875,

50-53, hier 50.
22 Ebd.
23 A.a.O., 51.

10



Das Sakrament mit dem schlechten Image

Scheidung des bzw. der Einzelnen. Die Priester sollen sich aber ansonsten

«jeder Einmischung in die persönlichen Familienangelegenheiten und

jedes Versuches, durch die Beichte einen Einfluss auf die Beichtenden zu
gewinnen»24, enthalten.

Im Zuge der Abschaffung der Verpflichtung zur Ohrenbeichte trat in
den meisten altkatholischen Gemeinden die gemeinschaftliche Bussandacht

an die Stelle der Einzelbeichte, auch wenn andere Formen der
Beichte wie die Andachtsbeichte oder die Praxis, vor dem Empfang der
Kommunion zu beichten, beibehalten wurden.25 Die Bussandacht erhält
bereits 1875 in Gebet- und Gesangbüchern altkatholischer Gemeinden
einen Platz. Mit der Reform ging einher, dass die Beichtstühle aus altkatholischen

Kirchen verschwanden und in Neubauten nach 1870 nicht mehr
vorgesehen waren. Mindestens einmal im Monat gehaltene Bussfeiern

waren über hundert Jahre lang Bestandteil der sonntäglichen Eucharistiefeier,

während die Ohrenbeichte nur noch für aussergewöhnliche Fälle
vorgesehen war. Franz Heinrich Reusch, Theologieprofessor an der
Universität in Bonn und Generalvikar des ersten deutschen altkatholischen
Bischofs Josef Hubert Reinkens, erklärte in einer Predigt über die Beichte

sogar:

Nach der Lehre der Kirche kann der Christ durch eine wahrhaft gläubige und

reumüthige Gesinnung auch ohne die priesterliche Lossprechung, falls diesel-

bige nicht zu erlangen ist, also in diesem Falle auch ohne Beichte der
Sündenvergebung theilhaftig werden.26

Bemerkenswert ist, dass die Bussfeier noch lange sehr ausführlich war. So

nimmt die «Bussandacht vor der Kommunion» in Reuschs Gebetbuch von
1877 ganze 13 Seiten in Anspruch.27 Erst im Gesangbuch von 195228 wird
die Andacht kürzer.

24 A.a.O., 52.
25 Vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 18), 341f.
26 Franz Heinrich Reusch, Drei Predigten über die Beichte und über die

Heiligenverehrung. Ein Beitrag zur Erläuterung der Beschlüsse der ersten Synode der
Altkatholiken, Bonn (Neusser) 1874, 9.

27 Franz Heinrich Reusch (Hg.), Vollständiges Gebetbuch für katholische
Christen, Bonn (Friedrich Cohen) 1877, 204-216.

28 Gebet- und Gesangbuch für die Alt-Katholiken in Deutschland, Bonn (Selbstverlag

des Alt-Katholischen Bistums) 1952.

11



Alexandra Pook

Andererseits kam es aber auch vor, dass die Teilnahme an der Bussfeier

als nicht ausreichend empfunden wurde. So heisst es in einem Informationsheft

über die altkatholische Gemeinde in Köln aus dem Jahr 1934:

Wir verlangen [...], dass jeder, der das Sakrament der Busse und des Altares
empfangen will, sich ernstlich und gewissenhaft selbst prüfe. Kommt er mit
seiner Gewissenserforschung selbst nicht zurecht, empfindet er es, dass die
Teilnahme an der öffentlichen oder allgemeinen Bussandacht nicht genügt
oder ihn nicht befreit, so ist es wiederum seine Gewissenspflicht, sich mit dem
Priester durch die Privatbeichte auszusprechen und Trost und Mahnung zu
empfangen.29

Die Beichte wird hier als Unterstützung für die persönliche Gewissenserforschung

für jene angeboten, die damit nicht allein zurechtkommen.
Darüber hinaus hält man es für eine «Gewissenspflicht» zur Aussprache in
der Beichte für diejenigen, die die Bussfeier als nicht genügend oder nicht
befreiend erfahren haben.

Das Verhältnis von gemeinschaftlicher Bussandacht und Beichte und die

Frage, welche von beiden die legitime Form der Spendung des Busssakraments

sei, war durchaus umstritten. Für den ersten christkatholischen
Bischof, Eduard Herzog, war der Gemeindebussakt die reguläre und legitime
Form der Spendung des Busssakraments; er glaubte, sie in der Alten Kirche
und sogar bis in die Apostelzeit nachweisen zu können. Die Ohrenbeichte

(«Privatbeicht») sah er als Ausnahme, die nur auf ausdrücklichen Wunsch
stattfinde. In seinem Hirtenbrief «Über die Verpflichtung zur sog.
Ohrenbeichte»30 von 1880 setzt Herzog sich mit der römisch-katholischen

Auffassung auseinander, die Ohrenbeichte sei als Sakrament gemäss
Joh 20,23 von Jesus selbst eingesetzt. Entgegen dieser Position ist für Herzog
die Bussfeier die eigentliche sakramentale Form. Darüber hinaus betont er,
dass die priesterliche Vollmacht der Sündenvergebung nicht einer richterlichen

entsprechen könne in dem Sinne, dass der Priester darüber entscheiden

könne, wie schwer einzelne Sünden wögen und ob sie vergebbar seien oder
nicht.31 In den 1950er-Jahren befasste sich Albert E. Rüthy und mit ihm die

29 H[ans] J]osef] Demmel (Hg.), Die alt-katholische Gemeinde Köln. Ein
Wegweiser, Köln (ohne Verlagsangabe) 1934, 17.

30 Eduard Herzog, Synodalpredigten und Hirtenbriefe, Bern (K. J. Wyss) 1886,
164f.

31 Vgl. ebd. - Herzog hat auch später wiederholt Stellung bezogen, insbesondere

in Auseinandersetzung mit römisch-katholischen Autoren. Darauf kann hier nicht
näher eingegangen werden.

12



Das Sakrament mit dem schlechten Image

Generalkonferenz der christkatholischen Geistlichen der Schweiz 1952 mit
Herzogs Auffassung, die bis dahin als massgeblich für die Christkatholiken
galt. Im Anschluss daran beschäftigte das Thema Busse und in diesem Rahmen

auch Herzogs Position die Altkatholische Theologentagung am 1. und
2. September 1953 in München, da sich gegenüber Herzogs Auffassung
«schwerwiegende Bedenken» bei Rüthy und «auch sonst bei Geistlichen und
Laien rcg[t]en»32. Rüthy setzte sich dabei mit der neutestamentlichen

Begründung des Busssakraments und der den Aposteln erteilten Vollmacht, zu
«binden» und zu «lösen» (Mt 18,18) bzw. Sünden zu «erlassen» oder zu
«behalten» (Joh 20,23), auseinander. Abschliessend hielt er fest:

[...] erstens, dass man besser von einem Sakrament der Sündenvergebung als

von einem Sakrament der Busse reden würde; denn nicht die Busse, die der
Mensch tut, kann Inhalt des Sakraments sein, sondern allein die Vergebung,
die Gott gewährt.33

Des Weiteren geht es in den beiden genannten neutestamentlichen Stellen
laut Rüthy um zweierlei: einerseits um eine sakramentale Seite, «indem
durch ein Vergebungswort auch die Vergebungsgnade als von Gott gegeben

zugesichert wird»34, andererseits um «eine Angelegenheit der
Gemeindezucht»35. So kommt Rüthy, Herzog widersprechend, zu dem

Schluss, dass den Priestern die Vollmacht übertragen sei, zwar nicht über
die Vergebbarkeit einer Sünde zu entscheiden, aber durchaus, nicht
bussfertige Sünder aus der Gemeinde auszuschliessen und damit u.U. eine
Sünde als nicht vergeben zu erklären! Es handele sich also um eine
Angelegenheit, die «einen ungeheuren Ernst in sich» trage, «dem mit der
weitgehend in den alt-katholischen Kirchen geübten Praxis bei weitem nicht
Genüge getan»36 sei.

32 Albert E. Rüthy, Zur neutestamentlichen Begründung des Busssakraments,
in: IKZ 44 (1954) 218-234, hier 219. Zur Theologentagung, die sich der Thematik
unter verschiedenen weiteren Aspekten (Tradition, Dogmatik, Seelsorge, Praxis in
der anglikanischen Kirche) widmete, vgl. Kurt Stalder, Bericht über die
Theologentagung am 1. und 2. September 1953 anlässlich des XVI. Internationalen
Altkatholikenkongresses in München, in: IKZ 44 (1954) 34-57. - Zu Rüthy vgl. Urs von
Arx, Albert Emil Rüthy (1901-1980) - Sorgfalt im Umgang mit Text und Liturgie, in:
Angela Berlis u.a. (Hg.), Aufbruch und Widerspruch. Schweizer Theologinnen und
Theologen im 20. und 21. Jahrhundert, Zürich (TVZ) 2018 (im Druck).

33 Rüthy, Zur neutestamentlichen Begründung (wie Anm. 32), 220.
34 A.a.O., 232f.
35 Ebd.
36 Ebd.

13



Alexandra Pook

Die gemeinsame Bussandacht, wie sie in der deutschen, schweizerischen und
österreichischen Kirche üblich ist und als normale und vollgültige Form der

Spendung des Busssakraments gilt, ist der bequemste Weg, mit der Sache fertig
zu werden. In ihr das sehen zu wollen, was in der Urkirche geübt worden ist,
scheint mir nach den hier vorliegenden Untersuchungen unmöglich zu sein.37

Die Praxis der gemeinschaftlichen Bussandacht setzt Rüthy in Beziehung
mit einer anderen neutestamentlich bezeugten Praxis, einander Sünden zu
bekennen und füreinander zu beten (Jak 5,16). Diese Praxis will er zwar
als älteste Form der Beichte anerkennen,

nicht aber als etwas, was dem Begriff des Busssakraments entsprechen würde.

[...] Für eine Sakramentenspendung ist hier die Situation nicht gegeben,
eher dann in der Privatbeicht, obwohl wir wissen, dass sie auch nicht einfach
der altkirchlichen Buss- und Beichtpraxis entspricht.38

3.2.2 Ein innovativer Beichtspiegel

Auch die gängigen Hilfsmittel zur Gewissenserforschung, sogenannte
«Beichtspiegel», erfuhren in den Anfängen der altkatholischen Bewegung
eine Reform. In seinem 1877 verfassten Gebetbuch legt Heinrich Reusch
eine ganz neue Art von Beichtspiegel vor, der ausschliesslich aus
biblischen Zitaten bestand. Reusch betitelte sie ausdrücklich mit «Gebote der
hl. Schrift, statt eines Beichtspiegels»39. Dieser Beichtspiegel unterschied
sich damit stark von damaligen und heutigen römisch-katholischen
Beichtspiegeln, denn hier wurden Beichtwillige erstmals und ausschliesslich

zum Hören auf die Heilige Schrift verpflichtet. Dies kann mit gutem Recht
als Neuansatz gelten, der später offenbar leider nicht weiterverfolgt wurde.
Reuschs Liste biblischer Gebote geriet in Vergessenheit und keinerlei
Ersatz trat an ihre Stelle. Erst 1985 erschien erneut ein Beichtspiegel in einem
altkatholischen Gebetbuch, nun als eine Reihe von Fragen zur Erforschung
des Gewissens, vergleichbar den römisch-katholischen Beichtspiegeln.40

37 Ebd.
38 A.a.O., 234.
39 Franz Heinrich Reusch (Hg.), Vollständiges Gebetbuch für katholische

Christen, Bonn (Friedrich Cohen) 1877, 183-188.
40 Dein Antlitz suche ich. Gebetbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken

für Christen heute, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 1985, 82-84.

14



Das Sakrament mit dem schlechten Image

Sie wurden in das aktuelle altkatholische Gebetbuch «Gottzeit» übernommen

und erweitert.41

3.2.3 Die Lossprechungsformel

Was die Lossprechung durch den Priester am Ende einer Bussfeier oder
Beichte angeht, unterschied sich die Praxis in den verschiedenen
altkatholischen Bistümern schon am Anfang. Herzog sah es als wichtigsten
Unterschied zwischen der römisch-katholischen und der altkatholischen
Auffassung über die Beichte an, dass bei den Altkatholiken «die Losspre-
chungsworte überall ein Gebet zu Gott um Sündenvergebung» seien, während

der römisch-katholische Priester die Lossprechungsformel «Ich löse

dich von deinen Sünden» spreche und «mit diesen Worten die eigentliche
sakramentale Sündenvergebung ertheilt werde»42. Von «überall» kann
jedoch nicht die Rede sein: In Deutschland entschied man sich zumindest in
der Privatbeichte dafür, die «indikative» Lossprechungsformel der
römischen Kirche weiterhin zu gebrauchen. So verwendet das erste altkatholische

Rituale (1885) ausdrücklich eine Übersetzung der Lossprechungsformel

aus dem römischen Rituale. Zwei Änderungen wurden allerdings
eingeführt: Es sei «ausser dem Schlussgebete Passio Domini etc., welches
auch nach dem römischen Rituale nicht obligatorisch ist, die Lossprechung

von den römischen Zensuren wegzulassen»43. Der Absolutionsformel

sei ausserdem beizufügen: «Als Diener unseres Herrn Jesu Christi
[spreche ich dich los.. .]»44. Mit Letzterem wurde verdeutlicht, in wessen

Auftrag und Vollmacht die Lossprechung erfolgt: Der Priester handelt
nicht aus eigener Vollmacht, sondern im Auftrag Jesu Christi.

41 Gottzeit. Gebetbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland,

Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2008, 121-123.
42 Herzog, Synodalpredigten (wie Anm. 30), 184. An dieser Stelle würde Rüthy

vermutlich widersprechen, da er, wie bereits dargestellt, vom «Vergebungswort»
spricht, durch das auch «die Vergebungsgnade als von Gott gegeben zugesichert
wird». Rüthy, Zur neutestamentlichen Begründung (wie Anm. 32), 323f.

43 Katholisches Rituale zum Gebrauche der altkatholischen Gemeinden des

Deutschen Reiches, Bonn (Verlag der Bischöflichen Kanzlei) 21877, 13.
44 Ebd.

15



Alexandra Pook

Die Praxis deprekativer Lossprechungsformeln, wie Herzog sie

verlangt, die «bis zum 13. Jahrhundert [...] in der abendländischen Kirche,
wie jetzt noch in der griechischen»45 üblich gewesen seien, wurden ebenso

in Betracht gezogen. Schliesslich entschied man sich aber gegen sie und
erklärte:

Es ist zweckmässig, für jetzt die seit 500 Jahren im Abendlande übliche indi-
kative Formel (mit der angegebenen Aenderung) beizubehalten, bis durch
eingehendere wissenschaftliche und populäre Erörterungen die Zulässigkeit
und Rätlichkeit einer Wiederherstellung der älteren Form auch für weitere
Kreise nachgewiesen sei.46

In der Bussandacht führte man dagegen auch in Deutschland zunächst
ausschliesslich deprekative Formeln ein. Vom ersten Rituale bis zum
Gebetbuch von 1952 lautet hier die Lossprechungsformel:

Es erbarme sich euer der allmächtige Gott, er verzeihe euch eure Sünden und
führe euch zum ewigen Leben. Amen. + Nachlassung, Lossprechung und

Verzeihung eurer Sünden verleihe euch der allmächtige und barmherzige
Herr, Amen.47

In der Privatbeichte wird dieselbe Formel verwendet,48 jedoch erweitert
um eine indikative Lossprechungsformel:

Als Diener unseres Herrn Jesu Christi spreche ich dich los von deinen Sünden
im Namen des Vaters + und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.49

45 Ebd.
46 Ebd.
47 Reusch, Vollständiges Gebetbuch (wie Anm. 39), 216. Diese Lossprechungsformel

ist wörtlich übernommen aus den Vergebungsbitten des Stufengebets im Missale

Romanum von 1570: «Misereatur vestri omnipotens Deus, et dimissis peccatis
vestris, perducat vos ad vitam aeternam. Amen» und «Indulgentiam, absolutionem et
remissionem peccatorum nostrorum tribuat nobis omnipotens et misericors Dominus.

Amen». Vgl. dazu Josef Andreas Jungmann, Missarum Sollemnia, Bd. I, Freiburg

i. Br. (Herder) 21949, 370-386.
48 Natürlich heisst es hier «erbarme sich deiner» usw.
49 Das Kreuzzeichen kommt hier erst an späterer Stelle. Die Formel entspricht

der Lossprechungsformel im Missale Romanum von 1614. Vgl. Jungmann, Missarum

Sollemnia (wie Anm. 47), 370-386.

16



Das Sakrament mit dem schlechten Image

In den nachfolgenden Gesang- und Gebetbüchern von 190950, 192451 und
195252 blieben diese Lossprechungsformeln für Bussandacht und Beichte
fast unverändert. Erst zu Beginn der 1980er-Jahre wurde an dieser Stelle
Neues gewagt. In einer 1981 erschienenen Beilage zum Gesangbuch finden
sich neu formulierte, wieder deprekative Lossprechungsformeln. Sie lauten:

Vergebung eurer Sünden und Kraft zu neuem Leben in seiner Gnade schenke
euch der allmächtige und barmherzige Gott

bzw.

Der barmherzige Gott [...] schenke euch durch seinen Heiligen Geist Vergebung

der Sünden53

In den 1980er-Jahren bekamen die Studierenden am Bischöfliche Seminar

nun allerdings vermittelt, dass auch in einer altkatholischen Beichte

grundsätzlich eine deprekative Formel zu bevorzugen sei.54 Nichtsdestotrotz

wurde aber gleichzeitig im neuen Gesangbuch von 198655 neben den

beiden Bussfeiern von 1981 erstmals eine Bussandacht mit einer indikati-
ven Formel neu eingeführt, sodass nun deprekative und indikative
Formeln zur Auswahl nebeneinander standen. Die Formel lautet:

[...] Daher verkünde ich euch in seinem [= Jesu Christi] Namen und im Auftrag

seiner Kirche die Vergebung eurer Fehler und Sünden im Namen des

Vaters und des Sohnes und der Heiligen Geistes.56

50 Gebet- und Gesangbuch für die Angehörigen der alt-katholischen Kirche des

Deutschen Reiches. Herausgegeben im Auftrag der Synodal-Repräsentanz, Bonn
(Verlag der Bischöflichen Kanzlei) 1909, 349f.

51 Katholisches Gesang- und Gebetbuch für die Alt-Katholiken des Deutschen
Reiches. Im Antrage der Synode herausgegeben von Dr. Otto Steinwachs, Pfarrer in
Mannheim, Freiburg i. Br. (Willibrordbuchhandlung) 1924, 341.

52 Gebet- und Gesangbuch für die Alt-Katholiken in Deutschland, Bonn (Selbstverlag

des Alt-Katholischen Bistums) 1952, 26 bzw. 33.
53 Die Feier des Gottesdienstes im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in

Deutschland, hg. von Bischof Josef Brinkhues, erarbeitet von der Liturgischen
Kommission. Beilage zum Gesangbuch, als Manuskript gedruckt, Bonn (Verlag des Alt-
Katholischen Bistums) 1981, 13f.

54 Mitteilung von Prof. Dr. Angela Berlis, Bern, am 28. Januar 2018.
55 Lobt Gott, ihr Christen. Gesangbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken

für Christen heute. Bonn (Verlag des Alt-Katholischen Bistums) 1986.
56 Eingestimmt. Gesangbuch des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in

Deutschland, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2003, 51.

17



Alexandra Pook

Alle drei Bussfeiern sind in das aktuelle Gesangbuch «Eingestimmt» von
2003 übernommen worden.

Inzwischen hat sich die Praxis dahingehend verändert, dass die depre-
kative Lossprechung fast verschwunden ist: Zumindest die Priester, die auf
meine Umfrage von 2016 geantwortet haben, verwenden fast ausschliesslich

indikative Formeln. Sieben benutzen die Formeln aus dem
«Eingestimmt», vor allem die indikative in der dritten Bussandacht (von 1986).

Vier Geistliche sprechen am Ende eines Gebets individuell formulierte,
indikative Lossprechungsformeln, etwa «Deine Sünden sind dir vergeben.
Im Namen des Vaters [...]»; zwei gaben an, die in der römisch-katholischen
Kirche übliche Formel57 zu verwenden. So hat auf diese Weise auch die

Formulierung «Ich spreche dich los» wieder Eingang in die altkatholische
Praxis gefunden. Das, was in den 1980er-Jahren neu eingeführt worden

war, findet offenbar keine breite Rezeption. Möglicherweise liegt die Ursache

hierfür bei der grossen Zahl der Geistlichen, die in Deutschland aus der
römisch-katholischen in die altkatholische Kirche wechselten und ganz
selbstverständlich ihre indikative Lossprechungspraxis beibehielten.

Die genauere Betrachtung der verschiedenen altkatholischen Reformen

der Busspraxis hat gezeigt, dass nicht alle Reformansätze weiterverfolgt

wurden, seien sie zu Beginn der Bewegung oder erst später entstanden,

soderneue Beichtspiegel oderdiedeprekativenLossprechungsformeln.
Für den busspraktischen Neuansatz schlechthin, die gemeinschaftliche
Bussfeier, wurde in den 1950er-Jahren Rüthy zufolge sogar von vielen

infrage gestellt, ob sie als ausreichend bzw. überhaupt als sakramental

eingestuft werden kann.58

4. Das Ererbte neu sehen lernen. Aspekte für ein Neuverstehen
von Busse und Beichte

Geht nicht Wichtiges verloren, wenn Busspraxis, Busskatechese und
Beichte nur noch eine marginale Rolle spielen? Wer das Neue Testament

liest, stellt fest, dass für Jesus von Nazareth Umkehr, Versöhnung, (Sün-

57 Sie lautet: «Gott, der barmherzige Vater, hat durch den Tod und die Auferstehung

seines Sohnes die Welt mit sich versöhnt und den Heiligen Geist gesandt zur
Vergebung der Sünden. Durch den Dienst der Kirche schenke er dir Verzeihung und
Frieden. So spreche ich dich los von deinen Sünden im Namen des Vaters und des

Sohnes + und des Heiligen Geistes.» Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch,

Stuttgart (Verlag Katholisches Bibelwerk) 2013, Nr. 594.4.
58 Albert E. Rüthy, Zur neutestamentlichen Begründung, 219 (wie Anm. 32).

18



Das Sakrament mit dem schlechten Image

den-)Vergebung und Heilung zentrale Themen der Verkündigung und Praxis

des Reiches Gottes waren. Wenn diese Themen so zentral sind, haben

wir als Kirche dann nicht auch die Verpflichtung, aktiv damit umzugehen
und Menschen zu helfen, mit Schulderfahrung und Schuldgefühlen
umzugehen, Vergebung und Umkehr zu vollziehen? Wird nicht «das Kind mit
dem Bade ausgeschüttet», wenn wir nichts dagegen unternehmen, dass das

Busssakrament immer mehr verschwindet?59 Allerdings müssen
Menschen mit solchen Angeboten tatsächlich auch erreicht werden. Wie können

unter der Voraussetzung, dass die Schwierigkeiten heutiger Menschen
mit Busse usw. ernst genommen werden, solche Angebote aussehen? Wie
können wir das aus der katholischen Tradition Ererbte und durch die
altkatholische Bewegung Reformierte möglicherweise neu sehen lernen? Im
Folgenden werden dazu ein paar Ideen vorgestellt.60

Der römisch-katholische Pastoraltheologe Matthias Sellmann
beschäftigt sich mit der Problematik der Leere in der Kirche. Alles bleibt
leer: vom Gottesdienst bis zum Priesterseminar. Die Kirche schrumpft,
sie packt ein, sie zieht sich zurück. Ähnlich verhält es sich auch mit
Bussgottesdiensten und Beichten: Es besteht kaum Nachfrage.

Das Phänomen der Leere, des nicht mehr Gefragtseins kirchlicher
Angebote, erleben viele in der Kirche als kränkend. Sellmann findet einen

neuen Ausgangspunkt, über Kirche und ihre Angebote nachzudenken, der

uns helfen kann, die Busspraxis neu einzuordnen. Er schlägt vor, «kirchliches

Handeln in das Licht seines Dienstwertes für die freiheitliche
Selbstbestimmung [der Menschen] zu stellen und von hierher neu zu denken.»61

Die Aufgabe von Kirche liegt nunmehr nicht darin, Menschen in ihrer
Lebenspraxis «kirchlich» zu machen. In einem neuen Bild von Kirche

59 In jüngster Zeit setzte sich die reformierte Theologin Isabelle Noth mit dem
christkatholischen Verständnis der Beichte bei Herzog auseinander und fragte: «Wer
wird der mit der Beichte verbundenen und schon biblisch bezeugten Sehnsucht nach

Umkehr, Wahrhaftigkeit und geistlicher Erneuerung am ehesten gerecht: Jene, die das

Kind zum Baden zwingen [die traditionelle römisch-katholische Haltung, Anm. d. V.],
jene, die dem Kind das Baden freistellen, aber seinen Nutzen hervorstreichen [die
Altkatholiken, Anm. d. V.], oder jene - wir Reformierten! -, die dem Kind das Baden lange
verunmöglichten, weil sie <das Kind einst gleich mit dem Bad ausgeschüttet) haben?»

Isabelle Noth, Praktisch-theologische Beobachtungen zu Bischof Eduard Herzogs
Hirtenbriefen am Beispiel der sog. Ohrenbeichte, in: IKZ 101 (2011) 302-309, hier 309.

60 Weitere Überlegungen finden sich in meiner Pfarrexamensarbeit (vgl. Anm. 1),

die auf Anfrage bei mir bezogen werden kann.
61 Matthias Sellmann, «Für eine Kirche, die Platz macht!» Notizen zum

Programm einer raumgebenden Pastoral, in: Diakonia 48 (2017) 74-82.

19



Alexandra Pook

sind sie keine «zu versorgenden Gläubigen» mehr, sondern «aktive Ich-
Unternehmerinnen» einer religiösen Selbstsozialisation, «Biografie-Kon-
strukteure», «anspruchsvolle religiöse Lead-User».62 So liegt nun die
aktuelle Herausforderung der Pastoral vielmehr darin,

das Faszinierende des jesuanisch bezeugten Glaubens so in den öffentlichen
Raum hinein zu kommunizieren, dass dieser es als relevanten Beitrag erkennen

und nutzen kann.63

Hier kann ein Ausgangspunkt liegen, um über Beichte und Busse neu
nachzudenken: Können wir herausarbeiten und nach aussen kommunizieren,

inwiefern sie dazu beitragen, Menschen freier, selbstbestimmter, noch

mündiger zu machen? Busse und Beichte als spirituelle Praxis und
spirituelles Begleitetwerden auf dem eigenen Weg, als Angebot christlicher
Lebenskunst, das Menschen lebenstüchtiger macht?

4.1 Das eigene Gewissen kennen macht unabhängig

Ein relevanter Beitrag für Menschen heute kann zum Beispiel sein, zu

lernen, auf das eigene Gewissen zu hören - auf die Instanz in unserem
Inneren, über die sich die Väter und Mütter der altkatholischen Bewegung
keine andere Instanz stellen lassen wollten. Die Busspraxis ist ein Ort, an
dem das eigene Gewissen sich entwickeln und reifen kann. Sie lehrt, auf
die eigenen Gefühle, Wahrnehmungen und inneren Stimmen zu hören und
auf sie zu achten. Sie hilft, immer besser Gut und Böse unterscheiden zu
lernen. Im Ersten oder Alten Testament ist der Begriff «Gut und Böse
unterscheiden können» gleichbedeutend mit «erwachsen sein», «mündig
sein».64 Wer in dieser Weise wahrnehmend und mündig ist, wird unabhän-

62 A.a.O., 78.
63 A.a.O., 81.
64 Mit der Redewendung der «Erkenntnis von Gut und Böse» wird mehrfach das

Heranwachsen eines Kindes beschrieben, etwa in Jes 7,15f. In der Erzählung in
Gen 3, die als «Sündenfall» des Menschen in die Geschichte eingegangen ist (wenngleich

der Begriff «Sünde» dort gar nicht vorkommt, sondern erst später in der Erzählung

von Kain und Abel), möchte Eva, die erste Frau, von dem Baum essen, der ver-
heisst, Gut und Böse unterscheiden zu können. Man könnte auch sagen: Sie will
erwachsen werden. Wer könnte ihr das verübeln? Die Bluttat Kains kann jedenfalls erst
als böse erkannt werden, nachdem die Menschen zuvor gelernt haben, Gut und Böse
voneinander zu unterscheiden. Vgl. dazu Frank Crüsemann, Eva - die erste Frau
und ihre «Schuld». Ein Beitrag zu einer kanonisch-sozialgeschichtlichen Lektüre der

Urgeschichte, in: Bibel und Kirche 52 (1998) 2-10.

20



Das Sakrament mit dem schlechten Image

giger von all den von aussen kommenden Stimmen, die uns sagen wollen,
was richtig oder falsch für uns sei - sei es die Werbung, die postindustrielle

Leistungsgesellschaft, Facebook oder die eigenen Eltern. Die
Auseinandersetzung mit dem Gewissen führt auch dahin, unberechtigte
Schuldgefühle, die andere uns einreden, von berechtigten zu unterscheiden, die
Richtschnur unseres Handelns sein wollen.

4.2 Verantwortung übernehmen - den eigenen Schatten annehmen können

Die Busspraxis kann ausserdem die Erfahrung wirklichen Erwachsenwerdens

schenken, indem sie lehrt, Verantwortung für das eigene Handeln
und den eigenen «Schatten» (im Sinne C. G. Jungs) zu übernehmen. Die
persönliche Beichte schenkt dabei auch die Erfahrung, die Übernahme

von Verantwortung im Gespräch mit einem Gegenüber auszudrücken und
darin die Erfahrung zu machen, sich trotz des Schattens ganz und gar
angenommen zu fühlen, von Gott (mindestens) so sehr wie vom Beichtvater

oder von der Beichtmutter.

4.3 Die Tabus von Scheitern und Schwäche integrieren

Ein «Schatten» unserer auf Erfolg ausgerichteten Leistungsgesellschaft ist
die Verdrängung und Tabuisierung von Scheitern und Schwäche. Könnte
christliche Lebenskunst nicht dazu einladen, diese Tabus zuzulassen und
sie zu integrieren, indem sie dazu einlädt, sich dem eigenen Scheitern und
der eigenen Schwäche zu stellen in einem Sakrament der Versöhnung -
der Versöhnung mit sich selbst und diesem Schatten?

4.4 Ein liturgischer bzw. sakramentaler Ort, anderen zu vergeben

Normalerweise geht es in Beichte und Bussfeier darum, sich der eigenen
Schuld und Sünde zu stellen und Vergebung zu empfangen. Doch fehlt uns
nicht ein Ritual, in dem die Vergebung anderen gegenüber ihren Ort hat?

Gerade wenn es um schwerwiegende Dinge geht, die andere uns angetan
haben, wenn es um tiefe Verletzungen geht, durch die die Seele eines
Menschen nachhaltig emotional vergiftet wurde, ist es alles andere als
selbstverständlich, dass Vergeben gelingt. Viele Menschen suchen in solchen
Fällen Hilfe in psychotherapeutischen Settings. Wäre es nicht eine
wesentliche Aufgabe der (christlichen) Religion, hierbei Hilfestellung
anzubieten?

21



Alexandra Pook

Anderen zu vergeben, gerade wenn sie uns wirklich Leid angetan
haben, ist eine wesentliche Voraussetzung, innerlich frei zu werden. Eine
«neue Bussfeier», eine «neue Beichte» könnte bewusst dazu einladen, in
ihr nicht nur selbst Vergebung zu empfangen, sondern auch anderen zu
vergeben - ganz im Sinne Jesu.

4.5 Die Lossprechung: eine Botschaft an das Unbewusste in uns

Die in vielen Ländern immer bekannter und populärer werdende Arbeit
mit systemischen Aufstellungen (etwa von Familiensystemen), zeigt das

Phänomen, dass sich schuldig gewordene Menschen, selbst wenn sie ihre
Schuld nicht bewusst als solche sehen und wahrnehmen, dennoch unbe-

wusst schuldig fühlen.65 Andererseits gibt es auch Menschen, die etwa in
einen Autounfall verwickelt waren, bei dem andere Menschen zu Schaden
oder gar zu Tode gekommen sind, und sich unerträglich schuldig fühlen,
auch wenn sie den Unfall nicht hätten verhindern können. Hier böte der
Ritus der Lossprechung Heilung, indem er ermöglicht, das bewusste oder
unbewusste, in jedem Fall aber schwer belastende Gefühl von Schuld
loszulassen.

Für C.G. Jung ist der Ritus der Beichte wichtig, um in der Tiefe des

Unbewussten unser tiefes Misstrauen gegenüber der Vergebung zu
überwinden. Dafür hält er allerdings eine indikative Lossprechung für essen-
ziell. Er schreibt:

Das persönliche Gebet des Pfarrers befriedigt jenes Bedürfnis keineswegs.
Denn die Antwort muss kollektiv und historisch sein; sie muss die Ahnengeister

beschwören, um die Gegenwart mit der historischen und mythischen
Vergangenheit zu verbinden.66

Jung spricht dem Ritus der Beichte eine Wirkung auf die Psyche des
Menschen zu, die tiefer geht als Worte, die sich nur an den Verstand oder das

Gefühl wenden. Diese Wirkung traut er dem «persönlichen Gebet des

Pfarrers» nicht zu. Der Ritus setzt den möglicherweise tiefsitzenden

Schuldgefühlen eines Menschen etwas Überpersönliches entgegen und

bringt ihn in Berührung mit der Vollmacht Jesu Christi, der durch die

priesterliche Person an ihm handelt und ihm zuspricht: «Deine Sünden

65 Bertold Ulsamer, Schuld verstehen und heilen, Münsterschwarzach (Vier-
Türme-Verlag) 2012.

66 Carl Gustav Jung, Briefe II, Ölten (Walter) 1972, 440.

22



Das Sakrament mit dem schlechten Image

sind dir vergeben.» Es ist eine wichtige Aufgabe für die Kirche, den Ritus
der Beichte so zu vollziehen, dass Menschen die Vergebung und deren

befreiende Kraft erfahren können.

4.6 Impulse aus der frühmonastischen Tradition

Ist die Form der persönlichen Beichte nur in schwerwiegenden Fällen von
Schuld nötig, oder könnte sie nicht auch ein Angebot persönlicher geistlicher

Begleitung sein, das alltagstaugliche Lebenshilfe bietet und dabei

hilft, mit den «Dämonen» des Alltags, destruktiven Gedanken und
Gefühlen, besser umgehen zu lernen und Autorität über sie zu gewinnen?

Hier können die Apophthegmata pat rum61, eine Sammlung von
Weisheitslehren und Geschichten aus dem frühen Mönchtum, bzw. die monas-
tische Tradition der Seelenführungsbeichte Inspiration sein.68

In der Seelenführungsbeichte ging es nicht nur um Schuld und Vergebung,

sondern um Gedanken und Gefühle, Leidenschaften und Bedürfnisse.

Man sprach über sie mit einem geistlichen Vater oder einer geistlichen

Mutter, um auf dem Weg zu Gott voranzuschreiten. Es ging nicht um
eine Absolution, sondern um geistlichen Rat und Unterstützung, um im
«geistlichen Kampf» zu bestehen; es ging um ehrliche Selbsterkenntnis
und um die Befreiung von «bösen Gedanken» und inneren «Dämonen».
Nach der Aussprache vereinigten sich geistlicher Vater bzw. geistliche
Mutter und «Beichtkind» in Gebet, Fürbitte und gemeinsamem Fasten.

Der Mönch oder die Nonne nahm einen Teil der Sündenlast solidarisch
auf sich. Diese Form der Beichte war nicht Sakrament, sondern Lebensund

Glaubenshilfe, geistliche Begleitung, Trauerarbeit und Therapie.69
Bemerkenswert ist die weitere Entwicklung dieser Praxis: Als die frühen

monastischen Gemeinschaften mit der Zeit immer mehr Priester in
ihre Reihen aufnahmen, wurde die Seelenführungsbeichte sakramentali-
siert und ging damit in die sogenannte Devotions- oder Andachtsbeichte

67 Bonifaz Miller (Übers.), Weisung der Väter. Apophthegmata patrum, auch
Geronticon oder Alphabeticum genannt, Freiburg (Lambertus) 1965.

68 Alois Wolkinger, Geistliche Begleitung - Vergebung der Schuld. Versuch
eines kurzen Durchblicks durch die Geschichte, in: Bernhard Körner (Hg.), Geistliche
Begleitung und Busssakrament. Impulse für die Praxis, Würzburg (Echter) 2007,
11-28, hier 14.

69 Vgl. Anselm Grün, Vergib dir selbst, Münsterschwarzach (Vier-Türme-Verlag)

2006, 106-110, sowie Wolkinger, Geistliche Begleitung (wie Anm. 68).

23



Alexandra Pook

ein. Damit wurden aber bedauerlicherweise, so Anselm Grün, «die
Unterschiede nivelliert und die eigentliche Absicht der monastischen
Seelenführung verkannt»70. Weil es in der sakramentalen Beichte um den Nach-
lass von Sünden geht, musste das, was eigentlich Gegenstand der

Seelenführungsbeichte war, unter dem Aspekt der Sünde dargestellt werden.

Dies führte schliesslich dazu, dass Unvollkommenheiten zu Sünden

hochstilisiert wurden.
Ist dies nicht eines der Probleme, das auch heute viele Menschen mit

der Beichte haben? Die Beichte würde ihnen im Umgang mit ihren
«Leidenschaften und Dämonen» helfen, aber da sie nicht wissen, wofür sie sich
konkret schuldig fühlen sollen und was sie angesichts eines komplexeren
Schuldverständnisses (s. o., Kapitel 2) im Einzelnen bereuen sollen, bleibt
ihnen die juridisch-formalistische Form der Beichte fremd. Es wäre ein

grosser Gewinn, sich diesen seelenführenden Aspekt der Beichte wieder
stärker ins Bewusstsein zu rufen und für heute lebende Christen fruchtbar
zu machen. Anselm Grün schreibt, die meisten Sünden seien ja

nicht Sünden der bewussten Entscheidung [...]. Die Psychologie sagt uns, dass

eine absolut freie Entscheidung eher selten ist. Für die meisten Sünden und
Fehler, die wir beichten, bedarf es nicht der Absolution, sondern eher einer
«zielstrebigen Läuterungsarbeit».71

Auch für den «Dialog auf Augenhöhe» in der Beichte Hesse sich etwas von
den Apophthegmata patrum lernen. Dort ist davon die Rede, dass man
über niemanden richten soll, ja nicht einmal jemanden zurechtweisen.72

Dazu wird ein prägnantes Beispiel erzählt:

Als ein sündiger Mönch von einem Priester aus der Kirche gewiesen wurde,
folgte ihm der Altvater Besarion mit den Worten: «Auch ich bin ein Sünder!»73

In dieser Weise können Busse und Beichte neu gedacht und konzipiert
werden, als relevanter Beitrag aus der christlichen Lebenskunst und Angebot

der Kirche, um Christen dabei helfen, weiter mündig zu werden und die
Freiheit der Söhne und Töchter Gottes immer mehr als real zu erfahren.

70 Grün, Vergib dir selbst (wie Anm. 69), 107f.
71 A.a.O., 109.
72 So etwa in Apophthegmata patrum Nr. 422 und 687ff., zitiert nach Wolkinger,

Geistliche Begleitung (wie Anm. 68), 16.

73 Apophthegmata patrum Nr. 162, zitiert nach Wolkinger, Geistliche Begleitung

(wie Anm. 68), 16.

24



Das Sakrament mit dem schlechten Image

4.7 Das Problem derfamiliären altkatholischen Strukturen

Als grösste Hürde bei der Beichte wird vermutlich in altkatholischen
Kontexten häufig das empfunden, was einer der Priester in meiner Umfrage
wie folgt beschrieb:

Vielleicht sind unsere (familiären) Gemeindestrukturen hier auch ein Hindernis.

Wenn die Priesterin / der Priester in der Gemeinde eher als Kumpel
wahrgenommen wird (und ja auch häufig genug als solche/r wahrgenommen werden

will), fehlt über der (familiären) Nähe möglicherweise die (professionelle)
Distanz, um als Beichtmutter/Beichtvater wahrgenommen zu werden, der/
dem gegenüber ich meine eigenen Fehler bzw. das, was von mir als eigene
Fehler wahrgenommen/empfunden wird, zu offenbaren. Ich kann mir vorstellen,

dass Gemeindemitglieder bei zu grosser Nähe dann ganz einfach nicht
wollen, dass die eigene Priesterin / der eigene Priester über Schwächen oder
Fehler zu gut Bescheid weiss [.. ,].74

Auch die persönliche Nähe der Geistlichen untereinander kann als Problem

erfahren werden. Ein anderer Priester fragte sich:

Wie steht es in unserer kleinen Kirche mit der Beichte für Geistliche? Jeder
kennt jeden, der Bischof ist zugleich Vorgesetzter. Müssen sich altkatholische
Geistliche, wenn sie eine Beichte wünschen, an einen römischen Kollegen
wenden?75

Andererseits: Wo ein Wille (oder eine Sehnsucht) ist, kann sich auch ein

Weg finden. Sollte die Beichte eines Tages in unserer Kirche
selbstverständlicher geworden sein, wird es vermutlich leichter sein, entweder mit
persönlich nahestehenden Geistlichen solche Gespräche zu führen, oder es

werden sich Wege finden, die Geistlichen anderer Gemeinden oder gar
Kirchen aktiv einzubeziehen. Eine weitere Möglichkeit könnten altkatholische

(oder ökumenisch gestaltete) Exerzitienkurse sein, in denen das

Angebot einer Beichte als Form der Begleitung besteht. Priesterinnen und
Priester, die anderen Menschen in jeder Hinsicht auf Augenhöhe begegnen,
können sicher auch dabei helfen, Bedenken gegen die Beichte abzubauen.

4.8 Das Problem mit der Sprache

Meine Erfahrung innerhalb und ausserhalb der Gemeinde ist, dass
Menschen mit der Sprache im Kontext von Busse nicht mehr vertraut sind: Was
meint denn «Sünde»? Was ist Busse, Umkehr? Diese Begriffe werden nicht

74 Zitiert nach Pook, «Deine Sünden sind dir vergeben» (wie Anm. 1), 49.
75 Zitiert nach Pook, a. a. O., 50.

25



Alexandra Pook

mehr verstanden, können nicht mehr sinnvoll mit eigenen Lebenserfahrungen

in Verbindung gebracht werden und wirken dazu für viele schlicht ab-

stossend. Hier braucht es meines Erachtens dringend «Übersetzungshilfen».
Einen inspirierenden Ansatz, die Begriffe Sünde und Umkehr zu

verstehen und verstehbar zu machen, bietet die schweizerische Theologin,
Psychologin und Psychotherapeutin Monika Renz in ihrem Buch «Der

Mystiker aus Nazareth».76 Sie zeigt neue Perspektiven für das Verständnis
der «Bussterminologie» u. a. aus entwicklungspsychologischer Sicht auf.77

Das Finden einer Sprache ist wesentlich, ja unabdingbar, wenn Kirchen die

immer weniger kirchlich sozialisierten Menschen erreichen wollen. Diese
Menschen verstehen kein «Kirchisch», sie reagieren darauf sogar z. T. recht

abgestossen, und auch kirchlich Engagierten geht es oft kaum anders.

Die bedeutende evangelische Theologin Dorothee Solle spricht vom
Verlorengehen einer Sprachfähigkeit für existenzielle Fragen und

Erfahrungen durch den Verlust einer religiösen Sprache. Sie schreibt:

Die Tradition dieser (religiösen) Sprache hat nämlich eine Kraft. Ich empfinde
oft bei den NichtChristen, mit denen ich zusammenarbeite: Das Fehlen einer
Tradition macht sie auch hilflos und stumm. [...] Die ungeheure Vereinsamung

der Menschen heute besteht darin, dass sie über zentrale Sachverhalte
nicht mehr miteinander kommunizieren und diese völlig in den inneren
Monolog zurücknehmen. Aber auch der stirbt ab, wenn kein Dialog mehr da ist.

Religion ist eine der grossen Menschheitssprachen. Wenn sie ausfällt und
nichts an ihre Stelle tritt, werden viele Fragen und Erfahrungen sprachlos.78

76 Monika Renz, Der Mystiker aus Nazareth. Jesuanische Spiritualität, Freiburg

i. Br. (Herder) 2016.
77 Für Renz meint der Begriff «Sünde» «Ab-Sonderung» oder «Trennung»: einen

Zustand, in dem sich das Ich des Menschen aus seinem Verwiesen- und Zugehörigsein
immer mehr absondert. So entstehe ein Bruch zwischen dem Ich und seinem Ursprung,
zwischen dem Ich und dem Ganzen. «Umkehr» wäre demgegenüber die jesuanische
Antwort auf «Sonderung»: «Herausgefallen aus dem Ganzen und entfremdet von Gott
als dem Urgrund brauchen Menschen Umkehr, Heimkehr, f...] Umkehr nicht als

Moralkeule, sondern als Verheissung und Mystik. Jesus wollte uns sagen: Es gibt die Chance

der Unterbrechung, der Hineinwendung.» Renz, Der Mystiker (wie Anm. 76), 132.

Umkehr könnte so bedeuten, den Aufbruch (oder Exodus) «in die von Grund auf [von

Gott] erwünschte, innere Autonomie und Bewusstwerdung zu wagen». Dieser
Aufbruch ist für Renz eine «entwicklungspsychologische Notwendigkeit». Ebd.

78 Dorothee Solle, Nicht nur eine Erfahrung, sondern auch eine Aufgabe, in:
Marianne Dirks (Hg.), Glauben Frauen anders? Erfahrungen und Anstösse, Freiburg
i. Br. (Herder) 1993, 157-165.

26



Das Sakrament mit dem schlechten Image

Kann es sein, dass wir die Fähigkeit zur Auseinandersetzung mit eigener
Schuld verlieren, weil uns die Sprache dafür verloren geht bzw. der Ort,
um Schulderfahrungen mit anderen zu kommunizieren! Kann es sein, dass

wir Schuld und Schattenseiten verdrängen (müssen), weil wir keine Orte
mehr haben, um uns mit ihnen auseinanderzusetzen?

Alexandra Pook (*1971 in Bad Oeynhausen D), Diplom-Theologin, Kultur-
wissenschaftlerin und altkatholische Priesterin, studierte römisch-katholische

Theologie in Münster und altkatholische Theologie in Bonn sowie
Angewandte Kulturwissenschaften undÄsthetische Praxis (mit den Fächern Musik
und Bildende Kunst) an der Universität Hildesheim und machte am Lichtenberger

Institut für Gesang und Instrumentalspiel eine Ausbildung zur
Gesangspädagogin. Seit 1995 ist sie als freie Bildungsreferentin im
Spannungsfeld Kunst, Religion und Persönlichkeitsbildung, seit 1999 auch als
Gesangspädagogin, Sprecherzieherin und Chorleiterin tätig. 1998-2002 war sie

Mentorin für Lehramtsstudierende mit dem Fach Katholische Religion an der
KHG Hildesheim. Seit 2009 Exerzitienbegleiterin. 2013-2016 Vikariat in der
altkatholischen Gemeinde in Köln, 2016 Pfarrexamen.

Adresse: Eichholzweg 4, D-51647 Gummersbach, Deutschland
E-Mail: alexandra.pook@alt-katholisch.de

Summary

The penance sacrament (as an act of communal penance and confession) appears
to be increasingly "a sacrament without demand" (Ursula Silber) that is disappearing

from the spiritual praxis of faith, according to a questionnaire among clergy
in the German Old Catholic diocese in 2016. Despite their critique on the auricular

confession, the earlier Old Catholic Movement considered dealing with the

penance sacrament in the correct manner to be "a main concern of the church."
Consequentially, it came in fact to the abolishment of private confession. The
author establishes that in the German Old Catholic diocese during the last century,

the general penitential service is also an infrequent praxis in church services.
After a brief overview of the historical development, the author addresses the

possible cause of the crisis in penitential praxis and presents ideas about how the

penance sacrament can be re-thought considering people's freedom to self-determination

and thereby understood by contemporary people as part of the Christian
art of living.

Schlüsselwörter - Key Words

Ohrenbeichte - Bussandacht - Busssakrament neu denken - Krise des
Busssakraments - Geschichte der Busse im Altkatholizismus

27


	Das Sakrament mit dem schlechten Image : Überlegungen zu einem Neuverständnis von Busse und Beichte in der altkatholischen Kirche

