Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)
Heft: 3-4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Communiqué der Internationalen Altkatholischen Bischofskon-
ferenz (IBK) anlésslich ihrer Sitzung 2017 in Wien/Osterreich

Vom 18. bis zum 22. Juni 2017 tagte die Internationale Altkatholische Bischofs-
konferenz in Wien.

Breiten Raum nahmen die Informationen und Planungen zum néchsten Interna-
tionalen Altkatholikenkongress im kommenden Jahr vom 20. bis zum 23. Sep-
tember 2018 in Wien/Osterreich ein. Nach dem derzeitigen Stand werden die
Kosten fiir die Kongresskarte bei rund 150 bis 160 Euro liegen. Hinzu kommen
die Kosten fiir die Ubernachtungen. Dazu wurden bereits Uberlegungen ange-
stellt, preiswerte Moglichkeiten anbieten zu kdonnen. Von den Mitgliedskirchen
wurde dariiber hinaus Unterstiitzung in Aussicht gestellt. Das soll auch fiir den
Jugendkongress gelten. Dieser wird in einer Jugendherberge stattfinden, wobei
ilteren Jugendlichen die Teilnahme an den Workshops bei entsprechendem Inte-
resse ermoglicht werden soll.

Als Schwerpunkt wurde das Thema «Theologische Bewertung der Segnung
von Partnerschaften» diskutiert, zu dem Prof. Urs von Arx aus der Schweiz und
Dr. Mattijs Ploeger aus den Niederlanden referierten. Prof. von Arx legte den
Schwerpunkt seiner Ausfiihrungen auf eine eher grundsitzliche Auseinanderset-
zung mit Fragen der theologischen Bewertung von Partnerschaften im Sinne von
biblisch-altkirchlichen Vorgaben. Die Frage der Sakramentalitit von Ehe wie von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften sieht er mit Verweis auf die Diskussionen
zur traditionellen Sakramentenlehre als nachrangig zu behandeln an. Im Ubrigen
wies er aber auch auf die Auswirkungen einer Entscheidung in dieser Frage im
Zusammenhang mit den Dialogen mit anderen Kirchen sowie auch innerhalb der
unterschiedlichen Mitgliedskirchen der Utrechter Union hin. Dr. Ploeger wiede-
rum versuchte, mit vier Themenkreisen die gesamte Problematik so einzugren-
zen, dass sie als Beginn eines Dialogprozesses dienen kann. Er fiihrte aus, dass
Homosexualitit mittlerweile ein Teil der Wirklichkeit nicht nur in der Welt, son-
dern auch in der Kirche geworden ist und auch in allen altkatholischen Kirchen
auf Akzeptanz stosse. Ein néchster Schritt wire jetzt die Auseinandersetzung mit
der Frage nach der Sakramentalitéit der Segnung gleichgeschlechtlicher Partner-
schaften, wobei dies auch die grundsitzliche Frage nach den Sakramenten be-
riihrt. Eine ausfiihrliche Diskussion machte deutlich, dass die Problematik derart
komplex ist, dass sie eines weiteren intensiven Nachdenkens und Gesprichs be-
darf. Dies soll nun zunichst bei der nidchsten Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz im Herbst dieses Jahres geschehen. Die Bischofe werden die
Erkenntnisse und Uberlegungen dann in ihre weiteren Beratungen aufnehmen.

Zum ersten Mal konnten die Bischofe in ihrer Mitte den neuen Bischof der
tschechischen Kirche, Dr. Pavel Benedikt Stransky, mit grosser Freude willkom-
men heissen.

IKZ 101 (2011) Seiten 265-281 265



Kirchliche Chronik

Zu den allgemeinen Traktanden der Konferenz gehorten unter anderem die
Rechnungslegung, die Berichte aus den Kirchen sowie aus den dkumenischen
Gremien und Dialogprozessen.

In der ersten Juliwoche wird die zweite Mandatsperiode des Dialogs mit der
romisch-katholischen Kirche abgeschlossen. Die durch weitere Artikel ergédnzte
Publikation «Kirche und Kirchengemeinschaft» (2009) wird dann in gedruckter
Form vorliegen. Sie enthilt Texte zur den Mariendogmen von 1854 und 1950, zum
Verhiltnis von Ortskirche und Universalkirche, zu verbindlichem Lehren und
Unfehlbarkeit und zum Thema Eucharistie- und Kirchengemeinschaft. Ein wei-
terer, nur von altkatholischer Seite verantworteter Text befasst sich mit der Frage
der Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst.

Turnusgemass fanden Wahlen statt, bei denen Bischof Rein zum Sekretér und
Bischof Ring zum Schatzmeister jeweils einstimmig wiedergewéhlt wurden.

Geplant wurde, den Abschluss der Kirchengemeinschaft mit der Kirche von
Schweden vom 19. bis zum 21. Januar 2018 in Utrecht in einem festlichen Rahmen
zu wiirdigen. Erwartet wird dazu neben Gésten aus der anglikanischen Kirche
auch Antje Jackelén, die Erzbischofin von Uppsala.

Die Sitzung der IBK wurde fiir einen Tag unterbrochen fiir ein gemeinsames
Treffen mit den Bischofen der anglikanischen Kirchengemeinschaft mit Jurisdik-
tion auf dem europdischen Festland. Themen waren unter anderem Fragen des
Schutzes von Kindern und Jugendlichen vor Missbrauch sowie mogliche Konse-
quenzen fiir die anglikanischen Gemeinden in Europa im Zusammenhang mit
dem Brexit.

Die nichste ordentliche Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bi-
schofskonferenz wird vor dem Internationalen Altkatholikenkongress vom 17. bis
zum 20. September 2018 in Wien stattfinden.

Amersfoort/Bern, Juni 2017 Quelle: Website der Utrechter Union

Bischof Joachim Vobbe verstorben

Joachim Vobbe (1947-2017), der von 1995 bis 2010 als Bischof das Katholische
Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland leitete, starb am 26. Juli nach langer
schwerer Krankheit in seiner Wohnung in Kénigswinter. Nach dem Besuch des
Gymnasiums in Bad Miinstereifel und dem Abitur 1966 studierte er in Bonn,
Miinster und Koln romisch-katholische Theologie und wurde am 14. Juni 1972
durch Josef Kardinal Hoffner in K6ln zum Priester geweiht. Nach der Kaplanszeit
in K6In und Diisseldorf wechselte Joachim Vobbe 1977 in das altkatholische Bis-
tum und wurde zunichst in Blumberg (Baden) mit den Randengemeinden sowie
den Gemeinden Stiihlingen-Schwaningen und Mundelfingen Pfarrvikar und ab
1980 Pfarrer. Von 1982 bis 1995 war er in Offenbach Pfarrer. Von 1985 bis 1995
war er zudem Dekan des hessischen Dekanats sowie 1981-1984 und 1991-1994
gewihltes Mitglied der Synodalvertretung. In seiner Offenbacher Zeit kniipfte
Joachim Vobbe intensive Kontakte zur dortigen ruminisch-orthodoxen Gemein-

266



Kirchliche Chronik

de. Mehrfach hat er die orthodoxe Kirche von Ruménien besucht, deren Patriarch,
Teoctist, ihm als Dank fiir sein Engagement das silberne und spiter das goldene
Patriarchalkreuz fiir Bischofe verlieh. 1982 trat er der 6kumenisch ausgerichteten
Evangelischen Michaelsbruderschaft bei, wechselte nach 1989 aber zur Gemein-
schaft Sankt Michael, die Frauen und Ménner als Mitglieder aufnimmt. Am
15. November 1994 wurde Joachim Vobbe in Koblenz von der 52. ordentlichen
Bistumssynode zum (neunten) Bischof des Katholischen Bistums der Alt-Katho-
liken in Deutschland gewéhlt und am 25. Mérz 1995 in Frankfurt durch Bischof
Dr. Sigisbert Kraft geweiht. Als Bischof iibernahm er 2004 den Co-Vorsitz der
Vorbereitungskommission fiir die Fortsetzung des orthodox-altkatholischen Dia-
logs. Auch fiir die Beziehungen zur Anglikanischen Kirchengemeinschaft setzte
er sich wihrend seiner Zeit als Bischof ein, u.a. 1999-2011 als Co-Prisident des
Internationalen Anglikanisch/Altkatholischen Koordinierungsrates (der anglika-
nische Co-Prisident war Jonathan Gledhill, Bischof von Lichfield). Am 1. Novem-
ber 1999 wurde er Honorary Assistant Bishop der anglikanischen Diozese Gibral-
tar in Europa, 2002 auch der Konvokation amerikanischer Episkopalkirchen in
Europa. 1999 unterzeichnete er mit Bischof Karl Kardinal Lehmann als Vertreter
der Deutschen Bischofskonferenz der romisch-katholischen Kirche eine «Rege-
lung zur Ubernahme von Amtstrigern». Wihrend seines Episkopates wurde am
4. Juni 1998 in Koln das 125-Jahr-Jubilium der Bistumsgriindung gefeiert, bei
dem Johannes Rau, ehem. Ministerprisident von Nordrhein-Westfalen, die Fest-
rede hielt. Besonders prigend fiir Bischof Vobbes Amtszeit war die Umsetzung
der 1994 gefillten Entscheidung der Bistumssynode, Frauen zu allen geistlichen
Amtern zuzulassen. Durch seine Handlungsweise konnte der Konflikt zwischen
dem deutschen Bistum und der Internationalen Altkatholischen Bischofskon-
ferenz in dieser Frage beigelegt werden. Am Pfingstmontag 1996 weihte Bischof
Joachim Vobbe in Konstanz die ersten beiden Frauen zu Priesterinnen. Von 1995
bis 2004 lud Bischof Vobbe Mitglieder aus seinem Bistum und aus der Okumene
zu «Herdenbrieftagen» nach Fouday im Steintal (Elsass) ein; bei diesen einwochi-
gen thematischen Treffen wurde die Vorarbeit fiir die zwischen 1996 und 2004
erschienenen «Bischofsbriefe» zu den sieben Sakramenten, zur Frauenordination
und zur Jahrtausendwende geleistet. Von 2005 bis 2009 wurden diese jéhrlichen
Treffen als thematische «Herdentage» fortgefiihrt. Die Jugendarbeit lag ihm schon
als Pfarrer besonders am Herzen; seine Frau Mariette stand ihm dabei aktiv zur
Seite. Auch als Bischof lud er regelmissig Jugendliche zu thematischen Freizeiten
ein. Die geistliche Erneuerung der Kirche war Bischof Joachim Vobbes zentrales
Anliegen. Er war ein geschitzter Redner und Prediger in der eigenen Kirche und
in der Okumene. In seinen «Bischéflichen Erkldrungen» bezog er u.a. Stellung zur
Seligsprechung von Papst Pius IX. (2000) und zum vatikanischen Dokument «Do-
minus Iesus» (2000) und initiierte das Schuldbekenntnis des deutschen Bistums
zur altkatholischen Kirche in der NS-Zeit (2000). Joachim Vobbe ist Verfasser
verschiedener Kirchenlieder und geistlicher Texte (u.a. mehrerer Eucharistiegebe-
te) sowie einiger wissenschaftlicher Artikel und gab ausser den bereits genannten
Hirtenbriefen mehrere Schriften — u.a. die beiden Gebetbiicher «Dein Antlitz su-
che ich» (1985) und «Gottzeit» (2008) — heraus.

267



Kirchliche Chronik

Im Juni 2009 kiindigte Bischof Vobbe vor der Gesamtpastoralkonferenz des
deutschen Bistums aus Gesundheitsgriinden seinen Riickzug aus dem bischofli-
chen Amt an. Seine Amtszeit endete am 20. Mérz 2010 mit der Amtsiibergabe an
seinen Nachfolger, Dr. Matthias Ring. Nach seinem Riicktritt lebte er bis zu sei-
nem Tode mit seiner Frau in Konigswinter bei Bonn. Anlésslich seines 70. Ge-
burtstags am 5. Januar 2017, den er nicht mehr offentlich feiern konnte, wurde
sein Wirken fiir Kirche und Okumene in der deutschen Kirchenzeitung gewiir-
digt. Bischof Joachim Vobbe hinterldsst seine Frau, Mariette Kraus-Vobbe, und
zwei erwachsene Sohne.

AB

Aus dem Communiqué des Internationalen Anglikanisch/Altkatholi-
schen Koordinierungsrates (AOCICC) 2017

Der Internationale Anglikanisch/Altkatholische Koordinierungsrat (AOCICC)

kam vom 4. bis zum 8. Juli 2017 im Arbeitnehmerzentrum Konigswinter bei

Bonn (Deutschland) zusammen. Der Rat war bei seiner fiinften Sitzung im lau-

fenden Mandat zu Gast bei den Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union.

Die Tagesordnung der Sitzung schloss ein:

« Uberlegungen zu Natur und Bedeutung unserer Gemeinschaft;

* Austausch iiber aktuelle Entwicklungen in jeder Kirchengemeinschaft;

* gegenseitige Information liber Entwicklungen in bilateralen und multilatera-
len 6kumenischen Beziehungen, in die beide Kirchengemeinschaften invol-
viert sind;

* Beratung iiber mogliche konkrete Vorschlédge fiir das gemeinsame Zeugnis
der altkatholischen und der anglikanischen Kirchen auf dem europiischen
Kontinent.

Bemerkenswert an der diesjdhrigen Ratssitzung war die Besprechung der Ergeb-

nisse einer Umfrage zum Thema «Zusammengehoren in Europa», die der Rat

2015 in Auftrag gegeben hatte. Der Rat wurde durch 106 Reaktionen aus fiinf

europdischen Lindern ermutigt. Die Umfrage spiegelt ein hohes Mass an Be-

wusstsein fiir die full communion zwischen Altkatholiken und Anglikanern und
illustriert die Verschiedenartigkeit des zwischenkirchlichen Engagements, insbe-
sondere in Gegenden, in denen sich Gemeinden beider Kirchengemeinschaften
an einem Ort befinden. In den Antworten wurden mehr Hilfsmittel fiir gemeinsa-
me liturgische Feiern erbeten. Die Umfrage spiegelt die Besorgnis angesichts
tiberlappender Jurisdiktionen. Gewiinscht wird eine klarere Strategie fiir die ge-
genseitige Einbeziehung in Dienst, Zeugnis und Mission. Der Rat beschloss, die

Umfrageergebnisse allen Antwortenden und beteiligten Kirchen zuzusenden,

und bittet um ihre Anregungen fiir die Sitzung im kommenden Jahr.

Aus den Reaktionen auf die Umfrage wurde die Bitte um weitere Informatio-
nen iiber die jeweilige andere Kirche deutlich. Angesichts dessen erwies es sich als
vorausschauend, dass der Rat die Prisentation der Broschiire «Anglicans and Old

268



Kirchliche Chronik

Catholics together in Europe» im Rahmen der diesjdhrigen Sitzung geplant hatte,
die im Hotel Konigshof in Bonn am Rheinufer stattfand. An diesem historischen
Ort wurde am 2. Juli 1931 das Bonner Abkommen zwischen Altkatholiken und
Anglikanern unterzeichnet. Die Broschiire gibt eine aufmunternde und attraktive
Einfiihrung in die altkatholischen und anglikanischen Kirchen in Europa. Sie
stellt Fragen heraus, die in der Erklirung des Rates «Belonging together in Europe.
A joint statement on aspects of ecclesiology and mission» des Jahres 2011 ange-
sprochen wurden, und wird durch die betreffenden altkatholischen und anglikani-
schen Bistiimer an die Pfarreien und ortlichen Gemeinschaften verteilt werden.

21 junge Erwachsene aus neun Lindern begleiteten die Co-Vorsitzenden des
Rates und die nationalen Jugendseelsorgerinnen bzw. -seelsorger aus Osterreich,
den Niederlanden und der Schweiz iiber Himmelfahrt, vom 25. bis zum 28. Mai
2017, zu einer internationalen AOCICC-Pilgerfahrt zum Schrein des hl. Willib-
rord in Echternach (Luxemburg). Der Rat spricht der Jugendseelsorgerin Pfarre-
rin Antje Kirchhofer seinen Dank fiir ihr unermiidliches Bemiihen um die Orga-
nisation der Pilgerfahrt aus. Anerkennend nahm er eine gemeinsame Erkldrung
der Teilnehmerinnen und Teilnehmer in deutscher und englischer Sprache unter
dem Namen «Willibrord-Erkldrung/Willibrord Declaration» entgegen [Anm. d.
Red: s.u., 269-271]. Er empfiehlt den Kirchen diesen Text. Die Willibrord-Erkli-
rung wird in die Arbeit des Rates und sein kiinftiges Mandat einfliessen. Ferner
regt er an, dass die in der Erklidrung angesprochenen Themen durch die Teilneh-
menden am Internationalen Jugendkongress in Osterreich vom 20. bis zum
23. September 2018 aufgegriffen werden, und ruft die Teilnehmenden an der
Pilgerfahrt von 2017 auf, daran teilzunehmen.

Von der kiirzlich gehaltenen Konferenz altkatholischer und anglikanischer
Bischofe in Europa gebeten, machte sich der Rat iiber Kindesmissbrauch und
vorbeugende Massnahmen dagegen Gedanken. Der Rat erkennt die zentrale Be-
deutung solcher Massnahmen in beiden Kirchengemeinschaften an, ist sich zu-
gleich aber der unterschiedlichen Strukturen und Prozeduren bei der Verfahrens-
weise jeder nationalen Kirche bewusst. Die Moglichkeit, Geistliche auszutauschen,
ist ein Schliisselbereich, in dem die Kirchen verpflichtet sind, Informationen aus-
zutauschen und mit hochster Sorgfalt die Folgerichtigkeit ihrer Verfahrensweisen
und ihres Vorgehens sicherzustellen. (...).

Ko6nigswinter, 8. Juli 2017

Willibrord-Erkléirung der Teilnehmerinnen und Teilnehmer an
der Internationalen Pilgerreise fiir Jugendliche nach Echternach
(Himmelfahrt 2017)

Anm. d. Red.: An der Internationalen Pilgerreise nach Echternach nahmen Ju-
gendliche aus Irland, Grossbritannien, Portugal, Lettland, Belgien, Frankreich,
den Niederlanden, der Schweiz, Deutschland und Osterreich teil. Sie wurde von
den beiden Co-Prdsidenten des AOCICC, Bischof Michael Burrows (Cashel,

269



Kirchliche Chronik

Ferns and Ossory, Irland) und Bischof Dr. Dirk Jan Schoon (Haarlem, Nieder-

lande) in Zusammenarbeit mit Pfrn. Antje Kirchhofer, Jugendseelsorgerin

(Aarau, Schweiz) und Pfr. Lars Simpson (Ziirich, Schweiz), altkatholischer Co-

Sekretir des AOCICC, geleitet. Die Fahrt stand unter dem Motto «There is so

much more» (Joh 21), das Anliegen war die Auseinandersetzung mit der Frage,

was Christin- bzw. Christsein heute bedeutet und wie dies individuell und in

Gemeinschaft gelebt werden kann. Dabei entstand die folgende Erkldrung.
Vom 25. bis zum 28. Mai 2017 versammelten sich 21 altkatholische und an-

glikanische Jugendliche in Echternach (Luxemburg) als symbolischem Ort der
Einheit. Wir haben uns den Heiligen Willibrord als Beispiel genommen und sind
der Frage nachgegangen, was unsere Kirchen vereint und welchen Herausforde-
rungen wir entgegenblicken. Wihrend der Pilgerreise haben wir Einheit konkret
erlebt und gefeiert. Trotz unserer verschiedenen Sprachen, Traditionen und Kul-
turen haben wir voneinander und miteinander gelernt, diskutiert, Gottesdienste
gefeiert und gebetet.

Wir glauben daran, dass Einheit am besten durch gemeinsames praktisches
Handeln zum Ausdruck gebracht wird. Als Folge unserer Erfahrungen ermuti-
gen wir den Internationalen Anglikanisch/Altkatholischen Koordinierungsrat
(AOCICC) und die Kirchen, die er vertritt, zu folgendem Handeln:

1. Verstirkt diese Einheit weiterhin, indem vielen Mitgliedern von jeder Kirche
eine Plattform geboten wird, sich zu treffen, sich auszutauschen und gemein-
sam zu beten. Einheit stiitzt sich oftmals auf personliche Beziehungen und die
Fahigkeit, in Demut zuzuhoren. Diese Moglichkeiten miissen fiir alle offen
und zuginglich sein.

2. Fordert die religiose Bildung und den Dialog zwischen den verschiedenen
Glaubensrichtungen und Konfessionen innerhalb und ausserhalb der christli-
chen Kirche und des gesellschaftlichen Umfelds. Dies ist zentral, um Igno-
ranz und Vorurteilen vorzubeugen und Unverstindnis und Konflikte zu redu-
zieren.

3. Handelt entschieden und sprecht Ungerechtigkeiten in unserer Welt an. Wir
glauben, dass dies durch umsichtige Reflexion und im Gebet geschehen kann,
gefolgt von mutigen Taten nach dem Vorbild Christi. Dabei meinen wir fol-
gende Ungerechtigkeiten:

a. Alle Formen von DISKRIMINIERUNG, sowohl innerhalb als auch aus-

serhalb der Kirche.

b. Mangelnde Sorgsamkeit und Missachtung gegeniiber unserer UMWELT,

dem Klimawandel und verantwortungslose Landwirtschaft.
c. Anhaltende ARMUT und Ausbeutung der Wehrlosen in der Gesellschaft.
d. Mangel an notwendigen bedeutenden Taten als Reaktion auf die FLUCHT-
LINGSKRISE und Hassreden.

e. Andauernde RELIGIOSE GEWALT fiihrt zu Terrorismus und Krieg. Den
Missbrauch von Religion zur Rechtfertigung von Gewalt in unserer ver-
einten Geschichte miissen wir aufrichtig und geradeheraus ansprechen.

270



Kirchliche Chronik

f. Missbrauch von und Ignoranz gegeniiber TECHNOLOGIE. Als Christen
sollten wir uns mit den ethischen Implikationen der neuen Technologien
und der Daten, die sie generieren, auseinandersetzen.

g. UNETHISCHE PRAKTIKEN fiihren zu Ungleichheit in der Wirtschaft, der
Modebranche, Bildung, Politik und in unseren Kirchen (sowohl regional
als auch international).

Wir glauben, dass es ein zielfiithrender Weg ist, Gruppen aus Laien und dem

Klerus aus allen Kirchen zu bilden, die aufrichtig an Losungsansitzen arbei-

ten wollen.

4. Unser ganzes Handeln muss geprigt sein durch unsere gemeinsame Verbun-
denheit in Jesus Christus. Wir, als Christinnen und Christen, miissen fiir
Gleichberechtigung, Gerechtigkeit, Liebe, Fiirsorge, Selbstlosigkeit und Ehr-
lichkeit einstehen sowie uns vor urteilenden Einstellungen hiiten.

5. Wir, als Kirche, miissen Fehler in der Vergangenheit offen eingestehen, wie
auch Erfolge schitzen und mit der Hilfe Gottes das in unserer Geschichte
verursachte Leid ansprechen. Dies ist notwendig, um als Nachfolgerinnen
und Nachfolger Jesu Christi zu wachsen.

Mit Jesus Christus als Vorbild miissen wir diese Herausforderungen in Angriff
nehmen. Keine davon kann von der Kirchenleitung allein gelost werden. Alle
Mitglieder, Laien und Ordinierte, Junge und Alte, miissen in diesen Prozess ein-
bezogen sein.

Denn was der Herr von uns verlangt ist: «Recht zu iiben und Giite zu lieben und
in Einsicht mit Gott zu gehen.» (Micha 6:8).

Echternach, Luxemburg, 27. Mai 2017
Quelle: Christkatholisch 140 (2017) Nr. 15, 8f.

Altkatholisches Seminar Utrecht: Verinderungen im Dozentenkolle-
gium und in der Jury sowie Verleihung des Andreas-Rinkel-Preises

Prof. Dr. Jan Hallebeek (geb. 1954), seit 1988 nebenamtlich Dozent fiir Kirchen-
recht am Altkatholischen Seminar an der Universitéit Utrecht, hat am 1. Januar
2015 seine Dozentur wegen zunehmender Arbeitsbelastung in seiner Ordentli-
chen Professur fiir Europiische Rechtsgeschichte an der Freien Universitit Ams-
terdam aufgegeben. Am Seminariedag, dem 15. Oktober 2016, hielt er seine Ab-
schiedsvorlesung. In seiner Forschung und Lehre stand das Kirchenrecht der
Alt-Katholischen Kirche der Niederlande aus juristischer, aber auch aus histori-
scher und ekklesiologischer Perspektive im Mittelpunkt. Damit vertrat Prof. Hal-
lebeek nicht nur das Kirchenrecht im engeren Sinn, sondern war auch ein Dozent,
der den historisch gewachsenen Charakter des niederléndischen Altkatholizis-
mus vermittelte und anwendete. Von 1997 bis 2006 hatte er die Utrechter
Stiftungsprofessur fiir «Alte Katholische Kirchenstrukturen» inne. In seinem

271



Kirchliche Chronik

Buch «Canoniek recht in ecclesiologische context» hielt er das fest, was er am
Seminar lehrte. Sein Nachfolger ist seit dem 1. November 2015 mr. drs. Adriaan
Snijders (geb. 1972), Jurist und Mitglied der Kommission fiir das Kirchenrecht,
der nach abgeschlossenem Theologiestudium derzeit am Seminar mit der kirch-
lichen Ausbildung beschiftigt ist.

Prof. Dr. Peter-Ben Smit (geb. 1979), seit 2011 als Nachfolger von Angela
Berlis Inhaber der besonderen Stiftungsprofessur fiir «Alte katholische Kirchen-
strukturen unter Einbeziehung der Geschichte und Lehre der Altkatholischen Kir-
chen» an der Universitdt Utrecht und dadurch Mitglied des Dozentenkollegiums
des Altkatholischen Seminars an dieser Universitiit, ist zudem seit dem 1. Septem-
ber 2016 zum Ordentlichen Professor fiir Kontextuelle Bibelinterpretation an der
Freien Universitdt Amsterdam berufen worden. Dort war er bereits als Dozent fiir
Neues Testament tétig. Prof. Smit ist assistierender Priester in der altkatholischen
Gemeinde Amsterdam und seit dem 18. Mai 2016 Dekan des Bistums Haarlem.

Dr. Koenraad Ouwens (geb. 1953), seit 1983 Dozent fiir Liturgik am Altka-
tholischen Seminar, wurde am 1. Oktober 2016 in den Ruhestand versetzt. In
seiner 33-jdhrigen Tatigkeit als Liturgiedozent hat er nicht nur viele Theologen
und Geistliche in Geschichte, Theologie und Praxis der Liturgie unterrichtet,
sondern auch die liturgische Erneuerung in der Altkatholischen Kirche der Nie-
derlande entscheidend mitgeprégt. Als Mitglied der Kommissionen fiir die Litur-
gie und fiir die liturgische Musik war er faktisch der Chefredaktor des «Gezang-
boek» (1990) und des «Kerkboek» (1993). Neben seiner Dozentur war er viele
Jahre Pfarrer, zweimal Dekan des Bistums Haarlem und 2002-2009. Lehrbeauf-
tragter bzw. 2009-2011 Dozent fiir Liturgiewissenschaft am Departement fiir
Christkatholische Theologie der Universitdt Bern. Sein Nachfolger am Altkatho-
lischen Seminar in Utrecht ist seit dem 1. Oktober 2016 Dr. Mattijs Ploeger (geb.
1970), der am Seminar auch als Rektor und Dozent fiir Systematische Theologie
und in der altkatholischen Gemeinde Egmond aan Zee als assistierender Priester
tétig ist.

Prof. Hallebeek und Dr. Ouwens bleiben, dhnlich wie Bischof Dr. Dirk Jan
Schoon (seit 2004), dem Seminar als Forschende verbunden. Das Dozentenkolle-
gium des Seminars besteht derzeit aus Dr. Mattijs Ploeger (Rektor, Dozent fiir
Systematische Theologie und Liturgie), Dr. Remco Robinson (Sekretir, Dozent
fiir praktische Theologie), Prof. Dr. Peter-Ben Smit (Professor fiir Alte Katholi-
sche Kirchenstrukturen, derzeit auch Dozent fiir Biblische und Okumenische
Theologie), mr. drs. Adriaan Snijders (Dozent fiir Kirchenrecht), drs. Wietse van
der Velde (Dozent fiir Kirchengeschichte) und Erzbischof Dr. Joris Vercammen
(Dozent fiir Ekklesiologie und Amtslehre).

Mit dem Utrechter Seminar ist eine Jury fiir wissenschaftliche Preise (Pascal-
und Rinkel-Preis) verbunden. Am 15. Oktober 2016 sind Prof. em. Dr. Martien
Parmentier, Prof. Dr. Jan Visser und mr. Rob van de Water ausgeschieden. Die
Jury besteht derzeit aus Prof. Dr. Angela Berlis, Prof. Dr. Jan Hallebeek, Dr. Mat-
tijs Ploeger, Bischof Dr. Dick Schoon, Prof. Dr. Peter-Ben Smit (Vorsitzender)
und drs. Jerome van de Water.

272



Kirchliche Chronik

Am 30. September 2017, dem diesjidhrigen Seminariedag, wurde dem refor-
mierten Pfr. i. R. Hans Uytenbogaardt, dem friiheren Sekretér des Rates fiir die
Liturgie («Raad voor de Eredienst») der Protestantischen Kirche in den Nieder-
landen, der Andreas-Rinkel-Preis verliehen. Das Streben nach einer kumenisch
verwurzelten Liturgie steht bei Pfr. Uytenbogaardt im breiteren Rahmen des
Strebens nach einer okumenischen Katholizitit, in der sich auch die altkatholi-
sche Kirche und Theologie wiedererkennen. Im Anschluss an die Preisverleihung
in Haarlem hielt Pfr. Uytenbogaardt die Vorlesung zur Eroffnung des Akademi-
schen Jahres iiber die Allerheiligenlieder von Willem Barnard, dem fiir Liedgut
und Liturgie vieler Kirchen in den Niederlanden einflussreichen Dichter und
Theologen, der zunichst protestantisch, spiter altkatholisch war. MP

Symposium zum 40. Jahrestag des altkatholischen Lehrstuhls
an der Universitit Utrecht

Am 11. Oktober 1976 hielt Dr. Jan Visser seine Antrittsvorlesung als «besonde-
rer» Professor fiir «Alte Katholische Kirchenstrukturen» an der Universitit
Utrecht. Seitdem sind ihm drei Personen auf dem vom Alt-Katholischen Seminar
gestifteten Lehrstuhl nachgefolgt: mr. Jan Hallebeek, Dr. Angela Berlis und - seit
2011 — Dr. Peter-Ben Smit. Anlésslich des vierzigjdhrigen Bestehens des Lehr-
stuhls fand am 9. Dezember 2016 ein Symposium zum Thema «Herbronning»
(«Zuriick zu den Quellen») statt. Die Besinnung auf die Quellen und, damit ver-
bunden, die Suche nach neuer Inspiration fiir Theologie und Kirche ist unvermin-
dert ein zentrales Anliegen altkatholischer Theologie. Auf die Vortrige der vier
Lehrstuhlinhaber, in denen die jeweiligen spezifischen Forschungsgebiete ihrer
Triger bzw. ihrer Trégerin sichtbar wurden, mit der sie zur inhaltlichen Gestal-
tung des Lehrstuhls beitrugen und beitragen, reagierten jeweils zwei Kolleginnen
bzw. Kollegen aus dem In- und Ausland mit einer kiirzeren Reflexion. Die lebhaf-
te Beteiligung an der Diskussion der insgesamt etwa 50 Anwesenden aus Univer-
sitdt und Kirche zeigte auch, wie gut der Lehrstuhl im akademischen Netzwerk
eingebettet ist. Alle Beitrdge sind 2017 in der Seminarreihe des Altkatholischen
Seminars (Nr. 68) erschienen. PBS

60. Ordentliche Bistumssynode in Deutschland (2016)

Vom 29. September bis zum 2. Oktober 2016 tagte die 60. Ordentliche Synode des
Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland in Mainz. Einmiitig
wurde der Beitritt des Bistums zum Aktionsbiindnis «Aktion Aufschrei — stoppt
den Waffenhandel» beschlossen. Bei der nidchsten Synode (2018) wird das Thema
«Frieden» behandelt. Zum Verhiltnis von heterosexueller Ehe und gleichge-
schlechtlichen Partnerschaften setzte die Synode einen bestehenden Diskussions-
prozess fort. Zwei Impulsreferate von Bischof Dr. Matthias Ring und Prof.
Dr. Andreas Krebs (Universitdt Bonn) bildeten den Ausgangspunkt der Gespri-

273



Kirchliche Chronik

che und Diskussionen. Der Gesprichsprozess wird mit einer Studientagung und
weiteren thematischen Diskussionsveranstaltungen fortgesetzt. Die Synode
stimmte der gegenseitigen Anerkennung von Firmung und Konfirmation zwi-
schen dem Alt-Katholischen Bistum in Deutschland und der Vereinigten Evange-
lischen Lutherischen Kirche (VELKD) zu; die Synode der VELKD hatte ihrer-
seits bereits im November 2015 zugestimmt. Mit der Vereinbarung wird es u.a.
moglich, dass Alt-Katholiken und Lutheraner gegenseitig das Patenamt bei einer
Taufe iibernehmen konnen.

Quelle: www.alt-katholisch.de

Bischof Dr. Geoffrey Rowell verstorben

Geoffrey Rowell (1943-2017), von 1. November 2001 bis November 2013 Bischof
der Ditzese in Europa der Kirche von England, verstarb nach kurzer Krankheit am
11. Juni 2017 in Chichester. Nach dem Studium in Cambridge wurde er 1969 ordi-
niert; von 1971 bis 1994 wirkte er als Chaplain des Keble College in Oxford; 1981
wurde er Domkapitular der Kathedrale von Chichester. Von 1979 bis 1990 war er
Examining Chaplain des Bischofs von Leicester, 1991 bis 1993 des Bischofs von
Winchester. 1994 bis 2001 war er Suffraganbischof von Basingstoke; im Oktober
2001 wurde er zum Nachfolger von John William Hind zum Bischof von Gibraltar
bestellt. Er war zusténdig fiir die anglikanischen Gemeinden auf dem europii-
schen Festland, in Marokko und dem Gebiet der ehemaligen Sowjetunion. Bischof
Dr. Rowell war Koadjutorbischof der Altkatholischen Kirche in Tschechien und
Assistenzbischof fiir das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland.
Bischof Rowell war als Okumeniker und Akademiker vielfach theologisch ver-
netzt: u.a. war er Co-Prisident der «Anglican-Oriental Orthodox International
Theological Commission» und gab seit 2001 die Zeitschrift «International Journal
of the Christian Church» heraus. Nach seiner Emeritierung wurde er Assistenzbi-
schof in Chichester. In seiner Predigt bei Geoffrey Rowells Begribnis am 5. Juli
2017 wiirdigte Erzbischof em. Rowan Williams den langjidhrigen Freund als «Zeu-
gen fiir die Essentials des katholischen Christentums» in der Kirche von England.

Quelle: http://europe.anglican.org

Catholicity as Witness to God’s Justice and Peace in a Globalized World

Statement of the Conference “The Pilgrimage of Justice and Peace. An Ongoing
Conversation on Catholicity and Globalization”, Tagaytay / Philippines, Octo-
ber 4-7, 2016

The Old Catholic Churches of the Union of Utrecht and the Iglesia Filipina
Independiente, accompanied by members of the Faith and Order Commission of
the World Council of Churches and the Church of Sweden, reflected further on

274



Kirchliche Chronik

globalization and catholicity during a recently-concluded conference held in the
Philippines from October 4 to 7, 2016. They came, drawing on familiar and new
formulations, to seek a renewed vision of catholicity.

Reflection began with consideration of “The Good Shepherd Report” written
by the Concordat Churches in 2007: “The group found the words of two of the
Church Fathers to be particularly helpful in articulating the shared understanding
of our two churches. In the late fourth-century ‘Catechetical Instructions’, Cyril
of Jerusalem outlined five aspects of the church’s catholicity: it extends all over
the world, it is united in doctrine, it includes all humanity, it can heal all sin and
contain all virtue, and it extends over all time. Some decades later, in about 434,
Vincent of Lerins formulated the classic definition of the term catholic in his
‘Commonitorium’. Vincent’s formulation says that as the church as catholic ‘com-
prehends almost everything universally, it holds ‘to that which has been believed
everywhere, always and by all.””

“The Good Shepherd Report™ goes on to say that “in addition to the under-
standing conveyed by these two definitional passages, the representatives of the
churches discerned their own lived-out experiences of catholicity in a common
understanding that proceeds from an ecclesiology grounded in the experience of
the local church (the diocese) with its strong eucharistic focus.”

The conference was glad to engage with the WCC document, “The Church:
Towards a Common Vision™. In particular, the conference noted the following
statement: “The Church is catholic because of the abundant goodness of God
‘who desires everyone to be saved and come to the knowledge of the truth’ (1 Tim.
2:4). Through the life-giving power of God, the Church’s mission transcends all
barriers and proclaims the Gospel to all peoples. Where the whole mystery of
Christ is present there too is the Church catholic (cf. Ignatius of Antioch, Letter
to the Smyrneans, 6), as in the celebration of the eucharist” (The Church: Towards
a Common Vision, para. 22).

As the conference considered the nature of catholicity in contrast to globali-
zation, the eucharistic action lent itself as a model of the transformation that the
world needs. The Church’s eucharistic celebration rejoices not only in the trans-
formation of the elements into the Body and Blood of Christ but also the transfor-
mation of potentially atomized individuals, isolated by poverty, into a transfor-
med and empowered community as the Body of the Lord in the world.

The experience of globalization is often that the universal overwhelms and
homogenizes the local. Human beings become commodified as migrants separa-
ted from family and community. The contrasting hope of catholicity is that the
authentic experience of relationship and solidarity in local community reveals the
life-giving power of God for all, and shapes the whole world’s experience of that
abundant life which Christ came to give (John 10:10). The experience of this ab-
undant life is not meant to be delayed, but is an urgent call on the world to be
changed so that all people may enjoy fairly the fruits of a good creation. The local
blessing of individuals and communities is meant to reflect a properly catholic
understanding of the inalienable and universal human rights of every person con-

275



Kirchliche Chronik

ferred by the God whose Gospel denies the boundaries erected by systemic ex-
ploitation.

In the Philippines, the term catholicity was misused historically by the colo-
nizers of the past as they waged wars against the people. Today, Christians have
rediscovered the liberating power of catholicity within its larger and reformed
post-colonial understanding, unfolded within the ecumenical movement, and of-
fering a viable alternative to current experiences of globalization.

The conference heard, in the Philippines, an impassioned protest against the
imperialist globalization that has exacerbated the experience of repeated coloni-
alization. Even today, people in the Philippines hardly have a share in the world’s
wealth, though they contribute significantly to global resources. Neo-liberal eco-
nomics have had an adverse impact on the welfare of the people, threatening even
the survival of communities.

First, the people’s economic and cultural rights are being held hostage by
oppressive states in the name of corporate interests, leading to a more pronounced
disparity between classes, conditioned by the primacy of profit over the people.
Such is the case of the 90 percent of Filipino peasants who remain landless in a
country that is supposed to be predominantly agricultural. An example of the
peasants’ plight is that of the 6,453-hectare estate, Hacienda Luisita, that remains
under the control of a landed family who have been evading the government land
reform program through various deceptive schemes.

The indigenous peoples, on the other hand, are being displaced from their
ancestral domains to pave the way for the penetration of big business, mining
activities, and infrastructure projects that are supposedly beneficial to the people.
These, however, challenge the very existence of their livelihoods, their homes,
their culture, and their lives. From the Aeta of Tarlac to the Lumad of Mindanao,
the same harrowing stories are heard.

These prompt the people to resist the inroads of present global patterns into
their lives and to put an end to the oppressive conditions that these patterns gene-
rate. The oppression is even graver because it is accompanied by human rights
abuses such as extrajudicial killings, enforced disappearances, and torture.

Such profanely evil human rights abuses are also committed against those
advocating for the people’s rights. Thousands have been killed and hundreds have
disappeared or been tortured under the banner of the government’s counterinsur-
gency program, a program implemented to quell the legitimate protest that airs
the grievances of the people. More than 500 activists and consultants to the peace
process between the Philippine government and the National Democratic Front
of the Philippines are still languishing behind bars, on trumped-up charges for
common crimes.

The Iglesia Filipina Independiente has not been spared, with the brutal mur-
der of the late Bishop Alberto Ramento in 2006 inside his rectory in Tarlac, ha-
ving been known for his involvement in the struggle of Hacienda Luisita farmers.
A year before that, another priest, Fr. William Tadena, also suffered the same
fate.

276



Kirchliche Chronik

In the larger scheme of things, the Filipino people suffer from the effects of a
neo-liberal framework that deprives them of the freedom to pursue their own in-
dependent foreign and economic policies, and that compromises the sovereignty
of the country. The lack of genuine agrarian reform and national industrialization
is sending more than 6,000 Filipinos daily out of the country to find means to
survive abroad. Their remittances are keeping the country’s economy afloat while
they face the risk of working in strife-torn countries, in places where they are
often vulnerable.

Neo-liberal politics are also taking a toll in the Global North with the imple-
mentation of austerity measures upon a large group of vulnerable people. These
politics fit into an approach that is inspired by promoting a rampant globalization.
Peace within the societies is in danger because of the decreasing commitment to
solidarity and an increasing individualism. The Global North is confronted by
what it experiences as a refugee crisis, a result of the historically rooted crises in
Africa and the Middle East. The Global North is also affected by poverty, unem-
ployment, misery and deprivation as an effect of the greed of a small group of
powerful and rich people. Europeans fear losing their economic security. That
fear is dominating more and more their behavior and their politics.

Globalization has produced winners and losers. According to the British or-
ganization Oxfam, the richest one percent of the world’s population is now richer
than the rest of the world. The promises of globalization have failed.

In the face of the adverse and destructive impact of globalization, the Church
must be a Church with the people in their struggle for better living conditions.
They are the workers battling for decent wages, migrant workers combatting ab-
use and discrimination, indigenous peoples struggling to prevent so-called deve-
lopment projects from grabbing their ancestral domains, and many others belon-
ging to the marginalized sectors of the society. They must never feel abandoned
in their struggle.

It is imperative for the Church to be with the people and journey with them in
the arduous but fulfilling pilgrimage of justice and peace. And it is only then that
catholicity — a truly liberating catholicity — may fully be realized.

In this light, we call on our churches to:

1. continue to engage in reflection, discussion, and action on catholicity and
globalization in partnership with each other through:

a. deepening and popularizing understanding of globalization and catholic-

ity through publications,

b. providing a forum for continuing dialogue and discussion on catholicity
and globalization among our constituency through various forms and pro-
grams like exposure and exchange programs, bible study, and theological
discussion;

2. strengthen commemoration of the martyrdom of Bishop Ramento (e.g., com-
mon liturgy (...) in different languages, on a particular date, e.g., Ramento
Sunday nearest to October 3, or Ramento Workers’ Sunday looking at the
conditions of migrants, workers, etc.);

271



Kirchliche Chronik

3. develop materials to enrich shared prayer, bible study, and education between
our churches providing for:

a. global prayers, spiritual exercises and bible studies to learn from each
other’s experiences to change our hearts and perspective at viewing the
world,

b. collectively written papers to be shared and discussed in our parishes,

c. increased awareness of each other’s churches and their history;

4. strengthen solidarity between and among our partner churches through the
formation of an institutionalized network to address and respond to the issues
of globalization. Create a network of people from our churches that will en-
sure continuous communication, follow up activities and concerns, and real-
ize the plans articulated in the conference;

5. develop a joint ministry on migrants, refugees, indigenous peoples, and other
vulnerable sectors;

6. support the peace processes in the Philippines and in other parts of the world
through prayer and active ministry.

Erklirung orthodoxer Liturgiewissenschaftler zur Wieder-
einfiihrung des weiblichen Diakonats durch das Patriarchat
von Alexandrien

It has come to our attention that the venerable Patriarchate of Alexandria, after
due consideration, has decided to reinstitute the ancient order of deaconess, in
order to better serve the pastoral needs of the ever-increasing number of mission-
ary parishes within the Patriarchate which serves the entire continent of Africa.
The validity of this decision, however, has been questioned by some.

We the undersigned, active and emeriti professors of liturgics and liturgical
theology at various theological schools and seminaries in Greece and the United
States of America, wish to express respectfully our support of His Beatitude
Patriarch Theodoros and the Holy Synod of the Patriarchate of Alexandria in
their effort to restore in a timely fashion the order of deaconess within the borders
of the Patriarchate.

The historical, theological, canonical, and liturgical validity of the order of
deaconess has been attested to time and again in recent years by Orthodox
scholars and theologians. Although the order of deaconess gradually fell into
decline by the end of the fifteenth century, it survived among the Oriental Ortho-
dox Churches and in some monastic communities. The Russian Orthodox Church
before the 1917 Revolution and again in more recent times has considered restor-
ing it. Likewise St. Nektarios and other contemporary Greek bishops have or-
dained deaconesses. In fact, the Church of Greece established a School of Dea-
conesses, which in the end developed into a school for social workers.

The reinstitution of the female diaconate does not constitute an innovation, as
some would have us believe, but the revitalization of a once functional, vibrant,

278



Kirchliche Chronik

and effectual ministry in order to provide the opportunity for qualified women to
offer in our era their unique and specific gifts in the service of God’s people as
publicly commissioned and authorized educators, evangelists, preachers, coun-
selors, social workers, et. al.

Initially, the liturgical role of the female diaconate, according to the sources,
appears to have been limited. These same sources provide us with the rite of or-
dination of a female deacon, which is strikingly similar to that of the male deacon.
Significantly, the liturgical vestments are the same as those of the male deacon’s.
The decision as to whether or not women deacons will perform added liturgical
functions in our times, as one theologian puts it, “remains exclusively the preroga-
tive of bishops in synod.”

Indeed, the very process of restoring the female diaconate requires careful
consideration of several other factors as well, including the adequate preparation
and education of the people who will be called upon to receive, honor, and respect
the deaconesses assigned to their parishes. Also crucial to the process of restor-
ation is to carefully articulate the qualities and qualifications of the candidates for
the office. St. Paul in his Pastoral Epistles provides guidance as to the qualities
required of the candidate. The canons tell us of some qualifications, such as the
minimum age of the candidate. However, nothing is said of other qualifications
such as the education and marital status of the candidate. These and other matters,
including the public attire, remuneration, and the method of assignment and re-
moval of the deaconess, must also be addressed. Above all, the process requires
that the role and functions of the deaconess be identified, properly defined, and
clearly stated.

Talk of the restoration of the order of female deacons has been with us for
several decades. In fact, one of the conclusions (VIII) of the Inter-Orthodox Sym-
posium, “The Place of the Woman in the Orthodox Church” which was held on
the Island of Rhodes in 1988, addressed this very issue. It bears repeating parts
of the conclusion: “The apostolic order of deaconesses should be revived (...). The
revival of this ancient order should be envisaged on the basis of the ancient proto-
types testified in many sources (...). Such a revival would represent a positive
response to many of the needs and demands of the contemporary world in many
spheres (...) and in response to the increasing specific needs of our time (...). The
revival of women deacons in the Orthodox Church would emphasize in a special
way the dignity of woman and give recognition to her contribution to the work of
the Church as a whole.”

Generally speaking, it is safe to say that only doctrinal impediments and
commonly accepted authoritative precedents would preclude an autocephalous
Church from enacting liturgical reforms within its borders. Liturgical and canon-
ical issues that have implications beyond the local church are generally resolved
through a consensus of the autocephalous churches. The restoration of the female
diaconate is such that neither doctrinal issues nor authoritative precedents are at
stake. It is refreshing to know that a local Church has taken up the challenge, has
studied the matter carefully, and is proposing measures for the implementation of

279



Kirchliche Chronik

a significant reform, the restoration of the order of deaconess, through a prudent-
ly conceived program.

In light of this, we respectfully support the decision of the Patriarchate of
Alexandria to restore the female diaconate, thus giving flesh to an idea that has
been discussed and studied by pastors and theologians for decades.

With deep reverence and respect

Evangelos Theodorou, Theological School of the University of Athens
Alkiviadis Calivas, Holy Cross Greek Orthodox School of Theology
Paul Meyendorff, St. Vladimir’s Orthodox Theological Seminary
George Filias, Theological School of the University of Athens
Panagiotis Skaltsis, Theological School of the University of Thessaloniki
Stelyios S. Muksuris, Byzantine Catholic Seminary

Nicholas Denysenko, Valparaiso University

Phillip Zymaris, Holy Cross Greek Orthodox School of Theology

John Klentos, Graduate Theological Union

24 October 2017

IKZ-.!)ios und vierte Konferenz iiber «Interreligiose Bezichungen
und Okumenische Fragen» (IREI) in Bern

Seit 2011 veranstaltet das Departement fiir Christkatholische Theologie an der
Universitidt Bern internationale Konferenzen iiber «Interreligitse Beziehungen
und Okumenische Fragen». Ziel ist es, den fiir den Altkatholizismus zentralen
Okumenischen Fokus zu neuen interreligiosen Fragen in Beziehung zu setzen und
dabei 6kumenische Partnerinnen und Partner aus unterschiedlichen Teilen der
Welt in dieses Gesprich einzubeziehen.

Uber die ersten beiden Konferenzen erschienen in der Reihe IKZ-bios 2014
und 2015 zwei Themenhefte (http://www.ikz-bios.unibe.ch). Abonnentinnen und
Abonnenten der IKZ erhielten diese beiden Binde gratis, seit 2016 konnten Inte-
ressierte diese subskribieren. Da die Zahl der Abonnements jedoch klein blieb,
fanden wir fiir die Verdffentlichung der Konferenzbeitriige eine andere Losung;
es ergab sich, dass die Zeitschrift «Studies in Interreligious Dialogue» Gasther-
ausgeber fiir ein Themenheft suchte. So konnten wir eine Auswahl der Beitrige
der dritten Konferenz zum Thema «Religious Minorities and Interreligious Rela-
tions: Social and Theological Challenges» [vgl. den Bericht in IKZ 123 (2015)
151-156] als Themenheft (Bios 3) in den «Studies in Interreligious Dialogue»
(Peeters Publishers, Leuven, auch online beziehbar) veroffentlichen. In dieser
Zeitschrift werden Ende 2017 erneut ausgewihlte Beitrdge der vierten Interna-
tionalen Konferenz iiber «Interreligiése Beziehungen und Okumenische Fragen»
(IREI) erscheinen. Eine fiinfte Konferenz ist fiir Herbst 2018 geplant, iiber die

280



Kirchliche Chronik

Veroffentlichung der Konferenzbeitrige werden wir unsere Leserinnen und Leser
informieren.

Die vierte IREI-Konferenz, die vom 27. bis zum 29. Oktober 2016 zum Thema
«Glaubensvielfalt und gelebte Erfahrung von Religion: Zeugnisse und Interpre-
tationen» stattfand, brachte erneut renommierte Fachleute — u. a. Prof. Dr. Dr. Paul
Weller (Coventry und Derby, Vereinigtes Konigreich) und Prof. Dr. Marianne
Moyaert (Vrije Universiteit Amsterdam) — nach Bern. Offentliche Vortriige hiel-
ten Prof. Dr. Hansjorg Schmid, Direktor des Schweizerischen Zentrums fiir Islam
und Gesellschaft (Universitit Freiburg i. Ue.), und der frithere Armeeseelsorger
Dr. Mattias Inniger (Bern). Die Konferenz behandelte zeitgendssische Herausfor-
derungen, die sich im Hinblick auf Platz und Rolle der Religion(en) im Alltag
heutiger sikularer Gesellschaften stellen. In welchem Verhiltnis stehen religitse
Praxis und Glaubensvielfalt zum Eindruck wachsender Areligiositit? Welche
Vorannahmen iiber das Wesen einer sikularen Gesellschaft im Westen werden
durch die Erfahrungen gelebter Glaubensvielfalt infrage gestellt oder herausge-
fordert? Welche Modelle — etwa im Unterricht — tragen zum Lernen und zur
Vertiefung des religiosen Miteinanders bei? Was sind die Merkmale gelebter Er-
fahrungen in unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften? In welcher Weise bie-
ten die dominanten Narrative der vorherrschenden Religionen in sidkularen Ge-
sellschaften der Glaubensvielfalt einen Niahrboden oder werden diese Religionen
selbst Subjekt neuer Interpretationen?

Die «Berner Interreligiosen Okumenischen Studien»:

Douglas Pratt (ed.), Interreligious Engagement and Theological Reflection. Ecu-
menical Explorations (Internationale Kirchliche Zeitschrift — Berner Interreli-
giose Okumenische Studien — IKZ-bios, 1), Bern (Stampfli) 2014, 175 S.

Angela Berlis/Douglas Pratt (eds), From Encounter to Commitment: Interreli-
gious Experience and Theological Engagement, (IKZ-bios, 2), Bern (Stampfli)
2015, 152 S.

Douglas Pratt/Angela Berlis/Andreas Krebs (eds), Religious Minorities and Inter-
religious Relations: Social and Theological Challenges (Special Themed Issue /
Bern Interreligious and Oecumenical Studies, 3), in: Studies in Interreligious
Dialogue 26 (2016) 2, 127-254

Douglas Pratt/Angela Berlis (eds), Belief Diversity and Lived Experience of Re-
ligion (Special Themed Issue / Bern Interreligious and Oecumenical Studies, 4),
in: Studies in Interreligious Dialogue 27 (2017) 2, 1-169.

Angela Berlis & Douglas Pratt

281



	Kirchliche Chronik

