
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 2

Rubrik: Berichte über Workshops und Präsentationen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berichte über die Workshops und Präsentationen

1. Seelsorge jenseits der Gemeinde

1.1 Ein offener Raum. Das Geistliche Zentrum Friedenskirche
in Deggendorf (Niederbayern)

Seit 2012 entsteht im Gebäudekomplex «Palais im Stadtpark» in der Stadt

Deggendorf - an der Donau zwischen Regensburg und Passau gelegen -
das Geistliche Zentrum Friedenskirche. Dr. Hans-Rainer Buchmüller, der

zusammen mit seiner Frau das Palais im Stadtpark besitzt und dort auch
die psychosomatische Privatklinik Angermühle betreibt, stellt die
Räumlichkeiten zur Verfügung und bezahlt auch Pfarrer Thomas Walter, der als

Geistlicher des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland
das Zentrum aufbaut und leitet. Er ist dafür vom hauptamtlichen Dienst
im altkatholischen Bistum freigestellt und arbeitet auch in der Klinik als

Diplomsozialpädagoge mit. Das Geistliche Zentrum ist aber keine
Klinikseelsorge mit anderem Namen, sondern ein von der Klinik unabhängiges
Projekt, dessen Träger das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland ist.

Das Geistliche Zentrum will ein offener Raum für Menschen sein, die

spirituell suchen und fragen - unabhängig von ihrer Herkunft, ihrem Alter,

ihrer Bildung und auch ihrer Konfession. «Offener Raum» meint, es

soll zuerst Platz sein, Fragen zu stellen und Erfahrungen zu benennen,
ohne dass diese gleich bewertet und eingeordnet werden müssen. Bevor
Antworten gegeben werden können, muss zunächst einmal ein genügend
weiter und offener Raum zu Verfügung stehen, in dem es erlaubt ist,
zunächst einfach da zu sein.

Dahinter steht zum einen die Einsicht, dass die Weitergabe des Glaubens

einen Lebensraum braucht, der eigene Erfahrungen ermöglicht, die
zuerst einmal gemacht werden dürfen, auch wenn sie mit bestimmten
Glaubensinhalten nicht kompatibel erscheinen, ja diesen zunächst sogar
zuwiderlaufen. Zum anderen steht dahinter die Erfahrung, dass Räume, in
denen man einfach da sein darf, immer rarer werden.

Der kontemplative Weg bietet den Rahmen für die Gestaltung des oben
beschriebenen offenen Raumes. Was damit gemeint ist, beschreibt der

Mystiker Thomas Merton mit folgenden Worten:

IKZ 107 (2017) Seiten 107-125 107



Diverse Autorinnen und Autoren

Vom lateinischen Wortstamm her ließe sich eine kontemplative Einstellung
der Wirklichkeit gegenüber so deuten: Uns wird bewusst, dass wir Mitbewohner

(con) eines Heiligtums (templum) sind, eines wunderbar und geheimnisvoll

vernetzten Kosmos, dem staunende, ehrfürchtige Verehrung gebührt.
Kontemplation ist also eine Andacht der Wirklichkeit gegenüber [...]. Der
kontemplative Mensch schaut an und horcht, tritt in ein leises Gespräch ein
und entdeckt [...] immer neue Geschenke, Geheimnisse und Wunder.1

Die Angebote, die im Geistlichen Zentrum gemacht werden, dienen

demzufolge dem gemeinsamen Schauen und Horchen. Das Schauen und
Horchen hat immer Vorrang vor den geplanten Abläufen. Das gilt auch für
die Vorgaben und Regeln der Meditation. Soweit dies nicht einen gemeinsam

gesetzten Rahmen sprengt und Gemeinschaft bzw. gemeinsames
Suchen und Fragen unmöglich macht, steht der geistliche Prozess des/der

Einzelnen im Vordergrund. Um dem persönlichen Schauen und Horchen,
Suchen und Fragen noch einen weiteren Raum zu bieten, ist ein zentrales

Angebot des Geistlichen Zentrums die Möglichkeit, persönliche geistliche

Tage dort zu verbringen. Unter dem Titel «Sehn-Suchen» kann man
alleine oder mit anderen persönliche geistliche Tage gestalten - in
Absprache mit Pfarrer Walter, der diese Tage dann auch geistlich begleitet.
Im Einladungstext zu diesen Tagen heisst es:

Sie dürfen einfach da sein, mal ausschlafen, die Natur genießen, lachen und
weinen, reden und schweigen. Sie können im Meditationsraum die Stille
suchen und wir feiern in der Friedenskirche zusammen Gottesdienst. Ich begleite

Sie in dieser Zeit in der Weise und Intensität, die Sie brauchen. Ich gebe
Ihnen geistliche Impulse und höre Ihnen zu, wenn Sie von Ihren Erfahrungen
erzählen. Und ich lade Sie ein zu verschiedenen Gebetszeiten, die wir so

gestalten, dass sie sich darin heimisch fühlen.2

Diese ganz individuelle Form der Weitergabe des Glaubens haben seit
Bestehen des Geistlichen Zentrums schon einige genutzt, und die
Erfahrungen waren durchweg positiv. Gerade in dieser Form ist genügend
Raum für die ganz persönlichen Fragen und auch für Wunden, die sich ja
besonders dann zeigen, wenn man sich intensiv mit dem auseinandersetzt,

was man ersehnt und erhofft, und was der Grund ist, aus dem man
leben darf.

1 Thomas Merton, Ein Tor zum Himmel ist überall, Freiburg (Herder) 2008,26.
2 Jahresprogramm 2017, Geistliches Zentrum Friedenskirche, Deggendorf.

108



Berichte über die Workshops und Präsentationen

Auf diese Weise will des Geistliche Zentrum Friedenskirche in
Deggendorf ein Baustein für die Suche nach Formen der Weitergabe des Glaubens

heute sein.
Thomas Walter, DeggendorfD

DerAutor ist Leiter des Geistlichen Zentrums Friedenskirche in Deggendorf.
E-Mail: t.walter@geistlicheszentrum-friedenskirche.de

1.2 Geistliche Begleitung in der kategorialen Seelsorge
in den Niederlanden

Beim Workshop ging es um die Entwicklungen in der kategorialen
Seelsorge in den Niederlanden, deren Ausrichtung und Organisation sich zum
Teil stark von der in den anderen Ländern unterscheiden, in denen die
altkatholische Kirche vertreten ist.

Die Seelsorge bei den Streitkräften und in Justizvollzugsanstalten wird
vom Staat bezahlt. Es ist eine gesetzliche Verpflichtung, dass jede Person,
die sich länger als 24 Stunden unfreiwillig oder stationär in einer Institution

befindet, Anspruch auf «adäquate« Seelsorge hat. Im Niederländischen

wird dafür die Bezeichnung «geestelijke verzorging», d. h. geistliche

Begleitung, benutzt. Neben christlicher, jüdischer, islamischer,
buddhistischer und hinduistischer Seelsorge besteht auch die Möglichkeit
einer humanistischen geistlichen Begleitung. In staatsfinanzierten
Einrichtungen muss die geistliche Begleiterin bzw. der geistliche Begleiter
(im Niederländischen «geestelijk verzorger») über die Missio einer vom
Staat anerkannten sendenden Instanz verfügen. Derzeit ist ein altkatholischer

Geistlicher mit einer Missio des Bischofs von Haarlem auf den
niederländischen Antillen stationiert.

Anders als bei staatlich finanzierten Einrichtungen ist im Gesundheitswesen

der Träger der Einrichtung (Altersheime, Krankenhäuser,
Behinderteneinrichtungen) für die Bezahlung der geistlichen Begleiterinnen
und Begleiter zuständig. Dann gilt die Regel: Wer bezahlt, bestimmt.
Zahlreiche altkatholische Geistliche haben eine (Teilzeit-)Anstellung im
Gesundheitswesen. Aufgrund der starken Entkirchlichung des öffentlichen

Lebens legen die Trägereinrichtungen, die oft ihren kirchlich-religiösen

Hintergrund hinter sich gelassen haben, immer weniger Wert auf die

Beauftragung der bei ihnen arbeitenden geistlichen Begleiterinnen und

Begleiter durch eine sendende Instanz. Im Falle der ehemals römisch-katholischen

Träger ist manchmal sogar zu beobachten, dass ausdrücklich

109



Diverse Autorinnen und Autoren

keine Missio mehr gewünscht wird, um kirchliche Einmischung zu
vermeiden. Die Zahl der Seelsorgerinnen und Seelsorger ohne jede kirchliche
oder institutionell humanistische Anbindung, aber mit entsprechender

Ausbildung, wächst.

Die berufliche Qualifikation der geistlichen Begleiterinnen und

Begleiter steht für den Träger im Mittelpunkt. Das bedeutet, dass neben der
theologischen oder humanistischen Grundausbildung grosser Wert auf
eine klinisch-pastorale Seelsorgeausbildung, Gesprächsausbildung und
Ähnliches gelegt wird. Dies ist an und für sich eine gute Entwicklung.
Trotz aller Wertschätzung meinerseits für die klassische theologische
Ausbildung - die ich stark befürworte - ist es eine Tatsache, dass «am
Bett» oft andere Fähigkeiten vonnöten sind als auf der Kanzel.

Dennoch wird auch in meiner eigenen Praxis im Laufe der Jahre deutlich,

dass sich die Frage nach der Weitergabe des Glaubens, meines Glaubens

als Seelsorger in einem Altersheim, immer öfter und dringlicher
stellt. Es gibt mehr Kolleginnen und Kollegen, die sich als «ungebunden»
definieren oder sich mehreren Traditionen zugleich zuordnen. Auch geistliche

Begleiterinnen und Begleiter bekennen sich zunehmend zu einer
Patchworkidentität. Die tatsächliche Tiefe der Beziehungen und die
Sachkunde über die jeweiligen Strömungen sind sicher ein Gespräch wert. Es

passt aber auch zu einer sich verändernden Bevölkerung, die sich nach

eigenem Verständnis an verschiedenen Traditionen orientiert. Letztendlich

sind die Situation und der Wunsch des Patienten oder der Bewohnerin
entscheidend für die Art der geistlichen Begleitung, die ich biete. Dennoch
bleibt es spannend, wie sich geistliche Begleitung zum Auftrag «Gehet hin
und verkündet es allen Völkern» verhält.

Der Workshop kreiste um die Frage, inwieweit die eigene altkatholische

bzw. christliche Identität in einer solchen Funktion als geistliche
Begleiterin oder als geistlicher Begleiter zum Ausdruck kommt bzw. kommen

kann, welche Rolle sie spielt und wie die Zukunft christlicher Präsenz

eingeschätzt wird. Dabei wurde deutlich, dass die Ausgangspunkte des

Gespräches aufgrund der unterschiedlichen staatsrechtlichen Konstruktionen

in den Herkunftsländern der Workshopteilnehmenden und der sehr
diversen Organisation von Gesundheitswesen, Justizvollzugsanstalten
und Landesverteidigung recht unterschiedlich sind.

Deutlich wurde jedoch auch, dass trotz aller Gegensätze in den nationalen

Entwicklungen ein grösser werdender Graben zwischen der

gemeindlich gebotenen und erwarteten Seelsorge und der Erwartungshaltung

innerhalb institutioneller Kontexte zu beobachten ist. Christliche

110



Berichte über die Workshops und Präsentationen

Traditionen und Inhalte als solche sind weniger bekannt, werden weniger
erwartet und sind schwieriger vermittelbar als noch vor wenigen Jahren.

Das Spezifische des altkatholischen Glaubens verschwindet fast ganz hinter

der Situation der Pastorierten, von denen die allermeisten natürlich
nicht altkatholisch sind. Es ist die Frage, inwieweit sich Staat und Institutionen

in einer stärker individualisierten Gesellschaft auch in Zukunft für
die seelsorgliche bzw. geistliche Begleitung der ihnen Anempfohlenen
verantwortlich fühlen werden. Das ist die grössere Frage und Aufgabe.
Erst im Anschluss daran wird sich die nach der Weitergabe des Glaubens

in diesem Kontext stellen.
Robert Frede, Haarlem NL

Der Autor ist Pfarrer der altkatholischen Gemeinde Haarlem und
geistlicher Begleiter bei «Stichting Zorgbalans» IJmuiden/Haarlem.
E-Mail: frede@upcmail.nl

1.3 Die Namen-Jesu-Kirche in Bonn - geistliches Gasthaus

an den Wegen der Menschen

Im Zentrum der Bonner Innenstadt gelegen - zwischen Markt und
Beethovenhaus - ist die Namen-Jesu-Kirche ein markanter Ort öffentlich
gelebten Glaubens und seiner Vermittlung in eine säkulare städtische Umgebung.

Schon seit drei Jahrhunderten dient sie Bonner Bürgerinnen und

Bürgern als Raum der Andacht, des Gebets und des christlichen Gottes-
diensts. Als Jesuitenkirche in den Jahren 1686 bis 1717 errichtet, ist sie ein
kunsthistorisch bedeutsames Zeugnis des sogenannten Jesuitenbarocks.
Von 1877 bis 1934 war die in staatlichem Besitz stehende Namen-Jesu-
Kirche Pfarrkirche der Bonner Altkatholiken. 2011 wurde die Kirche
aufwendig durch das Land Nordrhein-Westfalen saniert und im Rahmen einer
feierlichen Wiederöffnung am 2. Juni 2012 der Stiftung Namen-Jesu-Kir-
che übergeben. Mit der Übergabe stellte besagte Stiftung die Kirche dem

Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland als Kathedrale

zur Verfügung. Im Beisein zahlreicher Vertreter der altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union wurde die Kirche gemäss Beschluss der

Bistumssynode von 2010 zur Bistums- und Bischofskirche. Die Namen-Jesu-
Kirche ist der Stadt Bonn im wahrsten Sinne des Wortes «eingepflanzt».
Sie liegt mitten in der Fussgängerzone zwischen den Geschäften, sodass

allein schon durch diese Lage viele unterschiedliche Menschen tagtäglich
an ihr vorbeikommen: Mitarbeiter der Innenstadtgeschäfte auf dem Weg

111



Diverse Autorinnen und Autoren

zur Arbeit oder während der Mittagspause, Bonner Bürgerinnen, die an
der Kirche vorbeiflanieren oder -eilen, Touristen auf Sightseeingtour und
andere mehr. Sie alle sind eingeladen, die Kirche zu betreten, einzukehren,

innezuhalten, sich Kraft und Anregung zu holen, wieder zu gehen
oder länger zu bleiben, sich zu freuen, zu danken oder zu trauern. Als
«Geistliches Gasthaus an den Wegen der Menschen» steht die Namen-
Jesu-Kirche so zahlreichen Besucherinnen und Besuchern aus nah und
fern offen, pro Jahr kommen etwa 100000. Erstes und oberstes Ziel der

Stiftung Namen-Jesu-Kirche ist es, die Öffnung der Kirche für diese
Besucher zu garantieren. Dies übernimmt in weiten Teilen ein ehrenamtlicher

Besucherdienst, Menschen, die die Kirche zu einem festgelegten
Zeitraum am Tag öffnen und betreuen. Dabei kümmern sie sich einerseits

um den Kirchenraum, die Kerzen und Blumen, andererseits stehen sie

Besucherinnen und Besuchern bei Fragen zur Geschichte, zum Kirchenraum

und zur altkatholischen Kirche in Deutschland zur Verfügung.
Zweitens ermöglicht die Stiftung, dass die Namen-Jesu-Kirche als
Bischofs- und Bistumskirche genutzt werden kann. Grosse bischöfliche
Gottesdienste, die für das ganze Bistum von Belang sind, wie etwa die
Chrisammesse oder Weihen, finden dort statt. Zu den Feiern der Eucharistie

und der Feste des Kirchenjahres ist eine Gottesdienstgemeinde aus
Bonner Gemeindemitgliedern und oftmals nicht altkatholischen Passanten

entstanden. Unterhalb der Kirche befindet sich in der Gruft ein Kolumbarium

in altkatholischer Trägerschaft, in dem Urnenbestattungen
vorgenommen werden. Somit ist für Angehörige der Beigesetzten diese Kirche
ein besonderer Ort geworden, der ihnen in den Gottesdiensten Trost und

Stärkung gibt, wodurch ein wichtiger Teil der Seelsorge Trauerpastoral ist.
Drittens sucht die Stiftung Namen-Jesu-Kirche das Gespräch mit
Kunstschaffenden; daher finden innerhalb und ausserhalb der Öffnungszeiten
Konzerte und andere kulturelle Veranstaltungen statt.

Lothar Haag, Köln D

Der Autor ist Diakon in der altkatholischen Gemeinde Christi
Auferstehung, Köln.
E-Mail: lothar.haag @ alt-katholisch,de

112



Berichte über die Workshops und Präsentationen

2. Neue Kirchenräume

2.1 Kirchenneubau in Hannover (Deutschland)

Die altkatholische Gemeinde Hannover-Niedersachsen konnte in den Jahren

2009 bis 2011 im hannoverschen Stadtteil Kirchrode ihre erste eigene
Kirche errichten. Bei der Planung des Gebäudes war der Gedanke leitend,
an alte, traditionelle Prinzipien des Kirchenbaus anzuknüpfen und das

Gebäude gewissermassen sprechen zu lassen. Die Kirche sollte in ihrer
Wirkung über einen reinen Zweckbau zur Versammlung hinausreichen
und als Gebäude selbst in Material und Gestalt den Glauben verkünden.

Eine grundlegende Entscheidung betraf die Ausrichtung des Gebäudes.

Da Strasse und Gehweg an der Ostseite des Kirchengrundstückes
vorbeiführen, hätte es sich nach rein zweckmässigen Kriterien angeboten,
hier auch den Haupteingang einzurichten. Bewusst wurde jedoch der
Altarraum in den östlichen Teil des Gebäudes gelegt. Der Zugang gestaltet
sich dadurch etwas umständlicher. Er ist über zwei seitliche Türen an der
Nordwand sowie über das Westportal möglich, das man allerdings nun auf
der «Rückseite» des Grundstückes findet. Gewonnen wurde aber die in der

Kirchenostung enthaltene reiche Symbolwelt: Begegnung mit dem Mysterium

der Auferstehung, Heimkehr ins Paradies. Der Mensch, der die Kirche

betritt, der sich hier aufhält, der betet und Liturgie feiert, geht dem
Licht entgegen.

Die Orientierung der Kirche wird durch eine entsprechende Planung
der Fensterflächen im Innern des Gebäudes sinnlich erfahrbar. Ins Auge
fällt zunächst ein zentrales, im oberen Abschnitt spitz zulaufendes Fenster

an der östlichen Wand hinter dem Altar. Durch dieses «Altarfenster», das

derzeit überwiegend klar verglast ist, lässt sich - je nach Jahreszeit und
Wetter - in den Morgenstunden das Aufgehen der Sonne beobachten. Eine
weitere bauliche Gestaltung unterstützt die Hervorhebung der aufgehenden

Sonne: Dem grossen östlichen Giebelrähm in voller Höhe und Breite
der Kirche sind drei Wandscheiben vorangestellt, deren Masse in Höhe
und Breite nach Osten hin abnehmen. So entsteht der Eindruck einer
«getreppten» oder quasi teleskopisch ausgezogenen Ostfassade. Die Abstände
zwischen diesen Giebelscheiben sind im Wand- und Dachbereich
vollständig klar verglast. Diese Lichtdurchlässigkeit zwischen den Giebel
abschnitten ermöglicht in den Morgenstunden eine beeindruckende Lichtflu-
tung des Gebäudes über Reflexion und Streuung des Sonnenlichtes mittels
der innen wie aussen weiss gehaltenen Wandabschnitte.

113



Diverse Autorinnen und Autoren

Zusätzlich zu dieser zentralen Thematisierung des Ostlichtes zeichnen
die Kirche zwei weitere auffällige Lichtsituationen aus: In der Mittagszeit
fallen durch die seitliche Verglasung der getreppten Fassade von Süden

her drei leuchtende Balken auf den Fussboden des Altarraumes und auch

auf den Heiligen Tisch selbst. Am Abend lässt ein Lichtband im Westgiebel

das Licht der untergehenden Sonne in Gestalt eines Pfeils in den

Altarraum einfallen.
Neben der Lichtgestaltung ist mit Blick auf die Weitergabe des Glaubens

vor allem das Taufbecken der Kirche hervorzuheben. Es handelt sich

um eine begehbare Piscina nach antikem Vorbild, die sich allerdings nicht
in einem gesonderten Baptisterium, sondern im westlichen Bereich des

Kirchenraumes befindet. Auf der Längsachse der Kirche führen vier Stufen

hinab zu einem kreisrunden, 140 cm tiefen Becken mit einem Radius

von rund 150 cm. Eine weitere Treppe führt auf der gegenüberliegenden
Seite wieder hinaus. Die Piscina kann mit 3000 bis 4000 Litern Wasser

gefüllt werden und ermöglicht auch bei erwachsenen Taufkandidaten eine
Taufe durch Untertauchen. Die Symbolzusammenhänge der Taufe werden
durch diese bauliche Entscheidung in die Erfahrung der Feiernden

zurückgeholt, was hier nur kurz angedeutet werden kann. Die Tiefe des

Beckens, das bei den Taufkandidaten mitunter Angst auslöst, lässt erfahren,
was es heisst, mit Christus in seinem Tod zu sterben. Das Durchschreiten
des Wassers von einer Treppe zur anderen stellt einen Bezug zum Transi-
tusmotiv des Paschamysteriums her. Da in der Praxis die Taufbewerberin
bzw. der Taufbewerber das Taufbecken vom Westen her betritt und nach

der Taufe in Richtung Osten wieder verlässt, steht die Tauffeier in symbolischer

Verbindung mit der Orientierung der Kirche im Ganzen. Vom
Taufbecken her setzt sich der Weg dem Licht entgegen in Richtung Altar
fort.

Befragungen in Form von Gesprächen und Fragebögen haben gezeigt,
dass die hier angedeutete Symbolsprache des Gebäudes von vielen
Besucherinnen und Besuchern bzw. Feiernden wahrgenommen und angenommen

wird.
Oliver Kaiser, Hannover D

Der Autor ist Pfarrer der altkatholischen Gemeinde
Hannover/Niedersachsen-Süd.

E-Mail: hannover@alt-katholisch.de

114



Berichte über die Workshops und Präsentationen

2.2 Kirchenraumwechsel in Middelburg (Niederlande)

Als ich im Jahr 2010 als Pfarrer für die Region Zeeland (Niederlande)
angestellt wurde, erhielt ich den Auftrag, einen neuen Kirchenraum zu
finden, da die bis dahin benutzte Kapelle in der römisch-katholischen
Kirche in Goes inzwischen zu klein geworden war. Die Altkatholiken in
der Provinz Zeeland besassen nie einen eigenen Ort, um Liturgie zu
feiern; die Gottesdienststation entstand durch Zuzug altkatholischer Gläubiger.

Die Gruppe wuchs allmählich und wurde 1999 eine eigenständige
Seelsorgeeinheit. Wir fanden bald darauf eine Kirche im nahegelegenen

Middelburg zur Miete. Doch gab es ein Problem: Die evangelisch-lutherische

Gemeinde wollte die Kirche eigentlich verkaufen; sie war zu klein
geworden und konnte die Kosten für den Unterhalt nicht mehr tragen.
Schliesslich konnten wir die im 18. Jahrhundert erbaute Kirche zum
symbolischen Preis von einem Euro kaufen und dank eines Zuschusses die

Renovierung der denkmalgeschützten Kirche finanzieren.
Eine erste Schwierigkeit bei der Renovierung stellte die typisch

evangelische Ausstattung des Kirchenraums dar: Die Kanzel stand zentral
über dem Altar im liturgischen Raum, der Altar war ein schlichter Tisch
und es gab zu viele Sitzplätze für unsere Gemeinde. Ausserdem waren die
Rückenlehnen der Kirchenbänke ziemlich hoch, wodurch die Kommunikation

zwischen Vorsteher/in der Liturgie und Gemeinde erschwert wurde.

Wir standen vor der Aufgabe, den liturgischen Raum neu zu gestalten

- aber wie?
Zunächst begannen wir damit, uns miteinander über die Identität

unserer Gemeinde zu verständigen. Einige Jahre zuvor hatten wir bei anderer

Gelegenheit unser Leitbild als «aufeinander bezogen und gastfreundlich»
umschrieben: Wir haben Sorge füreinander und jeder und jede ist
willkommen, so wie sie bzw. er ist. Weiter sind wir eine altkatholische
Gemeinde. Das heisst für uns, dass wir uns mit der Alten Kirche der ersten
zehn Jahrhunderte verbunden fühlen. Und schliesslich sind wir eine
Gemeinde in Zeeland, was eine feste Verbindung zur lokalen Kultur
bedeutet. Unser Wunsch war ein Kirchenraum, der für unsere Gemeinde
geeignet ist. Deshalb war es unumgänglich, den Raum neu zu gestalten
und einzurichten. Dabei galt es, folgende Kriterien zu berücksichtigen:
Der Raum sollte entsprechend unserer Identität

115



Diverse Autorinnen und Autoren

- eine «ungehinderte» Kommunikation ermöglichen. Wir sind mitein¬
ander verbunden und wollen einander ansehen können;

- ermöglichen, dass wir uns - um unseren Herrn versammelt - als
Gemeinschaft erleben;

- die Verbindung mit der Alten Kirche zum Ausdruck bringen;

- der Tradition des ursprünglichen Baus als altes Kirchengebäude in
Zeeland Rechnung tragen.

Im Februar 2014 nahmen wir das Projekt in Angriff. Zuerst suchten

wir Unterstützung bei Experten, die das Gebäude begutachteten und uns
im Hinblick auf unsere Fragen und Kriterien berieten. Daraufhin erarbeiteten

sie einen ersten Entwurf für die Neueinrichtung der Kirche. Der
Entwurf wurde anschliessend mit unserem Bischof besprochen und, nachdem

mehrere Veränderungen im Entwurf vorgenommen worden waren, in
der Gemeinde vorgestellt und besprochen. Dies führte zu weiteren Anpassungen

des Entwurfs. Danach machten wir uns in Zusammenarbeit mit
dem Bischof auf die Suche nach Geldgebern zur Finanzierung des

Projekts. In der letzten Phase - der eigentlichen Durchführung - wurde
unerwartet der morsche Boden unter den Kirchenbänken zum Problem. Er
erwies sich als völlig unbrauchbar. Zum Glück fanden wir eine Lösung zur
Deckung dieser zusätzlichen Kosten.

Der Entwurf sah eine Verschiebung des liturgischen Zentrums vom
Ende der Kirche zur Mitte vor. Im neuen Zentrum entstanden so zwei

«Brennpunkte»: der Altar und der Ambo. Um diese beiden Brennpunkte
herum wurden die Stühle aufgestellt. Das liturgische Zentrum wird durch
ein hölzernes Kreuz abgegrenzt. Durch diese Abgrenzung konnte das alte

liturgische Zentrum in seinem ursprünglichen Zustand verbleiben. Der
Entwurf nahm unsere Kriterien auf, der Stuhlkreis ermöglicht eine offene
Kommunikation und lässt die Versammelten sich als Gemeinde erleben.
Ausserdem schafft die neue Stellung des Altars die Möglichkeit, dass die
Gemeinde den Vorsteher sehen und die liturgischen Handlungen am Altar
mitvollziehen kann, während gleichzeitig der Vorsteher wie in der Alten
Kirche nach Osten gewandt die Handlungen vollzieht.

Als wir die Kirche erwarben, bestand bereits eine Stiftung zur Restauration

des Gebäudes; sie hatte Mittel gesammelt, um die ursprünglichen
Kronleuchter zu wiederherstellen. Nachdem wir den Raum neu eingerichtet

hatten, sorgte die Stiftung für die Kronleuchter. Das Resultat war
beeindruckend. Am 10. April 2016 weihte der Erzbischof von Utrecht die

116



Berichte über die Workshops und Präsentationen

Kirche als Haus der Gemeinschaft für die altkatholische Gemeinde in
Zeeland.

Remco Robinson, Middelburg NL

Der Autor ist Seelsorger der Seelsorgeeinheit Zeeland und Dozent

für Praktische Theologie am Alt-Katholischen Seminar Utrecht.
E-Mail: r.robinson@okkn.nl

2.3 Die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg (Deutschland)

Dort, wo sich im Sheridan-Park im Augsburger Westen die Hauptwege
kreuzen, steht seit 2012 die Apostelin-Junia-Kirche. Sie ist der erste eigene
Kirchenbau der Augsburger altkatholischen Gemeinde, die seit ihrer
Entstehung immer zu Gast in Kirchen anderer Konfessionen war, zuletzt über
50 Jahre lang in der evangelischen Heilig-Geist-Kapelle am Roten Tor.

Der Komplex mit Kirchenraum, Gemeindesaal, Pfarrbüro und drei
Wohnungen ist umgeben von alten Bäumen, Rasenflächen und neu
entstandener Wohn- und Gewerbebebauung auf dem Gelände einer ehemaligen

Kaserne und bildet dort den Mittelpunkt eines sich entwickelnden
Stadtteils. Das Gebäude ist in zwei Teile gegliedert, im Ostteil des

Komplexes befinden sich Gemeindesaal (im Erdgeschoss) und Kirchenraum
(im Obergeschoss), Richtung Westen Pfarrbüro und Wohnungen. Ein
offenes Treppenhaus mit Aufzug verbindet die beiden Baukörper. Der
Hauptbaustoff im ganzen Komplex ist Holz, die Gebäude sind in
Holztafelbauweise errichtet und erfüllen dank der Wärmedämmung
Niedrigenergiestandards.

Nach Süden hin öffnet sich das Gebäude mit einer großen Freitreppe zu
einem Kirchplatz, der sowohl Ort von liturgischen Feiern (etwa am
Palmsonntag oder in der Osternacht) als auch von Gemeindefesten ist. Der
Kirchenraum selbst ist ein heller, annähernd quadratischer Raum mit
holzverschalten, fensterlosen Wänden und einem anthrazitfarbenen, polierten
Estrichfussboden. Tageslicht erhält der Raum durch die Dachkonstruktion:
Eine konvex gewölbte Decke mit vier verglasten Fachwerkträgern (drei
nach Norden, einer nach Süden) lässt das Licht einfallen. 120 filigrane
Deckenlampen ermöglichen eine differenzierte Beleuchtung des Raums.

Die liturgische Konzeption versucht, auf einem rechteckigen Grund-
riss das Prinzip einer Rundkirche zu verwirklichen, in der sich die
Gemeinde um die zentralen Orte Altar und Ambo versammelt; mehrere
leicht gebogene Stuhlreihen umgreifen sie von Westen und Osten.

117



Diverse Autorinnen und Autoren

Bei Bedarf kann auch das Tauf- bzw. Weihwasserbecken, das im
Eingangsbereich steht, in die Mitte der Gemeinde gestellt werden. Ebenfalls
im Eingangsbereich befindet sich - durch Lamellen vom Kirchenraum
abgetrennt - eine kleine Kapelle für die persönliche Andacht. Die
Tabernakelnische, die zum Kirchenraum hin offen ist, liegt auf einer Achse mit
dem Altar und dem Logophoron, auf dem das im Gottesdienst verwendete

Lektionar (und außerhalb der Gottesdienste eine geöffnete Bibel) seinen
Platz hat. Noch in Planung befindet sich ein 18 Meter hoher Campanile,
der vier Glocken aufnehmen soll. Er wird an der südöstlichen
Grundstücksgrenze stehen und sowohl das Gebäudeensemble rund um die Apo-
stelin-Junia-Kirche vervollständigen als auch eine Landmarke im
Sheridan-Park darstellen.

Florian Bosch, Karlsruhe D

Der Autor ist Diakon in den Gemeinden Karlsruhe und Landau.
E-Mail: karlsruhe.vikariat@alt-katholisch.de

3. Neue Wege der Katechese

3.1 Glaubensweitergabe in einer niederländischen Gemeinde

Wie geschieht die Weitergabe des Glaubens in einer Gemeinde? Seit 1988

arbeiten wir in der altkatholischen Kirche der Niederlande und seit 2007
bin ich - Harald Münch - Pfarrer in der Pfarrei IJmuiden. IJmuiden ist
eine Hafenstadt, 16 km östlich von Amsterdam. Meine Frau Martina
Liebler-Münch ist Pfarrerin in der Gemeinde Krommenie, 18 km nördlich von
IJmuiden. Wir haben unseren Workshop bei der Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz zwei Mal mit jeweils ungefähr zwölf
Teilnehmerinnen und Teilnehmern gehalten.

In einer Informationsrunde am Anfang des Workshops wurden die
Anwesenden gebeten, über die Situation in ihrer eigenen Gemeinde zu
berichten. Schnell wurde deutlich, dass die Unterschiede und Ähnlichkeiten

vor allem von der konkreten Gemeinde abhängen und weniger davon,
in welchem Land man sich befindet.

Alle altkatholischen Gemeinden kämpfen mit dem Problem, dass es in
jeder Altersstufe nur vereinzelt Kinder gibt. Dabei werden die Möglichkeiten

unterschätzt, Kinder aus der Nachbarschaft, Freunde der Kinder
aus der Gemeinde oder aus der weiteren Verwandschaft der Gemeindemitglieder

anzusprechen. Auch wurde deutlich, dass die Pfarrerinnen und
Pfarrer oft nicht alle Kinder und Jugendlichen unter 18 Jahren ihrer Ge-

118



Berichte über die Workshops und Präsentationen

meinde kennen. Wir investieren viel Zeit und Kraft in die Seniorenarbeit,
aber vernachlässigen oft die Jugend und die jungen Erwachsenen. Warum
werden zum Beispiel nur die Senioren zu ihren runden Geburtstagen
besucht, nicht aber Jugendliche, die 18 werden? Neben dem Problem des

grossen Altersunterschieds macht auch zu schaffen, dass die Zusammensetzung

der Gruppe der Kinder und Jugendlichen sehr unterschiedlich ist:
ihre Schulausbildung, ihr Selbstverständnis als Macher, Denker, Zweifler
oder Gläubige, aber auch ihre unterschiedlichen Charaktere. Kein Kind,
keine Jugendliche und kein Jugendlicher kommt als Tiefgläubige in den

Religionsunterricht. Sie sind alle durch unsere multireligiöse und säkulare

Umgebung geformt. Unterschiede kommen im kirchlichen Angebot für
Kinder und Jugendliche vor: In niederländischen altkatholischen Gemeinden

gibt es eine lange Tradition von Crèche (Beaufsichtigung von
Kleinkindern während des Sonntagsgottesdienstes), Sonntagsschule und
langjähriger Katechese, in der Christkatholischen Kirche der Schweiz hingegen
kennt man an vielen Orten staatlich anerkannten Religionsunterricht an
der Schule oder im Rahmen der Gemeinde.

Auf unsere Fragen an die Workshopteilnehmerinnen und -teilnehmer,
«Woran orientieren Sie sich bei Ihrer Arbeit? Was wollen Sie persönlich
bei den Kindern und Jugendlichen erreichen?», waren die Antworten sehr

persönlich und oft unsicher. Vielleicht ist dies auch ein Problem bei der
Weitergabe des Glaubens. Solange das Ziel undeutlich ist, ist oft auch der

Weg unsicher. Nach dieser persönlichen Runde berichteten meine Frau
und ich, wie wir mit den verschiedenen Herausforderungen umgehen. Die
Gemeinde IJmuiden ist gross; in fast allen Jahrgangsstufen gibt es ein oder
zwei Kinder, die sich zu Gruppen zusammenschliessen lassen. In Krom-
menie stellt sich die Lage ganz anders dar: Es ist eine kleine Gemeinde mit
einzelnen Kindern oder Jugendlichen pro Jahrgang. Deshalb arbeiten beide

Gemeinden in manchen Altersstufen zusammen. Ziel unserer Arbeit
mit Kindern, Jugendlichen und jungen Erwachsenen ist Gemeinschaftsformung

in einem sehr breiten Sinne: die Gemeinschaft untereinander, mit
der Gemeinde und dem Bistum sowie mit der christlichen Tradition. Deshalb

versuchen wir immer, zum Teil auch altersübergreifende Gruppen zu
bilden. Wichtiger als der reine Unterricht sind oft die gemeinschaftlichen
Erlebnisse: Ausflüge, Reisen und längere Aufenthalte in einer Berghütte
im Ausland, Sommerlager, Wochenenden (auch gemeinde- oder
bistumsübergreifend). Ziel ist es, ein Gefühl der Sicherheit zu vermitteln; es geht
darum, Kirche als Raum erfahrbar zu machen, in dem man frei vom
Druck ist, sich anders zu geben als man ist. Die Kinder und Jugendlichen

119



Diverse Autorinnen und Autoren

sollen sich befreit davon fühlen, immer «cool» sein zu müssen. Es ist
wichtig, so früh wie möglich zu beginnen und die Gruppe so lange wie
möglich zusammenzuhalten. Nach der Periode von Crèche und Sonntagsschule,

am Ende der Grundschule und zu Beginn der weiterführenden
Schule sprechen wir die Kinder an (wenn möglich, auch Kinder ausserhalb

der Gemeinde), um eine Gruppe zu bilden, die sich regelmässig trifft
und sich mit der Bibel und dem kirchlichen Leben beschäftigt, ohne damit
ein unmittelbares Ziel wie Erstkommunion oder Firmung zu verbinden.
Die Momente der Erstkommunion oder Firmung entwickeln sich im Rahmen

des Gruppenprozesses. Wenn wir den Eindruck haben, die Gruppe
sei «reif», schlagen wir vor, dass wir «uns» nun auf die Erstkommunion
oder Firmung vorbereiten.

Die Vorbereitung auf die Erstkommunion ist eher schulisch angelegt,
die Firmvorbereitung eher in der Art einer Jugendgruppe. Unser Ideal ist
eine zweiköpfige Leitung, am liebsten mit aktiver Beteiligung des Pfarrers

(weil er für die Verbindung mit der Gemeinde und dem Bistum
steht). Auch lassen wir die Jugendlichen im Laufe der Jahre verschiedene

Tätigkeiten in der Gemeinde kennenlernen, etwa als Küster, als Mitglied
im Chor, als Kollektanten, als Zuständige für den Kirchenkaffee usw.
Als Leitende sind wir gefordert, selbst «aufrichtig» gläubig zu sein, auch

zuzugeben, wenn wir etwas nicht wissen; nicht zu «soft» zu sein, das

heisst, die Kinder ohne «moralischen Zeigefinger» auch auf nicht soziales

Verhalten anzusprechen oder zu zeigen, wenn wir enttäuscht oder

verärgert sind. Kinder sind nicht Objekte der Wissensvermittlung,
sondern potenzielle Gläubige - dessen sollten sich Leitende stets bewusst
sein.

Inhaltlich steht bei fast jeder Zusammenkunft ein Abschnitt aus der
Bibel im Fokus, wobei wir versuchen, methodisch flexibel zu sein: Rollenspiele,

Bibeltexte im Smartphone suchen lassen (am Anfang finden
Jugendliche das cool, bis sie dann doch nach einer Bibel in Buchform
fragen), Filme gemeinsam anschauen (hat sich katechetisch als sehr wertvoll
erwiesen), Erzählungen visualisieren usw.

Harald Münch, IJmuiden NL -
Martina Liebler-Münch, Krommenie NL

Der Autor ist altkatholischer Pfarrer in IJmuiden,
die Autorin altkatholische Pfarrerin in Krommenie.
E-Mail: munchharald@gmail.com sowie martina.liebler@ziggo.nl

120



Berichte über die Workshops und Präsentationen

3.2 Überlegungen zur Erstkommunionkatechese
im altkatholischen Kontext

«Den Glauben weitergeben» - da fallen vielen als Erstes die klassischen
Katechesesituationen wie Erstkommunion und Firmung ein. Beide werden

in den Kirchen der Utrechter Union sehr unterschiedlich gefeiert.
Auch die jeweilige Vorbereitung ist sowohl zeitlich wie inhaltlich
unterschiedlich. Im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland

gibt es bisher keine einheitliche Vorbereitungsart. Jede Gemeinde überlegt
und entscheidet selbst, welches Konzept am besten passt, und versucht es

umzusetzen. Als Ideengeber dienen dazu meist Konzepte, die der
römischkatholischen Religionspädagogik entspringen. Für die Erstkommunion
gehören dazu z.B. die «Familienkatechese» nach Biesinger3, das Modell
der «Differenzierten Katechese» nach Hennecke4 und seit Kurzem das aus
den USA stammende Modell der «Generations of Faith»5.

Die «Familienkatechese» kommt aus Lateinamerika. Sie geht davon

aus, dass die Familie der erste Ort ist, an dem Glauben vermittelt wird
oder nicht. Folglich wird auch in der Katechesesituation die ganze Familie
angesprochen. Anliegen der Familienkatechese ist es, dass Vater und/oder
Mutter gemeinsam mit dem Kind Wege in die Beziehung mit Gott suchen

und gehen. Das Kind bereitet sich nicht alleine auf die Kommunion vor,
sondern die Familie gemeinsam. Das Herzstück dieses Modells ist das

Familiengespräch. Mithilfe eines Buches soll sich die Familie zu Hause

zusammensetzen und die jeweiligen Themen bearbeiten. Um den Eltern
die nötige Sicherheit dafür zu geben, finden unter Leitung von Eltern
früherer Kommunionkinder Elterntreffen statt, bei denen die Themen in
Form eines Austausches über die eigene Glaubenserfahrung angesprochen

werden. Gleichzeitig treffen sich die Kinder regelmässig in einer

Gruppe, die dem Modell folgend von Jugendlichen geleitet wird, um die

jeweiligen Themen spielerisch zu erleben. Die hauptamtlichen Leitungs-

3 Zur Familienkatechese vgl. besonders Albert Biesinger u. a., Gott mit neuen
Augen sehen. Wege zur Erstkommunion, Für das Leitungsteam und die Elterntreffen

- Leitfaden, München (Kösel) 2012.
4 Vgl. Christian Hennecke, Differenzierte Erstkommunionvorbereitung.

Werkstattbericht, in: Deutscher Katechese-Verein (Hg.), Differenzierte Wege in der
Katechese, München (Kösel) 2002, 15-17.

5 Christian Hennecke/Anke Dörsam (Hg.), Generationen des Glaubens.

Kontexte, Modelle und Erfahrungen intergenerationeller Katechese, München (Deutscher

Katechese-Verein) 2015.

121



Diverse Autorinnen und Autoren

personen sind für die Koordination der Gruppen und die Befähigung der

Gruppenleitungen verantwortlich.
Die «differenzierte Katechese» geht davon aus, dass die Kinder, die

sich auf die Erstkommunion vorbereiten, sehr unterschiedliche Voraussetzungen

der religiösen Sozialisation mitbringen. Ausgehend von dieser

Beobachtung entstand die Idee, dass die Vorbereitung nicht für alle gleich
sein müsse. Je nach Interesse und Möglichkeiten können die einzelnen
Familien und Kinder selbst entscheiden, wie viel Energie und Intensität sie
in die Vorbereitung auf die Erstkommunion investieren möchten. Grundgerüst

für dieses Modell sind mehrere sogenannte Weggottesdienste, die
für alle verbindlich sind. Dazu können weitere Module kommen wie z. B.
vertiefende Katechesen, ein Elternforum, Elternabende, Glaubenskurse
und natürlich die sonntägliche Eucharistiefeier. Den Ideen sind hier keine
Grenzen gesetzt und die schon vorhandenen gemeindlichen Angebote lassen

sich gut integrieren.
«Generations of Faith» entwickelt generationsübergreifende Ideen für

die Katechese. Katechese, so der Grundgedanke, ist ein lebenslanger Pro-

zess, bei dem die Glaubensinhalte je neu in Verbindung mit den aktuellen
Lebenserfahrungen gebracht werden. Somit ist die ganze Gemeinde auf
einem gemeinsamen Glaubensweg und in diesen katechetischen Weg ist
die Vorbereitung auf die Erstkommunion eingebettet. Das kann zum
Beispiel bedeuten, dass ein Glaubenstag für alle angeboten wird, den die
Erstkommunionfamilien mitmachen oder sogar mitgestalten.

Alle drei Modelle wurden beim Workshop unter dem Gesichtspunkt
diskutiert, ob sie eine geeignete Möglichkeit für die altkatholische Kirche
darstellen. Schnell zeigte sich, dass die Familienkatechese als zu
personenintensiv angesehen wurde. Neben der Leitungsperson werden für die

Leitung der Eltern- bzw. Kindergruppe mindestens vier weitere Personen

benötigt. Auch der Gesichtspunkt, dass man als Geistliche/r keinen direkten

Kontakt mehr zu den Erstkommunionfamilien hat, wurde angemerkt.
Der Gedanke, dass sich die Familie als Ganze auf den Weg zur Erstkommunion

macht, wurde jedoch als wichtiger Impuls festgehalten. Einige
Geistliche hatten schon Erfahrung mit dem Modell der «Differenzierten
Katechese», im Besonderen mit den Weggottesdiensten. Sie sprachen
begeistert von ihren Erfahrungen. Kritisch wurde gesehen, dass die Inhalte
keine Vertiefung erfahren, wenn sie «nur» in einem Gottesdienst vorkommen.

Am intensivsten wurde «Generations of Faith» diskutiert. In vielen
Gemeinden gibt es schon Gemeindetage, Dekanatstage und
Begegnungswochenenden. Die Frage, inwieweit hier je nach Bedarf eine absolut indi-

122



Berichte über die Workshops und Präsentationen

vidualisierte Katechese möglich ist, wurde aufgeworfen. Können Familien
selbst entscheiden, wann ihr Kind zur Kommunion geht und wie es vorbereitet

wird? Wäre diese Idee eine Möglichkeit für unsere kleinen, oft sehr

familiären Gemeinden? Es gibt viele und neue Möglichkeiten der Weitergabe

des Glaubens im klassischen Bereich der Katechese. Es wird spannend

sein zu sehen, wie sich diese entwickeln.
Anja Goller, Bonn D

Die Autorin ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Alt-Katholischen
Seminar der Universität Bonn und Dozentin für Katechetik am
Bischöflichen Seminar in Bonn
E-Mail: goller@uni-bonn.de

3.3 Erwachsenenbildung: Aktuelle Projekte in der Schweiz

In der Christkatholischen Kirche der Schweiz wurde 2015 als Ersatz für
die frühere Arbeitsstelle für Katechetik eine Fachstelle Bildung eingerichtet.

Das Konzept sieht zwei Ressorts vor: Erwachsenenbildung und
Religionsunterricht. Für Erwachsenenbildung ist Pfr. Dr. Adrian Suter
hauptverantwortlich, für Religionsunterricht seit November 2015 Dr. Stefanos

Athanasiou. Die Ressorts überschneiden sich aber, sodass beide in beiden
Bereichen tätig sind. Diesen beiden steht eine Kommission beratend zur
Seite, die als Nachfolgerin der Katechetikkommission neu gegründete
«Kommission für Erwachsenenbildung und Religionsunterricht» (KERU).

Die Fachstelle hat neue Projekte in der Erwachsenenbildung angestos-
sen und in verschiedenen Schweizer Kirchgemeinden als Abendkurse
durchgeführt. Diese Projekte, namentlich die beiden Kurse «Kann ich das

wissen oder muss ich das glauben?» und «Was Sie schon immer über Gott
wissen wollten, aber nie zu fragen wagten», standen im Mittelpunkt des

Workshops Erwachsenenbildung auf der 44. Internationalen Altkatholischen

Theologenkonferenz. Jeder dieser Kurse umfasst vier aufeinander
aufbauende Abende zu zwei bis zweieinhalb Stunden. Die Themen der
vier Abende des ersten Kurses sind:
1. Die Begriffe Glauben, Wissen und Offenbarung
2. Quellen theologischer Erkenntnis (Schrift, Tradition, Glaubenspraxis

der Kirche, Glaubenserfahrung des Einzelnen)
3. Gottesbeweise
4. Das Begriffsfeld Dogma, Dogmatik, Dogmatismus, und die Frage

nach einer Glaubenspflicht.

123



Diverse Autorinnen und Autoren

Der zweite Kurs umfasst folgende Themenabende:
1. Biblische Gottesbilder (im Plural)
2. Gottes Eigenschaften und ihre Probleme
3. Dreifaltigkeit
4. Gottesverständnis für das 21. Jahrhundert

Im Workshop konnten die Teilnehmenden die Einstiegssequenz des

ersten Abends des Kurses «Kann ich das wissen oder muss ich das
glauben?» miterleben: Anhand von Beispielsätzen («Ich glaube, heute ist
Donnerstag» - «Ich glaube an den FC Basel» - «Bitte glaub mir!») erarbeiteten
sie verschiedene Bedeutungsnuancen des Wortes «glauben». Die Erfahrung

zeigt, dass bei den Kursteilnehmenden nach einem solchen Einstieg
ein theologischer Input des Kursleiters auf besonders fruchtbaren Boden
fällt: Erläuterungen zu den biblischen Begriffen, die üblicherweise mit
Glauben wiedergegeben werden, wie zum hebräischen «aman» fest
sein, zuverlässig sein) oder zum griechischen «pistis» Vertrauen), stos-

sen nach der Beschäftigung mit den Bedeutungen des Wortes in der
deutschen Alltagssprache auf reges Interesse.

Generell folgen die Kursabende bewusst nicht dem gängigen Wechselspiel

Vortrag-Diskussion. Vielmehr bekommen die Teilnehmenden als In-
formationsinput zwischen den Kursabenden einführende Texte von fünf bis
acht Seiten zur Heimlektüre angeboten. Komplexe Fragen sind darin natürlich

elementarisiert, aber dennoch in theologisch verantwortbarer Weise
behandelt. Dadurch wird die heterogene Teilnehmergruppe schon vor dem
Kursabend auf einen gemeinsamen Informationsstand gebracht. Die
Vorbereitungstexte wurden speziell für diese Kurse verfasst und sind, wie auch

der grösste Teil der übrigen Kursunterlagen, unter freier Lizenz verfügbar.
An den Kursabenden wird mit verschiedenen aktivierenden Methoden

der Erwachsenenbildung gearbeitet, die unterschiedlichen Lerntypen
entgegenkommen sollen. Wichtig sind unter anderem visualisierende Methoden

wie Schaubilder und Strukturlegetechnik sowie Partner- und
Gruppenarbeiten zu herausfordernden Leitfragen. So werden die Teilnehmenden
etwa am Abend über die Gottesbeweise zur Diskussion aufgefordert,
welches Gottesbild sich hinter den Gottesbeweisen des Anselm von Canterbury

bzw. Thomas von Aquin verbirgt und welches dieser Gottesbilder
ihnen näherliegt. Am Abend zu den Quellen theologischer Erkenntnis
wird die Frage diskutiert, ob den Teilnehmenden die Quellen der Vergangenheit

(Schrift, Tradition) oder diejenigen der Gegenwart (heutige
Glaubenspraxis der Kirche, Glaubenserfahrung des Einzelnen) persönlich

124



Berichte über die Workshops und Präsentationen

naheliegender erscheinen. Im Vorbereitungstext zum Abend über das

Wortfeld Dogma, Dogmatik, Dogmatismus wird eine Definition des

Begriffs «Dogma» eingeführt, deren Elemente die Teilnehmenden dann am
Kursabend im Text des trinitarischen Dogmas des Zweiten Ökumenischen
Konzils aufspüren sollen. All dies sind höchst anspruchsvolle theologische

Fragen, doch funktionieren im Kurs die Erarbeitung und Diskussion
solcher Fragen erstaunlich gut.

Die Zielsetzungen dieser Kurse sind weder missionarisch, in dem

Sinn, dass bisher Ungläubigen der Glauben weitergegeben werden soll,
noch erbaulich, in dem Sinn, dass Gläubige in ihrem bisherigen Glauben
bestärkt werden sollen. Ihr Ziel ist vielmehr ein vertiefter Einblick in die
Funktionsweise des Glaubens sowie die Reflexion des Glaubens. Entsprechend

ist die Rolle der Kursleitung zu verstehen: Sie macht Informationsangebote,

zeigt Interesse und Akzeptanz gegenüber den Teilnehmenden,
gibt Hilfestellung, deren Haltungen und Meinungen theologisch einzuordnen.

Kritische Rückmeldungen an die Teilnehmenden sind möglich und
sinnvoll, etwa in der Art, dass eine bestimmte Teilnehmerposition einseitig

sei und ein Gegengewicht benötige; Verurteilungen von Positionen der
Teilnehmenden sind hingegen tunlichst zu vermeiden.

Man kann die Grundidee der Kurse mit der Metapher des Glaubens als

Muttersprache erläutern: Zielgruppe sind Menschen, die im Glauben
sozialisiert sind, sich in der Glaubensgemeinschaft bewegen können wie
Muttersprachler in ihrer Sprachgemeinschaft, aber die Grammatikregeln
ihrer Muttersprache nicht erklären können: Sie beherrschen sie intuitiv,
erfassen sie aber nicht kognitiv. Die hier vorgestellten Kurse wollen
Menschen, deren religiöse Muttersprache das Christliche ist, die Grammatik
des Glaubens6 näherbringen. Im Prozess der Weitergabe des Glaubens
dienen sie der vertiefenden Reflexion des überlieferten Glaubens, die diesen

auch kritisch hinterfragen, aber gerade dadurch auch zur Aneignung
des Glaubens beitragen kann.

Adrian Suter, Schönenwerd CH

Der Autor ist Leiter der Fachstelle Bildung der Christkatholischen
Kirche der Schweiz.
E-Mail: adrian.suter@theol.unibe.ch

6 Die Muttersprachemetapher und den Begriff «Grammatik des Glaubens»
übernehme ich von George Lindbeck, Christliche Lehre als Grammatik des Glaubens.

Religion und Theologie im postliberalen Zeitalter, Gütersloh (Chr. Kaiser) 1994.

125


	Berichte über Workshops und Präsentationen

