Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)
Heft: 2
Rubrik: Berichte tGber Workshops und Présentationen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Berichte iiber die Workshops und Prisentationen

1. Seelsorge jenseits der Gemeinde

1.1 Ein offener Raum. Das Geistliche Zentrum Friedenskirche
in Deggendorf (Niederbayern)

Seit 2012 entsteht im Gebidudekomplex «Palais im Stadtpark» in der Stadt
Deggendorf — an der Donau zwischen Regensburg und Passau gelegen —
das Geistliche Zentrum Friedenskirche. Dr. Hans-Rainer Buchmiiller, der
zusammen mit seiner Frau das Palais im Stadtpark besitzt und dort auch
die psychosomatische Privatklinik Angermiihle betreibt, stellt die Réum-
lichkeiten zur Verfiigung und bezahlt auch Pfarrer Thomas Walter, der als
Geistlicher des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland
das Zentrum aufbaut und leitet. Er ist dafiir vom hauptamtlichen Dienst
im altkatholischen Bistum freigestellt und arbeitet auch in der Klinik als
Diplomsozialpidagoge mit. Das Geistliche Zentrum ist aber keine Klinik-
seelsorge mit anderem Namen, sondern ein von der Klinik unabhingiges
Projekt, dessen Tréger das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in
Deutschland ist.

Das Geistliche Zentrum will ein offener Raum fiir Menschen sein, die
spirituell suchen und fragen — unabhéngig von ihrer Herkunft, ihrem Al-
ter, ihrer Bildung und auch ihrer Konfession. «Offener Raum» meint, es
soll zuerst Platz sein, Fragen zu stellen und Erfahrungen zu benennen,
ohne dass diese gleich bewertet und eingeordnet werden miissen. Bevor
Antworten gegeben werden kénnen, muss zunéichst einmal ein geniigend
weiter und offener Raum zu Verfiigung stehen, in dem es erlaubt ist, zu-
néchst einfach da zu sein.

Dahinter steht zum einen die Einsicht, dass die Weitergabe des Glau-
bens einen Lebensraum braucht, der eigene Erfahrungen ermdoglicht, die
zuerst einmal gemacht werden diirfen, auch wenn sie mit bestimmten
Glaubensinhalten nicht kompatibel erscheinen, ja diesen zunédchst sogar
zuwiderlaufen. Zum anderen steht dahinter die Erfahrung, dass Raume, in
denen man einfach da sein darf, immer rarer werden.

Der kontemplative Weg bietet den Rahmen fiir die Gestaltung des oben
beschriebenen offenen Raumes. Was damit gemeint ist, beschreibt der
Mystiker Thomas Merton mit folgenden Worten:

IKZ 107 (2017) Seiten 107-125 107



Diverse Autorinnen und Autoren

Vom lateinischen Wortstamm her lieBe sich eine kontemplative Einstellung
der Wirklichkeit gegeniiber so deuten: Uns wird bewusst, dass wir Mitbewoh-
ner (con) eines Heiligtums (templum) sind, eines wunderbar und geheimnis-
voll vernetzten Kosmos, dem staunende, ehrfiirchtige Verehrung gebiihrt.
Kontemplation ist also eine Andacht der Wirklichkeit gegeniiber [...]. Der
kontemplative Mensch schaut an und horcht, tritt in ein leises Gesprich ein
und entdeckt [...] immer neue Geschenke, Geheimnisse und Wunder.!

Die Angebote, die im Geistlichen Zentrum gemacht werden, dienen
demzufolge dem gemeinsamen Schauen und Horchen. Das Schauen und
Horchen hat immer Vorrang vor den geplanten Abliufen. Das gilt auch fiir
die Vorgaben und Regeln der Meditation. Soweit dies nicht einen gemein-
sam gesetzten Rahmen sprengt und Gemeinschaft bzw. gemeinsames Su-
chen und Fragen unmoglich macht, steht der geistliche Prozess des/der
Einzelnen im Vordergrund. Um dem persénlichen Schauen und Horchen,
Suchen und Fragen noch einen weiteren Raum zu bieten, ist ein zentrales
Angebot des Geistlichen Zentrums die Moglichkeit, personliche geistli-
che Tage dort zu verbringen. Unter dem Titel «Sehn-Suchen» kann man
alleine oder mit anderen personliche geistliche Tage gestalten — in Ab-
sprache mit Pfarrer Walter, der diese Tage dann auch geistlich begleitet.
Im Einladungstext zu diesen Tagen heisst es:

Sie diirfen einfach da sein, mal ausschlafen, die Natur genieflen, lachen und
weinen, reden und schweigen. Sie kdnnen im Meditationsraum die Stille su-
chen und wir feiern in der Friedenskirche zusammen Gottesdienst. Ich beglei-
te Sie in dieser Zeit in der Weise und Intensitit, die Sie brauchen. Ich gebe
Thnen geistliche Impulse und hore Thnen zu, wenn Sie von Ihren Erfahrungen
erzihlen. Und ich lade Sie ein zu verschiedenen Gebetszeiten, die wir so ge-
stalten, dass sie sich darin heimisch fiihlen.2

Diese ganz individuelle Form der Weitergabe des Glaubens haben seit
Bestehen des Geistlichen Zentrums schon einige genutzt, und die Erfah-
rungen waren durchweg positiv. Gerade in dieser Form ist geniigend
Raum fiir die ganz personlichen Fragen und auch fiir Wunden, die sich ja
besonders dann zeigen, wenn man sich intensiv mit dem auseinander-
setzt, was man ersehnt und erhofft, und was der Grund ist, aus dem man
leben darf.

1 THOMAS MERTON, Ein Tor zum Himmel ist iiberall, Freiburg (Herder) 2008, 26.
2 Jahresprogramm 2017, Geistliches Zentrum Friedenskirche, Deggendorf.

108



Berichte iiber die Workshops und Priisentationen

Auf diese Weise will des Geistliche Zentrum Friedenskirche in Deg-
gendorf ein Baustein fiir die Suche nach Formen der Weitergabe des Glau-

bens heute sein.
Thomas Walter, Deggendorf D

Der Autor ist Leiter des Geistlichen Zentrums Friedenskirche in Deggendorf.
E-Mail: twalter@geistlicheszentrum-friedenskirche.de

1.2 Geistliche Begleitung in der kategorialen Seelsorge
in den Niederlanden

Beim Workshop ging es um die Entwicklungen in der kategorialen Seel-
sorge in den Niederlanden, deren Ausrichtung und Organisation sich zum
Teil stark von der in den anderen Lindern unterscheiden, in denen die
altkatholische Kirche vertreten ist.

Die Seelsorge bei den Streitkréften und in Justizvollzugsanstalten wird
vom Staat bezahlt. Es ist eine gesetzliche Verpflichtung, dass jede Person,
die sich ldnger als 24 Stunden unfreiwillig oder stationér in einer Institu-
tion befindet, Anspruch auf «adidquate« Seelsorge hat. Im Niederldndi-
schen wird dafiir die Bezeichnung «geestelijke verzorging», d. h. geistli-
che Begleitung, benutzt. Neben christlicher, jiidischer, islamischer,
buddhistischer und hinduistischer Seelsorge besteht auch die Moglichkeit
einer humanistischen geistlichen Begleitung. In staatsfinanzierten Ein-
richtungen muss die geistliche Begleiterin bzw. der geistliche Begleiter
(im Niederldandischen «geestelijk verzorger») liber die Missio einer vom
Staat anerkannten sendenden Instanz verfiigen. Derzeit ist ein altkatholi-
scher Geistlicher mit einer Missio des Bischofs von Haarlem auf den nie-
derléndischen Antillen stationiert.

Anders als bei staatlich finanzierten Einrichtungen ist im Gesundheits-
wesen der Triager der Einrichtung (Altersheime, Krankenhauser, Behin-
derteneinrichtungen) fiir die Bezahlung der geistlichen Begleiterinnen
und Begleiter zustindig. Dann gilt die Regel: Wer bezahlt, bestimmt.
Zahlreiche altkatholische Geistliche haben eine (Teilzeit-)Anstellung im
Gesundheitswesen. Aufgrund der starken Entkirchlichung des offentli-
chen Lebens legen die Tréigereinrichtungen, die oft ihren kirchlich-religi-
osen Hintergrund hinter sich gelassen haben, immer weniger Wert auf die
Beauftragung der bei ihnen arbeitenden geistlichen Begleiterinnen und
Begleiter durch eine sendende Instanz. Im Falle der ehemals romisch-ka-
tholischen Triger ist manchmal sogar zu beobachten, dass ausdriicklich

109



Diverse Autorinnen und Autoren

keine Missio mehr gewiinscht wird, um kirchliche Einmischung zu ver-
meiden. Die Zahl der Seelsorgerinnen und Seelsorger ohne jede kirchliche
oder institutionell humanistische Anbindung, aber mit entsprechender
Ausbildung, wichst.

Die berufliche Qualifikation der geistlichen Begleiterinnen und Be-
gleiter steht fiir den Tréger im Mittelpunkt. Das bedeutet, dass neben der
theologischen oder humanistischen Grundausbildung grosser Wert auf
eine klinisch-pastorale Seelsorgeausbildung, Gesprichsausbildung und
Ahnliches gelegt wird. Dies ist an und fiir sich eine gute Entwicklung.
Trotz aller Wertschédtzung meinerseits fiir die klassische theologische
Ausbildung — die ich stark befiirworte — ist es eine Tatsache, dass «am
Bett» oft andere Fihigkeiten vonnéten sind als auf der Kanzel.

Dennoch wird auch in meiner eigenen Praxis im Laufe der Jahre deut-
lich, dass sich die Frage nach der Weitergabe des Glaubens, meines Glau-
bens als Seelsorger in einem Altersheim, immer 6fter und dringlicher
stellt. Es gibt mehr Kolleginnen und Kollegen, die sich als «ungebunden»
definieren oder sich mehreren Traditionen zugleich zuordnen. Auch geist-
liche Begleiterinnen und Begleiter bekennen sich zunehmend zu einer
Patchworkidentitét. Die tatsdchliche Tiefe der Beziehungen und die Sach-
kunde iiber die jeweiligen Stromungen sind sicher ein Gesprédch wert. Es
passt aber auch zu einer sich verdndernden Bevolkerung, die sich nach
eigenem Verstindnis an verschiedenen Traditionen orientiert. Letztend-
lich sind die Situation und der Wunsch des Patienten oder der Bewohnerin
entscheidend fiir die Art der geistlichen Begleitung, die ich biete. Dennoch
bleibt es spannend, wie sich geistliche Begleitung zum Auftrag «Gehet hin
und verkiindet es allen Volkern» verhalt.

Der Workshop kreiste um die Frage, inwieweit die eigene altkatholi-
sche bzw. christliche Identitét in einer solchen Funktion als geistliche Be-
gleiterin oder als geistlicher Begleiter zum Ausdruck kommt bzw. kom-
men kann, welche Rolle sie spielt und wie die Zukunft christlicher Priasenz
eingeschitzt wird. Dabei wurde deutlich, dass die Ausgangspunkte des
Gespriches aufgrund der unterschiedlichen staatsrechtlichen Konstruk-
tionen in den Herkunftsldndern der Workshopteilnehmenden und der sehr
diversen Organisation von Gesundheitswesen, Justizvollzugsanstalten
und Landesverteidigung recht unterschiedlich sind.

Deutlich wurde jedoch auch, dass trotz aller Gegensitze in den natio-
nalen Entwicklungen ein grosser werdender Graben zwischen der ge-
meindlich gebotenen und erwarteten Seelsorge und der Erwartungshal-
tung innerhalb institutioneller Kontexte zu beobachten ist. Christliche

110



Berichte iiber die Workshops und Priisentationen

Traditionen und Inhalte als solche sind weniger bekannt, werden weniger
erwartet und sind schwieriger vermittelbar als noch vor wenigen Jahren.
Das Spezifische des altkatholischen Glaubens verschwindet fast ganz hin-
ter der Situation der Pastorierten, von denen die allermeisten natiirlich
nicht altkatholisch sind. Es ist die Frage, inwieweit sich Staat und Institu-
tionen in einer starker individualisierten Gesellschaft auch in Zukunft fiir
die seelsorgliche bzw. geistliche Begleitung der ihnen Anempfohlenen
verantwortlich fiihlen werden. Das ist die grossere Frage und Aufgabe.
Erst im Anschluss daran wird sich die nach der Weitergabe des Glaubens

in diesem Kontext stellen.
Robert Frede, Haarlem NL

Der Autor ist Pfarrer der altkatholischen Gemeinde Haarlem und
geistlicher Begleiter bei «Stichting Zorgbalans» IJmuiden/Haarlem.
E-Mail: frede@upcmail.nl

1.3 Die Namen-Jesu-Kirche in Bonn — geistliches Gasthaus
an den Wegen der Menschen

Im Zentrum der Bonner Innenstadt gelegen — zwischen Markt und Beet-
hovenhaus — ist die Namen-Jesu-Kirche ein markanter Ort 6ffentlich ge-
lebten Glaubens und seiner Vermittlung in eine sikulare stéidtische Umge-
bung. Schon seit drei Jahrhunderten dient sie Bonner Biirgerinnen und
Biirgern als Raum der Andacht, des Gebets und des christlichen Gottes-
diensts. Als Jesuitenkirche in den Jahren 1686 bis 1717 errichtet, ist sie ein
kunsthistorisch bedeutsames Zeugnis des sogenannten Jesuitenbarocks.
Von 1877 bis 1934 war die in staatlichem Besitz stehende Namen-Jesu-
Kirche Pfarrkirche der Bonner Altkatholiken. 2011 wurde die Kirche auf-
wendig durch das Land Nordrhein-Westfalen saniert und im Rahmen einer
feierlichen Wieder6ffnung am 2. Juni 2012 der Stiftung Namen-Jesu-Kir-
che iibergeben. Mit der Ubergabe stellte besagte Stiftung die Kirche dem
Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland als Kathedrale
zur Verfiigung. Im Beisein zahlreicher Vertreter der altkatholischen Kir-
chen der Utrechter Union wurde die Kirche gemiss Beschluss der Bis-
tumssynode von 2010 zur Bistums- und Bischofskirche. Die Namen-Jesu-
Kirche ist der Stadt Bonn im wahrsten Sinne des Wortes «eingepflanzt».
Sie liegt mitten in der Fussgéingerzone zwischen den Geschiften, sodass
allein schon durch diese Lage viele unterschiedliche Menschen tagtédglich
an ihr vorbeikommen: Mitarbeiter der Innenstadtgeschifte auf dem Weg

111



Diverse Autorinnen und Autoren

zur Arbeit oder wihrend der Mittagspause, Bonner Biirgerinnen, die an
der Kirche vorbeiflanieren oder -eilen, Touristen auf Sightseeingtour und
andere mehr. Sie alle sind eingeladen, die Kirche zu betreten, einzukeh-
ren, innezuhalten, sich Kraft und Anregung zu holen, wieder zu gehen
oder lidnger zu bleiben, sich zu freuen, zu danken oder zu trauern. Als
«Geistliches Gasthaus an den Wegen der Menschen» steht die Namen-
Jesu-Kirche so zahlreichen Besucherinnen und Besuchern aus nah und
fern offen, pro Jahr kommen etwa 100000. Erstes und oberstes Ziel der
Stiftung Namen-Jesu-Kirche ist es, die Offnung der Kirche fiir diese
Besucher zu garantieren. Dies libernimmt in weiten Teilen ein ehrenamt-
licher Besucherdienst, Menschen, die die Kirche zu einem festgelegten
Zeitraum am Tag 6ffnen und betreuen. Dabei kiimmern sie sich einerseits
um den Kirchenraum, die Kerzen und Blumen, andererseits stehen sie
Besucherinnen und Besuchern bei Fragen zur Geschichte, zum Kirchen-
raum und zur altkatholischen Kirche in Deutschland zur Verfiigung.
Zweitens ermoglicht die Stiftung, dass die Namen-Jesu-Kirche als
Bischofs- und Bistumskirche genutzt werden kann. Grosse bischofliche
Gottesdienste, die fiir das ganze Bistum von Belang sind, wie etwa die
Chrisammesse oder Weihen, finden dort statt. Zu den Feiern der Eucha-
ristie und der Feste des Kirchenjahres ist eine Gottesdienstgemeinde aus
Bonner Gemeindemitgliedern und oftmals nicht altkatholischen Passan-
ten entstanden. Unterhalb der Kirche befindet sich in der Gruft ein Kolum-
barium in altkatholischer Trigerschaft, in dem Urnenbestattungen vorge-
nommen werden. Somit ist fiir Angehorige der Beigesetzten diese Kirche
ein besonderer Ort geworden, der ihnen in den Gottesdiensten Trost und
Starkung gibt, wodurch ein wichtiger Teil der Seelsorge Trauerpastoral ist.
Drittens sucht die Stiftung Namen-Jesu-Kirche das Gesprich mit Kunst-
schaffenden; daher finden innerhalb und ausserhalb der Offnungszeiten

Konzerte und andere kulturelle Veranstaltungen statt.
Lothar Haag, Koln D

Der Autor ist Diakon in der altkatholischen Gemeinde Christi
Auferstehung, Koln.
E-Mail: lothar.haag @alt-katholisch.de

112



Berichte iiber die Workshops und Prisentationen

2. Neue Kirchenriume
2.1 Kirchenneubau in Hannover (Deutschland)

Die altkatholische Gemeinde Hannover-Niedersachsen konnte in den Jah-
ren 2009 bis 2011 im hannoverschen Stadtteil Kirchrode ihre erste eigene
Kirche errichten. Bei der Planung des Gebiudes war der Gedanke leitend,
an alte, traditionelle Prinzipien des Kirchenbaus anzukniipfen und das
Gebidude gewissermassen sprechen zu lassen. Die Kirche sollte in ihrer
Wirkung iiber einen reinen Zweckbau zur Versammlung hinausreichen
und als Gebéude selbst in Material und Gestalt den Glauben verkiinden.

Eine grundlegende Entscheidung betraf die Ausrichtung des Gebéu-
des. Da Strasse und Gehweg an der Ostseite des Kirchengrundstiickes
vorbeifiihren, hétte es sich nach rein zweckmaéssigen Kriterien angeboten,
hier auch den Haupteingang einzurichten. Bewusst wurde jedoch der Al-
tarraum in den Ostlichen Teil des Gebédudes gelegt. Der Zugang gestaltet
sich dadurch etwas umsténdlicher. Er ist liber zwei seitliche Tiiren an der
Nordwand sowie iiber das Westportal moglich, das man allerdings nun auf
der «Riickseite» des Grundstiickes findet. Gewonnen wurde aber die in der
Kirchenostung enthaltene reiche Symbolwelt: Begegnung mit dem Myste-
rium der Auferstehung, Heimkehr ins Paradies. Der Mensch, der die Kir-
che betritt, der sich hier aufhilt, der betet und Liturgie feiert, geht dem
Licht entgegen.

Die Orientierung der Kirche wird durch eine entsprechende Planung
der Fensterflichen im Innern des Gebédudes sinnlich erfahrbar. Ins Auge
fallt zun4chst ein zentrales, im oberen Abschnitt spitz zulaufendes Fenster
an der Ostlichen Wand hinter dem Altar. Durch dieses «Altarfenster», das
derzeit iiberwiegend klar verglast ist, ldsst sich — je nach Jahreszeit und
Wetter —in den Morgenstunden das Aufgehen der Sonne beobachten. Eine
weitere bauliche Gestaltung unterstiitzt die Hervorhebung der aufgehen-
den Sonne: Dem grossen dstlichen Giebelrdhm in voller Hohe und Breite
der Kirche sind drei Wandscheiben vorangestellt, deren Masse in Hohe
und Breite nach Osten hin abnehmen. So entsteht der Eindruck einer «ge-
treppten» oder quasi teleskopisch ausgezogenen Ostfassade. Die Abstéinde
zwischen diesen Giebelscheiben sind im Wand- und Dachbereich voll-
stindig klar verglast. Diese Lichtdurchléssigkeit zwischen den Giebelab-
schnitten ermdglicht in den Morgenstunden eine beeindruckende Lichtflu-
tung des Gebiudes iiber Reflexion und Streuung des Sonnenlichtes mittels
der innen wie aussen weiss gehaltenen Wandabschnitte.

113



Diverse Autorinnen und Autoren

Zusitzlich zu dieser zentralen Thematisierung des Ostlichtes zeichnen
die Kirche zwei weitere auffillige Lichtsituationen aus: In der Mittagszeit
fallen durch die seitliche Verglasung der getreppten Fassade von Siiden
her drei leuchtende Balken auf den Fussboden des Altarraumes und auch
auf den Heiligen Tisch selbst. Am Abend lisst ein Lichtband im Westgie-
bel das Licht der untergehenden Sonne in Gestalt eines Pfeils in den Al-
tarraum einfallen.

Neben der Lichtgestaltung ist mit Blick auf die Weitergabe des Glau-
bens vor allem das Taufbecken der Kirche hervorzuheben. Es handelt sich
um eine begehbare Piscina nach antikem Vorbild, die sich allerdings nicht
in einem gesonderten Baptisterium, sondern im westlichen Bereich des
Kirchenraumes befindet. Auf der Langsachse der Kirche fiihren vier Stu-
fen hinab zu einem kreisrunden, 140 cm tiefen Becken mit einem Radius
von rund 150 cm. Eine weitere Treppe fiihrt auf der gegeniiberliegenden
Seite wieder hinaus. Die Piscina kann mit 3000 bis 4000 Litern Wasser
gefiillt werden und ermdoglicht auch bei erwachsenen Taufkandidaten eine
Taufe durch Untertauchen. Die Symbolzusammenhénge der Taufe werden
durch diese bauliche Entscheidung in die Erfahrung der Feiernden zu-
riickgeholt, was hier nur kurz angedeutet werden kann. Die Tiefe des Be-
ckens, das bei den Taufkandidaten mitunter Angst auslost, lasst erfahren,
was es heisst, mit Christus in seinem Tod zu sterben. Das Durchschreiten
des Wassers von einer Treppe zur anderen stellt einen Bezug zum Transi-
tusmotiv des Paschamysteriums her. Da in der Praxis die Taufbewerberin
bzw. der Taufbewerber das Taufbecken vom Westen her betritt und nach
der Taufe in Richtung Osten wieder verlisst, steht die Tauffeier in symbo-
lischer Verbindung mit der Orientierung der Kirche im Ganzen. Vom
Taufbecken her setzt sich der Weg dem Licht entgegen in Richtung Altar
fort.

Befragungen in Form von Gesprichen und Fragebogen haben gezeigt,
dass die hier angedeutete Symbolsprache des Gebidudes von vielen Besu-
cherinnen und Besuchern bzw. Feiernden wahrgenommen und angenom-
men wird.

Oliver Kaiser, Hannover D

Der Autor ist Pfarrer der altkatholischen Gemeinde
Hannover/Niedersachsen-Siid.
E-Mail: hannover@alt-katholisch.de

114



Berichte iiber die Workshops und Présentationen

2.2 Kirchenraumwechsel in Middelburg (Niederlande)

Als ich im Jahr 2010 als Pfarrer fiir die Region Zeeland (Niederlande)
angestellt wurde, erhielt ich den Auftrag, einen neuen Kirchenraum zu
finden, da die bis dahin benutzte Kapelle in der romisch-katholischen
Kirche in Goes inzwischen zu klein geworden war. Die Altkatholiken in
der Provinz Zeeland besassen nie einen eigenen Ort, um Liturgie zu fei-
ern; die Gottesdienststation entstand durch Zuzug altkatholischer Gléaubi-
ger. Die Gruppe wuchs allmihlich und wurde 1999 eine eigenstindige
Seelsorgeeinheit. Wir fanden bald darauf eine Kirche im nahegelegenen
Middelburg zur Miete. Doch gab es ein Problem: Die evangelisch-lutheri-
sche Gemeinde wollte die Kirche eigentlich verkaufen; sie war zu klein
geworden und konnte die Kosten fiir den Unterhalt nicht mehr tragen.
Schliesslich konnten wir die im 18. Jahrhundert erbaute Kirche zum sym-
bolischen Preis von einem Euro kaufen und dank eines Zuschusses die
Renovierung der denkmalgeschiitzten Kirche finanzieren.

Eine erste Schwierigkeit bei der Renovierung stellte die typisch evan-
gelische Ausstattung des Kirchenraums dar: Die Kanzel stand zentral
iber dem Altar im liturgischen Raum, der Altar war ein schlichter Tisch
und es gab zu viele Sitzplitze fiir unsere Gemeinde. Ausserdem waren die
Riickenlehnen der Kirchenbédnke ziemlich hoch, wodurch die Kommuni-
kation zwischen Vorsteher/in der Liturgie und Gemeinde erschwert wur-
de. Wir standen vor der Aufgabe, den liturgischen Raum neu zu gestal-
ten — aber wie?

Zunichst begannen wir damit, uns miteinander iiber die Identitéit un-
serer Gemeinde zu verstdndigen. Einige Jahre zuvor hatten wir bei anderer
Gelegenheit unser Leitbild als «aufeinander bezogen und gastfreundlich»
umschrieben: Wir haben Sorge fiireinander und jeder und jede ist will-
kommen, so wie sie bzw. er ist. Weiter sind wir eine altkatholische Ge-
meinde. Das heisst fiir uns, dass wir uns mit der Alten Kirche der ersten
zehn Jahrhunderte verbunden fiihlen. Und schliesslich sind wir eine
Gemeinde in Zeeland, was eine feste Verbindung zur lokalen Kultur be-
deutet. Unser Wunsch war ein Kirchenraum, der fiir unsere Gemeinde
geeignet ist. Deshalb war es unumgiinglich, den Raum neu zu gestalten
und einzurichten. Dabei galt es, folgende Kriterien zu beriicksichtigen:
Der Raum sollte entsprechend unserer Identitét

115



Diverse Autorinnen und Autoren

— eine «ungehinderte» Kommunikation ermoglichen. Wir sind mitein-
ander verbunden und wollen einander ansehen konnen;

— ermoglichen, dass wir uns — um unseren Herrn versammelt — als Ge-
meinschaft erleben;

— die Verbindung mit der Alten Kirche zum Ausdruck bringen;

— der Tradition des urspriinglichen Baus als altes Kirchengebédude in
Zeeland Rechnung tragen.

Im Februar 2014 nahmen wir das Projekt in Angriff. Zuerst suchten
wir Unterstiitzung bei Experten, die das Gebdude begutachteten und uns
im Hinblick auf unsere Fragen und Kriterien berieten. Darauthin erarbei-
teten sie einen ersten Entwurf fiir die Neueinrichtung der Kirche. Der
Entwurf wurde anschliessend mit unserem Bischof besprochen und, nach-
dem mehrere Verdnderungen im Entwurf vorgenommen worden waren, in
der Gemeinde vorgestellt und besprochen. Dies fiihrte zu weiteren Anpas-
sungen des Entwurfs. Danach machten wir uns in Zusammenarbeit mit
dem Bischof auf die Suche nach Geldgebern zur Finanzierung des Pro-
jekts. In der letzten Phase — der eigentlichen Durchfiihrung — wurde uner-
wartet der morsche Boden unter den Kirchenbinken zum Problem. Er
erwies sich als vollig unbrauchbar. Zum Gliick fanden wir eine Losung zur
Deckung dieser zusitzlichen Kosten.

Der Entwurf sah eine Verschiebung des liturgischen Zentrums vom
Ende der Kirche zur Mitte vor. Im neuen Zentrum entstanden so zwei
«Brennpunkte»: der Altar und der Ambo. Um diese beiden Brennpunkte
herum wurden die Stiihle aufgestellt. Das liturgische Zentrum wird durch
ein holzernes Kreuz abgegrenzt. Durch diese Abgrenzung konnte das alte
liturgische Zentrum in seinem urspriinglichen Zustand verbleiben. Der
Entwurf nahm unsere Kriterien auf, der Stuhlkreis erméglicht eine offene
Kommunikation und lédsst die Versammelten sich als Gemeinde erleben.
Ausserdem schafft die neue Stellung des Altars die Moglichkeit, dass die
Gemeinde den Vorsteher sehen und die liturgischen Handlungen am Altar
mitvollziehen kann, wihrend gleichzeitig der Vorsteher wie in der Alten
Kirche nach Osten gewandt die Handlungen vollzieht.

Als wir die Kirche erwarben, bestand bereits eine Stiftung zur Restau-
ration des Gebdudes; sie hatte Mittel gesammelt, um die urspriinglichen
Kronleuchter zu wiederherstellen. Nachdem wir den Raum neu eingerich-
tet hatten, sorgte die Stiftung fiir die Kronleuchter. Das Resultat war be-
eindruckend. Am 10. April 2016 weihte der Erzbischof von Utrecht die

116



Berichte iiber die Workshops und Prisentationen

Kirche als Haus der Gemeinschaft fiir die altkatholische Gemeinde in

Zeeland.
Remco Robinson, Middelburg NL

Der Autor ist Seelsorger der Seelsorgeeinheit Zeeland und Dozent
fiir Praktische Theologie am Alt-Katholischen Seminar Utrecht.
E-Mail: r.robinson@okkn.nl

2.3 Die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg (Deutschland)

Dort, wo sich im Sheridan-Park im Augsburger Westen die Hauptwege
kreuzen, steht seit 2012 die Apostelin-Junia-Kirche. Sie ist der erste eigene
Kirchenbau der Augsburger altkatholischen Gemeinde, die seit ihrer Ent-
stehung immer zu Gast in Kirchen anderer Konfessionen war, zuletzt iiber
50 Jahre lang in der evangelischen Heilig-Geist-Kapelle am Roten Tor.

Der Komplex mit Kirchenraum, Gemeindesaal, Pfarrbiiro und drei
Wohnungen ist umgeben von alten Bdumen, Rasenflichen und neu ent-
standener Wohn- und Gewerbebebauung auf dem Gelénde einer ehemali-
gen Kaserne und bildet dort den Mittelpunkt eines sich entwickelnden
Stadtteils. Das Gebiude ist in zwei Teile gegliedert, im Ostteil des Kom-
plexes befinden sich Gemeindesaal (im Erdgeschoss) und Kirchenraum
(im Obergeschoss), Richtung Westen Pfarrbiiro und Wohnungen. Ein
offenes Treppenhaus mit Aufzug verbindet die beiden Baukorper. Der
Hauptbaustoff im ganzen Komplex ist Holz, die Gebdude sind in Holz-
tafelbauweise errichtet und erfiillen dank der Wirmeddmmung Niedrig-
energiestandards.

Nach Siiden hin 6ffnet sich das Gebdude mit einer groBen Freitreppe zu
einem Kirchplatz, der sowohl Ort von liturgischen Feiern (etwa am Palm-
sonntag oder in der Osternacht) als auch von Gemeindefesten ist. Der Kir-
chenraum selbst ist ein heller, annihernd quadratischer Raum mit holzver-
schalten, fensterlosen Winden und einem anthrazitfarbenen, polierten
Estrichfussboden. Tageslicht erhilt der Raum durch die Dachkonstruktion:
Eine konvex gewdlbte Decke mit vier verglasten Fachwerktrigern (drei
nach Norden, einer nach Siiden) ldsst das Licht einfallen. 120 filigrane De-
ckenlampen ermoglichen eine differenzierte Beleuchtung des Raums.

Die liturgische Konzeption versucht, auf einem rechteckigen Grund-
riss das Prinzip einer Rundkirche zu verwirklichen, in der sich die Ge-
meinde um die zentralen Orte Altar und Ambo versammelt; mehrere
leicht gebogene Stuhlreihen umgreifen sie von Westen und Osten.

117



Diverse Autorinnen und Autoren

Bei Bedarf kann auch das Tauf- bzw. Weihwasserbecken, das im Ein-
gangsbereich steht, in die Mitte der Gemeinde gestellt werden. Ebenfalls
im Eingangsbereich befindet sich — durch Lamellen vom Kirchenraum
abgetrennt — eine kleine Kapelle fiir die personliche Andacht. Die Taber-
nakelnische, die zum Kirchenraum hin offen ist, liegt auf einer Achse mit
dem Altar und dem Logophoron, auf dem das im Gottesdienst verwende-
te Lektionar (und au3erhalb der Gottesdienste eine gedffnete Bibel) seinen
Platz hat. Noch in Planung befindet sich ein 18 Meter hoher Campanile,
der vier Glocken aufnehmen soll. Er wird an der siidostlichen Grund-
stiicksgrenze stehen und sowohl das Gebidudeensemble rund um die Apo-
stelin-Junia-Kirche vervollstindigen als auch eine Landmarke im Sheri-

dan-Park darstellen.
Florian Bosch, Karlsruhe D

Der Autor ist Diakon in den Gemeinden Karlsruhe und Landau.
E-Mail: karlsruhe.vikariat@alt-katholisch.de

3. Neue Wege der Katechese
3.1 Glaubensweitergabe in einer niederlindischen Gemeinde

Wie geschieht die Weitergabe des Glaubens in einer Gemeinde? Seit 1988
arbeiten wir in der altkatholischen Kirche der Niederlande und seit 2007
bin ich — Harald Miinch — Pfarrer in der Pfarrei IJmuiden. IJmuiden ist
eine Hafenstadt, 16 km Ostlich von Amsterdam. Meine Frau Martina Lieb-
ler-Miinch ist Pfarrerin in der Gemeinde Krommenie, 18 km nordlich von
IJmuiden. Wir haben unseren Workshop bei der Internationalen Altkatho-
lischen Theologenkonferenz zwei Mal mit jeweils ungefiahr zwolf Teil-
nehmerinnen und Teilnehmern gehalten.

In einer Informationsrunde am Anfang des Workshops wurden die
Anwesenden gebeten, iiber die Situation in ihrer eigenen Gemeinde zu
berichten. Schnell wurde deutlich, dass die Unterschiede und Ahnlichkei-
ten vor allem von der konkreten Gemeinde abhéngen und weniger davon,
in welchem Land man sich befindet.

Alle altkatholischen Gemeinden kimpfen mit dem Problem, dass es in
jeder Altersstufe nur vereinzelt Kinder gibt. Dabei werden die Mdoglich-
keiten unterschitzt, Kinder aus der Nachbarschaft, Freunde der Kinder
aus der Gemeinde oder aus der weiteren Verwandschaft der Gemeindemit-
glieder anzusprechen. Auch wurde deutlich, dass die Pfarrerinnen und
Pfarrer oft nicht alle Kinder und Jugendlichen unter 18 Jahren ihrer Ge-

118



Berichte iiber die Workshops und Prisentationen

meinde kennen. Wir investieren viel Zeit und Kraft in die Seniorenarbeit,
aber vernachléssigen oft die Jugend und die jungen Erwachsenen. Warum
werden zum Beispiel nur die Senioren zu ihren runden Geburtstagen be-
sucht, nicht aber Jugendliche, die 18 werden? Neben dem Problem des
grossen Altersunterschieds macht auch zu schaffen, dass die Zusammen-
setzung der Gruppe der Kinder und Jugendlichen sehr unterschiedlich ist:
ihre Schulausbildung, ihr Selbstverstindnis als Macher, Denker, Zweifler
oder Gliubige, aber auch ihre unterschiedlichen Charaktere. Kein Kind,
keine Jugendliche und kein Jugendlicher kommt als Tiefgldubige in den
Religionsunterricht. Sie sind alle durch unsere multireligiose und sidkulare
Umgebung geformt. Unterschiede kommen im kirchlichen Angebot fiir
Kinder und Jugendliche vor: In niederlédndischen altkatholischen Gemein-
den gibt es eine lange Tradition von Creche (Beaufsichtigung von Klein-
kindern wihrend des Sonntagsgottesdienstes), Sonntagsschule und lang-
jahriger Katechese, in der Christkatholischen Kirche der Schweiz hingegen
kennt man an vielen Orten staatlich anerkannten Religionsunterricht an
der Schule oder im Rahmen der Gemeinde.

Auf unsere Fragen an die Workshopteilnehmerinnen und -teilnehmer,
«Woran orientieren Sie sich bei Ihrer Arbeit? Was wollen Sie personlich
bei den Kindern und Jugendlichen erreichen?», waren die Antworten sehr
personlich und oft unsicher. Vielleicht ist dies auch ein Problem bei der
Weitergabe des Glaubens. Solange das Ziel undeutlich ist, ist oft auch der
Weg unsicher. Nach dieser personlichen Runde berichteten meine Frau
und ich, wie wir mit den verschiedenen Herausforderungen umgehen. Die
Gemeinde IJmuiden ist gross; in fast allen Jahrgangsstufen gibt es ein oder
zwei Kinder, die sich zu Gruppen zusammenschliessen lassen. In Krom-
menie stellt sich die Lage ganz anders dar: Es ist eine kleine Gemeinde mit
einzelnen Kindern oder Jugendlichen pro Jahrgang. Deshalb arbeiten bei-
de Gemeinden in manchen Altersstufen zusammen. Ziel unserer Arbeit
mit Kindern, Jugendlichen und jungen Erwachsenen ist Gemeinschafts-
formung in einem sehr breiten Sinne: die Gemeinschaft untereinander, mit
der Gemeinde und dem Bistum sowie mit der christlichen Tradition. Des-
halb versuchen wir immer, zum Teil auch altersiibergreifende Gruppen zu
bilden. Wichtiger als der reine Unterricht sind oft die gemeinschaftlichen
Erlebnisse: Ausfliige, Reisen und ldngere Aufenthalte in einer Berghiitte
im Ausland, Sommerlager, Wochenenden (auch gemeinde- oder bistums-
ibergreifend). Ziel ist es, ein Gefiihl der Sicherheit zu vermitteln; es geht
darum, Kirche als Raum erfahrbar zu machen, in dem man frei vom
Druck ist, sich anders zu geben als man ist. Die Kinder und Jugendlichen

119



Diverse Autorinnen und Autoren

sollen sich befreit davon fiihlen, immer «cool» sein zu miissen. Es ist
wichtig, so frith wie méglich zu beginnen und die Gruppe so lange wie
moglich zusammenzuhalten. Nach der Periode von Créche und Sonntags-
schule, am Ende der Grundschule und zu Beginn der weiterfiihrenden
Schule sprechen wir die Kinder an (wenn mdoglich, auch Kinder ausser-
halb der Gemeinde), um eine Gruppe zu bilden, die sich regelmissig trifft
und sich mit der Bibel und dem kirchlichen Leben beschiftigt, ohne damit
ein unmittelbares Ziel wie Erstkommunion oder Firmung zu verbinden.
Die Momente der Erstkommunion oder Firmung entwickeln sich im Rah-
men des Gruppenprozesses. Wenn wir den Eindruck haben, die Gruppe
sei «reif», schlagen wir vor, dass wir «uns» nun auf die Erstkommunion
oder Firmung vorbereiten.

Die Vorbereitung auf die Erstkommunion ist eher schulisch angelegt,
die Firmvorbereitung eher in der Art einer Jugendgruppe. Unser Ideal ist
eine zweikopfige Leitung, am liebsten mit aktiver Beteiligung des Pfar-
rers (weil er fiir die Verbindung mit der Gemeinde und dem Bistum
steht). Auch lassen wir die Jugendlichen im Laufe der Jahre verschiedene
Tatigkeiten in der Gemeinde kennenlernen, etwa als Kiister, als Mitglied
im Chor, als Kollektanten, als Zustidndige fiir den Kirchenkaffee usw.
Als Leitende sind wir gefordert, selbst «aufrichtig» glidubig zu sein, auch
zuzugeben, wenn wir etwas nicht wissen; nicht zu «soft» zu sein, das
heisst, die Kinder ohne «moralischen Zeigefinger» auch auf nicht sozia-
les Verhalten anzusprechen oder zu zeigen, wenn wir enttduscht oder
verdrgert sind. Kinder sind nicht Objekte der Wissensvermittlung, son-
dern potenzielle Glidubige — dessen sollten sich Leitende stets bewusst
sein.

Inhaltlich steht bei fast jeder Zusammenkunft ein Abschnitt aus der
Bibel im Fokus, wobei wir versuchen, methodisch flexibel zu sein: Rollen-
spiele, Bibeltexte im Smartphone suchen lassen (am Anfang finden Ju-
gendliche das cool, bis sie dann doch nach einer Bibel in Buchform fra-
gen), Filme gemeinsam anschauen (hat sich katechetisch als sehr wertvoll

erwiesen), Erzihlungen visualisieren usw.
Harald Miinch, IJmuiden NL —
Martina Liebler-Miinch, Krommenie NL

Der Autor ist altkatholischer Pfarrer in IJmuiden,
die Autorin altkatholische Pfarrerin in Krommenie.
E-Mail: munchharald@gmail.com sowie martina.liebler@ziggo.nl

120



Berichte iiber die Workshops und Prisentationen

3.2 Uberlegungen zur Erstkommunionkatechese
im altkatholischen Kontext

«Den Glauben weitergeben» — da fallen vielen als Erstes die klassischen
Katechesesituationen wie Erstkommunion und Firmung ein. Beide wer-
den in den Kirchen der Utrechter Union sehr unterschiedlich gefeiert.
Auch die jeweilige Vorbereitung ist sowohl zeitlich wie inhaltlich unter-
schiedlich. Im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland
gibt es bisher keine einheitliche Vorbereitungsart. Jede Gemeinde iiberlegt
und entscheidet selbst, welches Konzept am besten passt, und versucht es
umzusetzen. Als Ideengeber dienen dazu meist Konzepte, die der romisch-
katholischen Religionspidagogik entspringen. Fiir die Erstkommunion
gehoren dazu z.B. die «Familienkatechese» nach Biesinger3, das Modell
der «Differenzierten Katechese» nach Hennecke# und seit Kurzem das aus
den USA stammende Modell der «Generations of Faith»°.

Die «Familienkatechese» kommt aus Lateinamerika. Sie geht davon
aus, dass die Familie der erste Ort ist, an dem Glauben vermittelt wird
oder nicht. Folglich wird auch in der Katechesesituation die ganze Familie
angesprochen. Anliegen der Familienkatechese ist es, dass Vater und/oder
Mutter gemeinsam mit dem Kind Wege in die Beziehung mit Gott suchen
und gehen. Das Kind bereitet sich nicht alleine auf die Kommunion vor,
sondern die Familie gemeinsam. Das Herzstiick dieses Modells ist das
Familiengesprich. Mithilfe eines Buches soll sich die Familie zu Hause
zusammensetzen und die jeweiligen Themen bearbeiten. Um den Eltern
die ndtige Sicherheit dafiir zu geben, finden unter Leitung von Eltern frii-
herer Kommunionkinder Elterntreffen statt, bei denen die Themen in
Form eines Austausches iiber die eigene Glaubenserfahrung angespro-
chen werden. Gleichzeitig treffen sich die Kinder regelmissig in einer
Gruppe, die dem Modell folgend von Jugendlichen geleitet wird, um die
jeweiligen Themen spielerisch zu erleben. Die hauptamtlichen Leitungs-

3 Zur Familienkatechese vgl. besonders ALBERT BIESINGER u. a., Gott mit neuen
Augen sehen. Wege zur Erstkommunion, Fiir das Leitungsteam und die Elterntref-
fen — Leitfaden, Miinchen (Kdsel) 2012.

4 Vgl. CHriSTIAN HENNECKE, Differenzierte Erstkommunionvorbereitung.
Werkstattbericht, in: Deutscher Katechese-Verein (Hg.), Differenzierte Wege in der
Katechese, Miinchen (Kdsel) 2002, 15-17.

5 CHRISTIAN HENNECKE/ANKE DORrsaM (Hg.), Generationen des Glaubens.
Kontexte, Modelle und Erfahrungen intergenerationeller Katechese, Miinchen (Deut-
scher Katechese-Verein) 2015.

121



Diverse Autorinnen und Autoren

personen sind fiir die Koordination der Gruppen und die Befdhigung der
Gruppenleitungen verantwortlich.

Die «differenzierte Katechese» geht davon aus, dass die Kinder, die
sich auf die Erstkommunion vorbereiten, sehr unterschiedliche Vorausset-
zungen der religiosen Sozialisation mitbringen. Ausgehend von dieser Be-
obachtung entstand die Idee, dass die Vorbereitung nicht fiir alle gleich
sein miisse. Je nach Interesse und Moglichkeiten kénnen die einzelnen
Familien und Kinder selbst entscheiden, wie viel Energie und Intensitit sie
in die Vorbereitung auf die Erstkommunion investieren méchten. Grund-
geriist fiir dieses Modell sind mehrere sogenannte Weggottesdienste, die
fiir alle verbindlich sind. Dazu kénnen weitere Module kommen wie z. B.
vertiefende Katechesen, ein Elternforum, Elternabende, Glaubenskurse
und natiirlich die sonntégliche Eucharistiefeier. Den Ideen sind hier keine
Grenzen gesetzt und die schon vorhandenen gemeindlichen Angebote las-
sen sich gut integrieren.

«Generations of Faith» entwickelt generationsiibergreifende Ideen fiir
die Katechese. Katechese, so der Grundgedanke, ist ein lebenslanger Pro-
zess, bei dem die Glaubensinhalte je neu in Verbindung mit den aktuellen
Lebenserfahrungen gebracht werden. Somit ist die ganze Gemeinde auf
einem gemeinsamen Glaubensweg und in diesen katechetischen Weg ist
die Vorbereitung auf die Erstkommunion eingebettet. Das kann zum Bei-
spiel bedeuten, dass ein Glaubenstag fiir alle angeboten wird, den die
Erstkommunionfamilien mitmachen oder sogar mitgestalten.

Alle drei Modelle wurden beim Workshop unter dem Gesichtspunkt
diskutiert, ob sie eine geeignete Moglichkeit fiir die altkatholische Kirche
darstellen. Schnell zeigte sich, dass die Familienkatechese als zu perso-
nenintensiv angesehen wurde. Neben der Leitungsperson werden fiir die
Leitung der Eltern- bzw. Kindergruppe mindestens vier weitere Personen
benotigt. Auch der Gesichtspunkt, dass man als Geistliche/r keinen direk-
ten Kontakt mehr zu den Erstkommunionfamilien hat, wurde angemerkt.
Der Gedanke, dass sich die Familie als Ganze auf den Weg zur Erstkom-
munion macht, wurde jedoch als wichtiger Impuls festgehalten. Einige
Geistliche hatten schon Erfahrung mit dem Modell der «Differenzierten
Katechese», im Besonderen mit den Weggottesdiensten. Sie sprachen be-
geistert von ihren Erfahrungen. Kritisch wurde gesehen, dass die Inhalte
keine Vertiefung erfahren, wenn sie «nur» in einem Gottesdienst vorkom-
men. Am intensivsten wurde «Generations of Faith» diskutiert. In vielen
Gemeinden gibt es schon Gemeindetage, Dekanatstage und Begegnungs-
wochenenden. Die Frage, inwieweit hier je nach Bedarf eine absolut indi-

122



Berichte iiber die Workshops und Priisentationen

vidualisierte Katechese moglich ist, wurde aufgeworfen. Kénnen Familien
selbst entscheiden, wann ihr Kind zur Kommunion geht und wie es vorbe-
reitet wird? Wire diese Idee eine Moglichkeit fiir unsere kleinen, oft sehr
familidren Gemeinden? Es gibt viele und neue Moglichkeiten der Weiter-
gabe des Glaubens im klassischen Bereich der Katechese. Es wird span-

nend sein zu sehen, wie sich diese entwickeln.
Anja Goller, Bonn D

Die Autorin ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Alt-Katholischen
Seminar der Universitdit Bonn und Dozentin fiir Katechetik am
Bischoflichen Seminar in Bonn

E-Mail: goller@uni-bonn.de

3.3 Erwachsenenbildung: Aktuelle Projekte in der Schweiz

In der Christkatholischen Kirche der Schweiz wurde 2015 als Ersatz fiir
die friihere Arbeitsstelle fiir Katechetik eine Fachstelle Bildung eingerich-
tet. Das Konzept sieht zwei Ressorts vor: Erwachsenenbildung und Religi-
onsunterricht. Fiir Erwachsenenbildung ist Pfr. Dr. Adrian Suter hauptver-
antwortlich, fiir Religionsunterricht seit November 2015 Dr. Stefanos
Athanasiou. Die Ressorts iiberschneiden sich aber, sodass beide in beiden
Bereichen titig sind. Diesen beiden steht eine Kommission beratend zur
Seite, die als Nachfolgerin der Katechetikkommission neu gegriindete
«Kommission fiir Erwachsenenbildung und Religionsunterricht» (KERU).
Die Fachstelle hat neue Projekte in der Erwachsenenbildung angestos-
sen und in verschiedenen Schweizer Kirchgemeinden als Abendkurse
durchgefiihrt. Diese Projekte, namentlich die beiden Kurse «Kann ich das
wissen oder muss ich das glauben?» und «Was Sie schon immer iiber Gott
wissen wollten, aber nie zu fragen wagten», standen im Mittelpunkt des
Workshops Erwachsenenbildung auf der 44. Internationalen Altkatholi-
schen Theologenkonferenz. Jeder dieser Kurse umfasst vier aufeinander
aufbauende Abende zu zwei bis zweieinhalb Stunden. Die Themen der
vier Abende des ersten Kurses sind:
1. Die Begriffe Glauben, Wissen und Offenbarung
2. Quellen theologischer Erkenntnis (Schrift, Tradition, Glaubenspraxis
der Kirche, Glaubenserfahrung des Einzelnen)
Gottesbeweise
4. Das Begriffsfeld Dogma, Dogmatik, Dogmatismus, und die Frage
nach einer Glaubenspflicht.

-

123



Diverse Autorinnen und Autoren

Der zweite Kurs umfasst folgende Themenabende:
Biblische Gottesbilder (im Plural)

Gottes Eigenschaften und ihre Probleme
Dreifaltigkeit

Gottesverstdndnis fiir das 21. Jahrhundert

ol ol S

Im Workshop konnten die Teilnehmenden die Einstiegssequenz des
ersten Abends des Kurses «Kann ich das wissen oder muss ich das glau-
ben?» miterleben: Anhand von Beispielsitzen («Ich glaube, heute ist Don-
nerstag» — «Ich glaube an den FC Basel» — «Bitte glaub mir!») erarbeiteten
sie verschiedene Bedeutungsnuancen des Wortes «glauben». Die Erfah-
rung zeigt, dass bei den Kursteilnehmenden nach einem solchen Einstieg
ein theologischer Input des Kursleiters auf besonders fruchtbaren Boden
féllt: Erldauterungen zu den biblischen Begriffen, die iiblicherweise mit
Glauben wiedergegeben werden, wie zum hebridischen «aman» (= fest
sein, zuverlissig sein) oder zum griechischen «pistis» (= Vertrauen), stos-
sen nach der Beschiftigung mit den Bedeutungen des Wortes in der deut-
schen Alltagssprache auf reges Interesse.

Generell folgen die Kursabende bewusst nicht dem géngigen Wechsel-
spiel Vortrag—Diskussion. Vielmehr bekommen die Teilnehmenden als In-
formationsinput zwischen den Kursabenden einfiihrende Texte von fiinf bis
acht Seiten zur Heimlektiire angeboten. Komplexe Fragen sind darin natiir-
lich elementarisiert, aber dennoch in theologisch verantwortbarer Weise
behandelt. Dadurch wird die heterogene Teilnehmergruppe schon vor dem
Kursabend auf einen gemeinsamen Informationsstand gebracht. Die Vorbe-
reitungstexte wurden speziell fiir diese Kurse verfasst und sind, wie auch
der grosste Teil der iibrigen Kursunterlagen, unter freier Lizenz verfiigbar.

An den Kursabenden wird mit verschiedenen aktivierenden Methoden
der Erwachsenenbildung gearbeitet, die unterschiedlichen Lerntypen ent-
gegenkommen sollen. Wichtig sind unter anderem visualisierende Metho-
den wie Schaubilder und Strukturlegetechnik sowie Partner- und Grup-
penarbeiten zu herausfordernden Leitfragen. So werden die Teilnehmenden
etwa am Abend iiber die Gottesbeweise zur Diskussion aufgefordert, wel-
ches Gottesbild sich hinter den Gottesbeweisen des Anselm von Canter-
bury bzw. Thomas von Aquin verbirgt und welches dieser Gottesbilder
ihnen niherliegt. Am Abend zu den Quellen theologischer Erkenntnis
wird die Frage diskutiert, ob den Teilnehmenden die Quellen der Vergan-
genheit (Schrift, Tradition) oder diejenigen der Gegenwart (heutige Glau-
benspraxis der Kirche, Glaubenserfahrung des Einzelnen) personlich

124



Berichte iiber die Workshops und Présentationen

naheliegender erscheinen. Im Vorbereitungstext zum Abend iiber das
Wortfeld Dogma, Dogmatik, Dogmatismus wird eine Definition des Be-
griffs «Dogma» eingefiihrt, deren Elemente die Teilnehmenden dann am
Kursabend im Text des trinitarischen Dogmas des Zweiten Okumenischen
Konzils aufspiiren sollen. All dies sind hochst anspruchsvolle theologi-
sche Fragen, doch funktionieren im Kurs die Erarbeitung und Diskussion
solcher Fragen erstaunlich gut.

Die Zielsetzungen dieser Kurse sind weder missionarisch, in dem
Sinn, dass bisher Ungldubigen der Glauben weitergegeben werden soll,
noch erbaulich, in dem Sinn, dass Gldubige in ihrem bisherigen Glauben
bestédrkt werden sollen. Thr Ziel ist vielmehr ein vertiefter Einblick in die
Funktionsweise des Glaubens sowie die Reflexion des Glaubens. Entspre-
chend ist die Rolle der Kursleitung zu verstehen: Sie macht Informations-
angebote, zeigt Interesse und Akzeptanz gegeniiber den Teilnehmenden,
gibt Hilfestellung, deren Haltungen und Meinungen theologisch einzuord-
nen. Kritische Riickmeldungen an die Teilnehmenden sind méglich und
sinnvoll, etwa in der Art, dass eine bestimmte Teilnehmerposition einsei-
tig sei und ein Gegengewicht bendtige; Verurteilungen von Positionen der
Teilnehmenden sind hingegen tunlichst zu vermeiden.

Man kann die Grundidee der Kurse mit der Metapher des Glaubens als
Muttersprache erldautern: Zielgruppe sind Menschen, die im Glauben so-
zialisiert sind, sich in der Glaubensgemeinschaft bewegen konnen wie
Muttersprachler in ihrer Sprachgemeinschaft, aber die Grammatikregeln
ihrer Muttersprache nicht erklidren kdnnen: Sie beherrschen sie intuitiv,
erfassen sie aber nicht kognitiv. Die hier vorgestellten Kurse wollen Men-
schen, deren religiose Muttersprache das Christliche ist, die Grammatik
des Glaubens® ndherbringen. Im Prozess der Weitergabe des Glaubens
dienen sie der vertiefenden Reflexion des iiberlieferten Glaubens, die die-
sen auch kritisch hinterfragen, aber gerade dadurch auch zur Aneignung

des Glaubens beitragen kann.
Adrian Suter, Schonenwerd CH

Der Autor ist Leiter der Fachstelle Bildung der Christkatholischen
Kirche der Schweiz.
E-Mail: adrian.suter @theol.unibe.ch

6 Die Muttersprachemetapher und den Begriff «Grammatik des Glaubens» iiber-
nehme ich von GEORGE LINDBECK, Christliche Lehre als Grammatik des Glaubens.
Religion und Theologie im postliberalen Zeitalter, Giitersloh (Chr. Kaiser) 1994.

125



	Berichte über Workshops und Präsentationen

