
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 2

Artikel: Glaubensvollzug und Kirchenbau in der "späten Moderne" : Reflexionen
aufgrund einiger altkatholischer Projekte

Autor: Gerhards, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaubensvollzug und Kirchenbau in
der «späten Moderne». Reflexionen aufgrund
einiger altkatholischer Projekte

Albert Gerhards

Sakralräume sind wieder im Kommen.1 Nicht etwa wegen zunehmender
Attraktivität der darin gefeierten Gottesdienste, sondern wegen ihrer An-
dersheit gegenüber den gewohnten Lebensräumen: ihrer Stille, Leere,
Erhabenheit, Feierlichkeit oder Pracht. Initiativen wie Kirchenpädagogik,
Nacht der offenen Kirchen, Kirchen-Apps usw. belegen die anhaltende

Wertschätzung, die die Kirchenräume aller christlichen Konfessionen und
darüber hinaus auch die Sakralräume anderer Religionen betrifft.2
Künstlerische Aktionen wie temporäre Installationen unterstützen die Gemeinden,

ihre Räume der Allgemeinheit zu präsentieren. Das anhaltende
Interesse beweist, dass touristische Neugier vielleicht die erste, aberkeineswegs
die letzte Motivation für die Kirchenbesuche ist. Dies lässt sich etwa
anhand der altkatholischen Bischofskirche, der dem Namen Jesu geweihten
ehemaligen Jesuitenkirche in Bonn, oder der vom Architekten Peter
Zumthor gebauten Bruder-Klaus-Kapelle in Mechernich-Wachendorf
aufzeigen.3

Was suchen Menschen in solchen Räumen? Sicher spielen Faktoren
wie die architektonische Qualität, die künstlerische Ausstattung oder die

angenehme Atmosphäre eine Rolle. Viele wollen einfach die Stille im
Tageslärm oder die Kühle in der Sommerhitze geniessen. Darüber hinaus
scheinen aber auch tiefer liegende Bedürfnisse und Sehnsüchte eine Rolle

1 Vgl. zur gegenwärtigen Diskussion über den Kirchenbau: Albert Gerhards/
Martin Bredenbeck/Kim de Wildt, Können wir noch Kirchen bauen? Überlegungen

zu Sinn und Zukunft sakraler Orte in der späten Moderne, in: das münster.
Zeitschrift für christliche Kunst und Kunstwissenschaft 69 (2016) 78-80.

2 Vgl. Albert Gerhards/Kim de Wildt (Hg.), Wandel und Wertschätzung.
Synergien für die Zukunft von Kirchenräumen, Regensburg (Schnell und Steiner)
2017 (im Druck).

3 Vgl. Albert Gerhards, Verödung der Suche nach dem Anderen in multireligiösen

und religiös indifferenten Kontexten, in: ders./Kim de Wildt (Hg.), Der sakrale

Ort im Wandel, Würzburg (Ergon) 2015, 15-29.

90 IKZ 107 (2017) Seiten 90-106



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

zu spielen, die man im weitesten Sinne als Suche nach der Begegnung mit
dem Heiligen umschreiben könnte.4 Kirchengebäude nur nach der
Besucherzahl der Gottesdienste zu taxieren, ist ein gewaltiger Kurzschluss. Sie

sind, wenn sie denn offen stehen, Stationen zum Andocken für Menschen,
die nie einen Zugang über das reguläre Seelsorgeangebot finden würden.
Dabei ist oft gerade für diese Menschen von Bedeutung, dass in der Kirche
noch gebetet und gefeiert wird.

Die Aura des Heiligen

Im römisch-katholischen Messbuch steht an prominenter Stelle, nämlich
in der Messe vom letzten Abendmahl am Gründonnerstag, ein Gebet zur
Gabenbereitung, das das Wesen dessen zum Ausdruck bringt, was nach

katholischem Verständnis die Heiligkeit des Ortes ausmacht. Die Oration,
auf die auch die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils,
«Sacrosanctum Concilium», in der Präambel (SC 2) Bezug nimmt, lautet
im Messbuch:

Herr, gib, dass wir das Geheimnis des Altars ehrfürchtig feiern; denn sooft
wir die Gedächtnisfeier dieses Opfers begehen, vollzieht sich an uns das
Werk der Erlösung. Durch Christus, unseren Herrn.

Der lateinische Urtext im «Missale Romanum» von 1970 lautet:

Concede nobis, quaesumus, Domine, haec digne frequentare mysteria, quia,
quoties huius hostiae commemoratio celebratur, opus nostrae redemptionis
exercetur. Per Christum.

Die ohne Prädikation unmittelbar einsetzende Bitte betrifft die würdige

Feier der Mysterien. Als Begründung wird vorgebracht, dass sich bei

jeder Gedächtnisfeier des Opfers (Christi) das Werk der Erlösung
vollzieht. Die Oration ist bereits unter den Missae dominicales (Sonntagsmessen)

im Supplementum Anianense des Sacramentarium Gregorianum
Hadrianum, also der karolingischen Ergänzung des aus Rom importierten

4 Vgl. Birgit Kastner, Baukunst - Raumkunst. Sakraler Raum als Resonanzkörper

unterschiedlicher Bedürfnisse, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort
(wie Anm. 3), 246-267.

91



Albert Gerhards

Liturgiebuchs, für den 10. Sonntag nach Pfingsten bezeugt.5 Hier fehlt
jedoch das moralisierende und werkgerechte digne (würdig): Es wird
vielmehr darum gebeten, dass wir die Mysterien «frequentieren», d. h. immer
wieder daran teilnehmen mögen, um so jedes Mal das Werk unserer Erlösung

sich vollziehen zu lassen. Es geht also nicht um den würdigen Vollzug

der Feier, sondern um die häufige Frequenz, die unaufhörliche Memoria,

um so das opus nostrae redemptionis (das Werk unserer Erlösung)
ständig wirksam werden zu lassen.

Daraus ist zu folgern: Der im Kirchenraum stattfindende religiöse
Vollzug (der natürlich auf möglichst würdige Weise zu erfolgen hat) gibt
dem Raum der Feier eine besondere Dignität: Er wird zum Raum der

Gotteserfahrung und -begegnung auch über die Feier der Liturgie und die

Gruppe derer, die daran teilnehmen, hinaus. Viele Menschen, auch solche,
die sich als nicht religiös bezeichnen, suchen solche Orte, gerade weil sie

wissen, dass andere Menschen in ihnen Gottesdienst feiern. Sie kommen

so, vermittelt durch den Raum, mit dem wie auch immer verstandenen

Heiligen in Berührung.6 Verkündigung, Gebet und Sakramentenfeier
geben dem Raum offenbar eine besondere Aura, eine Atmosphäre - eine

Kategorie, die erst in jüngerer Zeit theologisch reflektiert wird.7

Die Suche nach Verortung

Das 20. und bisherige 21. Jahrhundert lassen sich als Zeit des Ortsverlustes
beschreiben.8 Die Weltkriege und die darauf folgenden kriegerischen Aus-

5 Jean Deshusses (Hg.), Le Sacramentaire Grégorien. Ses principales formes
d'après les plus anciens manuscrits, Bd. I Spicilegium Friburgense 16), Fribourg
(Editions universitaires) 1971, Nr. 1157; vgl. dazu: Albert Gerhards, «Frequentare
mysteria». L'orientamento délia preghiera e la forma di assemblea liturgica, in: La
sapienza del cuore. Hommage an Enzo Bianchi, Turin (Einaudi) 2013, 359-373.

6 Vgl. Robert J.J.M. Plum, Zwischen Funktionalisierung und Resakralisie-

rung. Systematisch-theologische Reflexionen über die Relevanz von Kirchengebäuden

für Glaube und Theologie, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort (wie
Anm. 3), 282-295.

7 Vgl. Alex Stock, Poetische Dogmatik. Ekklesiologie, Bd. 1: Raum, Paderborn

(Schöningh) 2014, 190-207.
8 Vgl. Wolfgang Reuter, Zwischen Verortung und Ortsverlust - Psychoanalytische

und praktisch-theologische Überlegungen zur Dynamik von
Transformationsprozessen sakraler Orte, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort (wie
Anm. 3), 67-77.

92



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

einandersetzungen haben ein bis dahin nie gekanntes Ausmass an
Flüchtlingsbewegungen ausgelöst. Hungerepidemien und Wirtschaftskrisen
tragen das Ihre dazu bei, dass unzählige Menschen ständig auf der Flucht
oder auf der Suche nach neuer Heimat und neuen Lebensmöglichkeiten
sind. Erleichtert wird dies durch eine Mobilität und durch
Kommunikationsmöglichkeiten, wie sie die vorhergehende Zeit nicht kannte. Aber
auch die Sesshaften sind scheinbar ständig auf der Flucht. Deutschland,
Weltmeister des Tourismus, erscheint als ein Land von Nomaden, die jede
sich bietende Möglichkeit nutzen, um den festen Wohnsitz zu verlassen.

Neue Lebensformen mit weniger starker Bindung an einen festen Wohnsitz,

gar eigenen Grund und Boden, zeichnen sich ab. Gefördert wird dies

durch die Virtualisierung der Lebensräume aufgrund der neuen Medien,
die jegliche Form von «Präsenz» unabhängig vom momentanen physischen

Aufenthaltsort zu ermöglichen scheinen. Schliesslich ist auf den

neuen Umgang mit den Toten hinzuweisen. Eine jahrtausendealte
Bestattungskultur, wie sie Judentum und Christentum seit jeher gepflegt haben,
scheint ihrem Ende entgegenzugehen. Statt den Leichnam in «geweihter
Erde» zu betten, entstehen vielfältige Formen des Umgangs mit der Asche
nach der Kremation, vom anonymen Begräbnis im Wald, Weinberg oder
auf See bis hin zur Komprimierung in einen künstlichen Diamanten.9

Nicht wenige sehen in solchen Phänomenen einen grundsätzlichen
Wandel der menschlichen Identität und Kultur. Aufgrund seiner scheinbar

unbegrenzten technischen Möglichkeiten erschafft der Mensch sich

gleichsam selbst von Neuem. Traditionelle Bindungen, seien es personale
oder sachbezogene, scheinen immer mehr an Bedeutung zu verlieren. Dies

gilt nicht zuletzt für die Kirche mit ihren Institutionen. Die Versammlung
zur sonntäglichen Eucharistie, im Christentum seit ältester Zeit ein
wesentliches, identitätsstiftendes Moment, verliert nicht nur faktisch,
sondern für viele auch in der Theorie an Bedeutung. Kirchliche
Gottesdienstangebote konzentrieren sich dementsprechend mehr oder weniger
ausschliesslich auf die «Kasualien».10 Diese können, den Wünschen der
Klienten entsprechend, an jedem beliebigen Ort stattfinden. Eigens dafür

9 Vgl. Albert Gerhards, Kolumbarien - Chance für eine neue Trauerpastoral,
in: LS 61 (2010) 322-327; wieder abgedruckt in: Bernhard Spielberg/Astrid Schilling
(Hg.), Kontroversen. Warum es sich in der Seelsorge zu streiten lohnt, Würzburg
(Echter) 2011,171-177.

10 Vgl. z. B. aus evangelisch-theologischer Sicht: Christian Grethlein,
Grundinformation Kasualien. Kommunikation des Evangeliums an Übergängen des

Lebens, Göttingen (UTB) 2007.

93



Albert Gerhards

reservierte Kirchenräume braucht es nicht mehr. Im Zuge der
Kommerzialisierung der gesamten Lebenswelt fallen folglich auch die Kirchenräume

immer mehr dem Rotstift zum Opfer. Werden sie kaum noch für
regelmässige Gottesdienstangebote gebraucht, so führt die Kosten-Nut-
zen-Rechnung schnell zum Beschluss, sich von einem Gebäude zu trennen.

Andere als funktionale Bedeutungen werden Kirchengebäuden kaum
mehr zugemessen, zumindest haben diese keinen Marktwert. Die
Kirchen, evangelisch wie katholisch, beginnen, sich aus der Fläche zurückzuziehen

und sich auf einige wenige Zentren zu konzentrieren. Dies
entspricht der pastoralen Neuorganisation in Bistümern wie Landeskirchen,
die ebenfalls weitgehend den Anspruch aufgeben, die Menschen in ihren
unmittelbaren Lebensräumen erreichen zu wollen. Es herrscht der Primat
scheinbar unbegrenzter Mobilität, gegenüber dem das Bedürfnis nach

Beheimatung und Stabilität schwindet.

Eine neue Sakralität?

Diese Zustandsbeschreibung kennzeichnet jedoch nur eine Seite der
Medaille. Längst sind Gegenkräfte gegen diese unbestreitbar dominanten
Strömungen am Werk, wenngleich auch diese noch nicht in ihrer Zielrichtung

erkennbar sind. Anscheinend gibt es anthropologische Konstanten,
die auch durch die neueren Entwicklungen im Bereich von Wissenschaft,
Technik und Gesellschaft nicht eliminiert werden. Ja mehr noch: Je weiter
die scheinbare oder tatsächliche Entgrenzung fortschreitet, desto häufiger
gibt es die Suche nach Begrenzung. Unter Begrenzung ist hier natürlich
nicht eine Einengung der individuellen Möglichkeiten zu verstehen,
sondern eine Einbergung in den Raum, eine Koordinierung des Lebensraumes,

um sich nicht im Unendlichen zu verlieren. Martin Heidegger hatte
dies in einem berühmten Referat auf einer Kirchbautagung kurz nach dem

Krieg zum Ausdruck gebracht: «Mensch sein, heisst [...] wohnen».11 Dies
erklärt auch die hierzulande ausufernde Wohnkultur, die immer mehr
zum Kult gerät. Neben dieser Kultivierung des privaten Lebensraums gibt

11 Martin Heidegger, «Bauen Wohnen Denken» (1951), in: Otto Bartning
(Hg.), Darmstädter Gespräch. Mensch und Raum, Darmstadt (Neue Darmstädter
Verlags-Anstalt) 1952, 72-84; wieder abgedruckt in: Martin Heidegger, Vorträge
und Aufsätze (1936-1953), (Gesamtausgabe VII, hg.v. Friedrich-Wilhelm v.
Herrmann), Stuttgart (Vittorio Klostermann) 2000, 145-164 Zitat: 149); vgl. dazu
Gerhards, Verortung (wie Anm. 3), 16-18.

94



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

es allerdings auch die Suche nach Orten innerhalb der Gesellschaft, die
dem Individuum in einer wie auch immer gearteten Kommunität die
Erfahrung von Ankommen und Geborgenheit geben. Es sind die «besonderen»

Orte, die man im weitesten Sinne als Sakralräume bezeichnen kann.
Sakralität intendiert hier noch nicht im engeren Sinne eine religiöse
Kategorie, wie etwa die durch die katholische Kirchweihe erzeugte Sakralität
im kirchenrechtlichen Sinn. Nicht zuletzt führt die Verwechslung
verschiedener Konzepte von Sakralität zu mitunter unerträglichen
Verhaltensweisen, z. B. im Falle der «Entsakralisierung» von Kirchengebäuden:
Der kirchenrechtliche Akt mag zwar Sakralität im kanonistischen Sinn
eliminieren, für die Gläubigen, die in diesen Räumen ein Leben lang
gebetet und Liturgie gefeiert haben, ist dies damit noch lange nicht ein
profaner Raum.12 Die anthropologisch notwendige Trennung von sakral und

profan, die selbst die Infragestellung seitens der Reformation überlebt hat,
ist durch viele Faktoren bedingt. Einerseits handelt es sich um eine

Setzung durch entsprechende Autoritäten, die freilich von den Individuen
akzeptiert werden muss, andererseits beruht dies auf kulturellen Konventionen

und möglicherweise auch auf überkulturellen anthropologischen
Empfindungen, wie der interkulturelle Vergleich «sakraler Orte» vermuten

lässt. Eine jede Gesellschaft braucht solche besonderen Orte und Räume.

Wenn sie nicht von anerkannten Institutionen eingerichtet und
unterhalten werden, schafft sie sich selbst eigene «sakrale Räume».13

Faktisch gibt es nach einer langen Phase des Monopols sakraler Räume

aufseiten kirchlicher Instanzen bereits seit Langem eine Verlagerung
in andere Bereiche. Waren es zunächst wohl die Herrscherhäuser mit ihren
Palästen, so schaffte sich das Bürgertum mehr und mehr in Absetzung von
kirchlichen Autoritäten eigene Sakralräume. Diese waren zunächst Theater,

Konzertsäle und Museen, aber auch Bahnhofs- und Industriegebäude,
schliesslich Sportarenen und Kaufhäuser, heute auch Einkaufscenter und

Wellnesstempel.

12 Vgl. die Dokumentation einer Profanierung: Albert Gerhards, unter Mitarbeit

von Julia Niemann (Hg.), St. Ursula in Hürth-Kalscheuren. Pfarrkirche -
Profanierung - Umnutzung. Fakten und Fragen, Berlin (Lit) 2009.

13 Vgl. Albert Gerhards, Transformation von Kirchenräumen - ein
zukunftsweisendes Projekt für Kirche und Gesellschaft, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Wandel
und Wertschätzung (wie Anm. 2) (im Druck).

95



Albert Gerhards

In Absetzung von diesen «säkularen Sakralräumen» mühten sich die

Kirchen um einen kircheneigenen Stil, der sich vom allgemeinen Trend
deutlich unterscheiden sollte. Vor allem die katholische Kirche grenzte
sich im 19. Jahrhundert bewusst von der «säkularen» Kultur ab, sowohl im
Kirchenbau mit seiner Ausstattung als auch in Fragen der Kirchenmusik.
Die Auseinandersetzungen um den kircheneigenen Stil wirkten noch weit
bis ins 20. Jahrhundert fort und zeigen bis heute ihre Auswirkungen im
Verhältnis von Kirche und den Künsten.

Kirchenbaudynamik im 20. Jahrhundert

Die römisch-katholische Restauration vor allem im Rheinland, nicht
zuletzt infolge des Kulturkampfs, hatte zur Folge, dass die Ausgangslage für
eine Erneuerung im 20. Jahrhundert günstig war.14 Dies hing u. a. mit dem

im 19. Jahrhundert entstandenen Vereins- und Verbandswesen zusammen,
in dem viele Katholikinnen und Katholiken organisiert waren. In der Zeit
des Aufbruchs der Moderne traten neue Bewegungen hinzu, die einen

enormen Innovationsschub ermöglichten. Dieser hatte in kaum einem
anderen Bereich so sichtbare Auswirkungen wie im Kirchenbau. Dachte

man seitens vieler Diözesanleitungen noch in Spitzbögen und Nazarener-

bildern, standen manche Pfarrer in regem Kontakt mit führenden Architekten

der Zeit, und so rückten die Kirchen für eine Zeitlang an die Spitze
der Architekturentwicklung. Bereits in den 1920er-Jahren entstanden
bemerkenswerte moderne Kirchenbauten, und es entwickelte sich bis weit in
die 1930er-Jahre hinein ein moderner Kirchenstil. Die Nachkriegsmoderne

der Wiederaufbauzeit konnte daran anknüpfen.15 Allerdings konnten
viele Gebäude aufgrund der ungeheuren Fülle an Neubauten vor allem der

1950er- bis 1970er-Jahre den Qualitätsanforderungen nicht genügen. Form
und Funktion standen nicht mehr in ausgewogenem Gleichgewicht. Dies

14 Vgl. Albert Gerhards, Die Aktualität der Avantgarde. Katholische Liturgie
und Kirchenbau von 1900 bis 1950 / The Relevance of the Avant-garde. Catholic
Liturgy and Church Architecture between 1900 and 1950, in: Wolfgang Jean Stock
(Hg.), Europäischer Kirchenbau 1900-1950 - European Church Architecture, München

u. a. (Prestel) 2006, 70-89.
15 Vgl. Albert Gerhards, Räume für eine tätige Teilnahme. Katholischer

Kirchenbau aus theologisch-liturgischer Sicht - Spaces for Active Participation. Theological

and Liturgical Perspectives on Catholic Church Architecture, in: Wolfgang Jean

Stock (Hg.), Europäischer Kirchenbau 1950-2000 - European Church Architecture,
München u. a. (Prestel) 2002, 16-33.

96



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

kann man etwa sehen im Vergleich einer der Ikonen des modernen
Kirchenbaus, der Kirche St. Fronleichnam in Aachen von Rudolf Schwarz,
mit den unzähligen Repliken in der Zeit der Nachkriegsmoderne.16 Auf
evangelischer Seite gibt es etwa in der Rezeption der Kirchenbauten von
Otto Bartning, z. B. die Auferstehungskirche in Essen, ähnliche Phänomene.17

Diese Nivellierung hat nicht zuletzt mit dazu geführt, dass moderne
Sakralräume insgesamt in Verruf geraten sind.

Damit stellt sich die Frage, was die Qualität des Sakralen in einem
Kirchenraum ausmacht. Diese kann nicht, wie bereits angedeutet, an
Chiffren wie Rund- bzw. Spitzbögen oder Buntverglasung festgemacht
werden. Was also verbindet eine romanische Dorfkirche, eine gotische
Zisterzienserkirche, eine barocke Wallfahrtskirche, eine neugotische
Pfarrkirche und eine Ikone der Moderne wie die Wallfahrtskirche in
Ronchamp von Le Corbusier miteinander? Abgesehen vom religiösen
Gebrauch sind dies unter anderem das Ambiente, die verwendeten Materialien

und ihre Verarbeitung, die Proportionen und Dimensionen, die

Lichtführung sowie die Verteilung und Gestaltung der Orte, Bilder und

sonstiger Gegenstände im Raum. Ein als Kirchenraum geeigneter Sakralraum

muss gleichermassen dem einzelnen Betenden als auch einer zum
Gottesdienst versammelten Gemeinde zugleich Geborgenheit und

Ausrichtung auf ein anderes - konkret: auf den ganz anderen - geben. Der
Unterschied eines Kirchenraums zu einem im weitesten Sinne als «sakral»

zu bezeichnenden Raum besteht also letztlich darin, dass der religiöse
Raum nicht nur Geborgenheit und Erhabenheit vermittelt, sondern
zugleich einen Verweischarakter aufeine transzendente Wirklichkeit besitzt.
Hier haben die Kirchen auch in einer Gesellschaft, die sich unzählige

16 Vgl. die Abbildungen und Grundrisse zahlreicher neuer oder wieder errichteter

Kirchen der Nachkriegszeit im Bistum Aachen, die offensichtlich an St. Fronleichnam

orientiert sind, in: Felix Kreusch, Neue Kirchen im Bistum Aachen 1930—

1960, Mönchengladbach (Kühlen) 1961; vgl. zum Originalbau von Schwarz: Stock,
Europäischer Kirchenbau 2006 (wie Anm. 14), 124-129; zu Schwarz insgesamt:
Wolfgang Pehnt, Rudolf Schwarz. 1897-1961. Architekt einer anderen Moderne.
Werkverzeichnis von Hilde Strohl, Ostfildern-Ruit (Hatje) 1997.

17 Eine, allerdings gelungene, Adaption ist die 1957 eingeweihte evangelische
Auferstehungskirche in Bonn-Venusberg des Architekten Denis Boniver; vgl. zu
Bartnings Originalbau: Stock, Europäischer Kirchenbau 2006 (wie Anm. 14), 118-
123; vgl. zu Bartning insgesamt: Werner Durth/Wolfgang Pehnt/Sandra Wag-
ner-Conzelmann, Otto Bartning. Architekt einer sozialen Moderne, hg. Akademie
der Künste und Wüstenrot Stiftung, Darmstadt (Justus-von-Liebig-Verlag) 2017.

97



Albert Gerhards

Räume leisten kann und leistet, nach wie vor ein Alleinstellungsmerkmal.18

Das Wesen des Sakralen lässt sich an der Kategorie der Begegnung
festmachen: Im Sinne des Doppel- bzw. Dreifachgebotes geht es um Gottes-,

Nächsten- und Selbstbegegnung.19 Man könnte eine vierte Dimension
hinzuzählen: Der Raum selbst in seiner Materialität bietet die leibliche
Voraussetzung für die drei Weisen der Begegnung. So ist die kosmische

Begegnung gewissermassen die Möglichkeitsbedingung für das

Zusammenkommen der drei anderen Weisen der Begegnung. Letztlich gründet
dies im christlichen Verständnis von Schöpfung und Inkarnation.

Die Wiederentdeckung des Sakralraums

Soziologische Studien der jüngeren Zeit belegen, dass eine beträchtliche
Zahl von Menschen vor allem in der Urlaubszeit Kirchen aufsucht.20 Dabei

stehen die traditionellen Motive wie Gottesdienstbesuch oder stille
Anbetung eher an unterer Stelle. Oft werden freilich touristische Motive
vorgebracht, wo es möglicherweise doch um einiges mehr geht. Ähnlich
wie bei dem nun schon seit geraumer Zeit anhaltenden und stetig wachsenden

Wallfahrtsphänomen handelt es sich auch hier um eine res mixta.
Offensichtlich schwingen bei touristischer Neugier Motive der Suche und
der Sehnsucht nach Verortung mit, derer sich die Betreffenden oft selbst

kaum bewusst sind. Wo ein entsprechendes Angebot vor Ort stattfindet,
etwa im Rahmen von Kirchenführungen, stellen sich mitunter erstaunliche

Wirkungen ein. Vielen ist dabei auch wichtig, dass die Kirchen
weiterhin in religiösem Gebrauch sind. Erstaunlich ist in diesem Zusammenhang

die inzwischen flächendeckend auch im evangelischen Bereich
anzutreffende Praxis, Möglichkeiten für das Entzünden von Kerzen
vorzusehen. Auch unabhängig von touristischen Orten stellt sich also die Frage,

ob das Bereithalten dieser Räume, das heisst vor allem ihre Zugäng-

18 Vgl. Albert Gerhards, Wo Gott und Welt sich begegnen. Kirchenräume
verstehen, Kevelaer (Butzon & Bercker) 2011.

19 Diese Klassifizierung geht aufThomas Sternberg zurück: vgl. Thomas Sternberg,

Suche nach einer neuen Sakralität? Über den Kirchenraum und seine Bedeutung,

in: Dirk Ansorge/Christoph Ingenhoven/Jürgen Overdiek (Hg.), Raumerfahrungen.

Raum und Transzendenz. Beiträge zum Gespräch zwischen Architektur,
Philosophie und Theologie, Münster (Lit) 1999, 62-81.

20 Vgl. Anna Körs, Gesellschaftliche Bedeutung von Kirchenräumen. Eine
raumsoziologische Studie zur Besucherperspektive, Wiesbaden (Springer VS) 2012.

98



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

lichkeit, nicht einen wesentlichen Faktor einer missionarischen Kirche
bzw. einer diakonischen Pastoral darstellt. Verschiedene Kirchenleitungen

haben in Handreichungen zum Thema «offene Kirchen» darauf
aufmerksam gemacht.21 In den vergangenen Jahrzehnten ist der Brauch,
Kirchenräume für etwas anderes als für die Feiern von Gemeindemessen zu
verwenden, weitgehend abhandengekommen. Andachten, und sei es nur
das schlichte Rosenkranzgebet, die visitatio des Allerheiligsten oder das

Verweilen vor einem Marienbild gehörten früher zur selbstverständlichen
Praxis in Stadt und Land. Merkwürdigerweise ist das Wissen um die
Bedeutung sakraler Räume für die Allgemeinheit bei vielen NichtChristen
stärker ausgeprägt als bei manchem Kirchensteuerzahler.

Die Frage, wo heute anzusetzen sei, um ein neues Verständnis für
Sakralräume zu gewinnen, ist möglicherweise schwieriger zu beantworten

als noch zu Beginn des vorigen Jahrhunderts. Seinerzeit kamen
bestimmte Strömungen zusammen: der Überdruss an einer sich immer
oberflächlicher und dekorativer gebärdenden Neugotik und die Befreiung vom
Dekor durch die Maximen der Moderne, etwa vom Bauhaus dargelegt.
Dem entsprach kirchlich eine Abkehr von einem Individualismus, wie er
letztlich durch die Philosophie des deutschen Idealismus formuliert wurde
und auf unterschiedliche Weise Auswirkungen auf Protestantismus und
Katholizismus gefunden hatte. Romano Guardini setzte dem sein
berühmtes Wort «Die Kirche erwacht in den Seelen» entgegen.22 Neue
Formen des Miteinanders, etwa auf Burg Rothenfels oder in Pfarreien wie
Klosterneuburg oder Leipzig, suchten und fanden entsprechende architektonische

und künstlerische Ausdrucksgestalten. Daraus erklärt sich die
hohe Qualität vieler Kirchenräume vor allem der frühen Moderne, aber
auch noch im Anschluss an den Zweiten Weltkrieg. Erst im Laufe der
1960er-Jahre ging dieser Impetus mehr und mehr verloren. Das heutige
Problem ist also die zunehmende Diversifikation und die Tendenz, sich
individuelle Räume zu schaffen, was der verbreiteten Ideologie der
Machbarkeit entspricht. Architektur hat demgegenüber etwas Statisches, Vor-

21 Vgl. dazu insgesamt: Albert Gerhards, «Barmherzigkeit will ich, nicht
Opfer» (Mt 9,13). Zur diakonischen Dimension des Kirchengebäudes, in: Benedikt
Kranemann/Thomas Sternberg/Walter Zahner (Hg.), Die diakonale Dimension der Liturgie,

Freiburg i. Br. (Herder) 2006, 246-260.
22 Vgl. Albert Gerhards, Universalität und Partikularität. Zum Stand der

liturgischen Erneuerung 50 Jahre nach Sacrosanctum Concilium, in: Dirk Ansorge (Hg.),
Das Zweite Vatikanische Konzil. Impulse und Perspektiven, Münster (Aschendorff)
2013, 351-374.

99



Albert Gerhards

gegebenes und Vereinheitlichendes. Zwar gibt es in der Architektur der

Gegenwart Bestrebungen und Versuche, diese Diastase zu überwinden -
das exzessive Bauen mit Glas ist ein Hinweis darauf. Dennoch wurden und
werden bis heute Kirchen, Oratorien, Räume der Stille von höchster Qualität

gebaut, die teilweise auch auf grosse Akzeptanz stossen.23 Allerdings
handelt es sich, wie etwa bei der Bruder-Klaus-Kapelle von Peter Zumthor
in Mechernich-Wachendorf, in der Regel um ungewöhnliche Räume, die
in keine der klassischen Kategorien von Sakralräumen passen.24 Es erweisen

sich gerade solche Bauten als attraktiv, die einen Gegenakzent zur
allgemeinen Tendenz setzen. Die Feldkapelle in der Eifel oder die aus
Lehm erbaute Friedenskirche in Berlin sind als Gegenpole zur
Technologiehörigkeit unserer Zeit interpretierbar. Sie verweisen auf etwas anderes,
das jenseits aller Komplexität unserer Lebenswelt die Wirklichkeit einer
Einheit und Ursprünglichkeit vermittelt, die sich niemals erzeugen lässt.

Dass die Ästhetik des Weglassens, schliesslich die Ästhetik der Leere,
heute durchaus «verstanden» werden kann, belegen selbst bestimmte
Industrieprodukte und Versandkaufhäuser. Romano Guardini brachte nach

seinem ersten Besuch der von seinem Freund Rudolf Schwarz 1930 erbauten

Fronleichnamskirche in Aachen seinen ersten Raumeindruck wie folgt
zu Papier: «Das ist nicht Leere, das ist Stille. Und in der Stille wohnt
Gott.»25

Gegenwelten

Die Chance der Kirchenräume für unsere heutige Zeit liegt also darin,
dass in ihnen eine Gegenwelt erfahrbar wird, die möglicherweise mehr
Menschen suchen, als anhand von Umfrageergebnissen oder Steuerlisten

zu vermuten ist. Die Frage ist nur, ob und wie es ihnen vermittelt wird.
Erfreulicherweise gibt es auf diesem Gebiet seit geraumer Zeit grössere

23 Vgl. Thomas Erne/Peter Noss/Christian Bracht (Hg.), Open Spaces -
Räume religiöser und spiritueller Vielfalt, Kromsdorf/Weimar (Jonas Verlag) 2016.

24 Vgl. Albert Gerhards, Die Bruder Klaus Kapelle in Mechernich-Wachen-
dorf, in: Diakonia. Internationale Zeitschrift für die Praxis der Kirche 45 (2014),
129-132.

25 Romano Guardini, Die neuerbaute Fronleichnamskirche in Aachen, in: Die
Schildgenossen 11 (1931) 266-268, zitiert nach Pehnt, RudolfSchwarz (wie Anm. 16)

73; vgl. dazu: Albert Gerhards, Aisthesis und Poiesis - Grundzüge einer liturgischen

Ästhetik, in: ders./Andreas Poschmann (Hg.), Liturgie und Ästhetik, Trier
(Deutsches Liturgisches Institut) 2013, 12-27.

100



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

Anstrengungen auf katholischer wie auf evangelischer Seite sowie
ökumenischer Art, etwa die Kirchenraumpädagogik.26 Das Deutsche Liturgische

Institut und verschiedene Partner bauen zurzeit ein interaktives Projekt

«Strasse der Moderne» auf, mit dem die bedeutenden Kirchenräume
des 20. Jahrhunderts erschlossen werden.27 Entscheidend bei solchen

Unternehmungen ist freilich, dass die Kirchenräume nicht als bloss museale

Objekte einer vergangenen Religion erscheinen. Es stellt sich also die Frage,

wie die Verantwortlichen selbst ihre Räume wahrnehmen, welchen

Umgang sie mit ihnen haben und wie sie diese weiterentwickeln. Es kann
z. B. kontraproduktiv sein, wenn man in einem Kirchenraum eine spektakuläre

Ausstellung einrichtet, dabei aber versäumt, den Raum vorher zu
klären, und sei es nur, die als Rumpelkammer dienenden Ecken und Winkel

zu räumen. Dies zeigt, dass man zwar ein Gespür für Events entwickelt
hat, das sich etwa in der Zunahme von Ausstellungen, Nächten der offenen
Kirchen usw. äussert, dass dem aber nicht eine wirkliche neue Wertschätzung

des Raumes in seinem täglichen Gebrauch als Ort der Verkündigung,

des Gebets und der Sakramentenfeier entspricht. Nur wenn beides

zusammenkommt, kann der Kirchenraum tatsächlich zu einem Ort der

Begegnung werden.
Faktisch handelt es sich um eine reziproke Beziehung: Einerseits formt

die Liturgie den Raum, andererseits wird die Liturgie durch den Raum

geformt und muss dies auch.28 Daher stammt die besondere Aufmerksamkeit,

die man Jahrhunderte hindurch dem liturgischen Raum und seiner

Einrichtung gewidmet hat. Ein noch so guter Raum nützt aber wenig,
wenn die darin stattfindenden Feiern ihm nicht entsprechen, wenn also die

Agierenden keine Sensibilität für den Raum aufweisen, der ihr Verhalten

entsprechend prägen könnte. Damit ist das von Romano Guardini vor fast
einem Jahrhundert formulierte Programm der liturgischen Bildung nach

wie vor aktuell. Es geht weniger um die Vermittlung von Inhalten als um
die Befähigung zum «liturgischen Akt». Hier stand Guardini freilich

26 Vgl. Kim de Wildt, Gotteshäuser als Bildungsstätten. Eine komparative
Feldforschung in der Sakralraumpädagogik, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort
(wie Anm. 3), 93-118.

27 Vgl. Anja Becker-Chouati, Strasse der Moderne - Kirche(n) auf dem Weg,
in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort (wie Anm. 3), 179-189.

28 Vgl. Albert Gerhards, Der Kirchenraum als «Liturge». Anregungen zu
einem anderen Dialog von Kunst und Kirche, in: Franz Kohlschein/Peter Wünsche

(Hg.), Heiliger Raum. Architektur, Kunst und Liturgie in mittelalterlichen Kathedralen

und Stiftskirchen, Münster (Aschendorff) 1998, 225-242.

101



Albert Gerhards

selbst am Ende seines Lebens vor einem Rätsel, als er 1964 in einem
berühmten Brief an den damaligen Direktor des Liturgischen Instituts, Prälat

Johannes Wagner, die Frage stellte, wie denn die heiligen Geheimnisse

gefeiert werden müssen, damit der heutige Mensch mit seiner Wahrheit in
ihnen stehen könne.29 Diese vor einem halben Jahrhundert gestellte Frage
ist sicherlich heute nicht mit einem Satz und für alle christlichen Konfessionen

gleich zu beantworten. Dennoch gibt es zahlreiche positive
Erfahrungen mit Räumen, die Gemeinden buchstäblich auf den Weg gebracht
haben und auch dadurch wiederum Veränderungen erfuhren. Wenn man
solche Räume, die aus gelebter Spiritualität und Liturgie entstanden sind,
anderen öffnet und erschliesst, dann werden sie vielleicht Befremdung
oder zumindest Alterität erfahren. Bei entsprechender Begleitung sollte
dies aber nicht als Ausgrenzung erfahren werden, sondern als Lebenszeugnis

und als Kultur, die eine Bereicherung für die gesamte Gesellschaft

darstellt und andere einlädt, ohne sie zu vereinnahmen.

Altkatholischer Kirchenbau im 21. Jahrhundert

Auf der 44. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz 2016

wurden drei Kirchbauprojekte präsentiert30, die aufje eigene Weise
exemplarischen Charakter haben. Dies mag damit zusammenhängen, dass die
Situation einer wachsenden Minderheitskirche grundlegend verschieden
ist von der schrumpfender ehemaliger Volkskirchen. Dabei spielen ekkle-
siologische und ökonomische Faktoren eine Rolle. Herrscht bei den
Altkatholiken wachsender Bedarf an Gebäuden vor, so geht es bei den beiden

grossen Kirchen in Deutschland vor allem um die Reduktion von
Überkapazitäten, insbesondere von nicht mehr benötigten Kirchengebäuden.
Dies kam im Vorigen bereits zur Sprache. Im Folgenden sollen die drei
Projekte vor dem Hintergrund dieser Überlegungen kurz skizziert und
bewertet werden. Der Leitgedanke dabei ist das Thema der Theologenkonferenz:

«Den Glauben weitergeben.»

29 Vgl. Albert Gerhards, Romano Guardini als Prophet des Liturgischen. Eine
Rückbesinnung in postmoderner Zeit, in: Hermann Josef Schuster (Hg.), Guardini
weiterdenken, Berlin (Dreieck-Verlag der Guardini-Stiftung) 1993, 140-153; wieder
abgedruckt in: Albert Gerhards, Erneuerung kirchlichen Lebens aus dem Gottesdienst.

Beiträge zur Reform der Liturgie, Stuttgart (Kohlhammer) 2012, 41-48.
30 Vgl. dazu die Berichte von Oliver Kaiser (über St. Maria Angelica, Hannover),

Remco Robinson (über St. Augustinus in Middelburg) und Florian Bosch (über die
Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg) in dieser Ausgabe der IKZ, S. 113-118.

102



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

Am augenfälligsten ist das Konzept der Glaubensweitergabe wohl in
der 2010 fertig gestellten altkatholischen Pfarrkirche in Hannover realisiert.

Statt eine aufgegebene römisch-katholische oder evangelische Kirche

zu übernehmen, hatte man sich für einen Neubau neben einem 2003
erworbenen ehemaligen evangelischen Pfarrhaus entschieden. Unter
anderem spielten dabei inhaltliche Akzente eine Rolle, wie Pfarrer Oliver
Kaiser schreibt:

Eine solche Akzentsetzung ist durch das Taufbecken geschehen, das in Grösse

und Form an die Gestaltung der Piscina in frühchristlichen Baptisterien
anknüpft. Es bricht damit aus dem Rahmen des bisher im altkatholischen
Bistum Üblichen aus, denn die Regel ist ein Taufstein oder Taufbecken, an
dem die Taufe durch Übergiessen gespendet wird.31

Die Positionierung des Taufbeckens im Westen in Eingangsnähe und
die damit verbundene konsequente Orientierung der Kirche erforderten
die Verlagerung des Eingangs an die Rückseite, eine «unpraktische
Verausgabung», die der konsequenten, von der Liturgie her entworfenen Logik

des Raums entspricht. Pfarrer Oliver Kaiser schildert die Erfahrungen
während der ersten Osternacht in der noch nicht ganz fertig gestellten
Kirche im Jahr 2010. Die Wahl eines für die Ganzkörpertaufe geeigneten
Taufbeckens nach altsyrischem Vorbild fusst auf einer in den letzten
Jahrzehnten erreichten ökumenischen Konvergenz, die die Taufe als gemeinsames

Fundament in den Blickpunkt rückt und den Katechumenat der
Alten Kirche als Orientierungspunkt für das Christwerden in der heutigen
Gesellschaft ansieht. So entstand etwa in der Christophorus-Kirche in
Westerland auf Sylt ein Kirchenraum mit einem zentralen Taufbecken.32

Mit dieser Akzentuierung des liturgischen Feierraums profiliert sich die
altkatholische Gemeinde unter den zahlreichen anderen christlichen
Gemeinden der Stadt, wie Kaiser bemerkt. Dies geschehe aber nicht durch
die Abgrenzung von anderen Konfessionen, «sondern durch die Wieder-

31 Oliver Kaiser, Taufe neu erleben. Akzentsetzung eines alt-katholischen Kir-
chenneubaus in Hannover, in: Angela Berlis/David Plüss/Christian Walti (Hg.), Got-
tesdienstKunst, Zürich (TVZ) 2012, 119-127, hier 119.

32 Vgl. Dieter Baumewerd, Der Communio-Raum am Beispiel der St. Christopherus

Kirche in Westerland auf Sylt, in: Albert Gerhards/Thomas Sternberg/Walter
Zahner (Hg.), Communio-Räume. Auf der Suche nach der angemessenen Raumgestalt

katholischer Liturgie, Regensburg (Schnell und Steiner) 2003, 142-146.

103



Albert Gerhards

belebung einer Praxis, die zum gemeinsamen Erbe aller Kirchen gehört
und damit letztlich verbindet.»33

Dieser Kirchenraum, der für eine konkrete Gemeinde konzipiert ist,
hat gleichwohl eine die Konfessionsgrenzen sprengende Dimension, die
weit in die Gesellschaft insgesamt hineinreicht. Wer sich auf seine
elementare Symbolik einlässt, wird viel über die Identität der Christen erfahren

sowie über den Weg des Christwerdens, zu dem der Kirchenraum
einlädt, ohne aber zu vereinnahmen.

Das zweite Beispiel eines Neubaus einer altkatholischen Kirche ist die

Apostelin-Junia-Kirche der altkatholischen Gemeinde Augsburg, die 2012

eingeweiht wurde. Nach 118 Jahren hat die Gemeinde zum ersten Mal ein
eigenes Gemeindezentrum mit einem Kirchenraum. Das in Holzbauweise
erstellte Gemeindezentrum erhielt 2016 aufgrund der biologischen
Bauweise und der beeindruckenden Architektur einen Architekturpreis. Im
Unterschied zum ersten Beispiel ist der Augsburger Raum ein leerer
Kubus, in dem sich die Gemeinde auf vielfältige Weise versammeln kann.
Die liturgischen Orte sind wie auch die Bestuhlung variabel. Auf der

Homepage der Pfarrgemeinde, die die Entstehung der Kirche dokumentiert,

heisst es zu Beginn der Planungsphase programmatisch:

Wir bauen eine Kirche, damit noch viele Menschen mit und nach uns ihre
jeweiligen Fähigkeiten in die Gemeinde einbringen und diese weiter aufbauen
können. Wir bauen eine Kirche, damit wir und viele, die nach uns kommen,
gemeinsam Gott als den Gott des Lebens feiern können, damit Raum für
Gottesdienst und Begegnung geschaffen werden kann. Kurz: wir bauen
Lebensraum.34

Ähnlich wie die von dem österreichischen Künstler Leo Zogmayer
neugestaltete römisch-katholische Pfarrkirche Maria Geburt in
Aschaffenburg35 inspiriert der Augsburger Raum zu eindrucksvollen liturgischen
Inszenierungen, die traditionelle und innovative Elemente miteinander
verbinden. Aufgrund seiner Variabilität bietet er Möglichkeiten vielfältiger

Formen der Versammlung und des Feierns, wobei der sakrale Charak-

33 Kaiser, Taufe (wie Anm. 31), 127.
34 Siehe www.alt-katholisch.de/gemeinden/gemeinden/gemeinde-augsburg.html

(abgerufen am 8.4.2017).
35 Vgl. Markus Krauth (Hg.), Raumlichtung. Die Neugestaltung der Kirche

Maria Geburt in Aschaffenburg 1999, Münster (Lit) 2000; Edeltraud Arbes u. a.

(Hg.), laetitia vacui Nichts als Freude, hg. Katholische Kirchengemeinde Maria
Geburt Aschaffenburg, Lindenberg im Allgäu (Kunstverlag Fink) 2009.

104



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «späten Moderne»

ter keineswegs ein Hindernis darstellt, soweit die darin stattfindenden

Vollzüge tatsächlich dem Leben dienen.
Das dritte Beispiel betraf zwar «nur» die liturgische Neueinrichtung

einer vorhandenen Kirche, stand den vorgestellten Neubauten aber in
Bezug auf Innovation und theologische Reflexion in nichts nach. Es handelte
sich um die von der lutherischen Kirche übernommene, denkmalgeschützte

Kirche St. Augustinus in Middelburg (Zeeland) an der niederländischen
Küste. Bei der Übernahme stand die Frage im Mittelpunkt, wie sich die
altkatholische Gemeinde im stark lutherisch geprägten Raum auf ihre
Weise einrichten könnte. Der Kirchenraum wurde beherrscht durch die

typische Trias Altar, Kanzel und Orgel, an der Stirnwand übereinander

angebracht.
Die Bänke der Gemeinde füllten den Saalbau an den Wänden entlang

und in Zweierreihe vom Eingang bis zum Altarraum. In einem Klärungs-
prozess einigte man sich auf folgende Kriterien: offene Kommunikation,
Gemeinschaftsgefühl, Verbundenheit mit der Alten Kirche (Orientierung),

Respekt vor dem ursprünglichen Zustand des Gebäudes. Nach der

aufwendigen Restaurierung des Fussbodens wurde der Raum mit neuen

liturgischen Objekten bestückt, die auf der Mittelachse variabel angeordnet

sind. Offensichtlich ist es der Gemeinde gelungen, bei allem Vorgegebenen

einen stimmigen Communio-Raum zu entwickeln. Auch dieser
Raum ist primär auf die Bedürfnisse und Wünsche der Gemeinde bezogen,

atmet aber eine Offenheit, die auch für Nichtmitglieder einladend
sein kann. Die Neuordnung entspricht der Erklärung der 44. Internationalen

Altkatholischen Theologenkonferenz, wo es heisst:

Als Stärke und zugleich als Herausforderung altkatholischer Ekklesiologie
und Theologie erwies sich, dass sie grundsätzlich von der eucharistischen
Gemeinschaft her denkt. Kennzeichnend für eine derartige Gemeinschaft ist,
dass sie in ihrem Feiern, Dienen und Bezeugen über die eigenen Grenzen
hinaus wirkt.36

Das aber entspricht der eingangs zitierten Oration: denn sooft wir die

Gedächtnisfeier dieses Opfers begehen, vollzieht sich an uns das Werk der
Erlösung.

36 S.o., S. 73.

105



Albert Gerhards

Albert Gerhards (geb. 1951 in Viersen D), Prof. Dr. theol., studierte Theologie

in Innsbruck, Rom und Trier. 1976 erfolgte die Priesterweihe, nach dem

Lizentiat 1977 in Rom schloss sich das PromotionsStudium in Trier bei
Balthasar Fischer an, dessen Assistent er 1979-1981 war. Währenddessen war
er zunächst in der Seelsorge in Heimbach/Eifel tätig, nach der Promotion
1982 in Mönchengladbach-Rheindahlen. 1984 erfolgte der Rufaufdie

Professur für Liturgiewissenschaft an der Katholisch-Theologischen Fakultät
der Universität Bochum, 1989 der Ruf an die Katholisch-Theologische
Fakultät der Universität Bonn. Seit 2005 ist er stellv. Sprecher des Bonner
Zentrums für Religion und Gesellschaft (ZERG). 1985-1996 war er Leiter der
Arbeitsgruppe für kirchliche Architektur und sakrale Kunst der Deutschen

Bischofskonferenz (AKASK), 1991-2001 Berater der Liturgiekommission
der Deutschen Bischofskonferenz und 2007-2016 Berater der Unterkommission

«Religiöse Beziehungen zum Judentum». Seit 1989 ist er Mitglied des
Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen.

Adresse: Universität Bonn, Seminarfür Liturgiewissenschaft,
Am Hof 1, D-53113 Bonn, Homepage: https://www.liturgie.uni-bonn.de/
E-Mail: a.gerhards@uni-bonn.de

Summary

Sacral spaces have been a topic for recent discussion in several respects. Contradictory

tendencies can be observed: on the one hand there is a continuing interest

among the general public, especially in churches of aesthetic importance, while
on the other hand the congregations of the two major denominations in Germany
are increasingly abandoning their church buildings. In addition to economic
constraints, there is often a lack of understanding for the sacral buildings, which have

a significance extending far beyond the Christian community. In contrast, an

impressive example of three projects for church building and reconstruction was
presented at the 44th International Old Catholic Theologians' Conference in
Neustadt/W. in 2016. The thinking behind these is to show equal appreciation of
the space as it is used for liturgical celebration and in its openness towards society

at large. This chimes with the interdenominational search for a new theological
understanding of "sacral", which expresses identity and variance alike. From this
viewpoint, churches are becoming meeting places not only for the local community,

but also for the ecumenical community and for dialogue with other religions
and with civil society. In this respect, the church building projects of the Old
Catholic Church can be regarded as exemplary and paradigmatic for the development

of sacral architecture in Central Europe.

106


	Glaubensvollzug und Kirchenbau in der "späten Moderne" : Reflexionen aufgrund einiger altkatholischer Projekte

