Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 2

Artikel: Glaubensvollzug und Kirchenbau in der "spaten Moderne" : Reflexionen
aufgrund einiger altkatholischer Projekte

Autor: Gerhards, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glaubensvollzug und Kirchenbau in
der «spiten Moderne». Reflexionen aufgrund
einiger altkatholischer Projekte

Albert Gerhards

Sakralrdume sind wieder im Kommen.! Nicht etwa wegen zunehmender
Attraktivitdt der darin gefeierten Gottesdienste, sondern wegen ihrer An-
dersheit gegeniiber den gewohnten Lebensrdumen: ihrer Stille, Leere, Er-
habenheit, Feierlichkeit oder Pracht. Initiativen wie Kirchenpadagogik,
Nacht der offenen Kirchen, Kirchen-Apps usw. belegen die anhaltende
Wertschitzung, die die Kirchenrdume aller christlichen Konfessionen und
dariiber hinaus auch die Sakralrdume anderer Religionen betrifft.2 Kiinst-
lerische Aktionen wie temporire Installationen unterstiitzen die Gemein-
den, ihre Rdume der Allgemeinheit zu présentieren. Das anhaltende Inte-
resse beweist, dass touristische Neugier vielleicht die erste, aber keineswegs
die letzte Motivation fiir die Kirchenbesuche ist. Dies lésst sich etwa an-
hand der altkatholischen Bischofskirche, der dem Namen Jesu geweihten
ehemaligen Jesuitenkirche in Bonn, oder der vom Architekten Peter
Zumthor gebauten Bruder-Klaus-Kapelle in Mechernich-Wachendorf auf-
zeigen.3

Was suchen Menschen in solchen Raumen? Sicher spielen Faktoren
wie die architektonische Qualitit, die kiinstlerische Ausstattung oder die
angenehme Atmosphire eine Rolle. Viele wollen einfach die Stille im
Tagesldrm oder die Kiihle in der Sommerhitze geniessen. Dariiber hinaus
scheinen aber auch tiefer liegende Bediirfnisse und Sehnsiichte eine Rolle

' Vgl. zur gegenwiirtigen Diskussion iiber den Kirchenbau: ALBERT GERHARDS/
MARTIN BREDENBECK/KIM DE WILDT, Kénnen wir noch Kirchen bauen? Uberlegun-
gen zu Sinn und Zukunft sakraler Orte in der spidten Moderne, in: das miinster. Zeit-
schrift fiir christliche Kunst und Kunstwissenschaft 69 (2016) 78-80.

2 Vgl. ALBERT GERHARDS/KIM DE WILDT (Hg.), Wandel und Wertschitzung.
Synergien fiir die Zukunft von Kirchenrdumen, Regensburg (Schnell und Steiner)
2017 (im Druck).

3 Vgl. ALBERT GERHARDS, Verortung der Suche nach dem Anderen in multire-
ligiosen und religits indifferenten Kontexten, in: ders./Kim de Wildt (Hg.), Der sak-
rale Ort im Wandel, Wiirzburg (Ergon) 2015, 15-29.

90 IKZ 107 (2017) Seiten 90106



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spaten Moderne»

zu spielen, die man im weitesten Sinne als Suche nach der Begegnung mit
dem Heiligen umschreiben konnte.# Kirchengebdude nur nach der Besu-
cherzahl der Gottesdienste zu taxieren, ist ein gewaltiger Kurzschluss. Sie
sind, wenn sie denn offen stehen, Stationen zum Andocken fiir Menschen,
die nie einen Zugang iiber das reguldre Seelsorgeangebot finden wiirden.
Dabei ist oft gerade fiir diese Menschen von Bedeutung, dass in der Kirche
noch gebetet und gefeiert wird.

Die Aura des Heiligen

Im romisch-katholischen Messbuch steht an prominenter Stelle, ndmlich
in der Messe vom letzten Abendmahl am Griindonnerstag, ein Gebet zur
Gabenbereitung, das das Wesen dessen zum Ausdruck bringt, was nach
katholischem Versténdnis die Heiligkeit des Ortes ausmacht. Die Oration,
auf die auch die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils,
«Sacrosanctum Concilium», in der Priambel (SC 2) Bezug nimmt, lautet
im Messbuch:

Herr, gib, dass wir das Geheimnis des Altars ehrfiirchtig feiern; denn sooft
wir die Geddchtnisfeier dieses Opfers begehen, vollzieht sich an uns das
Werk der Erlosung. Durch Christus, unseren Herrn.

Der lateinische Urtext im «Missale Romanum» von 1970 lautet:

Concede nobis, quaesumus, Domine, haec digne frequentare mysteria, quia,
quoties huius hostiae commemoratio celebratur, opus nostrae redemptionis
exercetur. Per Christum.

Die ohne Pridikation unmittelbar einsetzende Bitte betrifft die wiirdi-
ge Feier der Mysterien. Als Begriindung wird vorgebracht, dass sich bei
jeder Geddachtnisfeier des Opfers (Christi) das Werk der Erlosung voll-
zieht. Die Oration ist bereits unter den Missae dominicales (Sonntagsmes-
sen) im Supplementum Anianense des Sacramentarium Gregorianum
Hadrianum, also der karolingischen Erginzung des aus Rom importierten

4 Vgl. BIRGIT KASTNER, Baukunst — Raumkunst. Sakraler Raum als Resonanz-
korper unterschiedlicher Bediirfnisse, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort
(wie Anm. 3), 246-267.

a1



Albert Gerhards

Liturgiebuchs, fiir den 10. Sonntag nach Pfingsten bezeugt.’ Hier fehlt
jedoch das moralisierende und werkgerechte digne (wiirdig): Es wird viel-
mehr darum gebeten, dass wir die Mysterien «frequentieren», d. h. immer
wieder daran teilnehmen moégen, um so jedes Mal das Werk unserer Erlo-
sung sich vollziehen zu lassen. Es geht also nicht um den wiirdigen Voll-
zug der Feier, sondern um die héufige Frequenz, die unaufhorliche Memo-
ria, um so das opus nostrae redemptionis (das Werk unserer Erlosung)
stindig wirksam werden zu lassen.

Daraus ist zu folgern: Der im Kirchenraum stattfindende religitse
Vollzug (der natiirlich auf moglichst wiirdige Weise zu erfolgen hat) gibt
dem Raum der Feier eine besondere Dignitidt: Er wird zum Raum der
Gotteserfahrung und -begegnung auch iiber die Feier der Liturgie und die
Gruppe derer, die daran teilnehmen, hinaus. Viele Menschen, auch solche,
die sich als nicht religios bezeichnen, suchen solche Orte, gerade weil sie
wissen, dass andere Menschen in ihnen Gottesdienst feiern. Sie kommen
so, vermittelt durch den Raum, mit dem wie auch immer verstandenen
Heiligen in Beriihrung.® Verkiindigung, Gebet und Sakramentenfeier ge-
ben dem Raum offenbar eine besondere Aura, eine Atmosphire — eine
Kategorie, die erst in jiingerer Zeit theologisch reflektiert wird.”

Die Suche nach Verortung

Das 20. und bisherige 21. Jahrhundert lassen sich als Zeit des Ortsverlustes
beschreiben.® Die Weltkriege und die darauf folgenden kriegerischen Aus-

5 JeaN DesHUSSES (Hg.), Le Sacramentaire Grégorien. Ses principales formes
d’apres les plus anciens manuscrits, Bd. I (= Spicilegium Friburgense 16), Fribourg
(Editions universitaires) 1971, Nr. 1157; vgl. dazu: ALBERT GERHARDS, «Frequentare
mysteria». L'orientamento della preghiera e la forma di assemblea liturgica, in: La
sapienza del cuore. Hommage an Enzo Bianchi, Turin (Einaudi) 2013, 359-373.

6 Vgl. ROBERT J.J.M. PLUM, Zwischen Funktionalisierung und Resakralisie-
rung. Systematisch-theologische Reflexionen iiber die Relevanz von Kirchengebiu-
den fiir Glaube und Theologie, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort (wie
Anm. 3), 282-295,

7 Vgl. ALEX Stock, Poetische Dogmatik. Ekklesiologie, Bd. 1: Raum, Pader-
born (Schoningh) 2014, 190-207.

8  Vgl. WOLFGANG REUTER, Zwischen Verortung und Ortsverlust — Psychoana-
lytische und praktisch-theologische Uberlegungen zur Dynamik von Transforma-
tionsprozessen sakraler Orte, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort (wie
Anm. 3), 67-77.

92



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spiten Moderne»

einandersetzungen haben ein bis dahin nie gekanntes Ausmass an Fliicht-
lingsbewegungen ausgelost. Hungerepidemien und Wirtschaftskrisen tra-
gen das Thre dazu bei, dass unzihlige Menschen stiindig auf der Flucht
oder auf der Suche nach neuer Heimat und neuen Lebensmoglichkeiten
sind. Erleichtert wird dies durch eine Mobilitdt und durch Kommunika-
tionsmoglichkeiten, wie sie die vorhergehende Zeit nicht kannte. Aber
auch die Sesshaften sind scheinbar stindig auf der Flucht. Deutschland,
Weltmeister des Tourismus, erscheint als ein Land von Nomaden, die jede
sich bietende Moglichkeit nutzen, um den festen Wohnsitz zu verlassen.
Neue Lebensformen mit weniger starker Bindung an einen festen Wohn-
sitz, gar eigenen Grund und Boden, zeichnen sich ab. Gefordert wird dies
durch die Virtualisierung der Lebensrdume aufgrund der neuen Medien,
die jegliche Form von «Prisenz» unabhidngig vom momentanen physi-
schen Aufenthaltsort zu ermoglichen scheinen. Schliesslich ist auf den
neuen Umgang mit den Toten hinzuweisen. Eine jahrtausendealte Bestat-
tungskultur, wie sie Judentum und Christentum seit jeher gepflegt haben,
scheint ihrem Ende entgegenzugehen. Statt den Leichnam in «geweihter
Erde» zu betten, entstehen vielféltige Formen des Umgangs mit der Asche
nach der Kremation, vom anonymen Begribnis im Wald, Weinberg oder
auf See bis hin zur Komprimierung in einen kiinstlichen Diamanten.?
Nicht wenige sehen in solchen Phdnomenen einen grundséatzlichen
Wandel der menschlichen Identitit und Kultur. Aufgrund seiner scheinbar
unbegrenzten technischen Moglichkeiten erschafft der Mensch sich
gleichsam selbst von Neuem. Traditionelle Bindungen, seien es personale
oder sachbezogene, scheinen immer mehr an Bedeutung zu verlieren. Dies
gilt nicht zuletzt fiir die Kirche mit ihren Institutionen. Die Versammlung
zur sonntiglichen Eucharistie, im Christentum seit dltester Zeit ein we-
sentliches, identititsstiftendes Moment, verliert nicht nur faktisch, son-
dern fiir viele auch in der Theorie an Bedeutung. Kirchliche Gottes-
dienstangebote konzentrieren sich dementsprechend mehr oder weniger
ausschliesslich auf die «Kasualien».1 Diese kénnen, den Wiinschen der
Klienten entsprechend, an jedem beliebigen Ort stattfinden. Eigens dafiir

9  Vgl. ALBERT GERHARDS, Kolumbarien — Chance fiir eine neue Trauerpastoral,
in: LS 61 (2010) 322-327; wieder abgedruckt in: Bernhard Spielberg/Astrid Schilling
(Hg.), Kontroversen. Warum es sich in der Seelsorge zu streiten lohnt, Wiirzburg
(Echter) 2011, 171-177.

10 Vgl. z. B. aus evangelisch-theologischer Sicht: CHRISTIAN GRETHLEIN, Grund-
information Kasualien. Kommunikation des Evangeliums an Ubergiingen des Le-
bens, Géttingen (UTB) 2007.

93



Albert Gerhards

reservierte Kirchenrdume braucht es nicht mehr. Im Zuge der Kommer-
zialisierung der gesamten Lebenswelt fallen folglich auch die Kirchen-
rdiume immer mehr dem Rotstift zum Opfer. Werden sie kaum noch fiir
regelmissige Gottesdienstangebote gebraucht, so fiihrt die Kosten-Nut-
zen-Rechnung schnell zum Beschluss, sich von einem Gebédude zu tren-
nen. Andere als funktionale Bedeutungen werden Kirchengebduden kaum
mehr zugemessen, zumindest haben diese keinen Marktwert. Die Kir-
chen, evangelisch wie katholisch, beginnen, sich aus der Flidche zuriickzu-
ziehen und sich auf einige wenige Zentren zu konzentrieren. Dies ent-
spricht der pastoralen Neuorganisation in Bistiimern wie Landeskirchen,
die ebenfalls weitgehend den Anspruch aufgeben, die Menschen in ihren
unmittelbaren Lebensrdumen erreichen zu wollen. Es herrscht der Primat
scheinbar unbegrenzter Mobilitit, gegeniiber dem das Bediirfnis nach Be-
heimatung und Stabilitat schwindet.

Eine neue Sakralitit?

Diese Zustandsbeschreibung kennzeichnet jedoch nur eine Seite der Me-
daille. Langst sind Gegenkréfte gegen diese unbestreitbar dominanten
Stromungen am Werk, wenngleich auch diese noch nicht in ihrer Zielrich-
tung erkennbar sind. Anscheinend gibt es anthropologische Konstanten,
die auch durch die neueren Entwicklungen im Bereich von Wissenschaft,
Technik und Gesellschaft nicht eliminiert werden. Ja mehr noch: Je weiter
die scheinbare oder tatséchliche Entgrenzung fortschreitet, desto hdufiger
gibt es die Suche nach Begrenzung. Unter Begrenzung ist hier natiirlich
nicht eine Einengung der individuellen Moglichkeiten zu verstehen, son-
dern eine Einbergung in den Raum, eine Koordinierung des Lebensrau-
mes, um sich nicht im Unendlichen zu verlieren. Martin Heidegger hatte
dies in einem beriihmten Referat auf einer Kirchbautagung kurz nach dem
Krieg zum Ausdruck gebracht: «<Mensch sein, heisst [...] wohnen».!! Dies
erklart auch die hierzulande ausufernde Wohnkultur, die immer mehr
zum Kult gerit. Neben dieser Kultivierung des privaten Lebensraums gibt

I MARTIN HEIDEGGER, «Bauen Wohnen Denken» (1951), in: Otto Bartning
(Hg.), Darmstéidter Gesprach. Mensch und Raum, Darmstadt (Neue Darmstidter
Verlags-Anstalt) 1952, 72-84; wieder abgedruckt in: MARTIN HEIDEGGER, Vortrige
und Aufsitze (1936-1953), (Gesamtausgabe VII, hg.v. Friedrich-Wilhelm v. Herr-
mann), Stuttgart (Vittorio Klostermann) 2000, 145-164 Zitat: 149); vgl. dazu GER-
HARDS, Verortung (wie Anm. 3), 16-18.

94



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spiten Moderne»

es allerdings auch die Suche nach Orten innerhalb der Gesellschaft, die
dem Individuum in einer wie auch immer gearteten Kommunitét die Er-
fahrung von Ankommen und Geborgenheit geben. Es sind die «besonde-
ren» Orte, die man im weitesten Sinne als Sakralrdume bezeichnen kann.
Sakralitét intendiert hier noch nicht im engeren Sinne eine religitse Kate-
gorie, wie etwa die durch die katholische Kirchweihe erzeugte Sakralitéit
im kirchenrechtlichen Sinn. Nicht zuletzt fiihrt die Verwechslung ver-
schiedener Konzepte von Sakralitit zu mitunter unertréiglichen Verhal-
tensweisen, z. B. im Falle der «Entsakralisierung» von Kirchengebéduden:
Der kirchenrechtliche Akt mag zwar Sakralitit im kanonistischen Sinn
eliminieren, fiir die Gldubigen, die in diesen Raumen ein Leben lang ge-
betet und Liturgie gefeiert haben, ist dies damit noch lange nicht ein pro-
faner Raum.!2 Die anthropologisch notwendige Trennung von sakral und
profan, die selbst die Infragestellung seitens der Reformation iiberlebt hat,
ist durch viele Faktoren bedingt. Einerseits handelt es sich um eine Set-
zung durch entsprechende Autoritdten, die freilich von den Individuen
akzeptiert werden muss, andererseits beruht dies auf kulturellen Konven-
tionen und moglicherweise auch auf iiberkulturellen anthropologischen
Empfindungen, wie der interkulturelle Vergleich «sakraler Orte» vermu-
ten lisst. Eine jede Gesellschaft braucht solche besonderen Orte und Riu-
me. Wenn sie nicht von anerkannten Institutionen eingerichtet und unter-
halten werden, schafft sie sich selbst eigene «sakrale Raume».!3

Faktisch gibt es nach einer langen Phase des Monopols sakraler Riu-
me aufseiten kirchlicher Instanzen bereits seit Langem eine Verlagerung
in andere Bereiche. Waren es zunichst wohl die Herrscherhduser mit ihren
Palisten, so schaffte sich das Biirgertum mehr und mehr in Absetzung von
kirchlichen Autoritéiten eigene Sakralrdume. Diese waren zunéchst Thea-
ter, Konzertsédle und Museen, aber auch Bahnhofs- und Industriegebiude,
schliesslich Sportarenen und Kaufhiuser, heute auch Einkaufscenter und
Wellnesstempel.

12 Vgl. die Dokumentation einer Profanierung: ALBERT GERHARDS, unter Mitar-
beit von Julia Niemann (Hg.), St. Ursula in Hiirth-Kalscheuren. Pfarrkirche — Profa-
nierung — Umnutzung. Fakten und Fragen, Berlin (Lit) 2009.

13 Vgl. ALBERT GERHARDS, Transformation von Kirchenrdumen — ein zukunfts-
weisendes Projekt fiir Kirche und Gesellschaft, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Wandel
und Wertschitzung (wie Anm. 2) (im Druck).

95



Albert Gerhards

In Absetzung von diesen «sikularen Sakralriumen» miihten sich die
Kirchen um einen kircheneigenen Stil, der sich vom allgemeinen Trend
deutlich unterscheiden sollte. Vor allem die katholische Kirche grenzte
sich im 19, Jahrhundert bewusst von der «sékularen» Kultur ab, sowohlim
Kirchenbau mit seiner Ausstattung als auch in Fragen der Kirchenmusik.
Die Auseinandersetzungen um den kircheneigenen Stil wirkten noch weit
bis ins 20. Jahrhundert fort und zeigen bis heute ihre Auswirkungen im
Verhiltnis von Kirche und den Kiinsten.

Kirchenbaudynamik im 20. Jahrhundert

Die romisch-katholische Restauration vor allem im Rheinland, nicht zu-
letzt infolge des Kulturkampfs, hatte zur Folge, dass die Ausgangslage fiir
eine Erneuerung im 20. Jahrhundert giinstig war.!4 Dies hing u. a. mit dem
im 19. Jahrhundert entstandenen Vereins- und Verbandswesen zusammen,
in dem viele Katholikinnen und Katholiken organisiert waren. In der Zeit
des Aufbruchs der Moderne traten neue Bewegungen hinzu, die einen
enormen Innovationsschub ermoglichten. Dieser hatte in kaum einem an-
deren Bereich so sichtbare Auswirkungen wie im Kirchenbau. Dachte
man seitens vieler Didzesanleitungen noch in Spitzbdgen und Nazarener-
bildern, standen manche Pfarrer in regem Kontakt mit fithrenden Archi-
tekten der Zeit, und so riickten die Kirchen fiir eine Zeitlang an die Spitze
der Architekturentwicklung. Bereits in den 1920er-Jahren entstanden be-
merkenswerte moderne Kirchenbauten, und es entwickelte sich bis weitin
die 1930er-Jahre hinein ein moderner Kirchenstil. Die Nachkriegsmoder-
ne der Wiederaufbauzeit konnte daran ankniipfen.!> Allerdings konnten
viele Gebédude aufgrund der ungeheuren Fiille an Neubauten vor allem der
1950er- bis 1970er-Jahre den Qualitdtsanforderungen nicht geniigen. Form
und Funktion standen nicht mehr in ausgewogenem Gleichgewicht. Dies

14 Vgl. ALBERT GERHARDS, Die Aktualitit der Avantgarde. Katholische Liturgie
und Kirchenbau von 1900 bis 1950 / The Relevance of the Avant-garde. Catholic Li-
turgy and Church Architecture between 1900 and 1950, in: Wolfgang Jean Stock
(Hg.), Europdischer Kirchenbau 1900-1950 — European Church Architecture, Miin-
chen u. a. (Prestel) 2006, 70-89.

15 Vgl. ALBERT GERHARDS, Réume fiir eine titige Teilnahme. Katholischer Kir-
chenbau aus theologisch-liturgischer Sicht — Spaces for Active Participation. Theolo-
gical and Liturgical Perspectives on Catholic Church Architecture, in: Wolfgang Jean
Stock (Hg.), Europiischer Kirchenbau 1950-2000 — European Church Architecture,
Miinchen u. a. (Prestel) 2002, 16-33.

96



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spiten Moderne»

kann man etwa sehen im Vergleich einer der Ikonen des modernen Kir-
chenbaus, der Kirche St. Fronleichnam in Aachen von Rudolf Schwarz,
mit den unzihligen Repliken in der Zeit der Nachkriegsmoderne.'6 Auf
evangelischer Seite gibt es etwa in der Rezeption der Kirchenbauten von
Otto Bartning, z. B. die Auferstehungskirche in Essen, hnliche Phdnome-
ne.!” Diese Nivellierung hat nicht zuletzt mit dazu gefiihrt, dass moderne
Sakralrdume insgesamt in Verruf geraten sind.

Damit stellt sich die Frage, was die Qualitdt des Sakralen in einem
Kirchenraum ausmacht. Diese kann nicht, wie bereits angedeutet, an
Chiffren wie Rund- bzw. Spitzbogen oder Buntverglasung festgemacht
werden. Was also verbindet eine romanische Dorfkirche, eine gotische
Zisterzienserkirche, eine barocke Wallfahrtskirche, eine neugotische
Pfarrkirche und eine Ikone der Moderne wie die Wallfahrtskirche in
Ronchamp von Le Corbusier miteinander? Abgesehen vom religidsen Ge-
brauch sind dies unter anderem das Ambiente, die verwendeten Materia-
lien und ihre Verarbeitung, die Proportionen und Dimensionen, die
Lichtfiihrung sowie die Verteilung und Gestaltung der Orte, Bilder und
sonstiger Gegenstinde im Raum. Ein als Kirchenraum geeigneter Sakral-
raum muss gleichermassen dem einzelnen Betenden als auch einer zum
Gottesdienst versammelten Gemeinde zugleich Geborgenheit und Aus-
richtung auf ein anderes — konkret: auf den ganz anderen — geben. Der
Unterschied eines Kirchenraums zu einem im weitesten Sinne als «sak-
ral» zu bezeichnenden Raum besteht also letztlich darin, dass der religitse
Raum nicht nur Geborgenheit und Erhabenheit vermittelt, sondern zu-
gleich einen Verweischarakter auf eine transzendente Wirklichkeit besitzt.
Hier haben die Kirchen auch in einer Gesellschaft, die sich unzéhlige

16 Vgl. die Abbildungen und Grundrisse zahlreicher neuer oder wieder errichte-
ter Kirchen der Nachkriegszeit im Bistum Aachen, die offensichtlich an St. Fronleich-
nam orientiert sind, in: FELIX KREUSCH, Neue Kirchen im Bistum Aachen 1930-
1960, Monchengladbach (Kiihlen) 1961; vgl. zum Originalbau von Schwarz: STOCK,
Européischer Kirchenbau 2006 (wie Anm. 14), 124-129; zu Schwarz insgesamt:
WOLFGANG PEHNT, Rudolf Schwarz. 1897-1961. Architekt einer anderen Moderne.
Werkverzeichnis von Hilde Strohl, Ostfildern-Ruit (Hatje) 1997.

17 Eine, allerdings gelungene, Adaption ist die 1957 eingeweihte evangelische
Auferstehungskirche in Bonn-Venusberg des Architekten Denis Boniver; vgl. zu
Bartnings Originalbau: SToCk, Européischer Kirchenbau 2006 (wie Anm. 14), 118—
123; vgl. zu Bartning insgesamt: WERNER DURTH/WOLFGANG PEHNT/SANDRA WAG-
NER-CONZELMANN, Otto Bartning. Architekt einer sozialen Moderne, hg. Akademie
der Kiinste und Wiistenrot Stiftung, Darmstadt (Justus-von-Liebig-Verlag) 2017.

97



Albert Gerhards

Riume leisten kann und leistet, nach wie vor ein Alleinstellungsmerk-
mal.1

Das Wesen des Sakralen lésst sich an der Kategorie der Begegnung
festmachen: Im Sinne des Doppel- bzw. Dreifachgebotes geht es um Got-
tes-, Ndchsten- und Selbstbegegnung.!® Man konnte eine vierte Dimension
hinzuzéhlen: Der Raum selbst in seiner Materialitét bietet die leibliche
Voraussetzung fiir die drei Weisen der Begegnung. So ist die kosmische
Begegnung gewissermassen die Moglichkeitsbedingung fiir das Zusam-
menkommen der drei anderen Weisen der Begegnung. Letztlich griindet
dies im christlichen Verstindnis von Schopfung und Inkarnation.

Die Wiederentdeckung des Sakralraums

Soziologische Studien der jiingeren Zeit belegen, dass eine betrichtliche
Zahl von Menschen vor allem in der Urlaubszeit Kirchen aufsucht.? Da-
bei stehen die traditionellen Motive wie Gottesdienstbesuch oder stille
Anbetung eher an unterer Stelle. Oft werden freilich touristische Motive
vorgebracht, wo es moglicherweise doch um einiges mehr geht. Ahnlich
wie bei dem nun schon seit geraumer Zeit anhaltenden und stetig wachsen-
den Wallfahrtsphinomen handelt es sich auch hier um eine res mixta.
Offensichtlich schwingen bei touristischer Neugier Motive der Suche und
der Sehnsucht nach Verortung mit, derer sich die Betreffenden oft selbst
kaum bewusst sind. Wo ein entsprechendes Angebot vor Ort stattfindet,
etwa im Rahmen von Kirchenfiihrungen, stellen sich mitunter erstaunli-
che Wirkungen ein. Vielen ist dabei auch wichtig, dass die Kirchen wei-
terhin in religiosem Gebrauch sind. Erstaunlich ist in diesem Zusammen-
hang die inzwischen flichendeckend auch im evangelischen Bereich
anzutreffende Praxis, Moglichkeiten fiir das Entziinden von Kerzen vor-
zusehen. Auch unabhingig von touristischen Orten stellt sich also die Fra-
ge, ob das Bereithalten dieser Rdume, das heisst vor allem ihre Zuging-

18 Vgl. ALBERT GERHARDS, Wo Gott und Welt sich begegnen. Kirchenrdume
verstehen, Kevelaer (Butzon & Bercker) 2011.

19 Diese Klassifizierung geht auf Thomas Sternberg zuriick: vgl. THOMAS STERN-
BERG, Suche nach einer neuen Sakralitit? Uber den Kirchenraum und seine Bedeu-
tung, in: Dirk Ansorge/Christoph Ingenhoven/Jiirgen Overdiek (Hg.), Raumerfahrun-
gen. Raum und Transzendenz. Beitrige zum Gespréich zwischen Architektur, Philo-
sophie und Theologie, Miinster (Lit) 1999, 62-81.

20 Vgl. ANNA KOrs, Gesellschaftliche Bedeutung von Kirchenrdumen. Eine
raumsoziologische Studie zur Besucherperspektive, Wiesbaden (Springer VS) 2012.

98



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spiten Moderne»

lichkeit, nicht einen wesentlichen Faktor einer missionarischen Kirche
bzw. einer diakonischen Pastoral darstellt. Verschiedene Kirchenleitun-
gen haben in Handreichungen zum Thema «offene Kirchen» darauf auf-
merksam gemacht.?! In den vergangenen Jahrzehnten ist der Brauch, Kir-
chenrdume fiir etwas anderes als fiir die Feiern von Gemeindemessen zu
verwenden, weitgehend abhandengekommen. Andachten, und sei es nur
das schlichte Rosenkranzgebet, die visitatio des Allerheiligsten oder das
Verweilen vor einem Marienbild gehorten friither zur selbstverstindlichen
Praxis in Stadt und Land. Merkwiirdigerweise ist das Wissen um die Be-
deutung sakraler Raume fiir die Allgemeinheit bei vielen Nichtchristen
stiarker ausgeprégt als bei manchem Kirchensteuerzahler.

Die Frage, wo heute anzusetzen sei, um ein neues Verstidndnis fiir
Sakralriume zu gewinnen, ist moglicherweise schwieriger zu beantwor-
ten als noch zu Beginn des vorigen Jahrhunderts. Seinerzeit kamen be-
stimmte Stromungen zusammen: der Uberdruss an einer sich immer ober-
flachlicher und dekorativer gebiardenden Neugotik und die Befreiung vom
Dekor durch die Maximen der Moderne, etwa vom Bauhaus dargelegt.
Dem entsprach kirchlich eine Abkehr von einem Individualismus, wie er
letztlich durch die Philosophie des deutschen Idealismus formuliert wurde
und auf unterschiedliche Weise Auswirkungen auf Protestantismus und
Katholizismus gefunden hatte. Romano Guardini setzte dem sein be-
riithmtes Wort «Die Kirche erwacht in den Seelen» entgegen.22 Neue For-
men des Miteinanders, etwa auf Burg Rothenfels oder in Pfarreien wie
Klosterneuburg oder Leipzig, suchten und fanden entsprechende architek-
tonische und kiinstlerische Ausdrucksgestalten. Daraus erklért sich die
hohe Qualitét vieler Kirchenrdume vor allem der frithen Moderne, aber
auch noch im Anschluss an den Zweiten Weltkrieg. Erst im Laufe der
1960er-Jahre ging dieser Impetus mehr und mehr verloren. Das heutige
Problem ist also die zunehmende Diversifikation und die Tendenz, sich
individuelle Rdume zu schaffen, was der verbreiteten Ideologie der Mach-
barkeit entspricht. Architektur hat demgegeniiber etwas Statisches, Vor-

2l Vgl. dazu insgesamt: ALBERT GERHARDS, «Barmherzigkeit will ich, nicht Op-
fer» (Mt 9,13). Zur diakonischen Dimension des Kirchengebiudes, in: Benedikt Kra-
nemann/Thomas Sternberg/Walter Zahner (Hg.), Die diakonale Dimension der Litur-
gie, Freiburg i. Br. (Herder) 2006, 246-260.

22 Vgl. ALBERT GERHARDS, Universalitit und Partikularitit. Zum Stand der litur-
gischen Erneuerung 50 Jahre nach Sacrosanctum Concilium, in: Dirk Ansorge (Hg.),
Das Zweite Vatikanische Konzil. Impulse und Perspektiven, Miinster (Aschendorff)
2013, 351-374.

99



Albert Gerhards

gegebenes und Vereinheitlichendes. Zwar gibt es in der Architektur der
Gegenwart Bestrebungen und Versuche, diese Diastase zu iiberwinden —
das exzessive Bauen mit Glas ist ein Hinweis darauf. Dennoch wurden und
werden bis heute Kirchen, Oratorien, Rdume der Stille von hochster Qua-
litéit gebaut, die teilweise auch auf grosse Akzeptanz stossen.?3 Allerdings
handelt es sich, wie etwa bei der Bruder-Klaus-Kapelle von Peter Zumthor
in Mechernich-Wachendorf, in der Regel um ungewohnliche Riaume, die
in keine der klassischen Kategorien von Sakralrdumen passen.?* Es erwei-
sen sich gerade solche Bauten als attraktiv, die einen Gegenakzent zur
allgemeinen Tendenz setzen. Die Feldkapelle in der Eifel oder die aus
Lehm erbaute Friedenskirche in Berlin sind als Gegenpole zur Technolo-
giehorigkeit unserer Zeit interpretierbar. Sie verweisen auf etwas anderes,
das jenseits aller Komplexitédt unserer Lebenswelt die Wirklichkeit einer
Einheit und Urspriinglichkeit vermittelt, die sich niemals erzeugen lésst.
Dass die Asthetik des Weglassens, schliesslich die Asthetik der Leere,
heute durchaus «verstanden» werden kann, belegen selbst bestimmte In-
dustrieprodukte und Versandkaufhéuser. Romano Guardini brachte nach
seinem ersten Besuch der von seinem Freund Rudolf Schwarz 1930 erbau-
ten Fronleichnamskirche in Aachen seinen ersten Raumeindruck wie folgt
zu Papier: «Das ist nicht Leere, das ist Stille. Und in der Stille wohnt
Gott.»?

Gegenwelten

Die Chance der Kirchenrdume fiir unsere heutige Zeit liegt also darin,
dass in ihnen eine Gegenwelt erfahrbar wird, die moglicherweise mehr
Menschen suchen, als anhand von Umfrageergebnissen oder Steuerlisten
zu vermuten ist. Die Frage ist nur, ob und wie es ihnen vermittelt wird.
Erfreulicherweise gibt es auf diesem Gebiet seit geraumer Zeit grossere

23 Vgl. THoMAS ERNE/PETER Noss/CHRISTIAN BRACHT (Hg.), Open Spaces —
Rédume religioser und spiritueller Vielfalt, Kromsdorf/Weimar (Jonas Verlag) 2016.

24 Vgl. ALBERT GERHARDS, Die Bruder Klaus Kapelle in Mechernich-Wachen-
dorf, in: Diakonia. Internationale Zeitschrift fiir die Praxis der Kirche 45 (2014),
129-132.

25 RoMANO GUARDINI, Die neuerbaute Fronleichnamskirche in Aachen, in: Die
Schildgenossen 11 (1931) 266268, zitiert nach PEENT, Rudolf Schwarz (wie Anm. 16)
73; vgl. dazu: ALBERT GERHARDS, Aisthesis und Poiesis — Grundziige einer liturgi-
schen Asthetik, in: ders./Andreas Poschmann (Hg.), Liturgie und Asthetik, Trier
(Deutsches Liturgisches Institut) 2013, 12-27.

100



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spéten Moderne»

Anstrengungen auf katholischer wie auf evangelischer Seite sowie 6ku-
menischer Art, etwa die Kirchenraumpéddagogik.?6 Das Deutsche Liturgi-
sche Institut und verschiedene Partner bauen zurzeit ein interaktives Pro-
jekt «Strasse der Moderne» auf, mit dem die bedeutenden Kirchenrdume
des 20. Jahrhunderts erschlossen werden.?’ Entscheidend bei solchen Un-
ternehmungen ist freilich, dass die Kirchenrdume nicht als bloss museale
Objekte einer vergangenen Religion erscheinen. Es stellt sich also die Fra-
ge, wie die Verantwortlichen selbst ihre Rdume wahrnehmen, welchen
Umgang sie mit ihnen haben und wie sie diese weiterentwickeln. Es kann
z.B. kontraproduktiv sein, wenn man in einem Kirchenraum eine spekta-
kuldre Ausstellung einrichtet, dabei aber versdumt, den Raum vorher zu
kldren, und sei es nur, die als Rumpelkammer dienenden Ecken und Win-
kel zu rdumen. Dies zeigt, dass man zwar ein Gespiir fiir Events entwickelt
hat, das sich etwa in der Zunahme von Ausstellungen, Néchten der offenen
Kirchen usw. dussert, dass dem aber nicht eine wirkliche neue Wertschiit-
zung des Raumes in seinem tédglichen Gebrauch als Ort der Verkiindi-
gung, des Gebets und der Sakramentenfeier entspricht. Nur wenn beides
zusammenkommt, kann der Kirchenraum tatsidchlich zu einem Ort der
Begegnung werden.

Faktisch handelt es sich um eine reziproke Beziehung: Einerseits formt
die Liturgie den Raum, andererseits wird die Liturgie durch den Raum
geformt und muss dies auch.28 Daher stammt die besondere Aufmerksam-
keit, die man Jahrhunderte hindurch dem liturgischen Raum und seiner
Einrichtung gewidmet hat. Ein noch so guter Raum niitzt aber wenig,
wenn die darin stattfindenden Feiern ihm nicht entsprechen, wenn also die
Agierenden keine Sensibilitét fiir den Raum aufweisen, der ihr Verhalten
entsprechend priagen konnte. Damit ist das von Romano Guardini vor fast
einem Jahrhundert formulierte Programm der liturgischen Bildung nach
wie vor aktuell. Es geht weniger um die Vermittlung von Inhalten als um
die Befihigung zum «liturgischen Akt». Hier stand Guardini freilich

26 Vgl. Kim DE WILDT, Gotteshduser als Bildungsstitten. Eine komparative Feld-
forschung in der Sakralraumpédagogik, in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort
(wie Anm. 3), 93—118.

27 Vgl. ANjA BECKER-CHOUATI, Strasse der Moderne — Kirche(n) auf dem Weg,
in: Gerhards/De Wildt (Hg.), Der sakrale Ort (wie Anm. 3), 179-189.

28 Vgl. ALBERT GERHARDS, Der Kirchenraum als «Liturge». Anregungen zu ei-
nem anderen Dialog von Kunst und Kirche, in: Franz Kohlschein/Peter Wiinsche
(Hg.), Heiliger Raum. Architektur, Kunst und Liturgie in mittelalterlichen Kathedra-
len und Stiftskirchen, Miinster (Aschendorff) 1998, 225-242.

101



Albert Gerhards

selbst am Ende seines Lebens vor einem Ritsel, als er 1964 in einem be-
rithmten Brief an den damaligen Direktor des Liturgischen Instituts, Pra-
lat Johannes Wagner, die Frage stellte, wie denn die heiligen Geheimnisse
gefeiert werden miissen, damit der heutige Mensch mit seiner Wahrheit in
ihnen stehen konne.?? Diese vor einem halben Jahrhundert gestellte Frage
ist sicherlich heute nicht mit einem Satz und fiir alle christlichen Konfes-
sionen gleich zu beantworten. Dennoch gibt es zahlreiche positive Erfah-
rungen mit Rdumen, die Gemeinden buchstiblich auf den Weg gebracht
haben und auch dadurch wiederum Verdnderungen erfuhren. Wenn man
solche Rdume, die aus gelebter Spiritualitidt und Liturgie entstanden sind,
anderen offnet und erschliesst, dann werden sie vielleicht Befremdung
oder zumindest Alteritit erfahren. Bei entsprechender Begleitung sollte
dies aber nicht als Ausgrenzung erfahren werden, sondern als Lebens-
zeugnis und als Kultur, die eine Bereicherung fiir die gesamte Gesell-
schaft darstellt und andere einlidt, ohne sie zu vereinnahmen.

Altkatholischer Kirchenbau im 21. Jahrhundert

Auf der 44. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz 2016
wurden drei Kirchbauprojekte prisentiert®, die auf je eigene Weise exem-
plarischen Charakter haben. Dies mag damit zusammenhéngen, dass die
Situation einer wachsenden Minderheitskirche grundlegend verschieden
ist von der schrumpfender ehemaliger Volkskirchen. Dabei spielen ekkle-
siologische und 6konomische Faktoren eine Rolle. Herrscht bei den Altka-
tholiken wachsender Bedarf an Gebéduden vor, so geht es bei den beiden
grossen Kirchen in Deutschland vor allem um die Reduktion von Uberka-
pazititen, insbesondere von nicht mehr benétigten Kirchengebduden.
Dies kam im Vorigen bereits zur Sprache. Im Folgenden sollen die drei
Projekte vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen kurz skizziert und
bewertet werden. Der Leitgedanke dabei ist das Thema der Theologen-
konferenz: «Den Glauben weitergeben.»

29 Vgl. ALBERT GERHARDS, Romano Guardini als Prophet des Liturgischen. Eine
Riickbesinnung in postmoderner Zeit, in: Hermann Josef Schuster (Hg.), Guardini
weiterdenken, Berlin (Dreieck-Verlag der Guardini-Stiftung) 1993, 140-153; wieder
abgedruckt in: ALBERT GERHARDS, Erneuerung kirchlichen Lebens aus dem Gottes-
dienst. Beitrige zur Reform der Liturgie, Stuttgart (Kohlhammer) 2012, 41-48.

30 Vgl. dazu die Berichte von Oliver Kaiser (iiber St. Maria Angelica, Hannover),
Remco Robinson (iiber St. Augustinus in Middelburg) und Florian Bosch (iiber die
Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg) in dieser Ausgabe der IKZ, S. 113-118.

102



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spiten Moderne»

Am augenfilligsten ist das Konzept der Glaubensweitergabe wohl in
der 2010 fertig gestellten altkatholischen Pfarrkirche in Hannover reali-
siert. Statt eine aufgegebene romisch-katholische oder evangelische Kir-
che zu libernehmen, hatte man sich fiir einen Neubau neben einem 2003
erworbenen ehemaligen evangelischen Pfarrhaus entschieden. Unter an-
derem spielten dabei inhaltliche Akzente eine Rolle, wie Pfarrer Oliver
Kaiser schreibt:

Eine solche Akzentsetzung ist durch das Taufbecken geschehen, das in Gros-
se und Form an die Gestaltung der Piscina in friihchristlichen Baptisterien
ankniipft. Es bricht damit aus dem Rahmen des bisher im altkatholischen
Bistum Ublichen aus, denn die Regel ist ein Taufstein oder Taufbecken, an
dem die Taufe durch Ubergiessen gespendet wird.3!

Die Positionierung des Taufbeckens im Westen in Eingangsnéihe und
die damit verbundene konsequente Orientierung der Kirche erforderten
die Verlagerung des Eingangs an die Riickseite, eine «unpraktische Ver-
ausgabung», die der konsequenten, von der Liturgie her entworfenen Lo-
gik des Raums entspricht. Pfarrer Oliver Kaiser schildert die Erfahrungen
wihrend der ersten Osternacht in der noch nicht ganz fertig gestellten
Kirche im Jahr 2010. Die Wahl eines fiir die Ganzkdrpertaufe geeigneten
Taufbeckens nach altsyrischem Vorbild fusst auf einer in den letzten Jahr-
zehnten erreichten 6kumenischen Konvergenz, die die Taufe als gemein-
sames Fundament in den Blickpunkt riickt und den Katechumenat der
Alten Kirche als Orientierungspunkt fiir das Christwerden in der heutigen
Gesellschaft ansieht. So entstand etwa in der Christophorus-Kirche in
Westerland auf Sylt ein Kirchenraum mit einem zentralen Taufbecken.32
Mit dieser Akzentuierung des liturgischen Feierraums profiliert sich die
altkatholische Gemeinde unter den zahlreichen anderen christlichen Ge-
meinden der Stadt, wie Kaiser bemerkt. Dies geschehe aber nicht durch
die Abgrenzung von anderen Konfessionen, «sondern durch die Wieder-

31 OL1vER KAISER, Taufe neu erleben. Akzentsetzung eines alt-katholischen Kir-
chenneubaus in Hannover, in: Angela Berlis/David Pliiss/Christian Walti (Hg.), Got-
tesdienstKunst, Ziirich (TVZ) 2012, 119-127, hier 119.

32 Vgl. DIETER BAUMEWERD, Der Communio-Raum am Beispiel der St. Christo-
phorus Kirche in Westerland auf Sylt, in: Albert Gerhards/Thomas Sternberg/Walter
Zahner (Hg.), Communio-Riume. Auf der Suche nach der angemessenen Raumge-
stalt katholischer Liturgie, Regensburg (Schnell und Steiner) 2003, 142-146.

103



Albert Gerhards

belebung einer Praxis, die zum gemeinsamen Erbe aller Kirchen gehort
und damit letztlich verbindet.»?

Dieser Kirchenraum, der fiir eine konkrete Gemeinde konzipiert ist,
hat gleichwohl eine die Konfessionsgrenzen sprengende Dimension, die
weit in die Gesellschaft insgesamt hineinreicht. Wer sich auf seine ele-
mentare Symbolik einlésst, wird viel iiber die Identitit der Christen erfah-
ren sowie iiber den Weg des Christwerdens, zu dem der Kirchenraum
einlddt, ohne aber zu vereinnahmen.

Das zweite Beispiel eines Neubaus einer altkatholischen Kirche ist die
Apostelin-Junia-Kirche der altkatholischen Gemeinde Augsburg, die 2012
eingeweiht wurde. Nach 118 Jahren hat die Gemeinde zum ersten Mal ein
eigenes Gemeindezentrum mit einem Kirchenraum. Das in Holzbauweise
erstellte Gemeindezentrum erhielt 2016 aufgrund der biologischen Bau-
weise und der beeindruckenden Architektur einen Architekturpreis. Im
Unterschied zum ersten Beispiel ist der Augsburger Raum ein leerer Ku-
bus, in dem sich die Gemeinde auf vielfiltige Weise versammeln kann.
Die liturgischen Orte sind wie auch die Bestuhlung variabel. Auf der
Homepage der Pfarrgemeinde, die die Entstehung der Kirche dokumen-
tiert, heisst es zu Beginn der Planungsphase programmatisch:

Wir bauen eine Kirche, damit noch viele Menschen mit und nach uns ihre
jeweiligen Fihigkeiten in die Gemeinde einbringen und diese weiter aufbauen
konnen. Wir bauen eine Kirche, damit wir und viele, die nach uns kommen,
gemeinsam Gott als den Gott des Lebens feiern kénnen, damit Raum fiir
Gottesdienst und Begegnung geschaffen werden kann. Kurz: wir bauen Le-
bensraum.34

Ahnlich wie die von dem sterreichischen Kiinstler Leo Zogmayer
neugestaltete romisch-katholische Pfarrkirche Maria Geburt in Aschaf-
fenburg3’ inspiriert der Augsburger Raum zu eindrucksvollen liturgischen
Inszenierungen, die traditionelle und innovative Elemente miteinander
verbinden. Aufgrund seiner Variabilitit bietet er Moglichkeiten vielfalti-
ger Formen der Versammlung und des Feierns, wobei der sakrale Charak-

33 KAISER, Taufe (wie Anm. 31), 127.

3 Siehe www.alt-katholisch.de/gemeinden/gemeinden/gemeinde-augsburg.html
(abgerufen am 8.4.2017).

35 Vgl. Markus KrauTH (Hg.), Raumlichtung. Die Neugestaltung der Kirche
Maria Geburt in Aschaffenburg 1999, Miinster (Lit) 2000; EDELTRAUD ARBES u. a.
(Hg.), laetitia vacui = Nichts als Freude, hg. Katholische Kirchengemeinde Maria
Geburt Aschaffenburg, Lindenberg im Allgidu (Kunstverlag Fink) 2009.

104



Glaubensvollzug und Kirchenbau in der «spiten Moderne»

ter keineswegs ein Hindernis darstellt, soweit die darin stattfindenden
Vollziige tatsdchlich dem Leben dienen.

Das dritte Beispiel betraf zwar «nur» die liturgische Neueinrichtung
einer vorhandenen Kirche, stand den vorgestellten Neubauten aber in Be-
zug auf Innovation und theologische Reflexion in nichts nach. Es handelte
sich um die von der lutherischen Kirche iibernommene, denkmalgeschiitz-
te Kirche St. Augustinus in Middelburg (Zeeland) an der niederléindischen
Kiiste. Bei der Ubernahme stand die Frage im Mittelpunkt, wie sich die
altkatholische Gemeinde im stark lutherisch geprigten Raum auf ihre
Weise einrichten konnte. Der Kirchenraum wurde beherrscht durch die
typische Trias Altar, Kanzel und Orgel, an der Stirnwand iibereinander
angebracht.

Die Bénke der Gemeinde fiillten den Saalbau an den Wénden entlang
und in Zweierreihe vom Eingang bis zum Altarraum. In einem Klirungs-
prozess einigte man sich auf folgende Kriterien: offene Kommunikation,
Gemeinschaftsgefiihl, Verbundenheit mit der Alten Kirche (Orientie-
rung), Respekt vor dem urspriinglichen Zustand des Gebiudes. Nach der
aufwendigen Restaurierung des Fussbodens wurde der Raum mit neuen
liturgischen Objekten bestiickt, die auf der Mittelachse variabel angeord-
net sind. Offensichtlich ist es der Gemeinde gelungen, bei allem Vorgege-
benen einen stimmigen Communio-Raum zu entwickeln. Auch dieser
Raum ist primir auf die Bediirfnisse und Wiinsche der Gemeinde bezo-
gen, atmet aber eine Offenheit, die auch fiir Nichtmitglieder einladend
sein kann. Die Neuordnung entspricht der Erklérung der 44. Internationa-
len Altkatholischen Theologenkonferenz, wo es heisst:

Als Stdrke und zugleich als Herausforderung altkatholischer Ekklesiologie
und Theologie erwies sich, dass sie grundsitzlich von der eucharistischen
Gemeinschaft her denkt. Kennzeichnend fiir eine derartige Gemeinschaft ist,
dass sie in ihrem Feiern, Dienen und Bezeugen iiber die eigenen Grenzen hi-
naus wirkt.36

Das aber entspricht der eingangs zitierten Oration: denn sooft wir die
Geddchtnisfeier dieses Opfers begehen, vollzieht sich an uns das Werk der
Erlosung.

% 8.0.,8.73.

105



Albert Gerhards

Albert Gerhards (geb. 1951 in Viersen D), Prof. Dr. theol., studierte Theolo-
gie in Innsbruck, Rom und Trier. 1976 erfolgte die Priesterweihe, nach dem
Lizentiat 1977 in Rom schloss sich das Promotionsstudium in Trier bei Bal-
thasar Fischer an, dessen Assistent er 1979-1981 war. Wihrenddessen war
er zundchst in der Seelsorge in Heimbach/Eifel tdtig, nach der Promotion
1982 in Monchengladbach-Rheindahlen. 1984 erfolgte der Ruf auf die Pro-
fessur fiir Liturgiewissenschaft an der Katholisch-Theologischen Fakultdt
der Universitidt Bochum, 1989 der Ruf an die Katholisch-Theologische Fa-
kultdt der Universitdt Bonn. Seit 2005 ist er stellv. Sprecher des Bonner Zen-
trums fiir Religion und Gesellschaft (ZERG). 1985-1996 war er Leiter der
Arbeitsgruppe fiir kirchliche Architektur und sakrale Kunst der Deutschen
Bischofskonferenz (AKASK), 1991-2001 Berater der Liturgickommission
der Deutschen Bischofskonferenz und 2007-2016 Berater der Unterkommis-
sion «Religiose Beziehungen zum Judentum». Seit 1989 ist er Mitglied des
Okumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theologen.

Adresse: Universitdt Bonn, Seminar fiir Liturgiewissenschafft,
Am Hof 1, D-53113 Bonn, Homepage: https://www.liturgie.uni-bonn.de/
E-Mail: a.gerhards@uni-bonn.de

Summary

Sacral spaces have been a topic for recent discussion in several respects. Contra-
dictory tendencies can be observed: on the one hand there is a continuing interest
among the general public, especially in churches of aesthetic importance, while
on the other hand the congregations of the two major denominations in Germany
are increasingly abandoning their church buildings. In addition to economic con-
straints, there is often a lack of understanding for the sacral buildings, which have
a significance extending far beyond the Christian community. In contrast, an
impressive example of three projects for church building and reconstruction was
presented at the 44% International Old Catholic Theologians’ Conference in
Neustadt/W. in 2016. The thinking behind these is to show equal appreciation of
the space as it is used for liturgical celebration and in its openness towards socie-
ty at large. This chimes with the interdenominational search for a new theological
understanding of “sacral”, which expresses identity and variance alike. From this
viewpoint, churches are becoming meeting places not only for the local commu-
nity, but also for the ecumenical community and for dialogue with other religions
and with civil society. In this respect, the church building projects of the Old
Catholic Church can be regarded as exemplary and paradigmatic for the develop-
ment of sacral architecture in Central Europe.

106



	Glaubensvollzug und Kirchenbau in der "späten Moderne" : Reflexionen aufgrund einiger altkatholischer Projekte

