Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 2

Artikel: Goldener Kéafig mit offener Tur : seelsorgerliche, diakonische und
missionarische Herausforderungen fir die altkatholische Ekklesiologie

Autor: Ploeger, Mattijs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Goldener Kiifig mit offener Tiir. Seelsorgerliche,
diakonische und missionarische Herausforderungen
fiir die altkatholische Ekklesiologie

Mattijs Ploeger

1. Altkatholische Ekklesiologie!
1.1 Eine altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie

Es gibt so etwas wie eine altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie. Sie
ist eine episkopal-synodale Lokal- oder Ortskirchenekklesiologie und ei-
ne um Taufe und Eucharistie kreisende, sogenannte «eucharistische Ek-
klesiologie». Diese altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie hat sich
im Laufe des 20. Jahrhunderts aus unterschiedlichen Bausteinen gebildet,
hauptsédchlich aus dem «ekklesiologischen Jansenismus», aus der altka-
tholischen Bewegung, aus der 6kumenisch-theologischen Denkrichtung
von «Faith and Order» und aus Impulsen orthodoxer Theologie.

Es konnte als eine kithne Behauptung empfunden werden, dass einer
bestimmten Art altkatholischer Theologie das Epitheton «Mainstream»
verliehen wird.2 Auch konnte es als Beispiel einer «invention of tradition»
aufgefasst werden, wenn eine altkatholisch-theologische Genealogie die
franzosischen theologischen Einfliisse aus dem 18. Jahrhundert, die
deutschsprachigen theologischen Einfliisse aus dem 19. Jahrhundert und
die dkumenisch-theologischen Einfliisse aus dem 20. Jahrhundert nahtlos
in einer heutigen altkatholischen «Mainstream»-Ekklesiologie zusam-

I Diesem Beitrag liegt mein Referat zum Thema «Seelsorge jenseits der Ge-
meinde — eine Herausforderung fiir altkatholisches Kirchenverstindnis?» an der
45. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz, Neustadt/W. am 30. Au-
gust 2016 zugrunde. Prof. Dr. Angela Berlis (Bern) und Prof. Dr. Andreas Krebs
(Bonn) danke ich fiir die inhaltliche und sprachliche Beratung.

2 Jch iibernehme den Ausdruck «Mainstream» von UrRs vON ARX, The Old Ca-
tholic Churches of the Union of Utrecht, in: Paul Avis (Hg.), The Christian Church:
An Introduction to the Major Traditions, London (SPCK) 2002, 157-185, hier 160:
Die Annidherung zwischen den niederldndischen und den deutschsprachigen Altka-
tholiken und ihren theologischen Ansitzen «was completed by the mid-1920s and
resulted in what I would call the Old Catholic mainstream theology manifesting a
marked closeness to Anglican and Orthodox ecclesiology».

74 IKZ 107 (2017) Seiten 74-89



Goldener Kiifig mit offener Tiir

menfliessen ldsst.3 Es ist nicht bedauerlich, sondern vielmehr interessant,
dass die sehr unterschiedlichen Traditionsstringe, die in den heutigen alt-
katholischen Kirchen zusammenkommen, immer noch etwas Eigenstin-
diges und nicht einfach zu Harmonisierendes einbringen.* Die theologi-
schen, spirituellen, kirchenrechtlichen und liturgischen Unterschiede
zwischen und innerhalb der altkatholischen Kirchen sind fast immer von
einem dieser Traditionsstringe her zu erkldren und deshalb als «legitim
altkatholisch» zu deuten. Es besteht keine Notwendigkeit, einen der histo-
rischen Stringe oder einen der heutigen Akzente als den «eigentlich» alt-
katholischen zu dekretieren.

Dieser Respekt fiir historisch und theologisch erklidrbare Unterschiede
bedeutet jedoch nicht, dass die altkatholische Identitét keinen roten Faden
aufweisen wiirde und sollte. Ein wichtiger roter Faden ist die Ekklesiolo-
gie. Theologie und Praxis der altkatholischen Kirchen der Utrechter Uni-
on konvergieren in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts tatséchlich
in einer episkopal-synodalen, eucharistischen Ortskirchenekklesiologie.
Darauf ldsst sich aus vielen Publikationen altkatholischer Theologen
schliessen,® aus bilateralen Dialogtexten® und aus kirchlichen Dokumen-

3 Vgl. z.B. Urs voN ArX, Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven einer
christkatholischen Antwort, in: Wolfgang W. Miiller (Hg.), Katholizitéit — Eine oku-
menische Chance, Ziirich (TVZ) 2006, 147-186, vor allem 155-170 (Altkatholische
Zeugnisse zum Verstdndnis der Rede von der Katholizitdt der Kirche); MATTIIS
PLOEGER, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a Liturgical Ecclesiolo-
gy, Groningen (Liturgisch Instituut) 2008, 161-233 («A Unity in a Given Place around
a Bishop with the Eucharist at its Center»: Old Catholic Contributions to a Liturgical
Ecclesiology).

4 Vgl. MATTUS PLOEGER, The Churches of the Union of Utrecht in an Ecumeni-
cal Context, in: IKZ 105 (2015) 31-36.

5> Fiir bibliographische Hinweise vgl. z. B. PLOEGER, Celebrating Church (wie
Anm. 3), 161-233.

6 Urs voN ArX (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtaus-
gabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
franzosischer und englischer chrsetzung, Bern (Stimpfli) 1989; Kirche und Kir-
chengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Katholisch — Altkatholi-
schen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) — Frankfurt a. M. (Lembeck) 2009;
Utrecht and Uppsala on the way to communion: Report from the official dialogue
between the Old Catholic Churches of the Union of Utrecht and the Church of Sweden
(2013, www.utrechter-union.org/fman/258.pdf); Statements der Dialogkommission
mit der Mar Thoma Syrian Church (2011-2014, www.utrechter-union.org/pagina/399/
die_mar_thoma_syrian_Church, zuletzt besucht am 11.4.2017).

2



Mattijs Ploeger

ten wie der ekklesiologischen Priambel des Statuts der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz.”

Im 20. Jahrhundert, dem «Jahrhundert der Okumene», hat die altka-
tholische Ekklesiologie viel Beifall gefunden. Multilateral kann man fest-
stellen, dass diese Ekklesiologie weitgehend kongenial mit der ekklesiolo-
gischen Denklinie von «Faith and Order» verlduft. Bilateral wird die
altkatholische Ekklesiologie von Anglikanern und Orthodoxen, manch-
mal auch von Romisch-Katholischen und Protestanten als hochstehend
betrachtet.

1.2 Die altkatholische Ekklesiologie: ein goldener Kiifig?

Gleichzeitig ist einzurdumen, dass die altkatholische Ekklesiologie gele-
gentlich an ihre Grenzen stdsst. Ich denke dabei vor allem an die seelsor-
gerliche, diakonische, missionarische und 6kumenische Prisenz der alt-
katholischen Kirche ausserhalb der iiberlieferten kirchlichen Strukturen.
So kann man diese Ekklesiologie manchmal als einen goldenen Kifig
empfinden. Wir haben die beste Ekklesiologie, aber wir kommen damit
nicht voran!

Die Losung dieses Problems sehe ich nicht darin, dass wir unsere Ek-
klesiologie verdndern oder sie grundsitzlich relativieren miissten. Die alt-
katholische Ekklesiologie ist sowohl nach innen als auch nach aussen gut
und wichtig. Nach innen kénnte man mit Recht fragen, ob es ohne diese
Ekklesiologie iiberhaupt eine theologische Begriindung der Sonderexis-
tenz der altkatholischen Kirchen gidbe, nach aussen, wie es je eine verein-
te Kirche geben kann, wenn nicht auf den Grundlagen, die unter anderem
von der altkatholischen Ekklesiologie bevorzugt werden.?

Dennoch mdchte ich das Problem nicht verharmlosen, dass die altka-
tholische Ekklesiologie oft so konsistent ist, dass sie eine in sich geschlos-
sene Grosse darstellt, die zwar bewundert wird, mit der man aber ausser-
halb der iiblichen Kirchenstrukturen wenig anfangen kann. Im Hinblick
auf die Offenheit der altkatholischen Kirche dafiir, dass sie auch ausser-

7 URs VON ARX/MAJA WEYERMANN (Hg.), Statut der Internationalen Altkatho-
lischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fiinf Sprachen, Bern (Stampf-
1i) 2001, 12-15.

8 Niheres dazu in: MATTIS PLOEGER, Zwischen Notkirche und Ortskirche.
Uber die altkatholische Ekklesiologie in der heutigen kumenischen Situation, in:
IKZ 106 (2016) 180-195.

76



Goldener Kifig mit offener Tiir

halb ihrer iiberlieferten Strukturen présent sei, mochte ich im Folgenden
einige Probleme und ihre modglichen Losungen besprechen.

2. Kirchengemeinschaft als Sakramentsgemeinschaft:
Grenzen und Ausblicke

2.1 Taufe, Kommunion und Kirchengemeinschaft:
Akzeptanz der kleineren Anomalie

Ein bekanntes Beispiel dafiir, dass die altkatholische Ekklesiologie
manchmal an ihre Grenzen stosst, ist die Zulassung oder Einladung von
Getauften zur Kommunion, die (noch) nicht mit der altkatholischen Kir-
che in voller Kirchengemeinschaft leben. Aus gutem Grund geht die alt-
katholische «Mainstream»-Ekklesiologie davon aus, dass Kirche und eu-
charistische Gemeinschaft synonym sind. Sie setzt aber auch voraus, dass
Taufe und Firmung die Initiation in die eucharistische Gemeinschaft sind.
Die Tatsache, dass die Taufe von Menschen anerkannt wird, mit denen
man (noch) nicht in voller Kirchengemeinschaft lebt,? ist folglich eine Si-
tuation der Anomalie, fiir die unsere — hauptsichlich altkirchliche — Ek-
klesiologie keine Losung hat.10

Die altkatholische Praxis, bei der Kommunion niemanden zuriickzu-
weisen, mochte ich damit begriinden, dass wir von zwei Anomalien die
kleinere wihlen.!! Die Kommunion mit Menschen zu teilen, mit denen wir

9 Die Frage ist jedoch, was mit «Taufe» gemeint ist und was mit der Taufaner-
kennung genau «anerkannt» wird; vgl. UrRS vON ARX, Taufanerkennung und Kirchen-
gemeinschaft. Kann und muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf
zur Reform der Taufpraxis, in: OR 59 (2010) 60-86.

10 Auch die romisch-katholische Kirche mit ihrem terminologischen Unter-
schied zwischen «Kirchen» und «kirchlichen Gemeinschaften» erkennt dieses Prob-
lem an, weil der Ausdruck «kirchliche Gemeinschaften» (communitates ecclesiales)
diesen Gemeinschaften zwar nicht die Bezeichnung «Kirche», jedoch einen «kirchli-
chen» Charakter zuspricht.

11 Das Wort «Anomalie» wird hier nur auf der Ebene des theologischen Gedan-
kengangs benutzt (es bezieht sich auf eine logisch-theologisch nicht definitiv be-
griindbare Zwischenlésung). Damit werden ausdriicklich keine «moralischen» Unter-
tone (etwa im Sinne von «unerlaubt» oder «unerwiinscht») verbunden. Der Vorschlag,
den Andreas Krebs in seiner Response zu meinem Vortrag wihrend der Theologen-
konferenz machte, «Anomalie» durch «Gebrochenheit» zu ersetzen, ist mit meinem
Gedankengang zu vereinbaren, weil ich die «kleinere Anomalie» faktisch zur Regel
gemacht habe (eine Regel, die man machen muss, weil es die Gebrochenheit gibt). Der
Vorschlag geht mir aber doch zu sehr in die Richtung einer theologischen Akzeptanz

77



Mattijs Ploeger

(noch) nicht in voller Kirchengemeinschaft leben, ist eine Anomalie. Im
Kontext des altkatholischen Denkens wire es nicht richtig, diese Anoma-
lie zu verneinen oder zu vertuschen, und es wire theologisch unmdéglich,
diese Anomalie zu 16sen, denn dann wiirden die Grundprinzipien altka-
tholischer Ekklesiologie aufgegeben.!? Getauften Mitchristen die Kom-
munion zu verweigern wire aber, ebenfalls im Kontext des altkatholi-
schen Denkens, eine grossere Anomalie. Die Zulassung zur Kommunion
auf die Mitglieder der eigenen Denomination zu beschrinken, wire zwar
eine Losung der Anomalie. Diese wire aber mit dem altkatholischen Ver-
stindnis von Taufe und von Okumene schwer zu vereinbaren.! Die prak-
tische Losung in der altkatholischen Kirche — die als Anwendung des
Oikonomia-Prinzips gedeutet werden kann —ist, die kleinere Anomalie zu
akzeptieren, um die grossere zu vermeiden.#

Die Zulassung (nicht notwendigerweise die Einladung) zur Kommu-
nion von Getauften aus Kirchen, mit denen (noch) keine Kirchengemein-
schaft unterhalten wird, ist mit der Akzeptanz der kleineren Anomalie
zwar theoretisch immer noch eine Anomalie, faktisch aber zur Regel ge-
worden. Damit gehe ich einen Schritt weiter, als es die klassische altkatho-
lische Ekklesiologie fiir moglich hilt. Es ist aber ein Schritt, der unsere
langjdhrige Praxis theologisch erkldren und bestétigen kann und zugleich
innerhalb des altkatholischen ekklesiologischen Denkhorizonts bleibt.
Wesentlich fiir diesen Schritt ist, sich — logisch-theologisch, nicht mora-
lisch — des anomalen Charakters bewusst zu bleiben. Altkatholiken haben
das Prinzip der eucharistischen Ekklesiologie nicht aufgegeben und haben

der empirischen Situation der gespalteten Christenheit, da der Begriff «Gebrochen-
heit» eine theologische Erkldrung bietet und damit die Anomalie theologisch aufhebt.
Herwig Aldenhoven hat iiberzeugend aufgezeigt, dass die Frage der Interkommunion
zwar praktisch-pastoral, aber nicht theoretisch-theologisch geldst werden kann und
darf. Vgl. HERWIG ALDENHOVEN, Einladung zur Eucharistie — Eucharistiegemein-
schaft — Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 257-265. Die Verwendung des Be-
griffs «cAnomalie» in diesem Kontext sowie die Aufforderung, «die kleinere Anoma-
lie» zu wihlen, entnehme ich GEOFFREY WAINWRIGHT, The Ecumenical Moment:
Crisis and Opportunity for the Church, Grand Rapids (Eerdmans) 1983, 93f.

12 Vgl. ALDENHOVEN, Einladung zur Eucharistie (wie Anm. 11).

13 Vgl. CHRISTIAN OEYEN, Einladung zur Eucharistie — eucharistische Gemein-
schaft — Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 236-256.

14 Vgl. MAaTTUS PLOEGER, Eucharistie, Amt und Kirche — gemeinsame und un-
terschiedliche Perspektiven. Altkatholische Uberlegungen zum 25-Jahr-Jubilidum der
EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23—41; PLOEGER, Celebrating Church
(wie Anm. 3), 485-488.

78



Goldener Kiifig mit offener Tiir

kein «offenes» Abendmahl und keine Interkommunion.!S Sie suchen nur
verniinftig mit einer anomalen Situation umzugehen, die sich nicht ohne
weiteres verdndern ldsst: die bestehende Spaltung der Christenheit, also
die Tatsache, dass man einander die Taufe und damit das Christsein zuer-
kennt und trotzdem miteinander (noch) nicht eine Kirche ist.

2.2 Ausweitung der Kommunionspraxis auf andere Bereiche

Bin ich jetzt schon einen Schritt weiter als die klassische altkatholische
Ekklesiologie gegangen, so wage ich im Folgenden einen weiteren, indem
ich vorschlage, unsere Kommunionspraxis, inklusive ihrer sorgféltigen
theologischen Begriindung, auf andere Bereiche der Sakramentsspendung
und des kirchlichen Lebens auszuweiten.

So lasst sich zum Beispiel erkldren, wie es moglich ist, dass altkatho-
lische Priesterinnen und Priester — auch sakramental — in der Seelsorge im
Krankenhaus, im Gefédngnis, in der Armee, am Flughafen usw. tétig sind,
auch wenn es dort nur wenige oder gar keine Altkatholiken gibt. Weil man
davon ausgehen muss, dass nicht nur Bischofe, sondern auch Priesterinnen
und Priester keine «Vaganten» sein diirfen, steht fest, dass die Ausiibung
des priesterlichen Dienstes in der kategorialen Seelsorge immer eine alt-
katholische Amtsausiibung ist, zugunsten von Getauften, mit denen wir
(noch) nicht in voller Kirchengemeinschaft leben. Die Tatsache, dass viele
altkatholische Geistliche haupt- oder nebenberuflich in der kategorialen
Seelsorge titig sind, ist also ekklesiologisch als eine Ausweitung des Prin-
zips unserer Kommunionspendung zu verstehen.

Diese Denkbewegung macht deutlich, dass es mit der altkatholischen
Ekklesiologie gut zu vereinbaren ist, wenn die altkatholische Kirche gele-
gentlich iiber ihre Kirchenmauern hinaus schaut und handelt. Schlecht zu
vereinbaren wire es, wenn solche scheinbar aussergemeindlichen oder
ausserkirchlichen Aktivitdten nicht ekklesiologisch eingeordnet werden
konnten. Denn es ist in der altkatholischen Ekklesiologie, Amts- und
Sakramentslehre nicht denkbar, dass sich kirchliche, priesterliche, sakra-
mentale, liturgische Handlungen — theologisch gesprochen — ausserhalb
der kirchlichen Gemeinschaft vollziehen. Dann wiren diese Priesterinnen

15 Vgl. SiGISBERT KRAFT, Was heisst Einladung? Zur Kritik an der evangelisch/
alt-katholischen Abendmahlsvereinbarung, in: ders., Danksagung. Gesammelte Auf-
sitze zur Liturgie, hg. von Matthias Ring und Florian Gross, Bonn (Alt-Katholischer
Bistumsverlag) 2015, 207-213.

79



Mattijs Ploeger

und Priester und ihre Handlungen tatsidchlich dem Vagantentum zuzuord-
nen. Alles was priesterlich, sakramental oder liturgisch ist, ist auch kirch-
lich und deshalb auch kirchlich eingebunden. Dass man in der kategoria-
len Seelsorge diese Kirche nicht konkret sieht und dass die Verbindungen
manchmal etwas locker sind, beeintrichtigt das Prinzip nicht.

Man konnte dieses kirchliche Eingebundensein von scheinbar wenig
kirchlichen Aktivititen mit Folgendem vergleichen: Im Theologenstreit
zwischen universalkirchlichen und lokalkirchlichen Ekklesiologien be-
gegnet man der Frage, wie man zu Missionaren steht — wie z. B. zu Paulus,
aber auch zu missionarischen Aktivititen in der heutigen Zeit. Ein univer-
salkirchlich denkender Ekklesiologe wiirde sagen, dass Paulus ein univer-
salkirchlicher Apostel war. Er stiftete zwar lokale Kirchen, war selbst je-
doch ein ungebundener Diener der Universalkirche. Ein lokalkirchlich
denkender Ekklesiologe betrachtet dagegen Paulus als einen von der Lo-
kalkirche in Jerusalem oder Antiochien gesandten Missionar!® Denkt
man wie die altkatholische Ekklesiologie grundsitzlich von der Lokal-
kirche her, wird alles, was in der Kirche — auch in der Universalkirche —
geschieht, als aus einer konkreten Ortskirche stammend und in eine kon-
krete Ortskirche eingebunden interpretiert werden. Ein anderes Beispiel
ist die Funktion des Papstes, die prinzipiell mit seinem lokalkirchlichen
Amt als Bischof des Bistums Rom verbunden ist.

Altkatholische Ekklesiologie denkt alle Aktivitédten, die scheinbar aus-
serhalb der Kirche organisiert werden, immer in eine konkrete Ortskirche,
d.h. in ein altkatholisches Bistum oder auch in eine altkatholische Ge-
meinde eingebunden. Diese Anbindung kann scheinbar locker sein, wenn
zum Beispiel eine Priesterin als Krankenhausseelsorgerin arbeitet. Ihre
gesamte Arbeit ist in jedem Fall die einer altkatholischen Priesterin eines
altkatholischen Bistums. Die Einbindung kann auch konkreter sein, etwa
wenn eine Pfarrgemeinde vor Ort ein diakonisches Projekt gestaltet.
Hauptsache ist, dass einerseits alle Arbeit in die Ortskirche eingebunden
ist und dass andererseits die grundsitzliche Eingebundenheit in die
Ortskirche die Kirche keineswegs daran hindert, in die Offentlichkeit zu
treten.

16 Vgl. NICOLAS AFANASSIEFF, L’Eglise du Saint-Esprit, Paris (Cerf) 1975,
138.162.250.263.

30



Goldener Kiifig mit offener Tiir

3. Die Eucharistie als zentrifugales Zentrum der Ekklesiologie
3.1 Die altkatholische Ekklesiologie: eine eucharistische Ekklesiologie

In einer eucharistischen Ekklesiologie wird die Eucharistie nicht nur als
konkrete liturgische Feier, sondern vor allem als Paradigma betrachtet.
Die Eucharistie ist sozusagen das «heuristische Modell» fiir alles, was die
Kirche auch ausserhalb der Eucharistie ist und bedeutet.

Eine eucharistische Ekklesiologie behauptet also nicht, dass die Kir-
che eigentlich nur besteht, wenn sie Eucharistie feiert, oder dass die Eu-
charistiefeier die einzig wichtige kirchliche Aktivitét sei. Dennoch spielt
die konkrete liturgische Feier der Eucharistie an Sonn- und Festtagen in
einer eucharistischen Ekklesiologie eine wichtige Rolle. In der Kirche ist
die Eucharistiefeier wie das Herz, das das Blut in alle Glieder des Korpers
pumpt. So wie es beim Kreislauf nicht nur um das Herz geht, sondern um
den ganzen Korper, so geht es in der eucharistischen Ekklesiologie nicht
nur um die Eucharistie, sondern um alle Aspekte der Kirche, die jedoch
alle von der Eucharistie her und auf die Eucharistie hin zu deuten sind.!”

In der altkatholischen Kirche wird sich dieser ekklesiologische Aus-
gangspunkt mehr oder weniger in der Empfindung der Gemeindemitglie-
der und der Geistlichen widerspiegeln. In vielen Gemeinden ist die Eucha-
ristiefeier zwar nicht das einzige, was die Kirche zu tun hat, wohl aber das
Herz des kirchlichen Lebens. Schwerer erkennbar wird dies, wenn es um
seelsorgerliche, diakonische oder missionarische Projekte geht, die sich
ausserhalb der iiblichen kirchlichen Formen bewegen. Inwieweit kann
dann noch von einer eucharistischen Gestalt der Kirche gesprochen wer-
den? Inwieweit ist es liberhaupt wiinschenswert, Kirche immer vom eu-
charistischen Herzen aus und auf das eucharistische Herz hin zu denken?
Ich mochte auf diese Fragen in zweierlei Weise eingehen.

3.2 Zentrum und Peripherie

Meine erste Anndherung an dieses Problem betrifft die Frage, ob die Eu-
charistie noch als ekklesiologisches Zentrum betrachtet werden darf in
einer Zeit, in der in unseren Breiten immer weniger Menschen die Eucha-
ristie mitfeiern, und in einer Situation, in der die Kirche in anderen als den
iiblichen Formen nach aussen treten will und soll. Vor einigen Jahren habe

17 Niheres dazu in: MATTUS PLOEGER, Einfiihrung in die Grundgedanken einer
eucharistischen Ekklesiologie, in: IKZ 105 (2015) 303-314.

81



Mattijs Ploeger

ich mich im niederldndischen liturgiewissenschaftlichen Kontext mit die-
ser Frage beschiftigt; dort wurde das Problem unter den Stichworten
«Zentrum» und «Peripherie» behandelt.’® Dabei habe ich die Vorausset-
zung kritisiert, dass die Identifikation eines Zentrums mit der Gering-
schitzung der Peripherie einhergehe. Mit dem Bild von Herz und Koérper
gesagt: Die Zentralitit des Herzens bedeutet keine Geringschitzung des
Korpers. Vom eucharistischen Herzen aus und auf das eucharistische Herz
hin sollten wir neben der Liturgie eine «eucharistische Ethik» und eine
«doxologische Lebenshaltung» gestalten.!® Die christliche Lebensfiih-
rung ist die alltdgliche Liturgie der Christen (vgl. Rom 12,1).

Deshalb nenne ich die Eucharistie gerne ein «zentrifugales Zentrums.20
Die Eucharistie ist konzeptuell das Zentrum der Kirche, sie weist jedoch
iiber sich hinaus auf alle anderen Aspekte der Kirche und des Lebens.
Seelsorgerliche, diakonische und missionarische Neugestaltungen von
Kirche sind in einer eucharistischen Ekklesiologie als Gestaltungen des
«eucharistischen» Lebens ausserhalb der Eucharistie zu verstehen. Ein
theologisch und praktisch immer noch bedeutsames Beispiel dieser Auf-
fassung ist die Sozialarbeit der katholischen Bewegung innerhalb der an-
glikanischen Kirchen. Formen von «Anglo-Catholic Socialism» waren?!
und sind?? Ubersetzungen des inkarnatorischen und sakramentalen Den-
kens des Anglokatholizismus in ganz praktische — zugleich seelsorgerli-
che, diakonische und missionarische — Arbeit vor Ort.

Es ist also keine kirchliche Arroganz und innerkirchliche Engfiihrung,
wenn die altkatholische Ekklesiologie sich als eucharistische Ekklesiolo-
gie versteht. Wer die Eucharistie das Zentrum der Kirche nennt, der weiss,
dass nicht die Kirche und ihre Feiermomente das Zentrum sind, sondern
Jesus Christus in seiner sakramentalen Kommunikation mit den Men-

18 Vgl. MaTTIIS PLOEGER, Jezus Christus, de kerk en de wereld. Oecumenisch-
theologische beschouwingen over «kern» en «marge» in liturgie en ecclesiologie, in:
Louis van Tongeren (Hg.), Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid
en veelkleurigheid, Heeswijk (Abdij van Berne) 2009, 195-211.

19 Vgl. PLOEGER, Celebrating Church (wie Anm. 3), 534-539. Das eucharistische
Thema aufgenommen und gesellschaftskritisch angewandt hat FRANZ SEGBERS,
A Transformative Eucharistic Vision for the Entire Oikoumene, in: International
Journal for the Study of the Christian Church 90 (2009) 138-150.

20 Vgl. PLOEGER, Celebrating Church (wie Anm. 3), 527-539.

2l Vgl. JouN SHELTON REED, Glorious Battle: The Cultural Politics of Victorian
Anglo-Catholicism, Nashville (Vanderbilt University Press) 1996, 148—172.

22 Vgl. Davip BuncH/ANGUS RiTcHIE (Hg.), Prayer and Prophecy: The Essential
Kenneth Leech, London (Darton, Longman and Todd) 2006.

82



Goldener Kifig mit offener Tiir

schen und mit der Welt. Denn Jesus Christus selbst ist das Zentrum ohne
Peripherie, das Herz, das alle und alles umfasst.??

4. Die Eucharistie ist nicht nur Form, sondern auch Inhalt
4.1 Inhalt und Form

Meine zweite Antwort auf die Infragestellung einer eucharistischen Ek-
klesiologie betrifft die grundsétzliche Frage, ob es iiberhaupt noch wiin-
schenswert sei, die Kirche vom eucharistischen Zentrum her zu betrach-
ten. Ist das auf Eucharistie, Bischof und Ortskirche ausgerichtete
Kirchenmodell nicht einfach nur eine der moglichen Formen, in der
christlicher Glaube und christliche Kirche sich verkorpern konnen? Brau-
chen wir, um wieder ein anglikanisches Beispiel zu nennen, nicht eher
«fresh expressions» von Glauben und Kirche?? Oder, wie es in der nieder-
landischen Liturgiewissenschaft gesagt wurde: Fiihrt nicht die soziologi-
sche Feststellung, dass immer weniger Leute zur Eucharistie gehen, zur
theologischen Feststellung, dass das Zentrum selbst peripher geworden
ist??> Hat also das eucharistische Konzept von Kirche seine Relevanz ver-
loren?

Hier stossen wir auf eine der Grundlagen des katholischen Typus des
christlichen Glaubens und vielleicht auch auf eine Grunddifferenz zum
protestantischen Typus, néimlich die Uberzeugung, dass der christliche
Glaube nicht nur eine Botschaft ist, die verkiindet wird, sondern — zugleich
und damit verkniipft — auch eine Gestalt, in der der Glaube personifiziert
und verkiorpert wird.26 Der sakramentale Charakter des katholischen
Typus ist mehr als ein Aspekt, der die konkreten Sakramente betrifft. Der
sakramentale Charakter des Katholischen durchdringt Botschaft und
Gestalt.?’

23 Vgl. PLOEGER, Jezus Christus, de kerk en de wereld (wie Anm. 18), 205-209.

24 Vgl. www.freshexpressions.org.uk (zuletzt besucht am 11.4.2017).

25 Vgl. KEEs DE GROOT, Vaste kaders, fluide vormen. Kerkelijke liturgie voorbij
kern en marge, in: Louis van Tongeren (Hg.), Liturgie op maat. Vieren in het span-
ningsveld van eenheid en veelkleurigheid, Heeswijk (Abdij van Berne) 2009, 213—
236.

26 Vgl. PLOEGER, Eucharistie, Amt und Kirche (wie Anm. 14), 32-34.

27 Vgl. die Hauptthese — der zuzustimmen ist — des iibrigens bewusst provokati-
ven Buches von KARL-HEINZ MENKE, Sakramentalitit. Wesen und Wunde des Ka-
tholizismus, Regensburg (Pustet) 2012.

83



Mattijs Ploeger

Ich spreche bewusst vom katholischen und protestantischen Typus des
christlichen Glaubens. Denn es handelt sich hier um eine prinzipielle Dif-
ferenz, die zwischen und innerhalb von Denominationen zu finden ist.
Und es geht hier um wesentlich mehr als die Frage, ob wir diese oder jene
Liturgie feiern, ob wir gregorianische Chorile oder Gospels singen, ob wir
Messgewinder tragen und Weihrauch benutzen oder nicht. Allzu oft wer-
den Begriffe wie «katholisch», «<hochkirchlich» und «liturgisch» in dieser
oberflichlichen Weise missverstanden.?8

Um anzudeuten, um welch fundamentale Fragen es beim sakramenta-
len katholischen Prinzip geht, mochte ich folgende Beispiele nennen: Hat
Jesus Christus mit seiner Himmelfahrt die Erde verlassen und ist er seit-
dem nur noch «spirituell», zum Beispiel im personlichen Gebet, erreich-
bar? Oder wird seine vom Geist gewirkte Prisenz auf Erden fortgesetzt,
insbesondere in der Kirche und in den Sakramenten? Hat Jesus Christus
Menschen erldst durch seinen Opfertod am Kreuz, der wirksam wird,
wenn ein Individuum daran glaubt? Oder umfasst die Erlosung in Christus
seine Menschwerdung, seine Worte und Zeichen, sein Sterben, seinen Ab-
stieg ins Totenreich, seine Auferstehung, seine Himmelfahrt und eben
auch die Gabe des Geistes und die Wiederkunft, und konnen Menschen
daran teilhaben, indem sie Jesu Gemeinschaft beitreten? Bedeutet Christ-
sein, an den historischen Jesus zu denken und zu versuchen, seinem Vor-
bild zu folgen? Oder heisst es, mit dem auferstandenen Jesus vereint zu
werden, um «in ihm» und mit ihm zu leben??®

Natiirlich iibertreibe ich die Differenz.3? Aber solche Fragen sind im
Spiel, wenn es darum geht, Grundlagen des katholischen Typus des christ-
lichen Glaubens zu deuten. Man kann katholischerseits nicht sagen: Die
Botschaft setzen wir fort, die Formen jedoch sind beliebig. In der katholi-
schen Kirche hingen Form und Inhalt zusammen — natiirlich nicht so de-
tailliert, als gehore es zur Sakramentalitiit, Messgewinder zu tragen und
Weihrauch zu benutzen. Aber es wire zum Beispiel betriigerisch, Men-

28 Vgl. MATTUS PLOEGER, Het «onliturgische» karakter van de Liturgische Be-
weging, in: Nederlands Theologisch Tijdschrift 61 (2007) 109-122; PLOEGER, Cele-
brating Church (wie Anm. 3), 436-438.

29 Niheres zu diesem Thema, das mit Begriffen wie «koinonia» bzw. «commu-
nio» und «Partizipation» zusammenhéngt, in: PLOEGER, Celebrating Church (wie
Anm. 3), 255-257, 436-438, 459-468.

30 Eine Nuancierung (m. E. jedoch keine Aufhebung) der Differenz bietet MELA-
NIE C. Ross, Evangelical versus Liturgical? Defying a Dichotomy, Grand Rapids
(Eerdmans) 2014.

84



Goldener Kifig mit offener Tiir

schen in kleinen Hausgruppen mit der verborgenen Agenda zusammenzu-
bringen, sie frither oder spiter in die Eucharistiegemeinde einfiigen zu
wollen.

4.2 Kirche und Marktplatz

Aufschlussreich in dieser Hinsicht ist die Entstehungsgeschichte der litur-
gischen Feiergestalt, die fiir die heutigen evangelikalen Kirchen charakte-
ristisch ist. In der Liturgiewissenschaft heisst sie «frontier ordo», benannt
nach dem Gebiet in den USA, in dem sie im 18. und 19. Jahrhundert ent-
stand.3! Gemeint ist hier die liturgische Ordnung, die mit Stimmungsge-
sangen anfingt und deren Kern eine Art Predigt bildet, die nur auf weni-
gen biblischen Versen basiert und auf die Konversion der individuellen
Zuhorer hinzielt. Diese Liturgiegestalt kennt keine Sakramentsfeier und
keine Leseordnung (sondern meistens lediglich eine Kurzlesung und des-
halb keine Kombination von Schriftperikopen, die sich gegenseitig inter-
pretieren) und nur frei gesprochene Gebete. Es geht mir nicht um eine
allgemeine Bewertung dieser Liturgiegestalt, zum Beispiel darum, dass
siec in Form und Inhalt stark vom individuellen Vorsteher bzw. von der
individuellen Vorsteherin abhingig und deshalb im Gegensatz zur Eucha-
ristiefeier sehr «klerikal» ist. Vielmehr geht es um die interessante histo-
rische Tatsache, dass sie als missionarische Aktivitit entstanden ist, von
der eucharistiefeiernden Gemeinde ausging und in sie einfiihren wollte.
Diese missionarische Aktivitit hat sich jedoch allmi#hlich von der Eucha-
ristiegemeinde losgelost und ist eine eigenstindige Gottesdienstform ge-
worden.32

Zwei Folgen mochte ich dabei betonen. Erstens wird nicht eine viel-
schichtige Feier rund um Schrift und Eucharistie, sondern ein eindeutiger
Predigtgottesdienst als Hauptgottesdienst empfunden. Zweitens gibt sich
die Gemeinde mit einer Liturgie zufrieden, die fiir den Marktplatz be-
stimmt war. Die Gemeinde wird behandelt, als bestehe sie aus Heiden oder
im besten Fall aus Katechumenen. Diese zwei miteinander zusammen-
hiangenden Folgen sollten wir bedenken, wenn wir seelsorgerlich, diako-
nisch und missionarisch in anderen als den iiblichen kirchlichen Formen

31 Vgl. JAMES F. WHITE, Protestant Worship: Traditions in Transition, Louisville
(Westminster John Knox Press) 1989, 171-191.

32 Vgl. GorpoN W. LAaTHROP, Holy Ground. A Liturgical Cosmology, Minnea-
polis (Fortress Press) 2003, 139-141.

85



Mattijs Ploeger

in die Offentlichkeit zu treten versuchen. Fiihren diese Formen letztend-
lich (zumindest potenziell) in die getaufte und eucharistische Gemein-
schaft ein? Oder betrachten wir sie als hinreichende Formen, weil wir die
Zentralitdt der getauften und eucharistischen Gemeinschaft theologisch
und praktisch ungeniigend vor Augen haben oder weil wir der eucharisti-
schen Kirchengestalt miide geworden sind und uns nach anderen Arten
von Kirche sehnen? Dabei ist eine der wichtigsten Fragen: Wie betrachten
wir die Gemeinde? Ist sie letztendlich mit Heiden und Katechumenen
gleichzusetzen und Objekt des kirchlichen Handelns? Oder sind die Ge-
meindemitglieder initiiert — getauft und in Schrift und Eucharistie einge-
weiht33 — und Subjekte des kirchlichen Handelns?

4.3 Der identitditsstiftende Charakter von Eucharistie und Liturgie

Ein anderes Beispiel dafiir, dass bei einer eucharistischen Identitidt Form
und Inhalt zusammenhingen, ist die Tatsache, dass die Form der Liturgie
die Inhalte des Glaubens in einer bestimmten Art und Weise vermittelt.
Natiirlich kénnte man die klassische katholische Liturgie so interpretie-
ren, als vermittle sie die katholischen Wahrheiten in eindeutiger Weise:
das Missale als Lehrbuch fiir dogmatische Sétze. Das ist jedoch nicht die
Weise, wie Liturgie Inhalte des Glaubens vermittelt. Die Vermittlung fin-
det in vieldeutiger Weise statt; nicht in Sdtzen, sondern in der Verbindung
von Worten und Handlungen, Bildern und Sitzen. Es gibt die Liturgie des
Wortes neben der Liturgie der Eucharistie; alttestamentliche neben neu-
testamentlichen Lesungen; Lobpreis neben Fiirbitte; Gedéchtnis des Lei-
dens Christi und seiner Auferstehung; Anbetung und Wegsendung. Nicht

3 Vgl. den Unterschied zwischen einer «Homilie» in der Eucharistiefeier (Ziel-
gruppe: die Eucharistiegemeinde, die nicht zuerst konvertiert werden muss) und an-
deren Formen der Verkiindigung (Ziel: Katechese oder Bekehrung); vgl. die Lem-
mata «Homilie» und «Predigt» in: ADOLF ADAM/RUPERT BERGER, Pastoralliturgi-
sches Handlexikon, Freiburg i. Br. (Herder) 31980, 209.419. Dadurch, dass der Kon-
takt mit Formen und Inhalten des christlichen Glaubens in unserer Kultur zunehmend
seltener wird, wird die «<Homilie» in der Eucharistiefeier immer mehr zur einzigen
Gelegenheit fiir Katechese und Verkiindigung und muss deshalb auch eine «Predigt»
sein. Dennoch bleibt die Unterscheidung zwischen dem unterschiedlichen «Publi-
kum» in der Eucharistiefeier und auf dem Marktplatz sinnvoll.

86



Goldener Kifig mit offener Tiir

in eindeutigen Sétzen, sondern in vieldeutigen Verbindungen kommt
christliche Bedeutung ans Licht.34

Die iiberlieferte eucharistische Liturgie ist die Form, in der diese nicht
fundamentalistische, nicht einfach greifbare christliche Identitit sich in
fast unerschopflicher Vielfalt zeigt. Wer die iiberlieferte Liturgie aus seel-
sorgerlicher oder missionarischer Besorgnis einfacher und eindeutiger
machen will, erreicht statt der gewiinschten Offenheit nicht selten eine
Engfiihrung. Der deutsche altkatholische Bischof Matthias Ring hat in
seinem ersten Hirtenbrief geschrieben, dass er sich als Bischof paradoxer-
weise genotigt sehe, im liturgischen Bereich buchstéblich «konservativ»
zu sein — und zwar nicht um eine Eindeutigkeit der liturgischen Aussagen
zu sichern, sondern um «die Vielfalt der Tradition, die Vielfalt der Bilder,
Symbole, theologischen Meinungen und Vorstellungen zu verteidigen und
zu bewahren, um weiterhin vielfiltige Zuginge zum Mysterium des Glau-
bens zu ermoglichen».3s

Natiirlich kann es in bestimmten Kontexten seelsorgerlich und missio-
narisch sinnvoll sein, vereinfachte Liturgien zu feiern. Und nicht jedes
Element der (iberlieferten Liturgie ist gleich wesentlich fiir die Vermitt-
lung christlicher Inhalte. Dennoch ist nicht jede vereinfachte Liturgie in-
haltlich eine stdrkere Liturgie, denn oftmals gilt, dass Vereinfachung der
Form zugleich Vereinfachung des Inhalts ist. Ich wende mich nicht gegen
alternative Gottesdienstformen,3¢ sondern dagegen, dass — wie es mit dem
«frontier ordo» der Fall ist — die Vereinfachung zur Norm wird. Letztend-
lich geht es mir in diesem Kontext nicht an erster Stelle um Liturgie, son-
dern darum, dass unser Kirchesein in all seinen Aspekten mit der Eucha-
ristie kompatibel ist — wie Irendus sagt: Lass’ unsere Gesinnung sein
«consonans eucharistiae».3

34 Vgl. GorpoN W. LATHROP, Holy Things: A Liturgical Theology, Minneapolis
(Fortress Press) 1993.

35 MATTHIAS RING, Ich + Wir. Mein personlicher Glaube und der Glaube der
Kirche. Ein Wort des Bischofs an die Gemeinden, Bonn (Alt-Katholischer Bistums-
verlag) 2016, 34.

36 Vgl. MATTIJS PLOEGER, Kirchlichkeit, Gebundenheit und Freiheit der Liturgie
in altkatholischer Sicht, in: Luca Baschera/Angela Berlis/Ralph Kunz (Hg.), Gemein-
sames Gebet. Form und Wirkung des Gottesdienstes, Ziirich (TVZ) 2014, 209-229.

37 Adversus haereses 4:18:5, zitiert bei GORDON W. LATHROP, Holy People: A Li-
turgical Ecclesiology, Minneapolis (Fortress Press) 1999, 14.

87



Mattijs Ploeger

5. Die Freude und Gnade miteinander teilen

Ich sehe es als Aufgabe altkatholischer Theologie, sich iiber ihre sakra-
mentale und gemeinschaftliche Identitit im Klaren zu sein. Das erfordert
ein theologisches Bewusstsein dieser Identitdt und die pastorale Fihigkeit,
sie zu vermitteln. Eine sakramentale und gemeinschaftliche Identitét von
Kirche lésst sich in vielerlei Weise zeigen, findet jedoch in der sonntigli-
chen gemeindlichen Eucharistiefeier ihre Quelle und ihren Hohepunkt.
Dass diese Eucharistiefeier attraktiver werden kann, damit Menschen sich
in der Eucharistiefeier willkommen fiihlen, ist vielleicht der erste Schritt,
den eine altkatholische Gemeinde in missionarischer Richtung tun kann.38
Die altkatholische Identitit ist nicht mit allen Formen von Kirchesein
und Christsein kompatibel. Sie ist jedoch flexibel genug, um nach aussen
in die Offentlichkeit zu treten. In der episkopal-synodal verfassten Orts-
kirche kann man leben und feiern. Und von ihr aus kann man seelsorger-
lich, diakonisch und missionarisch in der Welt prisent sein. Nicht weil wir
unsere Vision von Kirche relativieren, sondern weil wir unsere Vision von
Kirche ernst nehmen und andere an ihr teilhaben lassen wollen? — in der
Freude und in der Gnade, die wir selbst auch nur empfangen haben.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort NL), Dr. theol., Studium der
Theologie in Leiden, Utrecht und Cambridge (Vereinigtes Konigreich),
1998-2002 Assistent in Egmond aan Zee (Niederlande), 1999 Priesterwei-
he, 2002-2007 Pfarrer in Krommenie, 2007-2010 in Egmond aan Zee,
2010-2014 in Haarlem. 2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houtepen und
Jan Hallebeek. Seit 2008 Dozent fiir Systematische Theologie am Altkatholi-
schen Seminar an der Universitdit Utrecht, seit 2009 zudem Rektor, seit 2016
ausserdem Dozent fiir Liturgie; assistierender Priester in Egmond aan Zee.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

38 Vgl. JEFFREY JoHN, Going for Growth: A Strategy for Incumbents of Smaller
Parishes in the Central and Catholic Traditions, London (Affirming Catholicism)
2001.

3 Vgl. ANNEMIEKE DUURKOOP, Dromen, denken en doen. Een geloofsverhaal
over kerkopbouw in Jorwert, Sliedrecht (Merweboek) 2010, 17.

38



Goldener Kiifig mit offener Tiir

Summary

Old Catholic ecclesiology is an episcopal-synodal and baptismal-eucharistic ec-
clesiology of the local church. As such, it is a blueprint ecclesiology which is
widely respected but not always easily applicable to “fresh expressions” of church.
This article explores ways to connect mainstream Old Catholic ecclesiology to
ecumenical, pastoral, diaconal and missionary challenges. The administration of
the sacraments to baptised members of other churches is explained within the
context of Old Catholic ecclesiology. The centrality of the eucharist is understood
in a non-exclusive way as a “centrifugal centre”. But where the eucharist is down-
played as merely one possible ecclesial “form”, Old Catholic ecclesiology should
uphold the inextricability of “content” and “form” as it comes to a faith that wants
to be “consonans eucharistiae”.

89



	Goldener Käfig mit offener Tür : seelsorgerliche, diakonische und missionarische Herausforderungen für die altkatholische Ekklesiologie

