
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 2

Artikel: Goldener Käfig mit offener Tür : seelsorgerliche, diakonische und
missionarische Herausforderungen für die altkatholische Ekklesiologie

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Goldener Käfig mit offener Tür. Seelsorgerliche,
diakonische und missionarische Herausforderungen
für die altkatholische Ekklesiologie

Mattijs Ploeger

1. Altkatholische Ekklesiologie1

1.1 Eine altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie

Es gibt so etwas wie eine altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie. Sie

ist eine episkopal-synodale Lokal- oder Ortskirchenekklesiologie und eine

um Taufe und Eucharistie kreisende, sogenannte «eucharistische
Ekklesiologie». Diese altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie hat sich

im Laufe des 20. Jahrhunderts aus unterschiedlichen Bausteinen gebildet,
hauptsächlich aus dem «ekklesiologischen Jansenismus», aus der
altkatholischen Bewegung, aus der ökumenisch-theologischen Denkrichtung
von «Faith and Order» und aus Impulsen orthodoxer Theologie.

Es könnte als eine kühne Behauptung empfunden werden, dass einer
bestimmten Art altkatholischer Theologie das Epitheton «Mainstream»
verliehen wird.2 Auch könnte es als Beispiel einer «invention of tradition»
aufgefasst werden, wenn eine altkatholisch-theologische Genealogie die
französischen theologischen Einflüsse aus dem 18. Jahrhundert, die

deutschsprachigen theologischen Einflüsse aus dem 19. Jahrhundert und
die ökumenisch-theologischen Einflüsse aus dem 20. Jahrhundert nahtlos
in einer heutigen altkatholischen «Mainstream»-Ekklesiologie zusam-

1 Diesem Beitrag liegt mein Referat zum Thema «Seelsorge jenseits der
Gemeinde - eine Herausforderung für altkatholisches Kirchenverständnis?» an der
45. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz, Neustadt/W. am 30.

August 2016 zugrunde. Prof. Dr. Angela Bertis (Bern) und Prof. Dr. Andreas Krebs
(Bonn) danke ich für die inhaltliche und sprachliche Beratung.

2 Ich übernehme den Ausdruck «Mainstream» von Urs von Arx, The Old
Catholic Churches of the Union of Utrecht, in: Paul Avis (Hg.), The Christian Church:
An Introduction to the Major Traditions, London (SPCK) 2002, 157-185, hier 160:

Die Annäherung zwischen den niederländischen und den deutschsprachigen
Altkatholiken und ihren theologischen Ansätzen «was completed by the mid-1920s and
resulted in what I would call the Old Catholic mainstream theology manifesting a
marked closeness to Anglican and Orthodox ecclesiology».

74 IKZ 107 (2017) Seiten 74-89



Goldener Käfig mit offener Tür

menfliessen lässt.3 Es ist nicht bedauerlich, sondern vielmehr interessant,
dass die sehr unterschiedlichen Traditionsstränge, die in den heutigen
altkatholischen Kirchen zusammenkommen, immer noch etwas Eigenständiges

und nicht einfach zu Harmonisierendes einbringen.4 Die theologischen,

spirituellen, kirchenrechtlichen und liturgischen Unterschiede
zwischen und innerhalb der altkatholischen Kirchen sind fast immer von
einem dieser Traditionsstränge her zu erklären und deshalb als «legitim
altkatholisch» zu deuten. Es besteht keine Notwendigkeit, einen der
historischen Stränge oder einen der heutigen Akzente als den «eigentlich»
altkatholischen zu dekretieren.

Dieser Respekt für historisch und theologisch erklärbare Unterschiede
bedeutet jedoch nicht, dass die altkatholische Identität keinen roten Faden
aufweisen würde und sollte. Ein wichtiger roter Faden ist die Ekklesiolo-
gie. Theologie und Praxis der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union

konvergieren in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts tatsächlich
in einer episkopal-synodalen, eucharistischen Ortskirchenekklesiologie.
Darauf lässt sich aus vielen Publikationen altkatholischer Theologen
schliessen,5 aus bilateralen Dialogtexten6 und aus kirchlichen Dokumen-

3 Vgl. z. B. Urs von Arx, Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven einer
christkatholischen Antwort, in: Wolfgang W. Müller (Hg.), Katholizität - Eine
ökumenische Chance, Zürich (TVZ) 2006, 147-186, vor allem 155-170 (Altkatholische
Zeugnisse zum Verständnis der Rede von der Katholizität der Kirche); Matths
Ploeger, Celebrating Church: Ecumenical Contributions to a Liturgical Ecclesiolo-

gy, Groningen (Liturgisch Instituut) 2008,161-233 («A Unity in a Given Place around
a Bishop with the Eucharist at its Center»: Old Catholic Contributions to a Liturgical
Ecclesiology).

4 Vgl. Matths Ploeger, The Churches of the Union of Utrecht in an Ecumenical

Context, in: IKZ 105 (2015) 31-36.
5 Für bibliographische Hinweise vgl. z. B. Ploeger, Celebrating Church (wie

Anm. 3), 161-233.
6 Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe

der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
französischer und englischer Übersetzung, Bern (Stämpfli) 1989; Kirche und
Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen

Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius) - Frankfurt a. M. (Lembeck) 2009;
Utrecht and Uppsala on the way to communion: Report from the official dialogue
between the Old Catholic Churches of the Union ofUtrecht and the Church of Sweden

(2013, www.utrechter-union.org/fman/258.pdf); Statements der Dialogkommission
mit der Mar Thoma Syrian Church (2011-2014, www.utrechter-union.org/pagina/399/
die_mar_thoma_syrian_Church, zuletzt besucht am 11.4.2017).

75



Mattijs Ploeger

ten wie der ekklesiologischen Präambel des Statuts der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz.7

Im 20. Jahrhundert, dem «Jahrhundert der Ökumene», hat die altka-
tholische Ekklesiologie viel Beifall gefunden. Multilateral kann man
feststellen, dass diese Ekklesiologie weitgehend kongenial mit der ekklesiologischen

Denklinie von «Faith and Order» verläuft. Bilateral wird die
altkatholische Ekklesiologie von Anglikanern und Orthodoxen, manchmal

auch von Römisch-Katholischen und Protestanten als hochstehend
betrachtet.

1.2 Die altkatholische Ekklesiologie: ein goldener Käfig?

Gleichzeitig ist einzuräumen, dass die altkatholische Ekklesiologie
gelegentlich an ihre Grenzen stösst. Ich denke dabei vor allem an die
seelsorgerliche, diakonische, missionarische und ökumenische Präsenz der alt-
katholischen Kirche ausserhalb der überlieferten kirchlichen Strukturen.
So kann man diese Ekklesiologie manchmal als einen goldenen Käfig
empfinden. Wir haben die beste Ekklesiologie, aber wir kommen damit
nicht voran!

Die Lösung dieses Problems sehe ich nicht darin, dass wir unsere
Ekklesiologie verändern oder sie grundsätzlich relativieren müssten. Die
altkatholische Ekklesiologie ist sowohl nach innen als auch nach aussen gut
und wichtig. Nach innen könnte man mit Recht fragen, ob es ohne diese

Ekklesiologie überhaupt eine theologische Begründung der Sonderexistenz

der altkatholischen Kirchen gäbe, nach aussen, wie es je eine vereinte

Kirche geben kann, wenn nicht auf den Grundlagen, die unter anderem

von der altkatholischen Ekklesiologie bevorzugt werden.8

Dennoch möchte ich das Problem nicht verharmlosen, dass die
altkatholische Ekklesiologie oft so konsistent ist, dass sie eine in sich geschlossene

Grösse darstellt, die zwar bewundert wird, mit der man aber ausserhalb

der üblichen Kirchenstrukturen wenig anfangen kann. Im Hinblick
auf die Offenheit der altkatholischen Kirche dafür, dass sie auch ausser-

7 Urs von Arx/Maja Weyermann (Hg.), Statut der Internationalen Altkatholischen

Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, Bern (Stämpf-
li) 2001, 12-15.

8 Näheres dazu in: Mattijs Ploeger, Zwischen Notkirche und Ortskirche.
Über die altkatholische Ekklesiologie in der heutigen ökumenischen Situation, in:
IKZ 106 (2016) 180-195.

76



Goldener Käfig mit offener Tür

halb ihrer überlieferten Strukturen präsent sei, möchte ich im Folgenden
einige Probleme und ihre möglichen Lösungen besprechen.

2. Kirchengemeinschaft als Sakramentsgemeinschaft:
Grenzen und Ausblicke

2.1 Taufe, Kommunion und Kirchengemeinschaft:
Akzeptanz der kleineren Anomalie

Ein bekanntes Beispiel dafür, dass die altkatholische Ekklesiologie
manchmal an ihre Grenzen stösst, ist die Zulassung oder Einladung von
Getauften zur Kommunion, die (noch) nicht mit der altkatholischen Kirche

in voller Kirchengemeinschaft leben. Aus gutem Grund geht die
altkatholische «Mainstream»-Ekklesiologie davon aus, dass Kirche und eu-
charistische Gemeinschaft synonym sind. Sie setzt aber auch voraus, dass

Taufe und Firmung die Initiation in die eucharistische Gemeinschaft sind.
Die Tatsache, dass die Taufe von Menschen anerkannt wird, mit denen

man (noch) nicht in voller Kirchengemeinschaft lebt,9 ist folglich eine
Situation der Anomalie, für die unsere - hauptsächlich altkirchliche -
Ekklesiologie keine Lösung hat.10

Die altkatholische Praxis, bei der Kommunion niemanden zurückzuweisen,

möchte ich damit begründen, dass wir von zwei Anomalien die
kleinere wählen.11 Die Kommunion mit Menschen zu teilen, mit denen wir

9 Die Frage ist jedoch, was mit «Taufe» gemeint ist und was mit der Taufanerkennung

genau «anerkannt» wird; vgl. Urs von Arx, Taufanerkennung und
Kirchengemeinschaft. Kann und muss das zweite aus dem ersten folgen? Zugleich ein Aufruf
zur Reform der Taufpraxis, in: ÖR 59 (2010) 60-86.

10 Auch die römisch-katholische Kirche mit ihrem terminologischen
Unterschied zwischen «Kirchen» und «kirchlichen Gemeinschaften» erkennt dieses Problem

an, weil der Ausdruck «kirchliche Gemeinschaften» (communitates ecclesiales)
diesen Gemeinschaften zwar nicht die Bezeichnung «Kirche», jedoch einen «kirchlichen»

Charakter zuspricht.
11 Das Wort «Anomalie» wird hier nur auf der Ebene des theologischen

Gedankengangs benutzt (es bezieht sich auf eine logisch-theologisch nicht definitiv
begründbare Zwischenlösung). Damit werden ausdrücklich keine «moralischen» Untertöne

(etwa im Sinne von «unerlaubt» oder «unerwünscht») verbunden. Der Vorschlag,
den Andreas Krebs in seiner Response zu meinem Vortrag während der Theologenkonferenz

machte, «Anomalie» durch «Gebrochenheit» zu ersetzen, ist mit meinem
Gedankengang zu vereinbaren, weil ich die «kleinere Anomalie» faktisch zur Regel
gemacht habe (eine Regel, die man machen muss, weil es die Gebrochenheit gibt). Der
Vorschlag geht mir aber doch zu sehr in die Richtung einer theologischen Akzeptanz

77



Mattijs Ploeger

(noch) nicht in voller Kirchengemeinschaft leben, ist eine Anomalie. Im
Kontext des altkatholischen Denkens wäre es nicht richtig, diese Anomalie

zu verneinen oder zu vertuschen, und es wäre theologisch unmöglich,
diese Anomalie zu lösen, denn dann würden die Grundprinzipien
altkatholischer Ekklesiologie aufgegeben.12 Getauften Mitchristen die
Kommunion zu verweigern wäre aber, ebenfalls im Kontext des altkatholischen

Denkens, eine grössere Anomalie. Die Zulassung zur Kommunion
auf die Mitglieder der eigenen Denomination zu beschränken, wäre zwar
eine Lösung der Anomalie. Diese wäre aber mit dem altkatholischen
Verständnis von Taufe und von Ökumene schwer zu vereinbaren.13 Die
praktische Lösung in der altkatholischen Kirche - die als Anwendung des

Oikonomia-Prinzips gedeutet werden kann - ist, die kleinere Anomalie zu
akzeptieren, um die grössere zu vermeiden.14

Die Zulassung (nicht notwendigerweise die Einladung) zur Kommunion

von Getauften aus Kirchen, mit denen (noch) keine Kirchengemeinschaft

unterhalten wird, ist mit der Akzeptanz der kleineren Anomalie
zwar theoretisch immer noch eine Anomalie, faktisch aber zur Regel
geworden. Damit gehe ich einen Schritt weiter, als es die klassische altkatholische

Ekklesiologie für möglich hält. Es ist aber ein Schritt, der unsere

langjährige Praxis theologisch erklären und bestätigen kann und zugleich
innerhalb des altkatholischen ekklesiologischen Denkhorizonts bleibt.
Wesentlich für diesen Schritt ist, sich - logisch-theologisch, nicht moralisch

- des anomalen Charakters bewusst zu bleiben. Altkatholiken haben
das Prinzip der eucharistischen Ekklesiologie nicht aufgegeben und haben

der empirischen Situation der gespalteten Christenheit, da der Begriff «Gebrochenheit»

eine theologische Erklärung bietet und damit die Anomalie theologisch aufhebt.

Herwig Aldenhoven hat überzeugend aufgezeigt, dass die Frage der Interkommunion
zwar praktisch-pastoral, aber nicht theoretisch-theologisch gelöst werden kann und
darf. Vgl. Herwig Aldenhoven, Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschaft

- Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 257-265. Die Verwendung des

Begriffs «Anomalie» in diesem Kontext sowie die Aufforderung, «die kleinere Anomalie»

zu wählen, entnehme ich Geoffrey Wainwright, The Ecumenical Moment:
Crisis and Opportunity for the Church, Grand Rapids (Eerdmans) 1983, 93f.

12 Vgl. Aldenhoven, Einladung zur Eucharistie (wie Anm. 11).
13 Vgl. Christian Oeyen, Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft

- Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 236-256.
14 Vgl. Matths Ploeger, Eucharistie, Amt und Kirche - gemeinsame und

unterschiedliche Perspektiven. Altkatholische Überlegungen zum 25-Jahr-Jubiläum der

EKD-AKD-Vereinbarung, in: IKZ 101 (2011) 23-41; Ploeger, Celebrating Church
(wie Anm. 3), 485-488.

78



Goldener Käfig mit offener Tür

kein «offenes» Abendmahl und keine Interkommunion.15 Sie suchen nur
vernünftig mit einer anomalen Situation umzugehen, die sich nicht ohne
weiteres verändern lässt: die bestehende Spaltung der Christenheit, also
die Tatsache, dass man einander die Taufe und damit das Christsein
zuerkennt und trotzdem miteinander (noch) nicht eine Kirche ist.

2.2 Ausweitung der Kommunionspraxis aufandere Bereiche

Bin ich jetzt schon einen Schritt weiter als die klassische altkatholische
Ekklesiologie gegangen, so wage ich im Folgenden einen weiteren, indem
ich vorschlage, unsere Kommunionspraxis, inklusive ihrer sorgfältigen
theologischen Begründung, auf andere Bereiche der Sakramentsspendung
und des kirchlichen Lebens auszuweiten.

So lässt sich zum Beispiel erklären, wie es möglich ist, dass altkatholische

Priesterinnen und Priester - auch sakramental - in der Seelsorge im
Krankenhaus, im Gefängnis, in der Armee, am Flughafen usw. tätig sind,
auch wenn es dort nur wenige oder gar keine Altkatholiken gibt. Weil man
davon ausgehen muss, dass nicht nur Bischöfe, sondern auch Priesterinnen
und Priester keine «Vaganten» sein dürfen, steht fest, dass die Ausübung
des priesterlichen Dienstes in der kategorialen Seelsorge immer eine
altkatholische Amtsausübung ist, zugunsten von Getauften, mit denen wir
(noch) nicht in voller Kirchengemeinschaft leben. Die Tatsache, dass viele
altkatholische Geistliche haupt- oder nebenberuflich in der kategorialen
Seelsorge tätig sind, ist also ekklesiologisch als eine Ausweitung des Prinzips

unserer Kommunionspendung zu verstehen.

Diese Denkbewegung macht deutlich, dass es mit der altkatholischen
Ekklesiologie gut zu vereinbaren ist, wenn die altkatholische Kirche
gelegentlich über ihre Kirchenmauern hinaus schaut und handelt. Schlecht zu
vereinbaren wäre es, wenn solche scheinbar aussergemeindlichen oder
ausserkirchlichen Aktivitäten nicht ekklesiologisch eingeordnet werden
könnten. Denn es ist in der altkatholischen Ekklesiologie, Amts- und
Sakramentslehre nicht denkbar, dass sich kirchliche, priesterliche,
sakramentale, liturgische Handlungen - theologisch gesprochen - ausserhalb
der kirchlichen Gemeinschaft vollziehen. Dann wären diese Priesterinnen

15 Vgl. Sigisbert Kraft, Was heisst Einladung? Zur Kritik an der evangelisch/
alt-katholischen Abendmahlsvereinbarung, in: ders., Danksagung. Gesammelte
Aufsätze zur Liturgie, hg. von Matthias Ring und Florian Gross, Bonn (Alt-Katholischer
Bistumsverlag) 2015, 207-213.

79



Mattijs Ploeger

und Priester und ihre Handlungen tatsächlich dem Vagantentum zuzuordnen.

Alles was priesterlich, sakramental oder liturgisch ist, ist auch kirchlich

und deshalb auch kirchlich eingebunden. Dass man in der kategoria-
len Seelsorge diese Kirche nicht konkret sieht und dass die Verbindungen
manchmal etwas locker sind, beeinträchtigt das Prinzip nicht.

Man könnte dieses kirchliche Eingebundensein von scheinbar wenig
kirchlichen Aktivitäten mit Folgendem vergleichen: Im Theologenstreit
zwischen universalkirchlichen und lokalkirchlichen Ekklesiologien
begegnet man der Frage, wie man zu Missionaren steht - wie z. B. zu Paulus,
aber auch zu missionarischen Aktivitäten in der heutigen Zeit. Ein
universalkirchlich denkender Ekklesiologe würde sagen, dass Paulus ein
universalkirchlicher Apostel war. Er stiftete zwar lokale Kirchen, war selbst
jedoch ein ungebundener Diener der Universalkirche. Ein lokalkirchlich
denkender Ekklesiologe betrachtet dagegen Paulus als einen von der
Lokalkirche in Jerusalem oder Antiochien gesandten Missionar.16 Denkt
man wie die altkatholische Ekklesiologie grundsätzlich von der Lokalkirche

her, wird alles, was in der Kirche - auch in der Universalkirche -
geschieht, als aus einer konkreten Ortskirche stammend und in eine
konkrete Ortskirche eingebunden interpretiert werden. Ein anderes Beispiel
ist die Funktion des Papstes, die prinzipiell mit seinem lokalkirchlichen
Amt als Bischof des Bistums Rom verbunden ist.

Altkatholische Ekklesiologie denkt alle Aktivitäten, die scheinbar
ausserhalb der Kirche organisiert werden, immer in eine konkrete Ortskirche,
d. h. in ein altkatholisches Bistum oder auch in eine altkatholische
Gemeinde eingebunden. Diese Anbindung kann scheinbar locker sein, wenn
zum Beispiel eine Priesterin als Krankenhausseelsorgerin arbeitet. Ihre
gesamte Arbeit ist in jedem Fall die einer altkatholischen Priesterin eines

altkatholischen Bistums. Die Einbindung kann auch konkreter sein, etwa

wenn eine Pfarrgemeinde vor Ort ein diakonisches Projekt gestaltet.
Hauptsache ist, dass einerseits alle Arbeit in die Ortskirche eingebunden
ist und dass andererseits die grundsätzliche Eingebundenheit in die

Ortskirche die Kirche keineswegs daran hindert, in die Öffentlichkeit zu
treten.

16 Vgl. Nicolas Afanassieff, L'Église du Saint-Esprit, Paris (Cerf) 1975,

138.162.250.263.

80



Goldener Käfig mit offener Tür

3. Die Eucharistie als zentrifugales Zentrum der Ekklesiologie

3.1 Die altkatholische Ekklesiologie: eine eucharistische Ekklesiologie

In einer eucharistischen Ekklesiologie wird die Eucharistie nicht nur als

konkrete liturgische Feier, sondern vor allem als Paradigma betrachtet.
Die Eucharistie ist sozusagen das «heuristische Modell» für alles, was die
Kirche auch ausserhalb der Eucharistie ist und bedeutet.

Eine eucharistische Ekklesiologie behauptet also nicht, dass die Kirche

eigentlich nur besteht, wenn sie Eucharistie feiert, oder dass die
Eucharistiefeier die einzig wichtige kirchliche Aktivität sei. Dennoch spielt
die konkrete liturgische Feier der Eucharistie an Sonn- und Festtagen in
einer eucharistischen Ekklesiologie eine wichtige Rolle. In der Kirche ist
die Eucharistiefeier wie das Herz, das das Blut in alle Glieder des Körpers
pumpt. So wie es beim Kreislauf nicht nur um das Herz geht, sondern um
den ganzen Körper, so geht es in der eucharistischen Ekklesiologie nicht
nur um die Eucharistie, sondern um alle Aspekte der Kirche, die jedoch
alle von der Eucharistie her und auf die Eucharistie hin zu deuten sind.17

In der altkatholischen Kirche wird sich dieser ekklesiologische
Ausgangspunkt mehr oder weniger in der Empfindung der Gemeindemitglieder

und der Geistlichen widerspiegeln. In vielen Gemeinden ist die
Eucharistiefeier zwar nicht das einzige, was die Kirche zu tun hat, wohl aber das

Herz des kirchlichen Lebens. Schwerer erkennbar wird dies, wenn es um
seelsorgerliche, diakonische oder missionarische Projekte geht, die sich
ausserhalb der üblichen kirchlichen Formen bewegen. Inwieweit kann
dann noch von einer eucharistischen Gestalt der Kirche gesprochen
werden? Inwieweit ist es überhaupt wünschenswert, Kirche immer vom
eucharistischen Herzen aus und auf das eucharistische Herz hin zu denken?

Ich möchte auf diese Fragen in zweierlei Weise eingehen.

3.2 Zentrum und Peripherie

Meine erste Annäherung an dieses Problem betrifft die Frage, ob die
Eucharistie noch als ekklesiologisches Zentrum betrachtet werden darf in
einer Zeit, in der in unseren Breiten immer weniger Menschen die Eucharistie

mitfeiern, und in einer Situation, in der die Kirche in anderen als den

üblichen Formen nach aussen treten will und soll. Vor einigen Jahren habe

17 Näheres dazu in: Mattijs Ploeger, Einführung in die Grundgedanken einer
eucharistischen Ekklesiologie, in: IKZ 105 (2015) 303-314.

81



Mattijs Ploeger

ich mich im niederländischen liturgiewissenschaftlichen Kontext mit dieser

Frage beschäftigt; dort wurde das Problem unter den Stichworten
«Zentrum» und «Peripherie» behandelt.18 Dabei habe ich die Voraussetzung

kritisiert, dass die Identifikation eines Zentrums mit der
Geringschätzung der Peripherie einhergehe. Mit dem Bild von Herz und Körper
gesagt: Die Zentralität des Herzens bedeutet keine Geringschätzung des

Körpers. Vom eucharistischen Herzen aus und auf das eucharistische Herz
hin sollten wir neben der Liturgie eine «eucharistische Ethik» und eine

«doxologische Lebenshaltung» gestalten.19 Die christliche Lebensführung

ist die alltägliche Liturgie der Christen (vgl. Rom 12,1).

Deshalb nenne ich die Eucharistie gerne ein «zentrifugales Zentrum».20

Die Eucharistie ist konzeptuell das Zentrum der Kirche, sie weist jedoch
über sich hinaus auf alle anderen Aspekte der Kirche und des Lebens.

Seelsorgerliche, diakonische und missionarische Neugestaltungen von
Kirche sind in einer eucharistischen Ekklesiologie als Gestaltungen des

«eucharistischen» Lebens ausserhalb der Eucharistie zu verstehen. Ein
theologisch und praktisch immer noch bedeutsames Beispiel dieser
Auffassung ist die Sozialarbeit der katholischen Bewegung innerhalb der

anglikanischen Kirchen. Formen von «Anglo-Catholic Socialism» waren21

und sind22 Übersetzungen des inkarnatorischen und sakramentalen Denkens

des Anglokatholizismus in ganz praktische - zugleich seelsorgerliche,

diakonische und missionarische - Arbeit vor Ort.
Es ist also keine kirchliche Arroganz und innerkirchliche Engführung,

wenn die altkatholische Ekklesiologie sich als eucharistische Ekklesiologie

versteht. Wer die Eucharistie das Zentrum der Kirche nennt, der weiss,
dass nicht die Kirche und ihre Feiermomente das Zentrum sind, sondern
Jesus Christus in seiner sakramentalen Kommunikation mit den Men-

18 Vgl. Mattijs Ploeger, Jezus Christus, de kerk en de wereld. Oecumenisch-
theologische beschouwingen over «kern» en «marge» in liturgie en ecclesiologie, in:
Louis van Tongeren (Hg.), Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid

en veelkleurigheid, Heeswijk (Abdij van Berne) 2009, 195-211.
19 Vgl. Ploeger, Celebrating Church (wie Anm. 3), 534-539. Das eucharistische

Thema aufgenommen und gesellschaftskritisch angewandt hat Franz Segbers,
A Transformative Eucharistie Vision for the Entire Oikoumene, in: International
Journal for the Study of the Christian Church 90 (2009) 138-150.

20 Vgl. Ploeger, Celebrating Church (wie Anm. 3), 527-539.
21 Vgl. John Shelton Reed, Glorious Battle: The Cultural Politics of Victorian

Anglo-Catholicism, Nashville (Vanderbilt University Press) 1996, 148-172.
22 Vgl. David Bunch/Angus Ritchie (Hg.), Prayer and Prophecy: The Essential

Kenneth Leech, London (Darton, Longman and Todd) 2006.

82



Goldener Käfig mit offener Tür

sehen und mit der Welt. Denn Jesus Christus selbst ist das Zentrum ohne

Peripherie, das Herz, das alle und alles umfasst.23

4. Die Eucharistie ist nicht nur Form, sondern auch Inhalt

4.1 Inhalt und Form

Meine zweite Antwort auf die Infragestellung einer eucharistischen Ek-
klesiologie betrifft die grundsätzliche Frage, ob es überhaupt noch
wünschenswert sei, die Kirche vom eucharistischen Zentrum her zu betrachten.

Ist das auf Eucharistie, Bischof und Ortskirche ausgerichtete
Kirchenmodell nicht einfach nur eine der möglichen Formen, in der
christlicher Glaube und christliche Kirche sich verkörpern können? Brauchen

wir, um wieder ein anglikanisches Beispiel zu nennen, nicht eher
«fresh expressions» von Glauben und Kirche?24 Oder, wie es in der
niederländischen Liturgiewissenschaft gesagt wurde: Führt nicht die soziologische

Feststellung, dass immer weniger Leute zur Eucharistie gehen, zur
theologischen Feststellung, dass das Zentrum selbst peripher geworden
ist?25 Hat also das eucharistische Konzept von Kirche seine Relevanz
verloren?

Hier stossen wir auf eine der Grundlagen des katholischen Typus des

christlichen Glaubens und vielleicht auch auf eine Grunddifferenz zum
protestantischen Typus, nämlich die Überzeugung, dass der christliche
Glaube nicht nur eine Botschaft ist, die verkündet wird, sondern - zugleich
und damit verknüpft - auch eine Gestalt, in der der Glaube personifiziert
und verkörpert wird.26 Der sakramentale Charakter des katholischen
Typus ist mehr als ein Aspekt, der die konkreten Sakramente betrifft. Der
sakramentale Charakter des Katholischen durchdringt Botschaft und
Gestalt.27

23 Vgl. Ploeger, Jezus Christus, de kerk en de wereld (wie Anm. 18), 205-209.
24 Vgl. www.freshexpressions.org.uk (zuletzt besucht am 11.4.2017).
25 Vgl. Kees de Groot, Vaste kaders, fluide vormen. Kerkelijke liturgie voorbij

kern en marge, in: Louis van Tongeren (Hg.), Liturgie op maat. Vieren in het span-
ningsveld van eenheid en veelkleurigheid, Heeswijk (Abdij van Berne) 2009, 213—

236.
26 Vgl. Ploeger, Eucharistie, Amt und Kirche (wie Anm. 14), 32-34.
27 Vgl. die Hauptthese - der zuzustimmen ist - des übrigens bewusst provokati-

ven Buches von Karl-Heinz Menke, Sakramentalität. Wesen und Wunde des

Katholizismus, Regensburg (Pustet) 2012.

83



Mattijs Ploeger

Ich spreche bewusst vom katholischen und protestantischen Typus des

christlichen Glaubens. Denn es handelt sich hier um eine prinzipielle
Differenz, die zwischen und innerhalb von Denominationen zu finden ist.

Und es geht hier um wesentlich mehr als die Frage, ob wir diese oder jene
Liturgie feiern, ob wir gregorianische Choräle oder Gospels singen, ob wir
Messgewänder tragen und Weihrauch benutzen oder nicht. Allzu oft werden

Begriffe wie «katholisch», «hochkirchlich» und «liturgisch» in dieser
oberflächlichen Weise missverstanden.28

Um anzudeuten, um welch fundamentale Fragen es beim sakramentalen

katholischen Prinzip geht, möchte ich folgende Beispiele nennen: Hat
Jesus Christus mit seiner Himmelfahrt die Erde verlassen und ist er
seitdem nur noch «spirituell», zum Beispiel im persönlichen Gebet, erreichbar?

Oder wird seine vom Geist gewirkte Präsenz auf Erden fortgesetzt,
insbesondere in der Kirche und in den Sakramenten? Hat Jesus Christus
Menschen erlöst durch seinen Opfertod am Kreuz, der wirksam wird,
wenn ein Individuum daran glaubt? Oder umfasst die Erlösung in Christus
seine Menschwerdung, seine Worte und Zeichen, sein Sterben, seinen
Abstieg ins Totenreich, seine Auferstehung, seine Himmelfahrt und eben
auch die Gabe des Geistes und die Wiederkunft, und können Menschen
daran teilhaben, indem sie Jesu Gemeinschaft beitreten? Bedeutet Christsein,

an den historischen Jesus zu denken und zu versuchen, seinem Vorbild

zu folgen? Oder heisst es, mit dem auferstandenen Jesus vereint zu
werden, um «in ihm» und mit ihm zu leben?29

Natürlich übertreibe ich die Differenz.30 Aber solche Fragen sind im
Spiel, wenn es darum geht, Grundlagen des katholischen Typus des christlichen

Glaubens zu deuten. Man kann katholischerseits nicht sagen: Die
Botschaft setzen wir fort, die Formen jedoch sind beliebig. In der katholischen

Kirche hängen Form und Inhalt zusammen - natürlich nicht so
detailliert, als gehöre es zur Sakramentalität, Messgewänder zu tragen und
Weihrauch zu benutzen. Aber es wäre zum Beispiel betrügerisch, Men-

28 Vgl. Mattijs Ploeger, Het «onliturgische» karakter van de Liturgische Be-

weging, in: Nederlands Theologisch Tijdschrift 61 (2007) 109-122; Ploeger,
Celebrating Church (wie Anm. 3), 436-438.

29 Näheres zu diesem Thema, das mit Begriffen wie «koinonia» bzw. «commu-
nio» und «Partizipation» zusammenhängt, in: Ploeger, Celebrating Church (wie
Anm. 3), 255-257, 436-438, 459-468.

30 Eine Nuancierung (m. E. jedoch keine Aufhebung) der Differenz bietet Melanie

C. Ross, Evangelical versus Liturgical? Defying a Dichotomy, Grand Rapids
(Eerdmans) 2014.

84



Goldener Käfig mit offener Tür

sehen in kleinen Hausgruppen mit der verborgenen Agenda zusammenzubringen,

sie früher oder später in die Eucharistiegemeinde einfügen zu
wollen.

4.2 Kirche und Marktplatz

Aufschlussreich in dieser Hinsicht ist die Entstehungsgeschichte der
liturgischen Feiergestalt, die für die heutigen evangelikalen Kirchen charakteristisch

ist. In der Liturgiewissenschaft heisst sie «frontier ordo», benannt
nach dem Gebiet in den USA, in dem sie im 18. und 19. Jahrhundert
entstand.31 Gemeint ist hier die liturgische Ordnung, die mit Stimmungsgesängen

anfängt und deren Kern eine Art Predigt bildet, die nur auf wenigen

biblischen Versen basiert und auf die Konversion der individuellen
Zuhörer hinzielt. Diese Liturgiegestalt kennt keine Sakramentsfeier und
keine Leseordnung (sondern meistens lediglich eine Kurzlesung und
deshalb keine Kombination von Schriftperikopen, die sich gegenseitig
interpretieren) und nur frei gesprochene Gebete. Es geht mir nicht um eine

allgemeine Bewertung dieser Liturgiegestalt, zum Beispiel darum, dass

sie in Form und Inhalt stark vom individuellen Vorsteher bzw. von der
individuellen Vorsteherin abhängig und deshalb im Gegensatz zur
Eucharistiefeier sehr «klerikal» ist. Vielmehr geht es um die interessante
historische Tatsache, dass sie als missionarische Aktivität entstanden ist, von
der eucharistiefeiernden Gemeinde ausging und in sie einführen wollte.
Diese missionarische Aktivität hat sich jedoch allmählich von der
Eucharistiegemeinde losgelöst und ist eine eigenständige Gottesdienstform
geworden.32

Zwei Folgen möchte ich dabei betonen. Erstens wird nicht eine
vielschichtige Feier rund um Schrift und Eucharistie, sondern ein eindeutiger
Predigtgottesdienst als Hauptgottesdienst empfunden. Zweitens gibt sich
die Gemeinde mit einer Liturgie zufrieden, die für den Marktplatz
bestimmt war. Die Gemeinde wird behandelt, als bestehe sie aus Heiden oder
im besten Fall aus Katechumenen. Diese zwei miteinander zusammenhängenden

Folgen sollten wir bedenken, wenn wir seelsorgerlich, diakonisch

und missionarisch in anderen als den üblichen kirchlichen Formen

31 Vgl. James F. White, Protestant Worship: Traditions in Transition, Louisville
(Westminster John Knox Press) 1989, 171-191.

32 Vgl. Gordon W. Lathrop, Holy Ground. A Liturgical Cosmology, Minneapolis

(Fortress Press) 2003, 139-141.

85



Mattijs Ploeger

in die Öffentlichkeit zu treten versuchen. Führen diese Formen letztendlich

(zumindest potenziell) in die getaufte und eucharistische Gemeinschaft

ein? Oder betrachten wir sie als hinreichende Formen, weil wir die
Zentralität der getauften und eucharistischen Gemeinschaft theologisch
und praktisch ungenügend vor Augen haben oder weil wir der eucharistischen

Kirchengestalt müde geworden sind und uns nach anderen Arten
von Kirche sehnen? Dabei ist eine der wichtigsten Fragen: Wie betrachten
wir die Gemeinde? Ist sie letztendlich mit Heiden und Katechumenen

gleichzusetzen und Objekt des kirchlichen Handelns? Oder sind die
Gemeindemitglieder initiiert - getauft und in Schrift und Eucharistie
eingeweiht33 - und Subjekte des kirchlichen Handelns?

4.3 Der identitätsstiftende Charakter von Eucharistie und Liturgie

Ein anderes Beispiel dafür, dass bei einer eucharistischen Identität Form
und Inhalt zusammenhängen, ist die Tatsache, dass die Form der Liturgie
die Inhalte des Glaubens in einer bestimmten Art und Weise vermittelt.
Natürlich könnte man die klassische katholische Liturgie so interpretieren,

als vermittle sie die katholischen Wahrheiten in eindeutiger Weise:
das Missale als Lehrbuch für dogmatische Sätze. Das ist jedoch nicht die
Weise, wie Liturgie Inhalte des Glaubens vermittelt. Die Vermittlung findet

in vieldeutiger Weise statt; nicht in Sätzen, sondern in der Verbindung
von Worten und Handlungen, Bildern und Sätzen. Es gibt die Liturgie des

Wortes neben der Liturgie der Eucharistie; alttestamentliche neben neu-
testamentlichen Lesungen; Lobpreis neben Fürbitte; Gedächtnis des
Leidens Christi und seiner Auferstehung; Anbetung und Wegsendung. Nicht

33 Vgl. den Unterschied zwischen einer «Homilie» in der Eucharistiefeier
(Zielgruppe: die Eucharistiegemeinde, die nicht zuerst konvertiert werden muss) und
anderen Formen der Verkündigung (Ziel: Katechese oder Bekehrung); vgl. die Lemmata

«Homilie» und «Predigt» in: Adolf Adam/Rupert Berger, Pastoralliturgisches

Handlexikon, Freiburg i. Br. (Herder) 51980, 209.419. Dadurch, dass der Kontakt

mit Formen und Inhalten des christlichen Glaubens in unserer Kultur zunehmend
seltener wird, wird die «Homilie» in der Eucharistiefeier immer mehr zur einzigen
Gelegenheit für Katechese und Verkündigung und muss deshalb auch eine «Predigt»
sein. Dennoch bleibt die Unterscheidung zwischen dem unterschiedlichen «Publikum»

in der Eucharistiefeier und auf dem Marktplatz sinnvoll.

86



Goldener Käfig mit offener Tür

in eindeutigen Sätzen, sondern in vieldeutigen Verbindungen kommt
christliche Bedeutung ans Licht.34

Die überlieferte eucharistische Liturgie ist die Form, in der diese nicht
fundamentalistische, nicht einfach greifbare christliche Identität sich in
fast unerschöpflicher Vielfalt zeigt. Wer die überlieferte Liturgie aus

seelsorgerlicher oder missionarischer Besorgnis einfacher und eindeutiger
machen will, erreicht statt der gewünschten Offenheit nicht selten eine

Engführung. Der deutsche altkatholische Bischof Matthias Ring hat in
seinem ersten Hirtenbrief geschrieben, dass er sich als Bischof paradoxerweise

genötigt sehe, im liturgischen Bereich buchstäblich «konservativ»

zu sein - und zwar nicht um eine Eindeutigkeit der liturgischen Aussagen
zu sichern, sondern um «die Vielfalt der Tradition, die Vielfalt der Bilder,
Symbole, theologischen Meinungen und Vorstellungen zu verteidigen und

zu bewahren, um weiterhin vielfältige Zugänge zum Mysterium des Glaubens

zu ermöglichen».35
Natürlich kann es in bestimmten Kontexten seelsorgerlich und missionarisch

sinnvoll sein, vereinfachte Liturgien zu feiern. Und nicht jedes
Element der überlieferten Liturgie ist gleich wesentlich für die Vermittlung

christlicher Inhalte. Dennoch ist nicht jede vereinfachte Liturgie
inhaltlich eine stärkere Liturgie, denn oftmals gilt, dass Vereinfachung der
Form zugleich Vereinfachung des Inhalts ist. Ich wende mich nicht gegen
alternative Gottesdienstformen,36 sondern dagegen, dass - wie es mit dem
«frontier ordo» der Fall ist - die Vereinfachung zur Norm wird. Letztendlich

geht es mir in diesem Kontext nicht an erster Stelle um Liturgie,
sondern darum, dass unser Kirchesein in all seinen Aspekten mit der Eucharistie

kompatibel ist - wie Irenäus sagt: Lass' unsere Gesinnung sein

«consonans eucharistiae».37

34 Vgl. Gordon W. Lathrop, Holy Things: A Liturgical Theology, Minneapolis
(Fortress Press) 1993.

35 Matthias Ring, Ich + Wir. Mein persönlicher Glaube und der Glaube der
Kirche. Ein Wort des Bischofs an die Gemeinden, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag)

2016, 34.
36 Vgl. Matths Ploeger, Kirchlichkeit, Gebundenheit und Freiheit der Liturgie

in altkatholischer Sicht, in: Luca Baschera/Angela Berlis/Ralph Kunz (Hg.), Gemeinsames

Gebet. Form und Wirkung des Gottesdienstes, Zürich (TVZ) 2014, 209-229.
37 Adversus haereses 4:18:5, zitiert bei Gordon W. Lathrop, Holy People: A

Liturgical Ecclesiology, Minneapolis (Fortress Press) 1999, 14.

87



Mattijs Ploeger

5. Die Freude und Gnade miteinander teilen

Ich sehe es als Aufgabe altkatholischer Theologie, sich über ihre
sakramentale und gemeinschaftliche Identität im Klaren zu sein. Das erfordert
ein theologisches Bewusstsein dieser Identität und die pastorale Fähigkeit,
sie zu vermitteln. Eine sakramentale und gemeinschaftliche Identität von
Kirche lässt sich in vielerlei Weise zeigen, findet jedoch in der sonntäglichen

gemeindlichen Eucharistiefeier ihre Quelle und ihren Höhepunkt.
Dass diese Eucharistiefeier attraktiver werden kann, damit Menschen sich
in der Eucharistiefeier willkommen fühlen, ist vielleicht der erste Schritt,
den eine altkatholische Gemeinde in missionarischer Richtung tun kann.38

Die altkatholische Identität ist nicht mit allen Formen von Kirchesein
und Christsein kompatibel. Sie ist jedoch flexibel genug, um nach aussen
in die Öffentlichkeit zu treten. In der episkopal-synodal verfassten
Ortskirche kann man leben und feiern. Und von ihr aus kann man seelsorgerlich,

diakonisch und missionarisch in der Welt präsent sein. Nicht weil wir
unsere Vision von Kirche relativieren, sondern weil wir unsere Vision von
Kirche ernst nehmen und andere an ihr teilhaben lassen wollen39 - in der
Freude und in der Gnade, die wir selbst auch nur empfangen haben.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort NL), Dr. theol., Studium der
Theologie in Leiden, Utrecht und Cambridge (Vereinigtes Königreich),
1998-2002 Assistent in Egmond aan Zee (Niederlande), 1999 Priesterweihe,

2002-2007 Pfarrer in Krommenie, 2007-2010 in Egmond aan Zee,
2010-2014 in Haarlem. 2008 Promotion in Utrecht bei Anton Houtepen und
Jan Hallebeek. Seit 2008 Dozentfür Systematische Theologie am Altkatholischen

Seminar an der Universität Utrecht, seit 2009 zudem Rektor, seit 2016
ausserdem Dozentfür Liturgie; assistierender Priester in Egmond aan Zee.

Adresse: Jacob van Strijplein 1, NL-1816 NV Alkmaar
E-Mail: m.ploeger@uu.nl

38 Vgl. Jeffrey John, Going for Growth: A Strategy for Incumbents of Smaller
Parishes in the Central and Catholic Traditions, London (Affirming Catholicism)
2001.

39 Vgl. Annemieke Duurkoop, Dromen, denken en doen. Een geloofsverhaal
over kerkopbouw in Jorwert, Sliedrecht (Merweboek) 2010, 17.

88



Goldener Käfig mit offener Tür

Summary

Old Catholic ecclesiology is an episcopal-synodal and baptismal-eucharistie ec-
clesiology of the local church. As such, it is a blueprint ecclesiology which is

widely respected but not always easily applicable to "fresh expressions" of church.
This article explores ways to connect mainstream Old Catholic ecclesiology to
ecumenical, pastoral, diaconal and missionary challenges. The administration of
the sacraments to baptised members of other churches is explained within the
context of Old Catholic ecclesiology. The centrality of the eucharist is understood
in a non-exclusive way as a "centrifugal centre". But where the eucharist is
downplayed as merely one possible ecclesial "form", Old Catholic ecclesiology should

uphold the inextricability of "content" and "form" as it comes to a faith that wants
to be "consonans eucharistiae".

89


	Goldener Käfig mit offener Tür : seelsorgerliche, diakonische und missionarische Herausforderungen für die altkatholische Ekklesiologie

