
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 2

Artikel: Den Glauben weitergeben : Bericht über die 44. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz 2016

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Den Glauben weitergeben. Bericht über
die 44. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

2016

Angela Berlis

Vom 29. August bis zum 2. September 2016 tagte die 44. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz in Neustadt an der Weinstrasse zum
Thema «Den Glauben weitergeben».1 Was wird überhaupt weitergegeben
und wie wird welcher Glaube weitergegeben? Unter «Glauben» verstehen

wir zunächst den Glauben der Kirche, wie er in den Symbola, in der Liturgie

und in der Kirchenordnung zum Ausdruck kommt und von Generation

zu Generation weitergegeben wird. Es sind Menschen, die den Glauben

weitergeben, indem sie hören, handeln, feiern und Kraft schöpfen aus

dem, was ihnen mitgegeben worden ist. Der Glaube nimmt Gestalt an in
den Lebensvollzügen von Menschen, die den Glauben in ihr Leben
integrieren, ihn vermitteln und an Dritte weitergeben. Gefässe und Instrumente

der Weitergabe sind Schriften, Bilder, Gebäude, aber auch andere
Menschen, die ihre Glaubenserfahrung teilen.2

Es ging bei dieser Konferenz weniger darum, was meist unter «Tradition»

verstanden wird: um den Inhalt der Überlieferung, auffindbar in
Schrift, Tradition und anderen Bezeugungsinstanzen. Stattdessen lag der
Akzent darauf, wie in unserem Säkulum - manche würden mit Charles

1 Berichte darüber erschienen: Robert Gessmann, «Den Glauben weitergeben!»

44. Internationale Alt-Katholische Theologenkonferenz, in: Christen heute 60

(Oktober 2016) 20f.; Adrian Suter, Den Glauben weitergeben, https://christkatho-
lisch.ch/nachrichten/3517-den-glauben-weitergeben (zuletzt besucht am 23.04.2017);
Leonie van Straaten, 44e Internationale Oud-Katholieke Theologenkonferentie:
een impressie, http://www.okkn.nl/?b=3897&tpl=print (zuletzt besucht am 9.10.2016);
[Walter Jungbauer], Wie den Glauben weitergeben? 44. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz sucht nach zukunftsfähigen Wegen der
Glaubensvermittlung, http://www.utrechter-union.org/?b=489&tpl=print (zuletzt besucht am
23.04.2017).

2 Auf narrative Aspekte bei der Glaubensweitergabe kann hier lediglich
hingewiesen werden. Vgl. etwa Ruard Ganzevoort/Jan Visser, Zorg voor het verhaal.

Achtergrond, méthode en inhoud van pastorale begeleiding, Zoetermeer (Meinema)
2007; Ruard Ganzevoort u. a. (Hg.), Religious Stories We Live By. Narrative
Approaches in Theology and Religious Studies, Leiden (Brill) 2014.

IKZ 107 (2017) Seiten 65-72 65



Angela Berlis

Taylor von einem säkularen Zeitalter3 sprechen - und unter heutigen
Bedingungen Glaube zur Sprache kommt und Menschen bei ihrer Suche
nach Sinn dient: wie Glaube in Gebäude gemeisselt und gemauert wird;
wie Glaube vermittelt wird an Junge und Alte, durch Katechese, durch
Mystagogie und andere Formen der Einweihung und Unterweisung; wie
Glaube sich heute in der Öffentlichkeit manifestiert. Im Englischen wird
dafür das Wort «traditioning» benutzt: das Tradieren der Tradition im
Vollzug, in der Weitergabe im Alltag.4

Das Weitergeben des Glaubens ist keine Angelegenheit allein von
Fachleuten; es ist auch keine Einbahnstrasse, in der einer oder eine das

Sagen hat und der oder die andere hören muss. Alle sind einbezogen und
in die Verantwortung gerufen. Die Weitergabe des Glaubens ist Sorge und

Aufgabe der Kirche als Ganzer. Denn Kirche ist eine Gemeinschaft des

Weitergebens, das in allen ihren Grundvollzügen geschieht, sei es durch
diakonia, leiturgia oder martyria. Es legt sich nahe, darüber nachzudenken,

wie wir eigentlich Glauben weitergeben und was wir darunter verstehen.

Wie materialisiert sich Glaube in konkreten Dingen, etwa in
Kirchengebäuden oder in Gegenständen? Wie eignen Menschen sich Inhalte des

Glaubens zu und geben sie anschliessend weiter? «Zueignen» bedeutet
nicht «buchstäblich auswendiglernen», sondern sich mit dem Erhaltenen
auseinanderzusetzen und es für die eigene Zeit und den eigenen Kontext
verständlich und sinnbringend zu machen. Glaubensweitergabe ist eine
Schule der Weltwahrnehmung (Jan Visser).

Die Konferenz erkundete drei Themenbereiche näher: Wie Glaube in
der Seelsorge zur Sprache gebracht bzw. im diakonischen Handeln praktisch

sichtbar wird; wie Glaube durch Kirchengebäude in ästhetisch
übersetzter Form erkennbar gemacht wird; wie Glaube in Katechese und
Unterweisung vermittelt und in einem lebenslangen Prozess gelernt und
weitergegeben wird.5 Jeder Themenbereich wurde in Workshops und Prä-

3 Vgl. Charles Taylor, Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt/Main (Suhrkamp)
2007.

4 Vgl. dazu Orlando O. Espi'n/Gary Macy (Hg.), Futuring Our Past. Explorations

in the Theology of Tradition, Maryknoll, NY (Orbis) 2006. Es möge deutlich
sein, dass Tradition und «traditioning» nicht im Gegensatz zueinander stehen,
sondern aufeinander bezogen sind.

5 Das geplante vierte Thema «Öffentliche Theologie» konnte wegen Absage des

Referenten nicht weiterverfolgt werden.

66



Bericht über die 44. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2016

sentationen aus praktischer Sicht vorgestellt6; darauf folgte jeweils ein

Vortrag, der die beschriebene Praxis theologisch reflektierte und die
Diskussion im Plenum eröffnete.

Seelsorge jenseits der Gemeinde und altkatholische Ekklesiologie

In verschiedenen altkatholischen Kirchen sind in den letzten Jahrzehnten
neben der traditionellen Gemeindepastoral neue Formen der Seelsorge

jenseits der Territorialgemeinde entstanden. Mit deren Potenzial für die

Weitergabe des Glaubens beschäftigten sich am Vormittag des 30. August
drei parallel stattfindende Workhops: über das Geistliche Zentrum
Friedenskirche in Deggendorf (Niederbayern) als offener Raum (Thomas
Walter), über geistliche Begleitung in der kategorialen Seelsorge der
Niederlande (Robert Frede) und über das Citypastoralkonzept der Namen-
Jesu-Kirche in Bonn, das sich als «geistliches Gasthaus an den Wegen der
Menschen»7 versteht und als Bistums- und Bischofskirche dient (Lothar
Haag). Am Nachmittag zählte Mattijs Ploeger, Dozent am Altkatholischen

Seminar in Utrecht, diese «seelsorgerliche, diakonische und
missionarische und ökumenische Präsenz der altkatholischen Kirche ausserhalb

derüberlieferten kirchlichen Strukturen»8 zu den «Herausforderungen
für die altkatholische Ekklesiologie», die in sich zu wohlgeordnet sei. Er
schlug vor, Spannungen zwischen ekklesiologischem Ideal und empirischer

Wirklichkeit auszuhalten, sie aber nicht aufzulösen. In seiner kurzen
Response fragte Andreas Krebs (Bonn), ob das, was Mattijs Ploeger als

«Anomalie» bezeichnet habe9, nicht einfach die «Gebrochenheit» unserer
ekklesialen Wirklichkeit im Verhältnis zu einer auf einem Ideal gründenden

Ekklesiologie widerspiegele. Es entwickelte sich daraufhin unter den

insgesamt etwa 40 Anwesenden eine lebhafte Diskussion, in der Mattijs

6 Kurzdarstellungen finden sich unter «Berichte über die Workshops und
Präsentationen», s.u., 107-125.

7 Vgl. Henriette Crüwell, Geistliche Gasthäuser an den Wegen der
Menschen. Citykirchen als Räume unbedingter Gastfreundschaft, in: Albert Gerhards/
Kim de Wildt (Hg.), Der sakrale Ort im Wandel, Würzburg (Ergon) 2015, 121-127;
Dies., Die Welt zu Gast bei Freunden, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.), Im
Himmel Anker werfen. Vermutungen über Kirche in der Zukunft. Festschrift für
Bischof Joachim Vobbe, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2008, 54-69.

8 S.u., 76.

9 S.u.,77f., Anm. 11.

67



Angela Berlis

Ploeger u. a. erläuterte, was er meint, wenn er altkatholische Ekklesiologie
als «goldenen Käfig mit offener Tür» bezeichnet.

Sakralbauten und Glaubensvollzug

Am Vormittag des 31. August standen «Neue Kirchenräume» als Orte der

Glaubensvermittlung im Mittelpunkt.10 Im Plenum wurden zunächst zwei
Neubauten in Deutschland und eine umgebaute Kirche in den Niederlanden

vorgestellt: die Maria-Angelica-Kirche in Hannover (Oliver Kaiser),
die von der evangelisch-lutherischen Gemeinde im seeländischen Middelburg

erworbene, heutige Kirche des Hl. Augustinus (Remco Robinson)
und die Apostelin-Junia-Kirche in Augsburg (Florian Bosch). Während
heute (auch im Hinblick auf altkatholische Kirchen) in der Regel eher das

Abstossen und Umwandeln von Kirchen im Vordergrund steht11, weisen
die genannten Beispiele auf eine gegenläufige Entwicklung. Wo Kirchen
gebaut werden, wirken diese weit über den eigenen Kirchturm hinaus als

Zeichen der Hoffnung. Die vorgestellten Gemeinden waren alle über
längere Zeit zu Gast in anderen Kirchen; oft waren sie bekannt als die
«altkatholische Kirche ohne eigenes Haus». Mit einem eigenen Kirchenraum
können Gemeinden sich nun mehr als bisher als geistliche Grösse profilieren

und gewinnen eine sichtbare Identität in der Öffentlichkeit (in Hannover

etwa ist die altkatholische Kirche wegen ihres besonderen Tauf-

10 Darstellungen zu altkatholischen Kirchenräumen finden sich für die meisten
Länder in Einzeldarstellungen: für die Schweiz etwa in den Schweizerischen
Kunstführern, hg. von der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte, Bern (u.a. zu
Olsberg, Bern); für Deutschland gibt es ebenfalls Einzeldarstellungen, etwa: Ingo
Reimer/Elisabeth Weyerer-Reimer, Alt-Katholische Friedenskirche Essen,
Regensburg (Schnell & Steiner) 2010. In den Niederlanden: Lia Schade van Westrum,
Oud-Katholieke Kerken. Drie eeuwen verborgen erfgoed van een eigenzinnige geloofs-
gemenschap, Zutphen (Walburg) 2010; Marc de Beyer u. a., Kerkinterieurs in Neder-
land, Utrecht (Wbooks) 2016 (darin u. a. Beiträge über die Gertrudiskathedrale in
Utrecht sowie die altkatholischen Kirchen in Den Haag und Zaandam). Die behandelten
Kirchen stellen allesamt historisch oder architektonisch bedeutsame Gebäude dar.

11 Vgl. dazu etwa Henk de Roest, Kerksluiting, in: Rein Brouwer u.a., Levend
lichaam. Dynamiek van christelijke geloofsgemeenschappen in Nederland, Kampen
(Kok) 2007,199-238. In den Niederlanden ist «Kirchenschliessung» seit Langem ein
Thema, in der Schweiz wird es erst in jüngster Zeit öffentlich diskutiert, etwa beim
«Ersten Schweizer Kirchentag» (2015). Vgl. dazu: Johannes Stückelberger (Hg.),
Kirchenumnutzungen. Der Blick aufs Ganze, [Themenheft von] Kunst und Kirche 78

(2015) Nr. 4.

68



Bericht über die 44. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2016

beckens nach dem Vorbild von Ephesos bekannt12). Der in Bonn lehrende

Liturgiewissenschaftler Albert Gerhards skizzierte zunächst die Entwicklung

und Beziehung von Liturgie und Raum in der Kirchengeschichte und

ging anschliessend konkret auf die vorgestellten altkatholischen Neubzw.

Umbauten ein, die er in den grösseren zeithistorischen und
kirchenästhetischen Zusammenhang einordnete.13 Es gebe nicht einfach das

Raummodell, jede Gemeinde habe ihren eigenen Raum gestaltet. Grössere

Unterschiede ergäben sich allerdings daraus, ob ein vorgegebener Raum

zu bespielen sei oder ein neuer Raum geschaffen werde. Der Referent

würdigte alle Beispiele mit grosser Anerkennung.
Der Ausflug am Nachmittag führte die Konferenzteilnehmerinnen und

-teilnehmer zur Synagoge und zum jüdischen Friedhof «Alter Sand» in
Worms. Worms (hebräisch «Warmaisa») galt im Mittelalter als das «kleine

Jerusalem». Die Synagoge, erbaut 1034, wurde mehrfach zerstört und

neu aufgebaut, ein Tauchbad zur rituellen Reinigung (Mikwe) und ein
Lehrhaus wurden später angebaut. Das Lehrhaus trägt den Namen des

bedeutenden jüdischen Gelehrten Salomon ben Isaak, genannt Raschi, der
hier im 11. Jahrhundert einige Jahre lang Tora und Talmud studierte. Auf
dem Friedhof befinden sich die Gräber vieler bedeutender Rabbiner sowie

jüdischer Wormserinnen und Wormser - sie alle legen Zeugnis ab für die
Weitergabe des Glaubens von Generation zu Generation unter sehr
unterschiedlichen Bedingungen. Nach diesen eindrücklichen, von ausgezeichneten

Führerinnen geleiteten Rundgängen, feierten die Teilnehmerinnen
und Teilnehmer unter Vorsitz von Bischof Dr. Heinz Lederleitner (Wien)
in der Magnuskirche die Eucharistie.

Wie lebenslang Glauben lernen?

Der 1. September stand unter dem Zeichen der «neuen Wege der Katechese».

Am Vormittag fanden parallel drei Workshops statt: Martina Liebler-
Münch und Harald Münch berichteten über ihre Erfahrungen und
Anliegen mit der Jugendkatechese in den Niederlanden, Anja Goller stellte
Überlegungen zur Erstkommunionkatechese im deutschen altkatholi-

12 Vgl. dazu Oliver Kaiser, Taufe neu erleben. Akzentsetzung eines alt-katholischen

Kirchenneubaus in Hannover, in: Angela Berlis u. a. (Hg.), GottesdienstKunst,
Zürich (TVZ) 2012, 119-127.

13 Vgl. dazu ausführlicher: Albert Gerhards, Wo Gott und Welt sich begegnen.

Kirchenräume verstehen, Kevelaer (Butzon & Bercker) 2011.

69



Angela Bertis

sehen Kontext an und Adrian Suter beschrieb aktuelle Projekte in der
christkatholischen Erwachsenenbildung in der Schweiz.

Ähnlich wie bereits Mattijs Ploeger und Albert Gerhards knüpfte auch

Monika Jakobs, Professorin für Religionspädagogik/Katechetik an der
Universität Luzern und Leiterin des dortigen Religionspädagogischen
Instituts, in ihrem Vortrag «Lebenslang Glauben lernen?»14 bei den Workshops

des Vormittags an. Kritisch ging sie auf die Klage über den
«Traditionsabbruch» («Wer glaubt denn noch an...», «Wer kann denn noch das

Vater Unser, das Glaubensbekenntnis...») ein, der ihrer Meinung nach
eher ein Indiz für die Hilflosigkeit der Elterngeneration im Hinblick auf
den Umgang mit Glaubensfragen sei als der jüngeren Generation angelastet

werden solle. Zudem gehe diese Klage zu schnell davon aus, dass

religiöse Sozialisation mit dem Ende der Jugendzeit abgeschlossen sei. Jakobs

konstatierte ein neues Interesse an den Erwachsenen und ihrer fortgesetzten

Glaubensbildung; dieses finde seinen Niederschlag in neuen Angeboten

wie Taufkatechesen für Erwachsene, Glaubenskurse für distanzierte

Kirchenmitglieder oder in der Einbindung der Eltern bei der Vorbereitung
ihrer Kinder auf den Sakramentenempfang. Die Referentin wies darauf
hin, dass die christliche Gemeinde selbst Katechese brauche, allerdings
nicht im Sinne eines Service, sondern als selbstverantwortliche
Glaubenskommunikation innerhalb der Gemeinde - dieser gemeindekatechetische
Ansatz sei allerdings in der römisch-katholischen Kirche Rhetorik geblieben.

Im Hinblick auf die altkatholische Kirche mit ihrer «synodalen
Ekklesiologie» handele es sich dabei jedoch um einen zentralen Gedanken:

Die kleine altkatholische Kirche sei «auf den mündigen, informierten
und aktiven Gläubigen angewiesen».

Die Referentin nannte verschiedene (individuelle und institutionelle)
Ziele und Interessen von Katechese. Glaube müsse den einzelnen
Menschen selbst dienlich sein, indem er «erklärend, festigend, tröstend,
herausfordernd» sei. Sie wies auf die erforderliche Wechselwirkung zwischen
Glaube und Leben sowie zwischen Offenbarung und Erfahrung hin. Es

genüge nicht, aus Traditionsgründen einem Glauben anzuhängen; Glaube
müsse überzeugen: «Die religiöse Sozialisation in der altkatholischen Kir-

14 Vgl. zu ihrem Ansatz: Monika Jakobs, Neue Wege der Katechese, München
(Deutscher Katecheten-Verein) 2010. - Die Autorin sah sich leider aus persönlichen
Gründen nicht in der Lage, den Vortrag in überarbeiteter Fassung zu veröffentlichen,
sie stellte aber dankenswerterweise ihren Vortragstext zur Verfügung, der der folgenden

Darstellung zugrunde liegt.

70



Bericht über die A4. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2016

che stellt aus meiner Aussensicht besonders hohe Ansprüche an die religiöse

Identitätsbildung, weil die Glaubensgemeinschaft klein ist, Minder-
heits- und Diasporasituationen die Regel» sind.

Das Entwickeln einer religiösen Identität bzw. einer religiösen
Beheimatung sei ein lebenslanger Prozess, der nicht von Katechese im Kindesoder

Jugendalter allein erwartet werden dürfe. Katechese gehöre wesentlich

zur Grundfunktion der Kirche in der martyria, müsse aber auch mit
den anderen Grundfunktionen (leiturgia und diakonia) verbunden werden:

In der Liturgie werde der Glaube gefeiert, bestärkt und gefördert, in
der gelebten Diakonie erhalte die Botschaft der Katechese glaubwürdigen
Grund. Schliesslich bedinge die Zugehörigkeit zu einer echten Gemeinschaft

den Erfolg der Katechese mit. In einer kurzen Replik dankte Angela
Berlis der Referentin, dass sie Katechese so klar allen drei Grundvollzügen

der Kirche zuordne, sie im Rahmen der Gemeinschaft verorte und
zudem mit einer Anthropologie verbinde, die den Menschen als
entwicklungsfähig, als «zur Freiheit berufen» ansehe. In der anschliessenden
Diskussion ging es u. a. um die Problematik eines unreflektierten Glaubens,

um die Erziehung zur Mündigkeit und um die Frage, ob junge und ältere
Altkatholiken ein Recht auf Katechese hätten.

Bischof Andrej Cilerdzic, seit 2014 serbisch-orthodoxer Bischof von
Österreich und der Schweiz, führte das Thema aus orthodoxer Perspektive
am Vormittag des 2. September weiter.15 In der Orthodoxie geschehe die

Weitergabe des Glaubens vor allem durch die liturgische Mystagogie. Er
wies auf die zentrale Bedeutung der Liturgie gerade in der Diaspora hin
und bezog dabei die Migrationserfahrung orthodoxer Christinnen und
Christen ein. Er selbst wuchs in Deutschland auf, wohin sein Vater nach
1945 migriert war. Anhand der zentralen liturgischen Bücher (Orologion,
Oktoichos, Menäon - sie sind massgebend für die Weitergabe des Glaubens

- sowie Triodion, Paschalion und Pentekostadion) beschrieb der
Referent die Weitergabe des Glaubens als Mitvollzug in der Feier. Der
Gottesdienst sei die hauptsächliche Katechese: Das Wort, der Logos Christus,
wolle zu den Menschen kommen. Die Träger der Katechese seien diejenigen,

die ein besonderes geistliches Leben führten. In der Orthodoxie nehmen

die Klöster eine besondere Rolle für die Weitergabe des Glaubens ein,
da hier die Liturgie in vollumfänglicher Weise gefeiert werden kann, wie
dies ausserhalb der Klostermauern weder für den Weltklerus noch für die
Laienschaft kaum möglich ist. Die Überlegungen des Referenten zur litur-

15 Der Vortrag lag nicht zur Veröffentlichung vor.

71



Angela Bertis

gisch vermittelten Glaubensweitergabe beleuchteten spirituell-mystagogi-
sche Aspekte, die einmal mehr aufzeigten, wie wichtig das Zusammendenken

verschiedener Zugänge ist.
Die Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Theologenkonferenz formulierten

eine Erklärung (s.u., S. 73), die in zwei Lesungen am Donnerstagnachmittag

und Freitagvormittag beraten wurde.
Der Tradition entsprechend, gab der Erzbischof von Utrecht, Dr. Joris

Vercammen, am ersten Abend einen Lagebericht über die Utrechter Union;

ebenso wurden am zweiten Abend laufende Forschungsprojekte
präsentiert. Insgesamt war es eine lehrreiche und interessante Theologenkonferenz,

in der praktische Erfahrungen und theologische Reflexionen
miteinander verbunden wurden und zu angeregten Diskussionen führten -
sie fordern zu weiterem Nachdenken und konkretem Handeln auf.

Angela Berlis (geb. 1962 in München D), Prof. Dr., Studium der Theologie in
Bonn und Utrecht, 1988-1991 Gemeindearbeit in St. Engelmundus/IJmui-
den, 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen Universitätsseminar

Bonn, 1996 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn, 1998 Promotion
an der Katholischen Universität Nijmegen (Niederlande). 2000-2009
Dozentin für Seelsorge und Gemeindeaufbau am Alt-Katholischen Seminar
Utrecht, 2002-2009 dessen Rektorin. 2003-2007 ausserdem kirchenhistorische

Post-Doc-Anstellung an der Theologischen Fakultät Tilburg. Seit 2006
ausserdem «bijzonder hoogleraar» für Alte Katholische Kirchenstrukturen,
Stiftungsprofessur des Altkatholischen Seminars an der Universität Utrecht.
Seit Herbst 2009 ao., seit 2012 o. Professorin für Geschichte des Altkatholizismus

und Allgemeine Kirchengeschichte am Departementfür Christkatholische

Theologie, seit 2009 Departementsvorsteherin und Vizedekanin, seit
2010 Co-Leiterin des Kompetenzzentrums Liturgik, Theologische Fakultät,
Universität Bern.

Adresse: Kirchweg 17, CH-4312 Magden, Schweiz
E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch

Summary

The author reports on the 44th International Old Catholic Theologians'
Conference, which dealt with the issue of how, in our secular age, faith is transformed
into words and aids people in their search for meaning; how faith is chiselled into
the fabric of church buildings; how faith is taught and conveyed to young and old
through pastoral care, catechesis, mystagogy and other forms of initiation and
instruction.

72



Erklärung der 44. Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz

Vom 29. August bis 2. September 2016 traf sich die 44. Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz in Neustadt/W. (Deutschland) zum Thema

«Den Glauben weitergeben». Dabei wurden Workshops und
Präsentationen über die Weitergabe des Glaubens in der kirchlichen Praxis mit
theologischen Reflexionsvorträgen verbunden.

Die drei Grundvollzüge der Kirche (leitourgia, diakonia und marty-
ria) bildeten die Basis für die Themenbereiche der Konferenz: neue
Formen der Seelsorge über die Gemeindegrenzen hinaus (Pflegeheim,
Citykirche, geistliches Zentrum), Neubau und Neueinrichtung von
Kirchengebäuden (unter Berücksichtigung der liturgischen Möglichkeiten
und der Kirchenpädagogik) sowie neuere katechetische Methoden und
Inhalte (z. B. bezüglich Sakramentenkatechese, Erwachsenenbildung,
Katechese als Mystagogie).

Die Konferenz verstand «Weitergabe des Glaubens» als vielstimmige
Fortsetzung und Weiterentwicklung des Lebens einer Glaubensgemeinschaft

in allen ihren Vollzügen. Vor diesem Hintergrund konnte die
Konferenz die altkatholische Communio-Ekklesiologie sowohl in Hinblick
auf Initiation und Mystagogie als auch auf kirchliche Präsenz und
kirchlichen Dienst über Gemeindegrenzen hinaus vertiefen. Die Weitergabe
des Glaubens geschieht dabei sowohl diachron als auch synchron, von
Generation zu Generation, durch die Geschichte hindurch und im Hier
und Heute. Getragen wird sie von der Kirche als Gemeinschaft und den

einzelnen Gläubigen. Als Stärke und zugleich als Herausforderung
altkatholischer Ekklesiologie und Theologie erwies sich, dass sie grundsätzlich
von der eucharistischen Gemeinschaft her denkt. Kennzeichnend für eine

derartige Gemeinschaft ist, dass sie in ihrem Feiern, Dienen und Bezeugen

über die eigenen Grenzen hinaus wirkt. Zugleich wird sie dazu

herausgefordert, die damit einhergehenden ekklesialen Grauzonen als
Ausdrucksformen von Kirchesein theologisch zu reflektieren.

Der Konferenzausflug führte dieses Jahr nach Worms, wo die Denkmäler

einer jahrhundertealten jüdischen Lehrtradition die Konferenzteilnehmenden

zu einer vertieften Reflexion von Lernen und Lehren
inspirierten.

Neustadt/W., 2. September 2016

IKZ 107 (2017) Seite 73 73


	Den Glauben weitergeben : Bericht über die 44. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz 2016

