
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 1

Artikel: "... bloss für Erwachsene brauchen wir keine Gemeinde zu gründen" :
religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Autor: Moser, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«...bloss für Erwachsene brauchen wir keine
Gemeinde zu gründen»1.

Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog
(1880-1896)

Erika Moser

In mehreren, an verschiedene Adressaten gerichteten Briefen aus dem
Jahr 18962 betont der erste christkatholische Bischof der Schweiz, Eduard

Herzog (1841-1924), wie wichtig ihm eine persönliche Beziehung des

unterrichtenden Pfarrers zu jedem Kind und ein möglichst stufengerechter
Unterricht seien. Eduard Herzog war es auch, der den Katechismus3 von
Bischof Joseph Anton Salzmann (1780-1854)4 für die christkatholische

1 Protokoll über die siebente Session der National-Synode der Christkatholischen

Kirche der Schweiz vom 9. Juni 1881 in Basel, Basel (Schweighauser) 1881, 29.

Der vollständige Satz lautet: «Ein Pfarrer, der keine Kinder zu taufen und zu
unterrichten hat, kommt mir wie ein Todtengräber vor und erinnert mich jedesmal an den

Ausspruch des Heilandes: <Lasst die Todten ihre Todten begraben>; bloss für Erwachsene

brauchen wir keine Gemeinde zu gründen.»
2 Bischöfliches Archiv der Christkatholischen Kirche der Schweiz [= BABe],

Kopialbuch Bischof Eduard Herzog AH 73 (1896). Transkription 2010 durch Dr. Max
Munzinger-Schuler (1920-2015) und durch die Verfasserin 2012-2013.

3 Joseph Anton Salzmann, Kurze Religionslehre für Kinder vom 7ten bis

zum 12ten Jahr, Solothurn [s.n.] 1831.
4 Zu Joseph Anton Salzmann s. Urban Fink, Art. Salzmann, Josef Anton, in:

Historisches Lexikon der Schweiz [= HLS] (http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/
D3011.php, besucht am 14.2.2017). - Der Luzerner Joseph Anton Salzmann, von
1829 bis 1854 Bischof von Basel, setzte sich stets vermittelnd ein bei Differenzen
innerhalb des römisch-katholischen Klerus', aber auch zwischen Kirche und Staat
und geriet so zwischen die Fronten. Er war dem Ultramontanismus zugeneigt.
Domdekan Alois Vock (1785-1857), ein Anhänger Wessenbergs, beurteilte den Katechismus

Salzmanns polemisch: «Unser Bischof hat gerade beim Schwierigsten angefangen.

Schon im Juli letzten Jahres, als ich bei ihm zu Mittag speisete, sagte er mir, dass

er an einem Katechismus arbeite. Ich gestehe, dass mir grauete, weil er hierin auch
nicht die mindeste praktische Kenntniss besitzt. Von der hl. Schrift steht kein Wort
darin, so dass Kinder von 12 Jahren nicht wissen sollen, dass eine solche in der Welt
ist. Eine Menge von Fragen ist so einfältig, dass gewiss Kinder von 10 Jahren darüber
lachen werden. Übrigens liegt dieser ganzen kurzen Religionslehre kein Plan zu
Grunde, und das beste dabei ist, dass der Verfasser sie nur empfiehlt, also keinem
Pfarrer aufdringen noch bessere schon eingeführte Handbücher damit verdrängen

44 IKZ 107 (2017) Seiten 44-64



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Kirche umgearbeitet5 und damit ein deutschsprachiges Pendant zum 1876

erschienenen Katechismus6 Eugène Michauds (1839-1917) zur Verfügung
gestellt hat. An der Entstehung des christkatholischen Katechismus von
18877, «nach dem religiösen und rechtlichen Standpunkt ein gemäss den

Beschlüssen der Synode von Bern vereinbartes und reiflich erwogenes
Werk»8, das damals zum obligatorischen Lehrmittel in den christkatholischen

Gemeinden der Schweiz erklärt wurde, war er beteiligt.9 Seine

vergleichende Untersuchung orthodoxer und römisch-katholischer Katechismen

bezeugt, dass Herzog sich auch später mit Katechismen beschäftigte.10

will.» (An Wessenberg, 18. Januar 1831). Zum konfliktreichen Verhältnis zwischen
Vock und Salzmann s. Fritz Glauser, Bischof Joseph Anton Salzmann im Urteil
des Domdekans Alois Vock, in: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte
Revue d'histoire ecclésiastique suisse 52 (1958) 201-222, insbes. 201 (Zitat 204).

5 Eduard Herzog, Christkatholische Religionslehre, Solothurn (Gassmann)
1877. Das Werk wird erwähnt im Protokoll der 3. Session der National-Synode der
Christkatholischen Kirche der Schweiz vom 23. Mai 1877 in Bern, Ölten (Buchdruckerei

des «Volksblatt vom Jura») 1877, 33.
6 Eugène Michaud, Catéchisme catholique, Berne (Jent & Reinert) 1876. Dieser

für zu lang und etwas unklar befundene Katechismus wurde 1881 von einer durch
den Bischof und die Genfer Pastoralkonferenz gewählten Kommission überarbeitet,
s. Catéchisme catholique. Proposition au prochain synode, Genève (Taponnier et Stu-

der) 1881. Am 9. Juni 1881 nahm die Synode die überarbeitete Version an und erklärte

sie für obligatorisch. S. Protokoll 7. Session der National-Synode 1881 (wie Anm. 1),

50-52.
7 Christkatholischer Katechismus, Bern (K.J. Wyss) 1887.
8 Protokoll über die dreizehnte Session der National-Synode der Christkatholischen

Kirche der Schweiz. Sitzung vom 2. Juni 1887, gehalten in der St. Magnus-
Kirche zu St. Gallen, Basel (Schweighauser) 1887, 35f.

9 Urs von Arx, Art. Herzog, Eduard, in: HLS (http://www.hls-dhs-dss.ch/
textes/d/D10669.php, besucht am 14.2.2017).

10 S. Eduard Herzog, Orthodox-katholischer oder römischer Katechismus, in:
RITh 1 (1893) 237-253. Herzog kommt in seiner vergleichenden Untersuchung dreier
massgebender Katechismen (Katechismus der orthodox-katholischen orientalischen
Kirche, St. Petersburg 1887; Catechismus Romanus, Bielefeld 1846; Katechismus des

Peter Canisius, Landshut 1826) u. a. zum Ergebnis, dass die römischen Katechismen
stark auf Gehorsam, letztlich gegenüber dem Papst, gerichtet seien. Von diesem
Gehorsam hänge das Heil des Menschen ab. Der orthodox-katholische hingegen fordere
«lebendigen Glauben, thatkräftige Liebe» und verstehe Christus als «einzigen Mittler
zwischen Gott und den Menschen, das einzige und ewige Haupt seiner Kirche»
(a. a. O., 252). Die römisch-katholischen Katechismen stellten «in endlosen Abschnitten»

die Sünde dar und sähen die Sündenvergebung nur «in der unter dem Papst
stehenden Kirche» zu erlangen (ebd.). Der orthodox-katholische gehe zwar auf die Sünden

- verstanden als Übertretungen des göttlichen Willens - ein, mache die Sünden-

45



Erika Moser

Der Aufgabe, eine Religionspädagogik im christkatholischen Geist zu
gestalten, hat sich Bischof Eduard Herzog im Bewusstsein ihrer hohen

Bedeutung engagiert angenommen. Doch wie zeigt sich dieser
«christkatholische Geist» in seinen eigenen religionspädagogischen Auffassungen?

Wie wird Religionspädagogik bei ihm gedacht?
Im vorliegenden Beitrag wird davon ausgegangen, dass Herzog als

prägende Figur am Prozess der theoretischen Fundierung und praktischen
Ausgestaltung der Religionspädagogik in der christkatholischen Kirche
beteiligt gewesen ist. Die Ausübung seines bischöflichen Amtes dürfte
zudem mit sich gebracht haben, dass er den synodal gefundenen Konsens
der verschiedenen religionspädagogischen Auffassungen in den einzelnen

Kirchgemeinden auch durchzusetzen versuchte. Der synodale Diskurs zur
Religionspädagogik wird darum skizziert. Die tatsächliche Bedeutung
Herzogs für den religionspädagogischen Diskurs und die religionspädagogische

Praxis der christkatholischen Kirche herauszuarbeiten, bedürfte
allerdings der Sichtung einer deutlich breiteren Quellenbasis, was im Rahmen

dieses Beitrags ebenso Desiderat bleiben muss wie eine umfassendere

Entwicklungsgeschichte der christkatholischen Religionspädagogik.11
Anhand der Aussagen Herzogs werden sein religionspädagogischer

Ansatz sowie seine Wahrnehmung der praktischen Probleme in der
religionspädagogischen Umsetzung des christkatholischen Kirchen- und
Glaubensverständnisses nachgezeichnet. Unter Einbeziehung brieflicher Quellen

aus dem Jahr 1896 sowie eines Referats Herzogs aus dem Jahr 1880

werden die Inhalte seines Diskurses zum Bildungsverständnis und zu den

Bildungszielen, aber auch zum Menschenbild, zur Ekklesiologie und zum
Gemeindeaufbau skizziert. Auf diese Weise soll das Profil christkatholischer

Religionspädagogik bei Eduard Herzog herausgearbeitet werden.

Auch in anderen Kirchen wurde im Zuge der Etablierung der Pädagogik
als Wissenschaft die Gestaltung der Religionspädagogik diskutiert.12 Das
Verständnis von religiöser Bildung bei Herzog wird daher auch innerhalb
der zeitgleichen religionspädagogischen Strömungen verortet.

Vergebung aber vom Glauben an Jesus Christus abhängig und sei viel stärker hoff-
nungsorientiert (a. a. O., 252f.). Herzog kommt zum Schluss, der orthodox-katholische
Katechismus stelle das Christentum, die römischen Katechismen hingegen das Papsttum

dar (a. a. O., 253).
11 Zu weiteren Quellen s. Anm. 17.

12 S. dazu Abschnitt 4.2.

46



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Die organisatorischen Fragen und konkreten Probleme der
religionspädagogischen Praxis, die in den Briefen Herzogs zur Sprache kommen,
machen den Kontrast zwischen den angestrebten Zielen und der Praxis
sichtbar. Im Zentrum der Untersuchung stehen die eingangs erwähnten
Briefe Eduard Herzogs aus dem Jahr 1896 an die Pfarrer Karl Weckerle
(1863-1919)13 in Basel und Albert Rais (1859-1926)14 in La Chaux-de-
Fonds sowie an den Präsidenten der dortigen Kirchgemeinde, Mathias
Baur (1836-1900)15. Die daraus rekonstruierbare religionspädagogische
Position wird verglichen mit den zentralen Aussagen in Herzogs Referat

zum Religionsunterricht16 anlässlich der Synode von 1880 in Genf.17

13 Zu Weckerle s. Adolf Küry/Emil Frey/Wilhelm Heim/Emil Roth, Pfarrer
Karl Weckerle (1863-1919) zum Gedächtnis. Reden gehalten an der Trauerfeier in der

Predigerkirche in Basel, den 19. Januar 1919, Aarau (H. R. Sauerländer) 1919.
14 Albert Rais verstarb am 29. Januar 1926 nach jahrelangem Leiden an einer

schweren Magenkrankheit. Ein Nachruf mit dem Verfasserkürzel «R.» findet sich in:
Der Katholik (=Kath[B]) 49 (1926) 45f.

15 L'Impartial. Journal quotidien et Feuille d'annonces, paraissant à La Chaux-
de-Fonds, 10 (1900), N° 5978, 29.5.1900 (http://doc.rero.ch/record/83609/files/1900-
05-29.pdf, besucht am 14.2.2017).

16 Protokoll der 6. Session der National-Synode der christkatholischen Kirchen
der Schweiz von 1880 in Genf, Basel (Schweighauser) 1880, 38-41.

17 Weitere briefliche Quellen zur Religionspädagogik sind in den Kopialbüchern
AH 56 (an Pfr. S. Burkart, 8.2.1887), AH 65 (an F. Schoeb, 20.11.1891) und AH 71

(an G. Fröhlich-Kihm, 21.5.1895) enthalten. Sie werden hier nicht weiter besprochen,
da sie den Befund aus den untersuchten Briefen weitestgehend stützen und ihre
Aufnahme den Textrahmen sprengen würde. Die untersuchten Briefe Herzogs lassen eine

langjährige Konstanz seiner religionspädagogischen Auffassung erkennen. Daher
erscheint es methodisch gerechtfertigt, das Referat von 1880, in dem Herzog die
Grundzüge eines christkatholischen Religionsunterrichts darlegt, als grundlegenden
Ausdruck dieser Auffassung zu verstehen.
Ebenfalls unberücksichtigt bleibt eine Mappe zur Religionspädagogik («Religionsunterricht

Katechismus», AH 36 R). Nebst den jährlichen Statistiken und Berichten der
Pfarrer zum Religionsunterricht zuhanden der Synode enthält sie Dokumente zum
Entstehungsprozess des Katechismus (handschriftliche Argumentarien und Entwürfe

Herzogs sowie die dazugehörige Vernehmlassungskorrespondenz mit der
Pfarrschaft). Für den Hinweis auf diese Mappe danke ich Prof. Dr. Angela Berlis, Bern.
Artikel zu religionspädagogischen Auffassungen und Berichte über praktische
Unterrichtsprobleme sind auch im «Katholik» zu finden, etwa [o. V.], Die allgemeine und
häusliche Erziehung, in: Kath[B] 7 (1884)44-46.60-62.85f.92f.99-101.108-110.116-118;
Vorstand der christkatholischen Genossenschaft in Luzern, Römisch- oder
christkatholischer Religionsunterricht, in: Kath[B] 20 (1897) 327-329.

47



Erika Moser

1. Herzogs Bericht über den Religionsunterricht in
den Gemeinden (1880)18

Eduard Herzog berichtet auf der 6. Session der Nationalsynode der
christkatholischen Kirche über den Religionsunterricht in den Gemeinden und

beantragt im Namen des Synodalrates die Verabschiedung mehrerer
Resolutionen zum Religionsunterricht, dessen Wichtigkeit der Bischof in der

Einleitung seines Referats betont.
Der Unterricht soll bei den sieben- bis zehnjährigen Kindern beginnen

und der jeweiligen Altersstufe entsprechen. Das heisst inhaltlich, dass die
Kinder durch «Sprüche, Lieder, kurze Gebete, einfache biblische
Erzählungen [...]» in den Glauben und in das kirchliche Leben eingeführt werden.

Der Religionsunterricht soll für alle bis mindestens zum 15. Lebensjahr

dauern. Auch kleine Gemeinden werden aufgefordert, den Unterricht
in mindestens zwei Klassen durchzuführen, damit stufengerecht
unterrichtet werden kann. Wo der Religionsunterricht im Rahmen der öffentlichen

Schule stattfindet, sind die Religionslehrer der Schulordnung
verpflichtet. Zur Erstkommunion werden nur mindestens 13-Jährige
zugelassen, die in biblischer Geschichte beider Testamente, in christkatholischer

Glaubens- und Sittenlehre dem kleinen Katechismus gemäss sowie
in Sakramentenlehre unterrichtet sind. Der Bischof prüft alle zwei Jahre
die Kinder im Religionsunterricht und firmt sie in einer - explizit gefordert

- schlichten Feier.

Die 13- bis 16-Jährigen besuchen obligatorisch die Sonntagschristenlehre.

Der Lehrplan für diese Stufe umfasst christkatholische Glaubenslehre,

christliche Sittenlehre, eine Vertiefung der Apostelgeschichte, der

Entstehungsgeschichte des Neuen Testaments sowie die Lesung und
Erklärung einzelner Bibeltexte. Weiter sollen die Jugendlichen mittels des

christkatholischen Gebetbuches in die Liturgie, das Kirchenjahr sowie die
«wichtigsten religiösen und kirchlichen Gebräuche»19 stufengerecht
eingeführt werden. Die Besonderheit der Verfassung der christkatholischen
Kirche gegenüber anderen christlichen Kirchen wird den Jugendlichen
anhand eines kirchenhistorischen Abrisses vermittelt. Im Unterricht sollen

die Jugendlichen ein Heft über die Katechese führen.

18 Protokoll 6. Session der National-Synode 1880 (wie Anm. 16), 38-41.
19 Protokoll 6. Session der National-Synode 1880 (wie Anm. 16), 40.

48



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Der Aarauer Pfarrer Xaver Fischer (1837-1924)20 möchte den Be-
schluss über diesen Resolutionsentwurf zurückstellen und die kantonalen
Pastoralkonferenzen dazu konsultieren.21 Trotz des Arguments des

Synodalratspräsidenten Rudolph Philippi (1835-1903)22, es handle sich bei den

Resolutionen um einen Versuch, der erst zum «Definitivum»23 werde,

wenn er sich praktisch bewähre, wird die Zuweisung an die Pastoralkonferenzen

von der Synode mit deutlichem Mehr angenommen. Allerdings
zeigt sich dann 1881, dass innert Jahresfrist keine einzige Rückmeldung
seitens der kantonalen Pastoralkonferenzen eingegangen ist.24

2. Synodale Erörterungen und Beschlüsse zur Religionspädagogik
in den Jahren 1894 und 1898 bis 1900

Anlässlich der Synode von 1894 in Solothurn beantragt Synodalrat Pfr.
Sebastian Burkart (1844-1923)25 aus Rheinfelden, der Religionsunterricht
solle, wenn immer möglich, im zweiten Schuljahr beginnen, wobei die

Klassengrösse 50 Kinder nicht übersteigen dürfe. Jeder Jahrgang solle eine

eigene Klasse bilden, wenn 20 Schüler pro Jahrgang den Unterricht
besuchten. Der Kommunionunterricht dürfe nicht vor dem siebten Schuljahr
einsetzen. Der Synodalrat lege ein Minimum an Unterrichtsstunden fest.

Zudem sei ein einheitliches Verzeichnisformular für Religions- und
Christenlehrunterricht einzuführen. Die Anträge werden bewilligt.26

An der Synode von 1898 in Zürich informiert Synodalrat Pfr. Sebastian

Burkart die Synode auf der Grundlage von Berichten aus den
christkatholischen Gemeinden und Genossenschaften zum Religionsunterricht

20 Peter Amiet, Art. Fischer, Xaver, in: HLS (http://www.hls-dhs-dss.ch/
textes/d/D27544.php, besucht am 14.2.2017).

21 Protokoll 6. Session der National-Synode 1880 (wie Anm. 16), 41.
22 Michael Raith, Art. Philippi, Rudolf, in: HLS (http://www.hls-dhs-dss.ch/

textes/d/D5948.php, besucht am 14.2.2017).
23 Protokoll 6. Session der National-Synode 1880 (wie Anm. 16), 41.
24 Protokoll 7. Session der National-Synode 1881 (wie Anm. 1), lOf.
25 Peter Amiet, Art. Burkart, Sebastian, in: HLS (http://www.hls-dhs-dss.ch/

textes/d/D27537.php, besucht am 14.2.2017).
26 Protokoll über die zwanzigste Session der National-Synode der christkatholischen

Kirche der Schweiz, Sitzung vom 17. Mai 1894 in Solothurn, Laufen (Von-
burg'sche Buchdruckerei) 1894, 55-64 (Anträge 63f.).

49



Erika Moser

über den Stand der Umsetzung der Beschlüsse von 1894.27 Er beantragt als
Vertreter des Synodalrates, die Einteilung des Unterrichts in Klassen
umzusetzen, wo dies noch nicht eingeführt worden sei. Die Festlegung einer
Mindestzahl von Unterrichtsstunden sowie die Einführung des einheitlichen

Verzeichnisformulars sollen per Verordnung des Synodalrats realisiert

werden. Ein einheitlicher Lehrplan werde nicht erstellt, es werde nur
ein einheitlicher Beginn des Katechismusunterrichts ab dem zehnten

Altersjahr bzw. nach vier Schuljahren gewünscht. Der Unterricht über die
Kirche und die Geschichte der frühen Kirche solle im letzten Unterrichtsjahr

stattfinden. Die Kirchenvorstände seien gehalten, den Unterricht
mindestens zweimal pro Jahr zu besuchen. Die Synode genehmigt die
Anträge. Aus der nachfolgenden Diskussion um die Einführung eines
einheitlichen Lehrmittels für biblische Geschichte ergeht der Beschluss, eine
Kommission aus Vertretern des Synodalrats zu bilden, die diese Frage
gemeinsam mit der schweizerischen Pastoralkonferenz erörtern und der

Synode Vorschläge unterbreiten soll.28

Die Kommission besteht zunächst aus Pfr. Sebastian Burkart (Rhein-
felden), Pfr. Karl Weckerle (Basel) sowie Pfr. Karl Gilg (1849—1933)29 aus
Zürich.30 Sie wird 1899 um zwei Mitglieder erweitert: Pfr. Emil Meier
(1864-1947)31 aus Ölten und Pfr. Anton Absenger (1863—1923)32 aus
Biel.33 Die Kommission erarbeitet zu Beginn des folgenden Jahres einen

27 Protokoll über die XXIV. Session der Christkatholischen Kirche der Schweiz,
Sitzung vom 29. Juni 1898 in Zürich, Ölten (Buchdruckerei des «Oltner Tagblatt»),
37-46.

28 Protokoll 24. Session der National-Synode 1898 (wie Anm. 27) 47.
29 Nachruf in: 59. Sitzung der National-Synode der Christkatholischen Kirche

der Schweiz, Montag, den 15. Mai 1933 in Möhlin, St. Gallen (Karl Weiss) 1933, 27.
30 Protokoll über die XXV. Session der National-Synode der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, Sitzung vom 25. Mai 1899 in Schönenwerd, Laufen Vonburg'sche
Buchdruckerei) 1899, 12.

31 Nachruf in: Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz,
73. Sitzung, Montag, den 23. Juni 1947 in La Chaux-de-Fonds, St. Gallen (Karl Weiss)
1947, 25.

32 Der vermutlich von Adolf Küry verfasste Nachruf findet sich in: KathfB] 46
(1923) 406f. S. auch Werner Bourquin/Markus Bourquin/Werner Hadorn,
Biel: Stadtgeschichtliches Lexikon, Biel (Büro Cortesi) 1999, 20.

33 Protokoll über die XXVI. Session der National-Synode der Christkatholischen
Kirche der Schweiz, Sitzung vom 7. Juni 1900 in Basel, Laufen (Vonburg'sche
Buchdruckerei), 47.

50



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Fragebogen, den sie allen Pfarrern der Deutschschweiz zukommen lässt.

Aufgrund der eingegangenen Antworten beantragt der Synodalrat, vorerst
kein eigenes biblisches Lehrmittel zu erstellen, da aufgrund der kantonalen

Bildungshoheit eine überaus grosse Vielfalt an Regelungen bestehe.

Die Frage solle aber an der nächsten Synode wieder thematisiert werden.34

3. Briefquellen aus dem Jahr 1896

Vor diesem Hintergrund sind im Kopialbuch AH 73 von 1896 zwei
Adressatengruppen Herzogs in religionspädagogischer Hinsicht von besonderem

Interesse. Zum einen steht Herzog mit dem Basler Pfarrer Karl
Weckerle35 bezüglich organisatorischer Fragen zum Religionsunterricht in
brieflichem Austausch. Weckerle wird in der Folge auch zur Ansprechperson

für die Neuorganisation des kirchlichen Unterrichts in der Gemeinde
Oberwil im Kanton Baselland. Über das Fehlen des Unterrichts in der
Gemeinde hat ein Mitglied der Kirchgemeinde, Albert Degen-Gutzwiller
(1848—1934)36, den Bischof informiert.

Die Gemeinde von La Chaux-de-Fonds hat einen Konflikt mit dem
Pfarrer Albert Rais. Die Gemeinde will den Pfarrer sogar abwählen. Dies
versucht der Bischof zu verhindern, indem er den Hauptkritikpunkt
aufgreift: die Qualität des Religionsunterrichts. Zu dessen Verbesserung
wendet er sich an den Kirchgemeindepräsidenten Mathias Baur sowie an
den in der Kritik stehenden Pfarrer. Gegenstand dieser Briefe sind
Organisation, Ziele, Methoden sowie Lehrinhalte und -mittel des christkatholischen

Religionsunterrichts.37

3.1 Die Briefe an Mathias Baur und Albert Rais in
La Chaux-de-Fonds (1896)

Der Brief vom 13. Juni 189638 richtet sich an den Präsidenten der Kirchgemeinde

von La Chaux-de-Fonds, Mathias Baur. Der Adressat wird gebeten,

den Briefinhalt auch dem dortigen Pfarrer Albert Rais mitzuteilen.

34 Protokoll 26. Session der National-Synode 1900 (wie Anm. 33), 55f.
35 BABe, Kopialbuch AH 73, 138-141.222.223.228-231.
36 Die Lebensdaten sind nur unsicher belegt, es konnten bisher keine genaueren

Informationen zu ihm gefunden werden.
37 BABe, Kopialbuch AH 73, 155-160.331-336.337.338.345.
38 A.a.O., 155-160.

51



Erika Moser

Anlass des Briefes ist die Einlösung des Versprechens, Baur gegenüber
Gedanken und Wünsche zur Pastoration der Gemeinde zu unterbreiten.
Dem Pfarrer werden die «Gedanken und Wünsche» - es handelt sich
ihrem Charakter nach eher um Weisungen - des Bischofs indirekt und unter
Einbezug des Repräsentanten seiner Vorgesetzten (der Kirchgemeinde,
deren einzelne Mitglieder aber nicht informiert werden sollen) übermittelt.

Der Bischof wünscht die Einrichtung von mindestens fünf Klassen für
den Religionsunterricht der 184 Kinder. Die Klassen umfassen damit
durchschnittlich 35-38 Kinder und sollen nach Alter gestuft werden. Dies
dient der Kontrolle des regelmässigen Unterrichtsbesuchs, der Sicherstellung

von Ordnung und Disziplin und der Ermöglichung persönlicher Kon-
taktnahme mit jedem Kind, damit jedes seinen Fähigkeiten und moralischen

Qualitäten entsprechend behandelt werden kann. Der Unterricht
basiert auf einer Jahresplanung der zu behandelnden Inhalte durch den
Pfarrer. Der Plan wird dem Bischof vorgelegt. Der Unterricht findet
wöchentlich statt und dauert eine Stunde. Absenzen werden notiert.

Unterrichtsinhalte sind auf der Grundstufe kleine Gebete, Sprüche,
Lebensregeln, Einführung in die Teilnahme am Gottesdienst und kleine
biblische Geschichten, anhand derer vorab der christliche Festkalender
erklärt wird, die aber auch der Vorbereitung auf den Katechismus dienen.
Der Katechismus soll auf allen Stufen zum Einsatz kommen. Auf die
Grundstufe aufbauend folgt eine Einführung in die Geschichte des Alten
und des Neuen Testaments, weitere Unterrichtsthemen sind der Katechismus

und die Kirchengeschichte. Den Abschluss bildet der Unterricht zur
Vorbereitung auf die Kommunion. Grundkenntnisse der Kirche, der
Sakramenten- und Liturgielehre, der Kirchenverfassung und der Unterschiede
zwischen der christ- und der römisch-katholischen Kirche sind nebst dem
Katechismus die Inhalte auf dieser Stufe.

Herzog beruft sich auf seine Erfahrung, um mit Nachdruck auf geeigneten

Lehrmitteln in genügender Anzahl zu bestehen. Der Kirchgemeinderat,

der Frauenverein oder wohltätige Personen bzw. Vereine sollen um
Gratisexemplare der Lehrmittel für die Kinder mittelloser Eltern besorgt
sein. Damit die Kinder sinnvollerweise am Gottesdienst teilnehmen
können, sollen sie die Liturgie und einige Lieder kennen sowie die Respon-
sorien zu sprechen in der Lage sein. Darum will Herzog, dass die
lesekundigen Kinder mit dem offiziellen Liturgiebuch ausgestattet, die Res-

ponsorien laut geübt und einige Kirchenlieder im Unterricht eingeführt
werden.

52



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Der Bischof kritisiert, dass die Kinder bei seinem letzten Besuch den

Ablauf der Liturgie nicht gekannt und einige sogar das alte römisch-katholische

Gebetbuch bei sich gehabt hätten. Er besteht darauf, dass der

Pfarrer die Gebete und liturgischen Formen der christkatholischen Kirche
genauestens befolgt.

Herzog bemüht sich zu versichern, dass es sich bei den bemängelten
Punkten nicht um einen Vorwurf an den Pfarrer handle, der bei Amtsantritt

schlicht ungenügend auf die Erteilung von Religionsunterricht vorbereitet

gewesen sei. Zur Unterstützung des Pfarrers in Unterrichtsfragen
wird der Bieler Pfarrer Anton Absenger empfohlen. Der Kirchgemeinderat

soll - wie bereits erwähnt - über den Briefinhalt nicht informiert werden,

aber die Mittel zur Beschaffung der Lehrbücher bereitstellen.
Der Pfarrer scheint diese Verbesserungsvorschläge nicht im gewünschten

Sinne beherzigt zu haben. Im Brief an Albert Rais vom 12. September
189639 bekräftigt Herzog eindringlich seine im Juni gestellten Forderungen,

da die Qualität des Religionsunterrichts für Unzufriedenheit in der

Kirchgemeinde gesorgt und die Wiederwahl des Pfarrers gefährdet hat. In
einem weiteren Brief an Mathias Baur vom 12. September 189640 setzt der
Bischof diesen in Kenntnis über die aktuelle Situation. Am gleichen Tag
bestellt Herzog bei Buchdrucker Gassmann unaufgefordert 100 Exemplare

des liturgischen Gebetbuchs in französischer Sprache.41

Dem Brief vom 12. September 1896 folgt am 15. September ein weiterer,

in dem der Bischof versichert, es seien in der Wiederwahlkontroverse
nur jene Klagen über den Pfarrer begründet gewesen, die den Religionsunterricht

betroffen hätten; die übrigen seien haltlos.

3.2 Die Briefe an Karl Weckerle und Albert Degen-Gutzwiller
in Oberwil BL (1896)

Im Brief an Pfarrer Karl Weckerle vom 3. Juni 189642 unterstützt Eduard
Herzog die Bestrebungen des Adressaten, die Kinder in die Liturgie
einzuführen. Dem Bischof ist es ausserordentlich wichtig, dass die Kinder
aktiv am Gottesdienst teilnehmen können. Als Voraussetzung dafür sieht

39 A.a.O., 331-336.
4° A.a.O., 337.
41 A.a.O., 338.
42 A.a.O., 138-141.

53



Erika Moser

er in Übereinstimmung mit Weckerle theoretisches Wissen und praktische
Übung an:

Ihre Methode, die Kinder in die Liturgie einzuführen, kann ich nur billigen.
Es ist nach meinem Dafürhalten von enormer Wichtigkeit, dass die Jugend
lernt, aktiv am Gemeindegottesdienst theilzunehmen. Das ist aber nur durch
Uebung, nicht durch blosse Theorie möglich. [.. ,]43

Die Kinder sollen darum im Jugendgottesdienst die Responsorien laut
sprechen und später auch laut singen. Herzog zielt damit auf die Befähigung

der Gemeinde, die Liturgie aktiv mit dem Priester zu vollziehen.
Über die Katechumenen wird Buch geführt:

Zu den Pfarrbüchern gehört in Ihrer Gemeinde das Buch der Katechumenen,
in das, Jahr für Jahr, die Kinder nach Klassen eingetragen sind. Schon das gibt
Ihnen die Aufsicht über das Ganze.44

Die Betonung der Notwendigkeit, Absenzen zu kontrollieren und

Klassengrössen zu kennen, könnte auf bestehende Probleme mit der

Regelmässigkeit des Unterrichtsbesuchs aufsehen der Kinder, aber auch auf
eine eher nachlässig gehandhabte Kontrolle, Konzeptualisierung und

langfristige Planung des Unterrichts aufseiten der Pfarrer hindeuten.
Ob der Unterricht in Koedukation stattfindet, überlässt Herzog den

unterrichtenden Pfarrern. Er schlägt eine Organisation des Unterrichts

vor, bei der alle Kinder im Lauf der Zeit von allen Lehrpersonen
unterrichtet werden. Diese Gleichstellung soll zu gegenseitiger Ergänzung und
einem einheitlichen Unterricht verhelfen und daraus resultierend «wenig
Anlass zu Eifersüchteleien»45 geben.

Herzog will seine Vorschläge aber nicht als Vorgaben verstanden wissen.

Sein Hauptanliegen ist der jahrelang gepflegte Kontakt des Pfarrers
mit jedem Kind in der Gemeinde. Der Pfarrer gelange so zu guter Kenntnis

der «nachwachsende[n] Generation»46. Dass Herzog so viel an dieser

Kontaktpflege liegt, verweist auf sein Verständnis der Rolle und Aufgabe
des Pfarrers. Den über mehrere Jahre gewachsenen Beziehungen
zwischen Pfarrer und Gemeindemitgliedern misst Herzog offenbar hohe

Bedeutung nicht nur für die Seelsorge, sondern auch für die Gemeindebildung

zu.

43 A.a.O., 138.
44 A.a.O., 139.
45 A.a.O., 141.
46 Ebd.

54



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

Anlass des Briefes von Karl Weckerle an Eduard Herzog scheint eine

Meinungsverschiedenheit und Kompetenzstreitigkeit zwischen den
unterrichtenden Pfarrern in Bezug auf die Unterrichtsinhalte und -methoden

bezüglich der Einführung in die Liturgie sowie auf die Befugnis zu
diesbezüglichen Entscheiden gewesen zu sein.

In der Korrespondenz vom 19. bis 21. Juli 1896 mit Karl Weckerle und
Albert Degen-Gutzwiller aus Oberwil (Baselland)47 setzt sich Eduard

Herzog für den Religionsunterricht der Kinder aus Oberwil ein. Degen-
Gutzwiller hat Herzog davon in Kenntnis gesetzt, dass in Oberwil kein
Religionsunterricht erteilt werde. Herzog beantwortet den Brief Degen-
Gutzwillers am 19. Juli 1896 und bittet Weckerle am selben Tag brieflich,
in dieser Angelegenheit aktiv zu werden, damit der Unterricht wieder
stattfinden könne. Bis zur Sistierung wurde der Unterricht offenbar durch
die Basler und Allschwiler Pfarrschaft erteilt. Herzog betraut Weckerle
damit, nach allfälligen Alternativen zu suchen - wie etwa Unterricht
durch die Gemeindepfarrer von Kaiseraugst, Rheinfelden oder Laufen -
und ihm diese vorzuschlagen.

Im Brief an Weckerle vom 21. Juli 1896, der sonst vor allem liturgische
Fragen zum Inhalt hat, äussert Herzog seine Freude darüber, dass Weckerle

neue Klassen für den Religionsunterricht schafft.48 Aus dem Schreiben

geht nicht hervor, ob die neuen Klassen für die Oberwiler Kinder
eingerichtet werden oder die bestehende Klassenstruktur in Basel betreffen.

Deutlich wird auch hier die zentrale Bedeutung, die Herzog dem

Religionsunterricht für den Gemeindeaufbau beimisst. Aus diesem Grund ist
ihm daran gelegen, dass der Religionsunterricht möglichst am Wohnort
stattfindet und so für alle Interessierten leicht zugänglich ist. Der
Nachwuchs an religiös informierten Gemeindemitgliedern soll sichtbar sein

und gepflegt werden.

4. Religionspädagogik bei Eduard Herzog im Kontext

4.1 Religionspädagogische Anliegen und praktische Probleme
ihrer Umsetzung

Trotz der beachtlichen zeitlichen Spanne zwischen Herzogs Referat von
1880 und der untersuchten Korrespondenz aus dem Jahr 1896 scheinen

47 A.a.O.,222f sowie 228-231.
48 A.a.O.,231.

55



Erika Moser

sich die religionspädagogischen Anliegen des Bischofs nicht wesentlich
verändert zu haben. Den Religionsunterricht erachtet Herzog als eminent

wichtig, die Kinder in der Gemeinde als Zeichen für deren Lebendigkeit.
Eine gesamtschweizerische Regelung des Unterrichts ist der kantonalen
Hoheit in Bildungsfragen wegen nicht möglich. Eine solche Regelung, die

zur Stärkung der christkatholischen Kirche als Ganzer beizutragen
vermöchte, bleibt deshalb ausser Reichweite.

Herzog legt grossen Wert auf die Stufengerechtigkeit des Unterrichts.
Darum insistiert er auf der Schaffung von mindestens zwei Unterrichtsstufen

in jeder Gemeinde, einer Grundstufe und einer auf die Kommunion
vorbereitenden Stufe. Der Unterricht beginnt im Grundschulalter und dauert

bis zum Ende der Schulzeit.
Ein wichtiges Unterrichtsziel ist die Befähigung der Kinder zur aktiven

Teilnahme am Gottesdienst. Dazu benötigen sie Kenntnisse der Liturgie,

des Kirchenjahrs und seiner Feste, der Gesänge und Responsorien, die
sie sich im mehrstufig angelegten Religionsunterricht allmählich aneignen.

Als Lehrmittel dafür dienen biblische Geschichten für die Feste des

Kirchenjahrs sowie das Liturgie- und das Gesangbuch. Der Katechismus
wird als unverzichtbarer Bestandteil des Unterrichts auf jeder Stufe eingesetzt.

Für die Erstkommunion werden Kenntnisse in biblischer Geschichte,
in Glaubens- und Sittenlehre sowie in Sakramentenlehre vorausgesetzt.
Auch Kirchengeschichte gehört zum Curriculum. Die Jugendlichen sollen
wissen, wofür die Kirche einsteht, deren Mitglieder sie bleiben wollen.

Wie aus der Korrespondenz mit den Pfarrern Karl Weckerle und
Albert Rais hervorgeht, sieht Herzog den kirchlichen Unterricht auch als
bedeutende Vorbereitung zur Verwirklichung ekklesiologischer und
liturgischer Anliegen in der christkatholischen Kirche an. Der Unterricht ist
grundlegend für den Gemeindeaufbau. Mit dem aktiven Einbezug der
Kinder in den Gottesdienst erlangen diese einerseits die entsprechenden
Kenntnisse. Für sie ist die aktive Teilnahme am Gottesdienst eine nie
anders erlebte Selbstverständlichkeit. Andererseits sollen die Kinder durch
den frühen Einbezug auch «in die Kirche hinein»49 kommuniziert bzw.

gefirmt werden. Der Religionsunterricht bereitet auf diese Weise die Zu-

49 In Abwandlung des Begriffs «zur Kirche hinaus konfirmieren», wie er im
reformierten Kirchenleben zuweilen verwendet wird. S. z.B. Felix Senn, Der Geist,
die Hoffnung und die Kirche. Pneumatologie, Eschatologie, Ekklesiologie, Zürich
(TVZ) 2009, 109.

56



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

kunft aktiven Gemeindelebens vor. Gute religiöse Bildung wird damit als

Fundament für den Fortbestand des Gemeindelebens und für die Sicherung

des Zusammenhalts in der Gemeinde verstanden.
Zentrale pädagogische Maxime Herzogs ist eine Unterrichtsgestaltung,

die dem Pfarrer die persönliche Kontaktnahme mit jedem Kind
ermöglicht. Der Pfarrer ist gleichsam ein Hirte, sorgsam im Umgang mit
kleinen und grossen Gemeindemitgliedern. Diese bindet er ihren
Möglichkeiten entsprechend in die Gemeindegestaltung ein oder bereitet sie

darauf vor. Die starke Betonung der Beziehungsorientierung spricht für
eine positive Rezeption aufklärerischer Pädagogik. Die Schwäche dieses

religionspädagogischen Modells liegt in seiner Abhängigkeit vom Pfarrer.
Mit dessen Fähigkeiten stehen und fallen die Qualität und damit die
angestrebte Wirkung des Religionsunterrichts.

Die Forderung, der Pfarrer solle jedes Kind seinen Fähigkeiten und
moralischen Qualitäten entsprechend behandeln, geht davon aus, dass der
Pfarrer in der Lage ist, diese zu beurteilen. Fraglich bleibt dabei, wie das

Verhältnis von Anlage und Umwelt bezüglich des Entwicklungspotenzials
dieser Fähigkeiten und moralischen Qualitäten gesehen wird: Verändern
sie sich durch Entwicklung und zunehmende Reife, durch gute Förderung
und Bildung oder durch eine Kombination der Anlage- und Umweltfaktoren?

Dass Herzog die Kinder zur aktiven Teilnahme am Gottesdienst
befähigen will, lässt darauf schliessen, dass er sie respektiert und ernst nimmt.
Ihre religiöse Bildung ermöglicht ihnen, sich allmählich sowohl in der
Gemeinde als auch in den kirchlichen Strukturen und Abläufen als

vollwertige, mündige und freie Mitglieder zu beheimaten. Aufgrund des

durchlaufenen Curriculums wissen sie, was es ausmacht, christkatholisch
zu sein. Sie sind keine unwissend Nachbetenden. Aufklärerische Bildungsideale

werden so mit katholischem Kirchenleben verbunden. Die
Religionspädagogik wird konsequent den christkatholischen theologischen
Überzeugungen entsprechend konzipiert.

Die kirchlich-religiöse Bildung kommt nicht ohne Lehrmittel aus. Solche

will Herzog den Kindern unter allen Umständen und in geeigneter
Form zur Verfügung stellen können. Zu dogmenorientierte - was bei Herzog

so viel bedeutet wie römisch-katholische bzw. römisch-katholisieren-
de, d. h. allein auf kirchlich-dogmatische, wenig bibelfundierte Kateche-
tik fokussierende - oder veraltete Lehrmittel kommen nicht infrage. Es

gilt also, eigene Lehrmittel für die Anforderungen des christkatholischen
Religionsunterrichts zu verfassen. In der gemeindlichen Praxis kommt

57



Erika Moser

den Frauenvereinen die Aufgabe zu, arme Kinder zu ermitteln und sie mit
Lehrmitteln zu versorgen.

Das grösste praktische Problem in der Umsetzung dieser Anliegen ist
die schlechte religionspädagogische Ausbildung der Geistlichen. Die
meisten scheinen nach dem Prinzip des «learning by doing» zu unterrichten.

Aus diesem Umstand, der öfters Anlass zu Unstimmigkeiten und
Tadel gibt, leitet Herzog aber offenbar keine Forderung nach der Etablierung

von Religionspädagogik als eigenem Studienfach oder als Bestandteil

der Pfarrerausbildung ab. Für die amtierenden Pfarrer sieht er die

Peer-Beratung als mögliche Methode zur Verbesserung der Unterrichtsqualität,

wie das Beispiel des Pfarrers Albert Rais von La Chaux-de-Fonds

zeigt, dem Herzog empfiehlt, sich beim Bieler Pfarrer Anton Absenger Rat

zu holen. Die im 19. Jahrhundert entstehende «pädagogische Dogmatik»50
wird hier vom Standpunkt christkatholischer Dogmatik her rezipiert und

mit dieser in Verbindung zu bringen versucht. Dies entspricht dem
theologischen Anspruch einer reformfähigen Katholizität, die Fortschritt und
Wissenschaftlichkeit offen gegenübersteht; doch führt das Bestreben um
die praktische Umsetzung des Anspruchs noch nicht zum selbstverständlichen

Einbezug des jungen Wissenschaftszweigs Pädagogik ins Curriculum

der Pfarrerbildung.
Der Unterricht vieler Pfarrer wird denn auch des Öftern nicht im

gewünschten Sinne praktiziert, und die Unterrichtsqualität lässt deutlich zu
wünschen übrig. So werden etwa alte, römisch-katholische Lehrmittel
verwendet oder gar keine. Der Unterricht wird in zu grossen Klassen als

rein katechisierend-disziplinierender und zudem nicht stufengerechter

durchgeführt. Ein weiteres Problem scheint in der Verunsicherung vieler
Eltern zu liegen, die ihre Kinder doch lieber in den römisch-katholischen
Unterricht schicken.51

50 Lucien Criblez, Wozu Pädagogik? Zum Funktionswandel der Pädagogik in
der Lehrerbildung, in: Beiträge zur Lehrerinnen- und Lehrerbildung [= BZL] 20/3

(2002) 300-318, hier 302. Unter pädagogischer Dogmatik versteht Criblez die mit
dem Verständnis von Pädagogik als Teil der Philosophie und damit als Teil «einer
elaborierten Lehrmeinung mit systematischem Anspruch (Dogma)» verbundene

Entwicklung im 19. Jahrhundert hin zum Ersatz der theologischen Dogmatik, die vor der

Säkularisierung für Organisation und Inhalt der Schule bestimmend gewesen sei.
51 Vorstand der christkatholischen Genossenschaft Luzern, Römischoder

christkatholischer Religionsunterricht?, in: Kath[B] 20 (1897) 327-329.

58



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

4.2 Wichtige religionspädagogische Strömungen im 19. Jahrhundert52

Im uneinheitlich erscheinenden Gesamtbild der - hier überkonfessionell53
betrachteten - westeuropäischen Religionspädagogik im 19. Jahrhundert
sind in stark reduzierter Komplexität zwei hauptsächliche Strömungen zu
nennen. Die eine ist stärker von der Pädagogik geleitet und führt den Ansatz

aus der Aufklärung weiter. Die andere richtet sich mehr an
kirchlichdogmatischen Sichtweisen aus und trägt in unterschiedlichem Ausmass
restaurative Züge. Die Einstellung zum Katechismus gibt dabei relativ
zuverlässig den religionspädagogischen Standpunkt wieder.54 Allerdings
gilt das nur bedingt für katholische55 Religionspädagogik: Die hohe

Bedeutung des Katechismus ist hier üblich; sie wird von der eher zögerlich
einsetzenden Aufnahme aufklärerischer pädagogischer Auffassungen nur
unwesentlich geschmälert.56

52 Für die folgenden Ausführungen s. Rainer Lachmann, Geschichte der
Religionspädagogik bis Anfang des 20. Jahrhunderts - didaktische Schlaglichter, in:
Martin Rothgangel et al. (Hg.), Religionspädagogisches Kompendium, 7., grundlegend

neu bearbeitete und ergänzte Aufl., Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) 2012,
53-71, bes. 62-67 sowie Matthias Blum, Pädagogischer Messias oder Scharlatan?
Zur Rezeption und Bedeutung Rousseaus in der deutschen katholischen Katechetik
und Religionspädagogik, in: Jesko Reiling/Daniel Tröhler (Hg.), Zwischen Vielfalt
und Imagination. Praktiken der Rousseau-Rezeption Entre hétérogénéité et
imagination. Pratiques de la réception de Jean-Jacques Rousseau, Genf (Slatkine) 2013,
281-299.

53 D. h. die christ- bzw. altkatholische, römisch-katholische und die protestantischen

Kirchen. Von der Betrachtung ausgenommen bleiben hier anglikanische und
orthodoxe Kirche.

54 Lachmann, Geschichte (wie Anm. 52), 62. Lachmann hat ausschliesslich die
protestantische Religionspädagogik im Blick.

55 Gemeint sind damit sowohl die römisch-katholische als auch die christkatholische

Gestalt von Katholizismus.
56 Für die römisch-katholische Katechetik s. Blum, Messias (wie Anm. 52).

Blum zeichnet anhand der Rousseau-Rezeption nach, wie die Aufnahme aufklärerischer

pädagogischer Auffassungen zunächst von hoher Skepsis, wenn nicht gar offener

Abwertung begleitet war. Trotz «grundsätzliche[r] Vorbehalte» gegenüber
neuzeitlicher Pädagogik, der Unvereinbarkeit Rousseau'scher Anthropologie mit der

Erbsündentheologie (a. a. O., 284) und dem Festhalten an der «Unveränderlichkeit des

katholischen Erziehungsprinzips» (a. a. O., 298) konnte der Einfluss Rousseaus nicht
einfach übergangen werden. Aus konservativer Sicht waren «Änderungen nur im
Bereich der Methoden vorstellbar» (ebd.). Der führende Katechetiker Johann Baptist
Hirscher (1788-1865) (a. a. O., 295), der im Alt- und Christkatholizismus hoch
angesehen war, votierte hingegen bereits 1840 «für eine kindgerechte Perspektive der
Katechetik», ohne allerdings erbsündentheologisch von der kirchlichen Tradition

59



Erika Moser

Die «aufklärerisch-pädagogisch motivierte Strömung» geht für ihre
pädagogische und didaktische Reflexion vom Begriff der Bildung aus, wie
er durch die neuhumanistische Bewegung zu Beginn des neuen Jahrhunderts

in der deutschen Sprache heimisch geworden ist. Als bedeutende

Exponenten dieser Strömung auf protestantischer Seite sind Friedrich
Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834) und Johann Friedrich Herbart
(1776-1841) zu nennen. Schleiermachers Verständnis von Religion als

«Anschauen des Universums»57 zieht ganz eigene Bildungsformen nach

sich, die von den aufklärerisch bestimmten, auf Verstand und Moral
sowohl beruhenden als auch ausgerichteten, deutlich abgegrenzt sind. Der
Lernort für Religion ist bei Schleiermacher die Familie, nicht die Schule.58

Herbart hingegen entwickelt in seinen Vorstellungen von Religionsunterricht

den aufklärerischen Geist weiter. Für ihn gehen Erziehung und
Unterricht zusammen, das eine gibt es nicht ohne das andere.59 Herbart
selbst und mit ihm Adolf Diesterweg (1790-1866) messen dem Katechismus

nur eine geringe Bedeutung für den Religionsunterricht bei.60 In der

abzuweichen (a. a. O., 295f. sowie 298). S. zudem Johann Baptist Hirscher,
Katechismus der christkatholischen Religion, Carlsruhe et al. [s. n.] 1842. Zur altkatholischen

Rezeption Hirschers s. Friedrich Lauchert, Johann Baptist Hirscher als

theologischer Schriftsteller, in: RITh 2 (1894) 627-656; ders., J. B. Hirschers theologische

Schriften seit 1831, in: RITh 3 (1895) 260-280.723-738; ders., Hirscher als

theologischer Schriftsteller, in: RITh 4 (1896) 151-174. Für die altkatholische Rezeption

im 20. Jahrhundert s. Peter Amiet, Hirschers Forderung nach salbungsvollen
Reden, in: IKZ 72 (1982) 152-159. S. auch Anm. 52.

57 «Ihr [der Religion, EM] Wesen ist weder Denken noch Handeln, sondern

Anschauung und Gefühl. Anschauen will sie das Universum, in seinen eigenen
Darstellungen und Handlungen will sie es andächtig belauschen, von seinen unmittelbaren

Einflüssen will sie sich in kindlicher Passivität ergreifen und erfüllen lassen.»
S. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Über die Religion. Reden an die
Gebildeten unter ihren Verächtern (1799), hg. v. Günter Meckenstock, Berlin/New
York (Walter de Gruyter), 1999,185-326 [der originalen Paginierung], bes. 211 (Zitat)
u. 213.

58 Lachmann, Geschichte (wie Anm. 52), 63. Ob Eduard Herzog diesen Impuls
Schleiermachers im Hirtenbrief von 1904 aufgenommen hat, bleibt zu prüfen.
S. Eduard Herzog, Die Religionsübung in der Familie. Hirtenbrief auf die Fastenzeit

des Jahres 1904, Bern (Jent) 1904.
59 Die fachdidaktisch bedeutende Erkenntnis des «erziehenden Unterrichts» ist

indes weniger rezipiert worden als Herbarts Theorie der vier «Formalstufen» allen
Unterrichts. Die Universalmethode, die Herbarts Schüler aus dieser Theorie
weiterentwickelten, hat im 19. Jahrhundert starke Wirkung entfaltet, s. Lachmann,
Geschichte (wie Anm. 52), 63f.

60 Lachmann, Geschichte (wie Anm. 52), 64.

60



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bestimmen die Herbartianer und

Spätherbartianer den religionspädagogischen Diskurs.61

Die andere Hauptströmung der Religionspädagogik im 19. Jahrhundert

kann mit Lachmann als «Kirchliche Katechetik» charakterisiert werden.

Sie ist aufklärungskritisch und will die «kirchlich traditionellen
Inhalte» und ihren christlichen Gehalt im Religionsunterricht vermitteln.
Wo restaurative Kräfte in der Kirche vorherrschen, bleibt diese Praxis für
den Religionsunterricht und die Religionslehrerausbildung bestimmend.
Die aufklärungsfreundliche Religionspädagogik wird marginalisiert.62

Diese Hauptströmungen der Religionspädagogik sind auch in der
deutschen römisch-katholischen Religionspädagogik des 19. Jahrhunderts
nachzuzeichnen, wenngleich auch aufgrund der traditionell hohen Bedeutung

des Katechismus im Religionsunterricht die Vertreter der «kirchlichen

Katechetik» zahlreicher waren als die aufklärungsfreundlichen
Stimmen. Während in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts reformorientierte

Theologen wie Johann Michael Sailer (1751—1832)63 oder der bereits
erwähnte Johann Baptist Hirscher (1788—1865)64 Grundsätze aufkläreri-

61 Hier ist etwa Ernst Thrändorfs (1851-1926) «erziehender Religionsunterricht»
didaktisch von Interesse. Thrändorf strebt religiös-sittliche Persönlichkeitsbildung
im Religionsunterricht an. Diese versucht er mit «Selbsttätigkeit als methodische[m]
Grundprinzip» zu erreichen. Thrändorf schlägt vor, die historisch-kritische Bibelwissenschaft

für den Religionsunterricht zu nutzen und eine «pädagogische Kirchengeschichte»

zu konzipieren, was einen in dieser Ausrichtung neuen Inhaltsbereich des

Religionsunterrichts erschliesst. S. Lachmann, Geschichte (wie Anm. 52), 64f.
62 Lachmann, Geschichte (wie Anm. 52), 65f.
63 Blum, Messias (wie Anm. 52), 291f. Zur Biographie Sailers s. Hubert Wolf

(2005), Art. Sailer, Johann Michael von, in: Neue Deutsche Biographie [= NDB] 22
(2005) 356-357 (Onlinefassung: http://www.deutsche-biographie.de/pndll8604872.
html, besucht am 14.2.2017). Zur altkatholischen Rezeption Sailers s. Friedrich
Lauchert, Rezension zu Johann Michael Sailer, Über Erziehung für Erzieher, be-
arb. v. Wilhelm Glabbach, Langensalza (F.G.L. Gressler) 1893, in: RITh 1 (1893)

488-490; für das 20. Jahrhundert s. Rudolf Keussen, Johann Michael Sailers Absetzung

an der Akademie zu Dillingen im Jahre 1794, in: IKZ 3 (1913) 172-194;
Matthias Menn, Johann Michael Sailers Geistesarbeit (1751-1834), in: IKZ 5 (1915)
27-57.178-208.392-421; Otto Gilg, Eine ökumenische Freundschaft. Lavater -
Sailer, in: IKZ 45 (1955) 205-228; Ausserdem: Gerard Fischer, Johann Michael
Sailer und Friedrich Heinrich Jacobi. Untersuchungen zur Theologie der Seelsorge,
Freiburg (Herder) 1955; Rezension dieses Werks durch Otto Gilg in IKZ 46 (1956) 61f.

64 Hirschers Gönner war Ignaz Heinrich Karl von Wessenberg (1774-1860), der
ihn stark beeinflusst hat. Zur Biographie s. Adolf Exeler (1972), Art. Hirscher,
Johann Baptist von, in: NDB 9 (1972) 222 (Onlinefassung: http://www.deutsche-
biographie.de/pndll8551531.html, besucht am 14.2.2017).

61



Erika Moser

scher Pädagogik offen aufnahmen und für eine kindgerechte Katechetik
votierten, standen diesen konservative Theologen wie etwa Joseph Mast
(1818-1893) ablehnend gegenüber, da sie die daraus entwickelte moderne

Pädagogik als im Protestantismus verwurzelt und das römisch-katholische

Erziehungsprinzip für unveränderlich ansahen.65

In Eduard Elerzogs religionspädagogischer Ausrichtung zeigt sich die
Aufnahme zahlreicher Impulse der aufklärungsfreundlichen
religionspädagogischen Richtungen, insbesondere was das Bild der Kindheit als

eigenen Lebensabschnitt mit verschiedenen Entwicklungsstadien, das
umfassende Bildungsverständnis und die religiöse Mündigkeit als Bildungsziel
anbelangt. Nicht schlüssig festzustellen ist, inwieweit Herzog den Charakter

der Individuen als entwicklungsfähig und durch Bildung beeinflussbar
betrachtet hat.

Das Festhalten Herzogs am Katechismus sowie sein Insistieren auf
abrufbares Wissen deuten auf eine Verwurzelung in der kirchlichen
Katechetik hin, die Diesterweg und Herbart vermutlich als Materialismus
kritisiert hätten. Für katholische Verhältnisse war sie hingegen nicht
ungewöhnlich. Dass Herzog die Kirchengeschichte in das Curriculum
aufnimmt, dient wohl einerseits der Verdeutlichung der Besonderheit der
christkatholischen Position. Andererseits dürfte die Geschichtskenntnis
auch wesentlich zur religiösen Mündigkeit beitragen, indem sie zur
Erkenntnis führen kann, dass zwischen den altkirchlichen Dogmen und der
vatikanischen Lehrentwicklung insbesondere bezüglich der Lehrunfehlbarkeit

und des Jurisdiktionsprimats keine Übereinstimmung zu finden
ist.

5. Bildung zu freier Katholizität - Bildung für den kirchlichen
Fortschritt66

Eduard Herzogs Auffassung von gutem Religionsunterricht speist sich aus
unterschiedlichen religionspädagogischen Strömungen des 19. Jahrhunderts.

Er übernimmt gemässigt aufklärerisch fundierte pädagogische
Auffassungen in sein Konzept, betont dabei aber die Bedeutung des Katechismus

als Lehrmittel. Dass er ihn für unentbehrlich hält, bezeugt einerseits

65 Blum, Messias (wie Anm. 52), 292.298.
66 Der Titel spielt auf den Eigennamen des christkatholischen Presseorgans an:

Der Katholik. Schweizerisches Organ für kirchlichen Fortschritt.

62



Religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

sein Umschreiben des Katechismus von Salzmann, andererseits sein
späteres Engagement zur Schaffung eines spezifisch christkatholischen
Katechismus, als dessen Initiant und mindestens teilweiser Verfasser er gelten
kann.67 Die pädagogische Haltung, dem Katechismus einen überaus
hohen Stellenwert beizumessen, ist in katholischen Kirchen üblich. Der
Hirtenbrief von 1904, der von einem organologischen Gesellschaftsmodell
ausgehend die Familie als Ort religiösen Lebens thematisiert, könnte
allenfalls Impulse der Religionspädagogik Schleiermachers aufgenommen
haben.

Die Haltung Herzogs dürfte persönlich authentisch gewesen sein. Es

ist plausibel, dass sie gerade aufgrund dieser sowohl theologisch als auch

pragmatisch motivierten Verbindung verschiedener pädagogischer
Richtungen, von eher konservativen bis hin zu gemässigt modernen, in der
christkatholischen Kirche der Schweiz ihren Einfluss entfalten konnte.
Die Bedeutung der religiösen Bildung für das Gemeindeleben, für die

Umsetzung liturgischer und ekklesiologischer Grundsätze und für die
Zukunft der christkatholischen Kirche war für Herzog offensichtlich. Dies
machte die Kinder zu einem wichtigen Teil der Gemeinden. Der religiösen
Bildung kam auch deshalb so herausragende Bedeutung zu, weil sie den

Grundstein zur eigenen Willensbildung und Urteilsfähigkeit in religiösen
Belangen entsprechend dem christkatholischen Verständnis von Kirche
und kirchlicher Lehrentwicklung legte. Die Kinder sollten in diesem
christkatholischen Verständnis aufwachsen, befähigt zu dessen

Weiterentwicklung. Die christkatholische Kirche und ihre Lehre wurden den

jungen Gemeindemitgliedern auf diese Weise als biblisch und
kirchengeschichtlich fundiert, aber gleichzeitig auch als stets entwicklungsoffen
vermittelt. Bei der Konsolidierung der Kirchwerdung bildete der eigene
Katechismus einen weiteren Baustein, dessen tragende Bedeutung für
Herzog ausser Frage stand.

Die Stärke der Position Herzogs war, dass es ihm auf diese Weise
gelang - allerdings in jahrelanger Motivationsarbeit - konservativere und
liberalere kirchliche Repräsentanten und Mitglieder anzusprechen, zu
integrieren, zu motivieren und auf dem Kurs zu halten, der eine praktische
Umsetzung zentraler Lehren und Werte christkatholischer Theologie im
kirchlichen Leben versprach.

Urs von Arx, Art. Herzog, Eduard (wie Anm. 9).

63



Erika Moser

Erika Moser (*1968 in Münsingen CH), MTh. 1991-1993 Ausbildung zur
Volksschullehrerin in Bern, anschliessend Berufstätigkeiten an Volksschulen,

als archäologische Grabungshelferin, Archivarin und Bibliothekarin am
Archäologischen Dienst des Kantons Bern, als Übersetzerin und in der
Bildungsstatistik. 2004-2016 Werkstudium der evangelischen Theologie in
Bern. Seit 2016 Doktorandin in Kirchengeschichte am Departement für
Christkatholische Theologie der Theologischen Fakultät der Universität
Bern mit einer Studie über Nachrufe als Mittel identitätsstiftender und ge-
genderter Erinnerungsstrategien am Beispiel des schweizerischen,
deutschen und niederländischen Altkatholizismus (1871—1924). Zwei Kinder.

Adresse: Theologische Fakultät der Universität Bern, Departementfür
Christkatholische Theologie, Länggassstrasse 51, CH-3000 Bern 9

E-Mail erika.moser@theol.unibe.ch

Summary

The first Old Catholic Bishop of Switzerland, Eduard Herzog (1841-1924), was

aware of the significance of religious education for parish development and for the

religious maturity of young church members. In the article it is assumed that

Herzog actively stamped his educational views in respect of ecclesiastical
processes into the formation of an Old Catholic theory of religious education. His
approach to religious instruction and the practical problems of its implementation
are traced through letters, synod minutes and a report by Herzog. Herzog held

moderately enlightened views of education, while at the same time maintaining
the catechism as a means of teaching, as was usual in Catholic churches. In this

way he was able to integrate conservative and liberal ecclesiastical and pedagogical

streams of thought. In Old Catholic understanding, religious education should
enable active participation in the life of the parish. This implied the formation of
people's wills and judgements in religious matters based on a knowledge of the
Bible and of church history.

Schlüsselwörter - Key Words

Christkatholische Kirche der Schweiz - Eduard Herzog - Religionspädagogik -
Katechismus - Bildungsziele

64



Redaktionskommission
Prof. Dr. Angela Berlis, Bern (Chefredaktorin); Doz. Dr. Mattijs Ploeger, Utrecht;
Prof. Dr. Klaus Rohmann, Attendorn D; Prof. Dr. Peter-Ben Smit, Amsterdam;
Prof. Dr. Frederic Vobbe, Heidelberg; Bischof Prof. Dr. Wiktor Wysoczanski,
Warschau.

Redaktionsassistenz: dipl. theol. Martin Kachele, Bern.

Eingegangene Beiträge werden begutachtet.

Adresse der Redaktion
Redaktion IKZ, c/o Universität Bern, Departement für Christkatholische Theologie,
Länggassstrasse 51, CH-3012 Bern. E-Mail: angela.berlis@theol.unibe.ch
Typoskripte, redaktionelle Korrespondenz, Tausch- und Rezensionsexemplare
sind an obige Adresse zu richten. Angenommene Beiträge sind elektronisch
(Textgestaltung gemäss den Richtlinien auf dem Internet) einzureichen.
Internet: www. ikz. unibe. ch

ISSN 0020-9252

Abonnemente und Adressenverwaltung
Stämpfli AG, Wölflistrasse 1, Postfach, CH-3001 Bern
Telefon +41 (0)31 300 66 66, Fax +41 (0)31 300 63 90

E-Mail: abonnemente@staempfli.com, IBAN: CH35 0900 0000 3000 0169 8

BIC: POFICHBEXXX.
Die Zeitschrift erscheint in Quartalsheften von mindestens 64 Seiten 8° zum
Jahrespreis von CHF 76.- für die Schweiz bzw. von CHF 82.- für das Ausland.
Das Einzelheft kostet CHF 24.- zuzügl. Versandspesen.

Abbestellungen mindestens vier Wochen vor Jahresende. Probehefte kostenlos.
Druck: Stämpfli AG, Bern

Publiziert mit Unterstützung der Schweizerischen Akademie für Geistes- und
Sozialwissenschaften (SAGW) durch Vermittlung der Schweizerischen

Theologischen Gesellschaft (SThG) - http://www.sagw.ch/sthg

Generalregister zu RITh und IKZ
Jahrgang 1 (1893) — 8 (1900), vergriffen
Jahrgang 9 1901 - 18 1910), nicht erschienen

Jahrgang 1 (1911) - 25 (1935), vergriffen
Jahrgang 26 (1936) - 50 (1960), CHF 5.-
Jahrgang 51 (1961)-75 (1985), CHF 12.-

MIXr\^ «y«/ Papier aus verantwor-" tungsvollen Quellen

www.tsc.org FSC* C016087


	"... bloss für Erwachsene brauchen wir keine Gemeinde zu gründen" : religionspädagogische Themen bei Eduard Herzog (1880-1896)

