Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 1

Artikel: Sakrament und Sakramentalitat in der Sicht romisch-katholischer
Theologie

Autor: Werbick, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-939176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-939176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht
romisch-katholischer Theologie

Jiirgen Werbick

1. Die Krise sakramentalen Denkens und sakramentaler Praxis

Der romisch-katholischen Kirche eine Krise des Sakraments zu attestie-
ren, erscheint untertrieben — wenn man auf Mittel- und Westeuropa schaut.
Es ist nicht nur so, dass manche Sakramente aus dem Horizont der Glaubi-
gen entschwunden sind wie das Busssakrament und in gewisser Hinsicht
die Krankensalbung. Auch die Nachfrage nach den anderen Sakramenten
ist dramatisch eingebrochen, was etwa bei Taufe und Eucharistie mit dem
allgemeinen Riickgang kirchlichen Engagements zusammenhiéngt, aber
im Blick auf jedes einzelne Sakrament auch spezifische Griinde haben
wird: Das traditionelle Priesterbild bricht zusammen; die Priesterweihen in
deutschen Didzesen tendieren gegen null. Die kirchliche Eheschliessung
wird auch deshalb weniger nachgefragt, weil viele junge Menschen das
damit verbundene Ehe- und Familienmodell lieber nicht wihlen mochten,
so sehr ihnen am feierlichen Ritual der Trauung gelegen sein mag. Die
Firmung hat zwar noch eine gewisse Feierbedeutung fiir kirchennahe Fa-
milien. Aber es ist theologisch und pastoral kaum gelungen, eine erneuerte
Firmtheologie zu entwickeln und religionspddagogisch umzusetzen.
Insgesamt wird man sagen miissen, dass die sakramentale Praxis ihren
angestammten, theologisch bestimmten Ort im Leben der Menschen,
auch der noch kirchenaffinen, verloren hat und — wenn sie noch eine Rolle
spielt — an Orte gewandert ist, die sakramententheologisch nicht hinrei-
chend bedacht sind. Einer gewissen Nachfrage erfreuen sich weiterhin
sakramentale Feierangebote zu den Lebenswenden, sogenannte Passa-
geriten (A. van Gennep), wobei der Feier- oder Ritualeffekt den traditio-
nell bestimmten Sinn der jeweiligen Sakramente nur bedingt durchschei-
nen lasst. Die Taufe wird weitgehend als Elternweihe verstanden.
Eucharistie wird von vielen romischen Katholiken bei der Erstkommuni-
on als Anlass einer religios gestimmten Familienfeier wahrgenommen,
die man nicht auslisst, weil sie den Kindern emotional viel bedeutet und
ihnen eine bedeutsame gemeinde-Gffentliche Wahrnehmung schenkt.
Ahnliches gilt weithin auch fiir die Firmung, wenn der Bischof kommt.

IKZ 107 (2017) Seiten 2343 23



Jiirgen Werbick

Das Ehesakrament besiegelt das o6ffentliche Bekenntnis zueinander, dem
es einen emotional beriihrenden Rahmen geben und in dem es vielleicht
die Ahnung davon vermitteln kann, wie sehr man auf die «guten Méchte»
angewiesen ist, darauf, dass man auf dem riskant-schonen Weg, den man
nun schon nicht mehr beginnt, sondern o6ffentlich darstellt, «wunderbar
geborgen» bleiben moge (vgl. Dietrich Bonhoeffers bekanntes Gedicht).
Sind wir bereit, diese Ortsverdnderungen wahrzunehmen und nicht nur als
Zerfall eines authentischen sakramentalen Denkens und einer entspre-
chenden «richtigen» Praxis zu wiirdigen — und gleichwohl Impulse zu ei-
ner theologischen Vertiefung zu setzen, welche die Sakramente pastoral
nicht nur noch in einer Kiimmerform vorkommen liesse, als Feierangebo-
te, die in eine gewisse emotionale Hochstimmung versetzen kdnnen und
die man sich und den Kindern deshalb gonnt («man will sich und ihnen
nichts vorenthalten»)? Ist die Theologie in der Lage, die Krise des Sakra-
mentalen als Herausforderung zu einer neuen Sicht auf die sakramentale
Praxis der Kirche anzunehmen?

Es ist nicht die erste Krise des sakramentalen Denkens und der konkre-
ten Sakramentenpraxis, mit der es die romisch-katholische Kirche gegen-
wirtig zu tun hat. Und es sind immer wieder diese Krisen gewesen, welche
die Theologie zu einer vertieften Deutung des Sakramentalen gefiihrt ha-
ben. Die Ausbildung der klassischen Sakramentenlehre seit dem 11. Jahr-
hundert ist der fortwdhrende Versuch, das richtige Verstdndnis einer
sakramentalen Praxis zu sichern, die weithin entweder «magisch» oder
«subjektivistisch» missverstanden und entsprechend infrage gestellt wur-
de. Die grossen Sakramentenkatechesen des kirchlichen Altertums! waren
noch handlungsorientierende Mystagogien, die sich darauf beschrinken
durften, sakramentale Gesten in einem grossen biblischen Zusammen-
hang nach ihrem Handlungssinn zu erschliessen. Wer sich so in das kirch-
lich gehandelte Mysterion einfiihren liess, dem erschloss sich, wie Jesus
Christus jetzt an ihm handelte: wie er ihn in seinen Leib, die Kirche, hin-
eintaufte2; wie er ihn mit den eucharistischen Gaben zur Unsterblichkeit
nihrte.? Die Kirche tat und tut abbildhaft, was Jesus Christus damals tat;

1 Vgl. THEODOR VON MOPSUESTIA, Katechetische Homilien (Fontes Christiani,
17), Freiburg u.a. (Herder) 1995; CYRILL VON JERUSALEM, Mystagogicae Cateche-
ses — Mystagogische Katechesen (Fontes Christiani, 7), Freiburg (Herder) 1992.

2 Christus est qui baptizat, dieser Grundsatz ist das Ende aller Fragen; vgl.
AUGUSTINUS, Sermo 293 B.

3 Vgl. IGNATIUS VON ANTIOCHIEN, Eph 20,1.

24



Sakrament und Sakramentalitét in der Sicht rémisch-katholischer Theologie

im abbildenden Handeln der Kirche tut er es jetzt. Das Abbild hat gut
platonisch Anteil am Urbild; sakramentale Praxis gibt Anteil an dem
Mysterion, das Jesus Christus selbst ist und das sich urspriinglich im Heils-
handeln des menschgewordenen Logos bis an sein Kreuz hin ereignete.
Das heisst konkret: Der erhohte «Heiland» gibt sich so in das Handeln der
Kirche hinein, er ist so in ihm gegenwirtig, dass er die Worte, die das ge-
handelte sakramentale Zeichen zum kirchlichen Sakrament machen,
durch den Mund des Sakramentenspenders selbst spricht. In der Eucha-
ristie bewirkt sein Wort die Wandlung der Elemente in die leibhaften
Christuswirklichkeiten, die den Empfangenden die Gnade vermitteln: die
geistlich-«korperliche» Teilhabe am Leib und am siihnenden Blut Jesu
Christi. Andere rituell-sakramentale Zeichenhandlungen wie die Taufe,
die von ihr sich ablosende Firmung, die Weihe und die Krankensalbung
vergegenwirtigen die Christus- bzw. Geistwirklichkeit ebenfalls mit der
Konsekration materieller Elemente, des Wassers oder der Ole, in deren
Applikation die Getauften, Gefirmten, Geweihten oder Kranken mit dem
Geist Jesu Christi besiegelt und gestdrkt werden. Waren die Sakramente
nicht insgesamt zu verstehen als die Bereitung heiligender Materien, von
denen man sich um der heiligenden Beriihrung des Heiligen willen und zur
Sicherung der eigenen Unsterblichkeit moglichst viel verschaffen musste?

Die theologische Durcharbeitung und Vereinheitlichung des Sakra-
mentenbegriffs in der Hochscholastik suchte solchen quasimateriellen
Vorstellungen und Praktiken zu begegnen und definierte fiir jedes der nun
sieben Sakramente eine Materie, die durch das Spende-, Konsekrations-
oder Segenswort neu «geformt», in eine neue Daseinsweise iiberfiihrt und
so zum Instrument wirksamer Gnadenvermittlung gewandelt wird: neben
den klassischen materiellen Elementen die Handauflegung, auch das Ehe-
versprechen bzw. der Ehe-«Vertrag». Aber wie ist es zu denken, dass mit
den Konsekrationsworten, die bei der Eucharistie die Worte Christi selber
sind, Materien und Handlungen in den Sinnen entzogener Realitét Chris-
tus-haltig werden,* dass Jesus Christus in den Elementen von Brot und
Wein «geheimnisvoll» als er selbst real priasent wird?

4 Die Segensworte iiber die Gaben bzw. die sakramentalen Materien werden —
vor allem im Blick auf die Eucharistie — etwa seit Ambrosius in den Worten konzen-
triert gesehen, die den Materien eine heilende Christuskraft zusprechen. Das sind in
der Feier der Eucharistie die Christusworte, die dann «metabolistisch» verstanden
werden: als die vom Priester mit Christus gesprochenen Wandlungsworte. Vgl. AMB-
ROSIUS, De Sacramentis. De Mysteriis 4,13—17 (Fontes Christiani, 3), Freiburg u.a.
(Herder) 1990, 142-145.

29



Jiirgen Werbick

Wenn die platonische Intuition, fiir die das Abgebildete in der materi-
ellen «Abbildung» zugidnglich wird, nicht mehr lebendig ist, stellt sich die
Frage nach der Christusqualitdt der Elemente: danach, wie Christus in
ihnen da ist und sich gibt. Die Abendmahlsstreite im 9. und 11. Jahrhun-
dert versuchen zu Kldarungen zu kommen und vertiefen doch nur die Ein-
seitigkeiten. So muss Berengar von Tours 1059 das Glaubensbekenntnis
unterschreiben: Brot und Wein seien «nach der Konsekration nicht nur
Sakrament, sondern wahrer Leib und wahres Blut [...] Jesu Christi, sie
werden sensualiter, nicht nur sakramental, sondern in Wahrheit, von den
Hinden des Priesters angefasst und gebrochen und von den Zihnen der
Gldubigen gekaut».’

Bei diesem Gegeneinander von sakramental und sinnenhaft (in Wahr-
heit) konnte es nicht bleiben. Man versuchte zu unterscheiden, was die
bloss sinnenhafte Wirklichkeit der Elemente ausmachte — und durch die
Konsekration nicht verandert wurde — und was durch die Konsekrations-
worte in die real prisente Christuswirklichkeit gewandelt wurde: Akzi-
dentien und Substanz. Die Logik des Aristoteles erlaubte eine Dimen-
sionenunterscheidung, die sich bei der grundlegenden Verdnderung des
Substanzverstindnisses im Spétmittelalter aber nicht mehr unmissver-
standlich durchhalten liess.

Eine nicht weniger folgenreiche Entwicklung prigte das Verstdndnis
der Gnade, die im Sakrament mitgeteilt sein sollte. Die heilswirksam-
begnadende Christusgemeinschaft wird in dualistisch empfindenden Zei-
ten, in denen der von der Siinde aufgerissene Abgrund zwischen Gott und
den Menschen den Blick der Frommigkeit und der Theologie fokussiert,
als dramatisch bedroht angesehen: Die Angst, in Unversohntheit und
Gottferne unterzugehen und nicht an der ewigen Vollendung teilhaben zu
konnen, macht die sakramentale Siindenvergebung vordringlich. Gnade
wird vorrangig als Gnade der Versohnung in der Siindenvergebung wahr-
genommen und bedacht; (fast) alle Sakramente finden in der Bedrohtheit
christlicher Existenz ihr Sinnzentrum, den Horizont, in dem sie bedeut-
sam werden: Es muss beim Sakramentenempfang immer (auch) um die
Gewinnung einer ewigen Heilsperspektive gehen; auch noch in den soge-
nannten Standessakramenten Ehe und Priesterweihe, in denen die Gnade

5 HEeINRICH DENZINGER, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchli-
chen Lehrentscheidungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter
Mitarbeit von Helmut Hoping, hg. von Peter Hiinermann [= DH], Freiburg u.a. (Her-
der) 371991, 690.

26



Sakrament und Sakramentalitét in der Sicht rémisch-katholischer Theologie

mitgegeben sein soll, die eigene Berufung im jeweiligen «Stand» nicht zu
verwirken. So wird nicht nur die Sakramententheologie ein Krisenphéno-
men, sondern der Sakramentenempfang selbst: Er hat entscheidend damit
zu tun, die Krise der Gottes- und Christusgemeinschaft zu bestehen und
das Heil zu erlangen, das in ihr so dramatisch auf dem Spiel steht. In die-
sem Sinne wird die augustinische Gnaden- und Rechtfertigungslehre im
Spatmittelalter von Neuem virulent.

2. Kirchliche Gnadenvermittlung und/oder Glaubenszeichen

Versucht man die skizzierte Entwicklung in einem grosseren religions-
bzw. frommigkeitsgeschichtlichen Zusammenhang zu sehen, wird man
sagen diirfen: Religiose Rituale sollen hdufig, wenn nicht durchweg die
Gelegenheit bieten, dem Heiligen heilvoll nahezukommen und sich —
durch den Dienst der Priester vermittelt — von der Heiligungsmacht der
Gnade durchstromen zu lassen. Vielfach spielt die Beriihrung einer gottli-
chen Materie eine ausschlaggebende Rolle. Die taktile Dimension des
Heilszugangs bleibt in der Christentumsgeschichte bis in die Gegenwart
hinein bedeutsam. Man denke an die Beriihrung heiliger Orte oder heili-
ger Statuen wie der des Heiligen Jakobus in Santiago de Compostella. Das
Christentum verehrt einen Gott, der sich in Jesus Christus, dem Men-
schen- und Gottessohn, von sich aus beriihrbar gemacht hat. Dieses Sich-
beriihrbarmachen wird in Riten abgebildet, in denen die signifikanten
Gesten der Zuneigung Gottes in Jesu Reich-Gottes-Praxis kirchlich wie-
derholt werden, sodass sich die Gliubigen tatséchlich von ihnen beriihren
lassen konnen. Das ist der theologische Hintergrund der historisch nicht
zu verifizierenden Glaubensiiberzeugung von der Einsetzung aller Sakra-
mente durch Jesus Christus.

Gottes Zuneigung in Jesus Christus ist leibhaft-stofflich oder in Hand-
lungen «materialisiert», wie schon die Fleischwerdung des Logos in raum-
zeitlicher Sichtbarkeit geschah: beriihrbar und beriihrend. Der Leib (oder
das Fleisch) ist nach Tertullian der Angelpunkt (cardo) des Heils.6 Sakra-
mentale Handlungen sind Orte eines leibhaft-heilswirksamen Gott-Be-

6 TERTULLIAN fihrt fort: «Wenn somit die Seele mit Gott verbunden wird, so ist
es der Leib, der bewirkt, dass sie mit Gott verbunden werden kann. Wird doch der
Leib abgewaschen, damit die Seele von den Makeln gereinigt werde; der Leib wird
gesalbt, damit die Seele geheiligt werde [...] der Leib wird mit dem Leib und Blut
Christi gespeist, damit die Seele von Gott gendhrt werde» (De ressurectione carnis 8).

27



Jiirgen Werbick

rithrens und Von-Gott-beriihrt-Werdens bis dahin, dass Christi Leib und
Blut in den Gestalten von Brot und Wein gegessen und getrunken werden.
Gott gibt sich in Christus ganz hinein in Materien und Handlungen, in
denen die Kirche Gottes und Christi heilvolle Zuneigung vollzieht. So
werden sie zu Gotteswirklichkeiten, durch die allen, die sie empfangen,
Gnade zufliesst: die heilsame Inkorporation ins Heilige, in die Christus-
gemeinschaft des anbrechenden Reiches Gottes. Dass diese Inkorporation
durch die buchstébliche Inkorporation des fleischgewordenen Logos ge-
schieht, macht die zentrale Bedeutung des Altarsakraments aus; dass sie
in der Vershnung geschieht, die Gott den von sich aus Gottes unfihigen
Siindern in Christus bereitet, macht die initiale Bedeutung der Taufe aus,
die im Busssakrament immer wieder auflebt.

Die Krise des platonischen Partizipationsdenkens um die erste Jahr-
tausendwende stellt die Frage, ob der Kontakt mit der Gnade in den Sak-
ramenten noch «heilswirksam genug» zugénglich wird. Es wird kldrungs-
bediirftig, wie die Gotteswirklichkeit Christi in den Elementen und
heiligen Handlungen der Sakramente «drin ist» und dem Empfangenden
sein versohnendes Heilswerk zuwendet. Widerfihrt ihnen mit der Konse-
kration eine Verwandlung, die sie zur «gottlichen Materie» macht, sodass
gesagt werden diirfte, diese Materie vermittle mit dem konsekrierenden
Wort die in Christus erschlossene Heilswirklichkeit? Oder sollte man sa-
gen, in den konsekrierenden Handlungen werde der heilwirkende Christus
dadurch gegenwirtig, dass er die Empfangenden auf «geistliche» Weise
anriihrt und verwandelt, sie zu Gliedern des Leibes Christi macht und
ihnen eine spezifische Reich-Gottes-Berufung zuerkennt? Bei den sakra-
mentalen Handlungen, in denen die Applikation oder der Genuss heiliger
Materien weniger im Zentrum steht (beim Buss- und beim Ehesakrament)
bzw. ganz in die heiligende Handlung einbezogen ist (bei den Salbungsri-
ten), wird sich diese Alternative weniger aufdringen. Unabweisbar wird
sie fiir das Altarsakrament. Hier fiihrt sie im friihen Mittelalter zu den
eben angesprochenen Auseinandersetzungen, die mit der Reformation ei-
ne wirkungsgeschichtlich ungleich dramatischere Neuauflage erleben.
Thomas von Aquin fand noch einen christologisch und anthropologisch
begriindeten Ausgleich zwischen «materieller» und geistlicher Wirklich-
keit der Sakramente. Sie sind zum einen von ihrer «heiligenden Ursa-
che» — dem Fleisch gewordenen Logos — her zu verstehen und dieser
gleichgestaltet: im Fleisch sich gestaltendes Wort. Zum anderen aber ent-
sprechen sie ihrem Adressaten, dem Menschen, der ja aus Seele und Leib
besteht. Ihm ist — so Thomas — «eine sakramentale Medizin wohlange-

28



Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht romisch-katholischer Theologie

passt, die im Sinnending den Leib beriihrt und im Wort von der Seele
geglaubt wird.»’

Die Kritik der Reformatoren stellt den Wortcharakter der Sakramente
in den Vordergrund. Die Sakramente bilden die «Kontrarietédtsverborgen-
heit» Gottes im gekreuzigten Christus ab, die sich nur dem Glauben an das
Offenbarungswort erschliesst. So sind auch die Sakramente zuerst Glau-
benswirklichkeit, jeder menschlich-kirchlichen Verfiigung und dem Stre-
ben nach Werkgerechtigkeit entzogen, das sich mit dem Sakramentenemp-
fang und der darin gew#hrten Rechtfertigung Gottes Zuneigung verdienen
will. Besonders nachhaltig war der Angriff auf eine Eucharistiepraxis, die
auch noch mit dem kirchlichen Anspruch verbunden schien, das Opfer
Jesu Christi in der Messe zu wiederholen, ihm etwas Heilsbedeutsames
hinzuzufiigen.

Die Schweizer Reformatoren setzen dagegen: Die Sakramente vermit-
teln nicht Gnade, sondern erinnern heilswirksam an Christi Heilswerk; sie
sind in diesem Sinne Erinnerungszeichen. Die lutherische Reformation
nennt sie Glaubenszeichen, «die uns nicht bloss an die Verheissungen er-
innern, sondern sogar handfeste Zeugnisse des gottlichen Willens gegen
uns sind, die uns zusichern, dass wir gewiss empfangen werden, was Gott
versprochen hat».® Die Zeichen geben die Gnade nicht, sondern diese gibt
sich als von Gott in Christus erwiesene zu erkennen in den Zeichen, die
kraft gottlicher Verfiigung iiberliefert wurden: Taufe, Eucharistie und (bei
Luther) die Busse. Der «Nutzwert» der Zeichen (usus) liegt darin, dass sie
den allein rechtfertigenden Glauben an Gottes Versprechen stirken und so
den Getauften immerdar halfen, «dass sie nicht das Vertrauen aufgaben,
unter Gottes Fiihrung davonzukommen». Sie werden also «verwendet, um
dem Gewissen eine feste Gewissheit zu geben».? Auch fiir die Taufe gilt,
dass nicht sie rechtfertigt, «sondern [allein] der Glaube an das Wort der
Verheissung, dem die Taufe hinzugefiigt wird [additur]».19 Es geschieht in
den Zeichen nicht neu, was in Jesus Christus ein fiir alle Mal heilswirksam
geschehen ist. Vielmehr werden sie gesetzt, damit die Empfangenden sich
durch ihren Empfang oder Vollzug in ihrem Gewissen von dem beriihren
lassen, was ihnen in Jesus Christus zugesagt ist, und es glauben.

7 THOMAS VON AQUIN, Summa theologica III, g. 60, a. 6corpus.

8 PHILIPP MELANCHTHON, Loci Communes 1521, iibersetzt von Horst Georg
Pohlmann, Giitersloh (Giitersloher Verlagshaus) 1993, 323 (8,1).

9 Vgl. a.a.0. 336338 (8,36), 339 (8,46), 341 (8,55).

10 MARTIN LUTHER, De captivitate Babylonica, Weimarer Ausgabe 6, 532f.

29



Jiirgen Werbick

Die Antwort des Konzils von Trient wendet sich ausdriicklich gegen die
Auffassung, die Sakramente bewirkten nicht die Rechtfertigung, seien nur
eingesetzt, «um den Glauben zu nihren» (DH 1604f.). Sie verleihen viel-
mehr — so das Konzil — die Gnade «aufgrund der vollzogenen [sakramen-
talen] Handlung [ex opere operato]», und so wire es irrig zu behaupten,
«zur Erlangung der Gnade geniige allein der Glaube an die gottliche Ver-
heissung» (DH 1608). Von der Eucharistie wird gesagt, dass nach der
Konsekration von Brot und Wein «unser Herr Jesus Christus als wahrer
Gott und Mensch wahrhaft, wirklich und substanzhaft [substantialiter]
unter der Gestalt jener sinnenfélligen Dinge enthalten ist» (DH 1636) und
durch die Konsekration «eine Verwandlung [conversio] der ganzen Subs-
tanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi unseres Herrn, und der
ganzen Substanz des Weines in die Substanz seine Blutes» geschieht, wes-
halb hier «treffend und im eigentlichen Sinne» von Wesensverwandlung
[transsubstantiatio] gesprochen wird (DH 1642). Schliesslich wird eucha-
ristietheologisch deutlich gemacht, dass «in diesem Opfer, das in der Mes-
se vollzogen wird, jener selbe Christus enthalten ist [continetur] und un-
blutig geopfert wird, der auf dem Altar des Kreuzes ein fiir allemal sich
selbst blutig opferte» und «dass dieses Opfer wahrhaft ein Siihnopfer» ist,
dessen Friichte auch anderen Lebenden als den konkret den Leib Christi
Empfangenden und so auch den Verstorbenen zugewandt werden konnen
(DH 1743).

Wenn man auf den Kern der sakramententheologischen Auseinander-
setzung blickt und wichtige Einzelfragen (etwa im Blick auf Anzahl und
Einsetzung der Sakramente) zuriickstellt, wird man die folgenden Fra-
gen — trotz aller inzwischen erreichten 6kumenischen Kliarungen — als
weiterhin bedeutsam, gar als gegenwirtig neu virulent identifizieren kon-
nen:

— Zwischen Reformation und Trient eskaliert der Konflikt zwischen der
Subjektivierung der Sakramentenpraxis und dem romischen Beharren
auf einem strikten Sakramenten-Objektivismus.

— Damit verbunden ist das Gegeneinander: Gnadenvermittlung durch
das Sakrament vs. glaubensstirkende Feier der schon gegebenen Gna-
de, der schon im Glauben an Gottes Verheissungswort erlangten Recht-
fertigung.

— In diesen Streitfragen wird zentral sichtbar der Streit um die Bedeu-
tung dessen, was der Kirche als Mitsubjekt (?) der sakramentalen
Handlung an Gnadenvermittlungskompetenz zuzuschreiben oder ab-
zusprechen ist.

30



Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht romisch-katholischer Theologie

Im Zentrum steht die Frage nach der von Trient definierten kirchlichen
Gnadenvermittlungskompetenz: Sakramente teilen in katholischer Pers-
pektive Gnade mit, da sie jetzt zugéinglich machen, was in Jesu Heilswir-
ken ein fiir alle Mal erworben und der Kirche zur Austeilung iibergeben
wurde. Thre Austeilung hat in den Sakramenten eine dinghafte bzw.
sozial-institutionelle Komponente und eine juridisch modellierte Struktur.
In den Sakramenten wird an Gnaden vermittelt, was diese jeweils bezeich-
nen, sofern die Empfangenden dem nicht ein Hindernis entgegensetzen.
Sakramente sind die von Gott vorgesehenen Instrumentalursachen, mit
denen er die in Christus erworbene Gnade den Menschen zuwenden will;
sie wirken vermittels heiliger Materien oder Handlungen, in denen sich
Christi Heilswerk nicht nur abbildet, sondern dieser selbst handelt (Chris-
tus baptizat) bzw. in denen er —im Falle der eucharistischen Gaben — selbst
enthalten ist.

In frommigkeits- und kulturgeschichtlicher Perspektive kann man sa-
gen, dass der Protestantismus «eine [verinnerlichte] Kultur fiir die Ohren»,
der Katholizismus «eine [eher sinnliche] Kultur fiir die Augen» ausprégt.!!
In den Kirchen der Reformation tritt «an die Stelle der Liturgie [...] die
Hermeneutik»'2, an die Stelle der Visualisierung des an sich verborgenen
Heiligen durch heilige Dinge und in rituellen Vollziigen eine Praxis der
Schriftauslegung, in der das gewiss machende Wort der Bibel den Glauben
hervorrufen und stirken sollte.

Visualisierung des Heils setzt einen Objektivismus voraus: Es ist
«draussen» — kirchlich — sichtbar; im Abbild und Nachvollzug des von
Jesus Christus selbst Vollzogenen wird sichtbar und handelbar, womit es
der Glaube zu tun hat; so beerbt der Barock den antiken und frithmittel-
alterlichen Neuplatonismus. Gegen die «Subjektivierung» der Gnaden-
wirkung in der Reformation — die Sakramente bezeichnen die zugewandte
Gnade und stdrken so den Glauben — versucht die romische Kirche diese
Objektivitit des Geschehens herauszustellen und auch quasirechtlich fest-
zuhalten: Sakramente wirken durch den von berechtigten Spendern ge-
setzten Vollzug eine religiose Statusverdnderung, die zu einem genau de-
finierten Zeitpunkt eintritt: Jetzt werden die Elemente konsekriert bzw.
appliziert, sodass sie jetzt zu Instrumenten der statusverindernden Gna-

11" JORG LAUSTER, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Chris-
tentums, Miinchen (C. H. Beck) 2014, 364.

12 Vgl. JAN AssMANN, Das kulturelle Gedéchtnis. Schrift, Erinnerung und poli-
tische Identitét in frithen Hochkulturen, Miinchen (C. H. Beck) 21997, 18.

3l



Jiirgen Werbick

denvermittlung durch die Kirche werden, bzw. die Kirche setzt durch die
dazu Bevollméchtigten einen Vollzug, in dem die kirchliche Situation der
Empfingerinnen und Empfinger mit entsprechenden rechtsformigen
Folgen verdndert wird; aus Siindern werden Versthnte, aus Braut und
Briutigam werden Eheleute, aus Diakonen werden Priester. In diesen sa-
kramentalen Vollziigen soll dargestellt — in kirchlicher Handlungsvoll-
macht nachvollzogen — werden, was Jesus Christus selbst zum Heil der
Menschen getan hat: Die sichtbaren Vollziige reprdsentieren gewissermas-
sen das christologisch-soteriologische «Original» und sind gnadenwirk-
sam, weil der originale Vollzug ihnen erlosende Kraft mitgegeben hat. Die
Kirche ist Mitsubjekt dieses Nachvollzugs und macht mit ihrer Liturgie
sichtbar, was in Christus den Menschen zum Heil wurde; sie dient in ihrer
Sakramentenspendung seinem Wirksamwerden.

Die Wortzentriertheit der Reformation hat fiir solche Darstellungs- und
Reprisentationsvollziige und -vollmachten kein «Organ». Umso empfind-
licher ist sie gegen ihren kirchlichen Missbrauch und ihre rechtfertigungs-
theologische Zwiespiltigkeit. So bestreitet man jede religios-kirchliche
Statusverinderung im sakramentalen Vollzug (ex opere operato). Das Ini-
tiationssakrament Taufe bleibt dabei aus biblisch nachvollziehbaren Griin-
den ein Ausnahmefall, da man ihre Heilsnotwendigkeit doch einrdumt. Die
mit Rechtswirkungen verbundenen Sakramente werden als nicht von
Christus eingesetzt in ihrer Sakramentalitit bestritten (Priesterweihe, Ehe-
sakrament). Das Konzept der sakramentalen Gnadenvermittlung wird ab-
gelehnt bzw. so umgearbeitet, dass die Kirche nicht mehr als Mitsubjekt
der Gnadenvermittlung infrage kommt. Der Glaube allein ldsst sich von
der ein fiir alle Mal geschehenen Rechtfertigung ergreifen und in diesem
Sinne von der Gnadenvermittlung allein durch Christus bestimmen.

3. Bleibende Differenzen — unterschiedliche Glaubensmentalititen?

Die 6kumenisch-theologische Verstindigung dariiber, dass die unter-
schiedliche Sakramentenpraxis in den Kirchen keine kirchentrennende
Bedeutung haben muss, wird von der romischen Kirchenleitung noch
nicht rezipiert.1* Aber sie hat die Einsicht erbracht, dass es eine theolo-

13 Romische Vorbehalte richten sich gegen ein Eucharistieverstindnis, das ein
als defizitdr angesehenes Amts- und Spenderverstindnis impliziere; so die Erkldrung
der Kongregation fiir die Glaubenslehre Dominus Iesus vom 6. August 2000, die den
Kirchen der Reformation den Titel Kirche aberkennt, da sie «den giiltigen Episkopat

32



Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht romisch-katholischer Theologie

gische Basis gibt, auf der zumindest die Hauptsakramente Taufe,
Eucharistie, Busse im Vollzug der jeweils anderen entweder als gnaden-
wirksame sakramentale Riten oder zumindest als religios wertvolle
kirchliche Praxis anerkannt werden kénnten — bei allen unterschiedli-
chen theologischen Modellierungen im Einzelnen. Man kann einsehen,
dass die Vorwiirfe Objektivismus/Ritualismus vs. Subjektivismus auch
auf unterschiedliche Glaubensmentalititen zuriickweisen, die heute his-
torisch relativiert und so weithin nicht mehr als gegensétzlich empfunden
werden, auch wenn sie die religiose Folklore hie und da noch anfeuern
mogen.

Am entscheidenden Punkt zeigt sich eine tiefreichende Problemver-
schiebung. Es geht in der Diskussion nicht mehr so sehr um kirchliche
Gnadenvermittlung ja oder nein; auch aufseiten der romischen Sakramen-
tentheologie hat sich die Einsicht einigermassen durchgesetzt, dass sich
die Kirche allenfalls eine Vermittlung der in Jesus Christus heilswirksam
geschehenen Selbstvermittlung Gottes zuschreiben diirfte. Es geht viel
fundamentaler um die Frage, was Gnade iiberhaupt sei und wie sie zu-
ginglich werden kann. Wo in der Geschichte von sakramental-hoheitli-
cher Gnadenvermittlung die Rede war, da ging es um eine Heilsteilhabe,
die vor dem endzeitlichen Unheil bewahrt, bzw. positiv um die in der
Eucharistie empfangene Nahrung fiir die Unsterblichkeit. Bei den Sakra-
menten, die eine kirchliche Statusverinderung bezeichneten, war die Mit-
teilung einer Standesgnade im Blick, die ebenso dazu gegeben wurde, im
jeweils zugewiesenen Stand sein ewiges Heil (mit) zu wirken. Diese Jen-
seitszentrierung der Gnade hat die katholische Sakramentenpraxis nicht
selten zur Ansammlung himmlischer Heilsanwartschaften verkommen
lassen. Sie hat sich in allen Kirchen {iberlebt; und genau darin mag man
einen wichtigen Grund fiir die gegenwartige Krise des Sakramentalen
sehen.

Die Krise des Sakramentalen erfordert eine Neujustierung bzw. eine
neue Erschliessung des mit Gnade Gemeinten. Wenn heute theologisch
und christlich-spirituell von Gnade die Rede ist, so bezieht man sich eher
auf die Verdanktheit einer christlichen Glaubensexistenz in «dieser Welt»,
die den Menschen ein erfiilltes Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung er-

und die urspriingliche und vollstandige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums
nicht bewahrt» hétten. KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE, Erkldrung «Domi-
nus lesus» tiber die Einzigkeit und die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der Kirche,
Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz) 2000, Ziffer 17.

33



Jiirgen Werbick

offnet. Das Heilswerk Gottes in Jesus Christus, das sich den Menschen
durch den Heiligen Geist mitteilt, verwirklicht seinen Gemeinschaftswil-
len, in dem er den Menschen an seinem gottlichen Leben Anteil geben
will: hier und jetzt durch die Geistesgabe einer Hoffnung, welche die
Menschen in Gottes Herrschaft — in Gott hinein — aufbrechen ldsst; durch
die Gabe einer Liebesfihigkeit, die den Glaubenden die Gegenwart Chris-
ti in der Liebe erfahrbar macht und sie herausfordert, die Siinde und Tod
tiberwindende schopferische «Macht der Liebe» zu erproben; durch die
Gabe eines Glaubens, in dem Menschen sich auf das Vorhaben Gottes mit
den Menschen — mit jedem Einzelnen — einlassen konnen. Wenn Gnade
mitgeteilt wird und Menschen ergreift, geschieht, was Ezechiel von der
endzeitlichen Erneuerung des Gottesbundes Israels sagt: Gott befreit von
den lebenzerstorenden Gotzen, an die wir unser Herz gehingt haben; er
schenkt uns ein mit seinem guten Willen mitfiihlendes und mitwollendes
Herz «aus Fleisch», das nicht nur um Gottes guten Willen — seine Tora —
weiss, sondern sie zur eigenen Herzensangelegenheit macht, an ihr wahr-
nimmt, wozu Gott mich in seiner Liebe berufen hat (vgl. Ez 36,25-31).

So werden Menschen von der Fiille eines Lebens ergriffen, das in Gott
seine Vollendung findet, aber jetzt schon Leben ins Leben bringt (vgl.
Joh 10,10). So trifft sie die Gnade der Gottzugehorigkeit, der Teilhabe an
seinem Leben in der Gemeinschaft der Glaubenden. Und es ist klar, dass
so verstandene Gnadenmitteilung im kirchlichen Leben vielfach ge-
schieht. Sie wird in den Wechselfillen eines christlichen Lebens vielfiltig
gewihrt und auch schmerzlich vermisst. In der Epiklese — der Herbei-
rufung des Heiligen Geistes — wird sie erbeten, in Segnungen Gott an-
heimgestellt. Und sie wird in den Sakramenten gefeiert, seien es die drei
grossen oder auch — in der romisch-katholischen Kirche — die weiteren der
sieben Sakramente. Versteht man Gnadenmitteilung in diesem Sinne, so
ist man nahe bei Luthers und Melanchthons Verstindnis der Glaubenszei-
chen: Gnade entscheidend als die Gnade eines Glaubenktnnens, das die
Glaubenden wirksam zu Gott umkehren ldsst und in der Gemeinschaft mit
ihm zur Fiille des Lebens fiihrt; die Sakramente aber als der gemeinsame
Nachvollzug der Zeichen, die Jesus selbst initiierte und mit denen deshalb
die Verheissung verbunden ist, dass der Glaube in ihrem Vollzug Nahrung
und Stérkung findet. Man miisste wohl — statt von einem Subjektivismus
des Gnaden- und Sakramentsverstindnisses — von seiner Verinnerlichung
sprechen; die zwinglianische Reformation hat ihr mit dem Verstindnis
der Eucharistie als Erinnerungszeichen am entschiedensten, wenn auch
hochst missverstiandlich vorgearbeitet.

34



Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht romisch-katholischer Theologie

Ist damit schon gesagt, was die Sakramente als Orte der Gnadenmit-
teilung, der gewissermassen leibhaft-geistlichen Beriihrung mit dem Ge-
schehen des guten Gotteswillens in Jesus Christus, von anderen Weisen
der Gnadenmitteilung — etwa der Verkiindigung, kirchlichen Segenshand-
lungen, der Diakonie, der mitmenschlichen Liebe und Freundschaft, dem
Einsatz fiir Gerechtigkeit und fiir die Schopfung — unterscheidet? Die lu-
therische Reformation verweist mit Augustinus auf das verbum visibile'*:
Gott beglaubigt sein in Christus gegebenes Verheissungswort auf sichtba-
re Weise und l4dt die Glaubenden dazu ein, sich in der Feier der Sakra-
mente auf das in ihnen sichtbar besiegelte Versprechen einzulassen. So
wie er sich in Jesus Christus leibhaft-sichtbar beglaubigt, macht er die
Glaubenden in den von Jesus Christus eingesetzten Zeichen dessen ge-
wiss, dass ihnen die Rechtfertigung sola fide tatsédchlich geschehen ist.
Man kann diese Sicht erweitern, indem man auf die Ritualisierung des
Versprechens Gottes in den Sakramenten hinweist: Sakramentale Hand-
lungen vergegenwirtigen Gottes Sich-Zusagen in Jesus Christus durch
einen rituellen Handlungszusammenhang, an dem die Empfangenden fei-
ernd partizipieren und sich herausfordern lassen, die ihnen dabei zugewie-
sene Rolle (als Glied am Leib Christi, als aus dem «Meer der Siinde»
Herausgerettete) tatsichlich zu iibernehmen, sie glaubend zu leben und
ihrer im gemeinschaftlich-handelnden Vollzug gewiss zu werden.

Romisch-katholische Sakramentenlehre wird vielleicht auf das Un-
zureichende einer bloss bewusstseinstheoretischen Konzeption des Han-
delns Gottes (bzw. Christi) im Sakrament hinweisen. Ihr wird es dann
darum gehen, im Sakrament das tatséchliche Heilshandeln Gottes bzw.
Jesu Christi an den Empfangenden herauszustellen und in der Objektivitit
der ex opere operato den Empfianger(innen) im Sakrament geschehenden
Gnadenzuwendung das Unterscheidende der sakramentalen Handlung he-
rauszuarbeiten. Aber sie wird einrdumen miissen, dass diese «Objektivi-
tit» des gottlichen Handelns im Sinne einer unbedingt-initiativen Prioritét
des gottlichen Handelns am Menschen fiir jede Gnadenmitteilung gilt. So
miisste man das Spezifische der sakramentalen Gnadenwirklichkeit wohl
auf einer anderen Ebene bestimmen.

4 Vgl. AuGusTINUS, Tractatus in Ioannis evangelium, 80,3.

55



Jiirgen Werbick

4. Die ekklesiale Dimension der Sakramente

Sakramente ritualisieren die Verleiblichung der rettenden Zuwendung
Gottes in Jesus Christus, dem Ursakrament. In den Einzelsakramenten
werden kirchlich die Gesten sichtbar — wiederholend gegenwirtig ge-
setzt —, in denen Jesus, der Christus, den Menschen Gottes heilshafte Ge-
genwart leibhaft zugewendet hat. Dass hier nur mit Einschrdnkungen eine
historisch verifizierbare Aussage liber das Handeln Jesu gemacht ist, war
seit der Reformation der Anlass fiir den Streit um die Siebenzahl der Sak-
ramente, der auf sich beruhen kénnte, wenn man einrdumt, dass die leib-
haften Gesten der Sakramente von der Kirche im Sinne Jesu mehr oder
weniger sachgerecht ausdifferenziert wurden.

Von «sachgerecht» koénnte man sprechen, wenn man die ekklesiale
Dimension der sakramentalen Handlungen deutlicher markiert. Die Ver-
leiblichung der rettenden Zuwendung Gottes in Jesus Christus wird kirch-
lich vollzogen; sie geschieht im Leib Christi, der die Kirche ist, dem
Grundsakrament'3, das sich in den Einzelsakramenten konkretisiert. Alle
Sakramente verleiblichen den Indikativ, der in ihnen vom Spender auch
indikativ und nicht nur deprekativ zugesprochen wird und sich — beim
Empfénger — in der Befolgung des Imperativs auswirken will: Werde und
lebe, was dir hier zuteil wird, was du empfangen hast und jetzt neu emp-
fangst, was du also schon bist: Leib Christil®, Wirklichkeit der in Jesus
Christus angebrochenen Gottesherrschaft in dieser Welt und unendlich
dariiber hinaus. Du bist es schon und empfidngst es sakramental, um es
immer mehr und innerlicher zu werden. Du kannst und sollst zuriickkeh-
ren zu dieser Berufung, bist jetzt konkret zu einer Sendung in der Kirche
und in die Welt hinein fiir das Wirklichwerden der Gottesherrschaft beru-
fen, bist auch noch im Angesicht schwerer Krankheit und des Todes un-
verlierbar Glied des Leibes Christi und in Gottes Herrschaft einbezogen.

15 Karl Rahner, auf den dieser Gedanke im Wesentlichen zuriickgeht und der
dazu beigetragen hat, dass er die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils
prégte, spricht zunédchst vom Ursakrament Kirche, modifiziert diese Redeweise dann
aber und nennt Jesus Christus das Ursakrament, die Kirche aber Grundsakrament;
vgl. von ihm grundlegend: KARL RAHNER, Kirche und Sakramente, Freiburg i.B.
(Herder) 1960.

16 Die traditionelle Formel heisst bei Augustinus: «Werde, was du empfangst:
Leib Christi. Empfange, was du bist: Leib Christi». Vgl. AucusTINus, Sermo 57,7 und
Sermo 272. Ahnlich bei Leo dem Grossen: «Unsere Teilhabe am Leib und Blut Chris-
ti strebt nach nichts anderem, als uns in das zu verwandeln, was wir empfangen». LEO
DER GROSSE, Sermo 63,7.

36



Sakrament und Sakramentalitiit in der Sicht romisch-katholischer Theologie

Werde, was du bist, da es dir jetzt neu zuteil wird — was jetzt in seiner
indikativen Wirklichkeit rituell-leibhaft begangen und erneuvert wird, da-
mit du es im Leib Christi auf Gottes Herrschaft hin lebst: Die sakramen-
talen Zeichen bezeichnen leibhaft, was sie wirken, und sie wirken, was sie
bezeichnen.!” Sie wirken es im Ubergang vom Indikativ zum Imperativ.
Sie sprechen es mir zu, damit es mich verwandle in das, was ich durch
Gottes Gnade schon bin. Die Sakramente bezeichnen und bewirken eine
ekklesial verwirklichte Statusverinderung oder Statuserneuerung, indem
sie mich Gottes Handeln in Jesus Christus einfiigen, zum Leib Christi
werden lassen, an dem ich — mit der Taufe — schon ein Glied bin. Dabei
realisieren die Sakramente die wesentlichen Dimensionen dieses Glied-
seins als den Gnaden-Ubergang vom Indikativ — der Gnadengabe, dem
opus operatum — zum Imperativ, zu dem, was aus der anspruchsvollen
Gnadengabe im und durch den Beschenkten werden kann und werden
soll, dem opus operantis, welches freilich immer ein Mitwirken mit dem
ist, der das Opus schon gewirkt hat. Die wesentlichen Dimensionen des
Leib-Christi-Seins:

— das Hineingetauft- und «Eingepflanzt»-Werden in den Leib Christi
(vgl. R6m 6,3-6), das ein Leben lang in der verantwortlichen Umkehr
vom alten zum neuen Menschen geschehen soll und geschehen muss;

— die Erneuerung des Leib-Christi-Seins durch das Gendhrtwerden mit
dem Geist, der an Gottes «Wesen» und seinem gutem Willen Anteil
gibt und die so Gendhrten heiligt;

— die Berufung zur verbindlichen, von Gott geheiligten Partnerliebe und
zum Christus-geméssen Leitungsdienst im Leib Christi, worin die
Erwihlung zur Teilhabe an der Gottesherrschaft in einer konkreten
Leib-Christi-Berufung gelebt werden darf und soll.

Die eher objektivistische, traditionell rémische Deutung der Sakra-
mente, wonach — auch durch Konsekration materiell-leibhafter Elemen-
te —im Vollzug des Sakraments heilswirksam geschieht, was es bezeich-
net, stellt recht verstanden nicht in Abrede, dass die objektiv gegebene
Heilswirksamkeit sich im Empfangenden nur realisiert, wenn er sich vom
Gegebensein und der Heilsdynamik der Gnade zu einem opus operantis —
zur lebenslangen, immer wieder neu zu konkretisierenden Umkehr —

17 Im Wortlaut: «Sacramenta efficiunt quod significant et significant quod effici-
unt»; vgl. KARL RAHNER, Zur Theologie des Symbols, in: ders., Schriften zur Theo-
logie, Bd. IV, Einsiedeln (Benziger) 1960, 275-311, hier 299.

37



Jiirgen Werbick

«mitnehmen» ldsst und sich als lebendiges Glied am Leib Christi erweist.
Diesen in Christus gegebenen und kirchlich je neu realisierten Handlungs-
zusammenhang gilt es theologisch zu begreifen und gegen Missverstind-
nisse abzugrenzen: nicht in konfessioneller Profilneurose, sondern in 6ku-
menischer Verantwortung und der Bereitschaft, voneinander zu lernen.

5. Was also ist ein Sakrament?

In den Sakramenten feiern die Kirchen Gottes in Jesus Christus, dem
Ursakrament, gegebenes Wort als in kirchlichen Grundvollziigen und den
entsprechenden konkreten Lebenssituationen sich erfiillendes und eine
Geschichte seiner Erfiillung eréffnendes bzw. in ihr jetzt neu wirksames
Sich-Zusagen Gottes. Gottes Selbstzusage erfiillt sich am Menschen nicht
ohne den Menschen.”® Sie ermdglicht das Amen der Glaubenden (vgl.
2 Kor 1,18-22) und fordert es ein, damit sie das Heil der Menschen und der
Welt wirken kann. Mit ihrem Gegebensein und Erneuertwerden im sakra-
mentalen Ritus erweist sie sich als Gnadenwirklichkeit, da sie denen,
denen sie gegeben ist, eine gemeinschaftliche und individuelle «Heils-
geschichte» er6ffnet, in der Gott sein Versprechen bewdhrt, bis er es im
Eschaton endgiiltig erfiillt.

Die von John L. Austin und John R. Searle erarbeitete Theorie der
Sprechakte!® kann einen sprachphilosophischen Zugang zu Theorie und
Praxis des Sakraments bahnen. Betrachtet man Worte im Kontext von
Sprachhandlungen, die Beziehungen und Situationen veréndern, mitunter
initiieren, wird man auf Sprechakte aufmerksam, die tatsdchlich in diffe-
renzierter Weise realisieren, was in ihnen gesagt wird. Sie «performen»
eine Mitteilung, welche den Angesprochenen in die Handlung einbeziehen
und so seine Situation im Sinne des Ausgesagten modifizieren will oder
tatsidchlich verdndert. Man spricht hier von performativen (illokutionidren)
Sprechakten. Und das Versprechen kann geradezu als Musterbeispiel an-
gefiihrt werden.20 Es bedeutet eine Selbstfestlegung gegeniiber einem Ad-
ressaten, der sich darauf verlassen kdnnen soll, dass der (die) Versprechen-

18 Das augustinische Nicht ohne wurde von Thomas von Aquin aufgegriffen; vgl.
THOMAS VON AQUIN, Summa theologica III, q. 84, a. Scorpus: «Qui creavit te sine te,
non iustificabit te sine te». Bei Augustinus vgl. AUGUSTINUS, Sermo 169, c.11,n.13.

19 Vgl. Joun L. AusTIN, How to do Things with Words, Oxford (Oxford Univer-
sity Press) 1962; JouN R. SEARLE, Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay,
Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1971.

20 Vgl. SEARLE, Sprechakte (wie Anm. 19), 88—99.

38



Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht romisch-katholischer Theologie

de sein (ihr) Versprechen hilt. Er (sie) ist gegebenenfalls dazu angehalten,
sein (ihr) Leben darauf einzustellen, es u. U. ganz vom Gegebensein dieses
Versprechens bestimmen zu lassen. Die Wirklichkeit setzende, Wirklich-
keit initilerende Potenz eines Sprechakts kommt in besonderer Weise zum
Tragen, wo sie eine reale Statusverinderung hervorruft: etwa im wechsel-
seitig gegebenen Treueversprechen der Eheschliessung, auch im Verspre-
chen, die Pflichten eines Amtes verfassungsgemass zu erfiillen, ohne wel-
ches eine rechtswirksame Amtsiibertragung mitunter nicht zustande
kommen kann.

Sakramente inszenieren das Wirklichkeit setzende Wort der Selbstzu-
sage Gottes. Es ist den Menschen im Logos Jesus Christus gegeben. In
einem kirchlichen Handlungszusammenhang wird inszeniert, was in Je-
sus Christus geschehen ist und durch den Heiligen Geist in der Kirche
heute geschieht, damit Menschen sich davon in Anspruch nehmen lassen
und sich seiner sie ins Reich Gottes hinein verwandelnden Kraft anver-
trauen. So sind die Sakramente nach alteingefiihrter Terminologie signa
rememorativa, da sie das in Christus Geschehene erinnernd vergegenwir-
tigen, signa demonstrativa, da sie zum Ausdruck bringen, was den Mitfei-
ernden jetzt zuteil wird, und signa prognostica, da sie eine Geschichte
eroffnen oder in ihr wirksam werden, die sich in der endzeitlichen Lebens-
gemeinschaft mit Gott vollenden wird.?!

Die statusverdndernde Wirkung sakramentaler Sprechakte — ihre «ob-
jektive» Realitdt — ldsst sich bestimmen als die jetzt geschehende Ein-
beziehung der Empfangenden in die von Gott initiierte und verbiirgte
Geschichte der Erfiillung des von ihm Versprochenen. Die Sakramenten-
empfingerinnen und -empfinger werden (neu) in diese Geschichte hin-
einversetzt. Das kann sich kirchlich und lebensgeschichtlich so auswir-
ken, dass ihnen — auch mit konkreten Rechtsfolgen — ein neuer
sozial-ekklesialer Status zuerkannt wird: in Taufe, Priesterweihe und Ehe-
schliessung. In der Nachfolge Jesu Christi begehen Spender und Empfén-
ger die Sakramente als Ereignisse des Anbruchs der Gottesherrschaft, von
denen gesagt werden darf, dass sich in ihnen der von Jesus gelebte «Cha-
rakter» der Gottesherrschaft signifikant darstellt und dass sie deshalb fiir
die Kirche — die Gemeinschaft der Glaubenden im Anbruch der Gottes-
herrschaft — konstitutiv sind. In den Sakramenten scheint pars pro toto —
wenn man es so sagen will: symbolisch — auf, was aus der Schopfung nach
Gottes Willen werden soll, wenn sie in Gottes Herrschaft hinein verwan-

21 Vgl. THOMAS VON AQUIN, Summa theologica III, g. 60, a. 3corpus.

39



Jiirgen Werbick

delt wird?2, und geschieht jetzt schon, dass Menschen in diese Wandlung
verbindlich hineingenommen, fiir sie in Dienst genommen werden. Sie
sind Ereignisse der Gnade, da in ihnen Gott durch den erhohten Christus,
den hier eigentlich Handelnden, Menschen in die anbrechende Gottesherr-
schaft hereinholt und fiir sie in Dienst nimmt.

Dieses Verstiandnis der Sakramente konnte eine Basis sein, auf der sich
traditionelle Streitfragen diskutieren und wohl auch entschérfen lassen.
Die Kirchen der Reformation werden sich weiterhin schwertun, Zeichen-
handlungen als Sakramente anzuerkennen, die mit rechtlichen Folgewir-
kungen einen neuen ekklesialen Status zuweisen. Sie sind nicht im histo-
rischen Sinne durch Jesus von Nazaret «eingesetzt». Und sie weisen in
besonderer Deutlichkeit jene juridische Modellierung auf, die der Refor-
mation weitgehend unzugénglich war, da sie die spétmittelalterliche Aus-
differenzierung der Sphidren von Frommigkeit und Recht folgenreich
(nach-)vollzogen hatte. Man wird auf die historische Bedingtheit dieser
Ablehnung hinweisen und geltend machen diirfen, dass von einer histo-
risch streng gefassten Einsetzung der Sakramente durch Jesus von Nazaret
in keinem einzigen Fall mehr ausgegangen wird, und dass die weitgehende
Sdkularisierung kirchlicher Statusfragen nach dem Schema «Die Ehe ist
ein weltlich Ding»?3 eher auf zeitgeschichtliche Konstellationen und Ent-
wicklungen als auf theologisch zwingende Argumente zuriickgeht. Dass
man hier in den Kirchen der Reformation und anderen Kirchen eher die
Figur der Segnung fiir angemessen hilt — die romisch-katholische Kirche
wiirde von einem Sakramentale sprechen —, hat durchaus konkret-ekkle-
siale Konsequenzen, da die juridische Modellierung sakramentaler Hand-
lungen und deren Rechtswirkungen ausgeschlossen werden.?* Aber die

22 Franz-Josef Nocke sagt es so: «Sakramente sind Zeichen erloster Welt. Das
bedeutet [...] zweierlei: Erstens sind sie Ausdruck des Schopfungsglaubens und der
Vollendungshoffnung, zweitens zeigen sie die Richtung an, in der Erlésung und Voll-
endung zu suchen sind». FRANZ-JOSEF NOCKE, Allgemeine Sakramentenlehre, in:
Theodor Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2, Diisseldorf (Patmos) 1992,
188-225, hier 219.

23 Vgl. MARTIN LUTHER, Von Ehesachen (1530), Weimarer Ausgabe 30 III, 205,
12f.: «Es kann niemand leugnen, dass die Ehe ein dusserlich weltlich Ding ist wie
Kleider und Speise, Haus und Hof, weltlicher Obrigkeit unterworfen.» Zur histori-
schen und theologischen Einordnung vgl. VOLKER LEPPIN, Ehe bei Martin Luther.
Stiftung Gottes und «weltlich ding», in: Evangelische Theologie 75 (2015) 22-33.

24 Die altkatholische Sicht der Ehe riickt — jedenfalls in der deutschen Diskussi-
on — bei der Feier des Ehesakraments offenbar die Bedeutung der Segnung in den
Vordergrund, ohne das Ehesakrament als solches in Frage zu stellen. Es geht auch

40



Sakrament und Sakramentalitét in der Sicht romisch-katholischer Theologie

Wiirdigung dieser Riten als ekklesial konstitutive Gnadenereignisse bleibt
davon eher unberiihrt. In romisch-katholischer Terminologie gesprochen:
Die Abgrenzung zwischen Sakramenten und Sakramentalien verdankt
sich im hohen Mittelalter und auf dem Konzil von Trient auch kontingen-
ten Gegebenheiten und Denkmustern. Man wird an ihr in rémisch-katho-
lischer Theologie und Praxis nicht riitteln, sie aber fiir so «weich» halten
diirfen, dass man — gewissermassen umgekehrt — fiir die ebenfalls unter
kontingenten Bedingungen vollzogene Reduktion der sakramentalen Pra-
xis in den Kirchen der Reformation auf die Hauptsakramente Taufe und
Eucharistie (womoglich auch Busse) Verstidndnis entwickeln kann. Das
sollte nicht zuletzt deshalb mdéglich sein, weil man die unterschiedliche
sakramententheologische Wiirdigung von Handlungen auch auf eine un-
terschiedliche Ausdifferenzierung der Hauptsakramente — Taufe und Fir-
mung / nichtsakramentale Konfirmation; eigenstdndiges Busssakrament /
Eucharistie mit eingeschlossener offentlicher Busse — zuriickfiihren darf
und wohl nicht in theologisch-prinzipiellen Differenzen begriindet sehen
muss.

Mit diesem Argument ist nicht bestritten, dass es zu einer kirchlich
und theologisch iiberzeugenden Position in diesen Fragen und zu einer
entsprechenden Praxis kommen muss und sich dabei weiterhin konfessio-
nelle Differenzen ergeben werden, die rebus sic stantibus nicht auszuriu-
men sind. Aber ich bin der Uberzeugung, dass diese Differenzen theolo-

hier offenkundig darum, die juridische Modellierung des Ehesakraments, nach der
die Ehe mit dem Austausch des Konsenses durch die Eheleute in der sakramentalen
Feier iiberhaupt erst rechtswirksam zustande kommt, nicht im Vordergrund zu sehen
und so auch dem Anspruch der romischen Kirche zu begegnen, iiber die Giiltigkeit
der Ehe auch bei nichtkatholischen Partnern zu entscheiden; vgl. die Darstellung einer
differenzierten Diskussion mit durchaus unterschiedlichen Positionen bei LOTHAR
HAAG, Das Sakrament der Ehe. Alt-katholisches Eheverstindnis in Geschichte und
Gegenwart, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2016. Bei weiteren ékumeni-
schen Gesprichen miisste allgemein-sakramententheologisch der Frage nachgegan-
gen werden, inwieweit die juridische Modellierung der Sakramente dazu dienen soll,
den Indikativ der Begnadung zum Ausdruck zu bringen, und ob — etwa im Sinne der
oben skizzierten sprachtheoretischen Uberlegungen — heute andere Modelle dafiir
herangezogen werden konnten. Das gilt vielleicht exemplarisch fiir das Busssakra-
ment, das jedenfalls in der romischen Kirche eine besonders heftige Krise erlebt. Ich
darf dazu auf eigene Uberlegungen verweisen: JURGEN WERBICK, Die Beichte: Brii-
derliches Gericht und «l6sendes» Gesprich. Uberlegungen zur «Effektivitit» der
Beichte, in: Konrad Baumgartner (Hg.), Erfahrungen mit dem Busssakrament. Bd. 2:
Theologische Beitrdge zu Einzelfragen, Miinchen (Erich Wewel) 1979, 201-231.

41



Jiirgen Werbick

gisch undramatisch sind und kaum noch kirchentrennende Bedeutung
haben. Es sei denn, man verschirft sie durch das Geltendmachen derzeit
uniiberbriickbarer Unterschiede im Amtsverstindnis, die dann iiber die
theologische Beschreibung der Rolle des Spenders in der sakramentalen
Praxis sakramententheologisch akut wiirden. Die romisch-katholische
Kirchenleitung hat diesen Kurs noch nicht verlassen. Man kann dariiber
streiten, ob er 6kumenisch zielfiihrend und sakramententheologisch so
unabdingbar ist, wie hier offenbar unterstellt wird.

Jiirgen Werbick (geb. 1946 Aschaffenburg D), Prof. em. Dr. theol. habil,
studierte Theologie und Philosophie in Mainz, Miinchen und Ziirich, promo-
vierte 1973 bei Heinrich Fries, arbeitete in der Erzdiozese Miinchen und
Freising von 1973-1975 als Pastoralassistent, ehe er als Wissenschaftlicher
Assistent (Schwerpunkt Homiletik) an die Katholisch-Theologische Fakultit
der Ludwig-Maximilians-Universitdt in Miinchen wechselte. 1981 habilitier-
te er sich dort fiir Fundamentaltheologie und Okumenische Theologie. Von
1982 bis 1994 war er Professor fiir Systematische Theologie an der Univer-
sitdt Siegen, von 1994 bis 2011 Professor fiir Fundamentaltheologie int der
Katholisch-Theologischen Fakultdt der Westfdlischen Wilhelms-Universitit
in Miinster. Neben seiner wissenschaftlichen Titigkeit war er weiterhint ho-
miletisch engagiert, u. a. iiber 30 Jahre lang als Redaktionsmitglied der Zeit-
schrift Prediger und Katechet. Er ist verheiratet und hat drei erwachsene
Téchter.

Adresse: Eckelskamp 3, D-48301 Nottuln
E-Mail: werbick@t-online.de

Summary

The divergent developments of sacramental understanding in Catholic and
Protestant theology can be understood as opposing viewpoints, each of which has
a relative right to acceptance in terms of sacramental theology. The catholic view
of an objective, salvation-mediating event, where the dispensation of grace is tied
up with the execution of sanctifying acts and the handling and use of the sancti-
fied materials, stands in opposition to the Protestant internalization of the sacra-
mental event: the sacraments are signs set by Christ, which give faith its expres-
sion and nurture it in that, through the understanding of these signs, Christ
becomes present, proclaiming himself and awakening or strengthening faith. An
understanding of the sacraments to which both confessions could to some extent
consent can be derived from today’s insights from speech act theory. The sacra-
ments convey the promise of a new reality given to humanity in Christ, in the
belief that God’s reign is now realized, is drawing the participants into itself and

42



Sakrament und Sakramentalitit in der Sicht rémisch-katholischer Theologie

guaranteeing them their future salvation. Sacraments draw the participants into
the tension of faith between the indicative (opus operatum) and the imperative
(opus operantis). Become what you are! Give yourself up to the event which, in
the sacrament, is truly realized!

Schliisselworter

Eucharistie — Gnade — Okumene — opus operatum/opus operantis — Sakrament

43



	Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

