
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 107 (2017)

Heft: 1

Artikel: Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer
Theologie

Autor: Werbick, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-939176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-939176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sakrament und Sakramentalität in der Sicht
römisch-katholischer Theologie

Jürgen Werbick

1. Die Krise sakramentalen Denkens und sakramentaler Praxis

Der römisch-katholischen Kirche eine Krise des Sakraments zu attestieren,

erscheint untertrieben - wenn man auf Mittel- und Westeuropa schaut.
Es ist nicht nur so, dass manche Sakramente aus dem Horizont der Gläubigen

entschwunden sind wie das Busssakrament und in gewisser Hinsicht
die Krankensalbung. Auch die Nachfrage nach den anderen Sakramenten
ist dramatisch eingebrochen, was etwa bei Taufe und Eucharistie mit dem

allgemeinen Rückgang kirchlichen Engagements zusammenhängt, aber

im Blick auf jedes einzelne Sakrament auch spezifische Gründe haben
wird: Das traditionelle Priesterbild bricht zusammen; die Priesterweihen in
deutschen Diözesen tendieren gegen null. Die kirchliche Eheschliessung
wird auch deshalb weniger nachgefragt, weil viele junge Menschen das

damit verbundene Ehe- und Familienmodell lieber nicht wählen möchten,
so sehr ihnen am feierlichen Ritual der Trauung gelegen sein mag. Die
Firmung hat zwar noch eine gewisse Feierbedeutung für kirchennahe
Familien. Aber es ist theologisch und pastoral kaum gelungen, eine erneuerte
Firmtheologie zu entwickeln und religionspädagogisch umzusetzen.

Insgesamt wird man sagen müssen, dass die sakramentale Praxis ihren
angestammten, theologisch bestimmten Ort im Leben der Menschen,
auch der noch kirchenaffinen, verloren hat und - wenn sie noch eine Rolle
spielt - an Orte gewandert ist, die sakramententheologisch nicht hinreichend

bedacht sind. Einer gewissen Nachfrage erfreuen sich weiterhin
sakramentale Feierangebote zu den Lebenswenden, sogenannte
Passageriten (A. van Gennep), wobei der Feier- oder Ritualeffekt den traditionell

bestimmten Sinn der jeweiligen Sakramente nur bedingt durchscheinen

lässt. Die Taufe wird weitgehend als Elternweihe verstanden.
Eucharistie wird von vielen römischen Katholiken bei der Erstkommunion

als Anlass einer religiös gestimmten Familienfeier wahrgenommen,
die man nicht auslässt, weil sie den Kindern emotional viel bedeutet und
ihnen eine bedeutsame gemeinde-öffentliche Wahrnehmung schenkt.
Ähnliches gilt weithin auch für die Firmung, wenn der Bischof kommt.

IKZ 107 (2017) Seiten 23^13 23



Jürgen Werbick

Das Ehesakrament besiegelt das öffentliche Bekenntnis zueinander, dem

es einen emotional berührenden Rahmen geben und in dem es vielleicht
die Ahnung davon vermitteln kann, wie sehr man auf die «guten Mächte»

angewiesen ist, darauf, dass man auf dem riskant-schönen Weg, den man
nun schon nicht mehr beginnt, sondern öffentlich darstellt, «wunderbar
geborgen» bleiben möge (vgl. Dietrich Bonhoeffers bekanntes Gedicht).
Sind wir bereit, diese Ortsveränderungen wahrzunehmen und nicht nur als
Zerfall eines authentischen sakramentalen Denkens und einer
entsprechenden «richtigen» Praxis zu würdigen - und gleichwohl Impulse zu
einer theologischen Vertiefung zu setzen, welche die Sakramente pastoral
nicht nur noch in einer Kümmerform vorkommen liesse, als Feierangebote,

die in eine gewisse emotionale Hochstimmung versetzen können und
die man sich und den Kindern deshalb gönnt («man will sich und ihnen
nichts vorenthalten»)? Ist die Theologie in der Lage, die Krise des
Sakramentalen als Herausforderung zu einer neuen Sicht auf die sakramentale
Praxis der Kirche anzunehmen?

Es ist nicht die erste Krise des sakramentalen Denkens und der konkreten

Sakramentenpraxis, mit der es die römisch-katholische Kirche gegenwärtig

zu tun hat. Und es sind immer wieder diese Krisen gewesen, welche

die Theologie zu einer vertieften Deutung des Sakramentalen geführt
haben. Die Ausbildung der klassischen Sakramentenlehre seit dem 11.

Jahrhundert ist der fortwährende Versuch, das richtige Verständnis einer
sakramentalen Praxis zu sichern, die weithin entweder «magisch» oder

«subjektivistisch» missverstanden und entsprechend infrage gestellt wurde.

Die grossen Sakramentenkatechesen des kirchlichen Altertums1 waren
noch handlungsorientierende Mystagogien, die sich darauf beschränken

durften, sakramentale Gesten in einem grossen biblischen Zusammenhang

nach ihrem Handlungssinn zu erschliessen. Wer sich so in das kirchlich

gehandelte Mysterion einführen liess, dem erschloss sich, wie Jesus

Christus jetzt an ihm handelte: wie er ihn in seinen Leib, die Kirche,
hineintaufte2; wie er ihn mit den eucharistischen Gaben zur Unsterblichkeit
nährte.3 Die Kirche tat und tut abbildhaft, was Jesus Christus damals tat;

1 Vgl. Theodor von Mopsuestia, Katechetische Homilien (Fontes Christiani,
17), Freiburg u. a. (Herder) 1995; Cyrill von Jerusalem, Mystagogicae Cateche-

ses - Mystagogische Katechesen (Fontes Christiani, 7), Freiburg (Herder) 1992.
2 Christus est qui baptizat, dieser Grundsatz ist das Ende aller Fragen; vgl.

Augustinus, Sermo 293 B.
3 Vgl. Ignatius von Antiochien, Eph 20,1.

24



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

im abbildenden Handeln der Kirche tut er es jetzt. Das Abbild hat gut
platonisch Anteil am Urbild; sakramentale Praxis gibt Anteil an dem

Mysterion, das Jesus Christus selbst ist und das sich ursprünglich im
Heilshandeln des menschgewordenen Logos bis an sein Kreuz hin ereignete.
Das heisst konkret: Der erhöhte «Heiland» gibt sich so in das Handeln der
Kirche hinein, er ist so in ihm gegenwärtig, dass er die Worte, die das
gehandelte sakramentale Zeichen zum kirchlichen Sakrament machen,
durch den Mund des Sakramentenspenders selbst spricht. In der Eucharistie

bewirkt sein Wort die Wandlung der Elemente in die leibhaften
Christuswirklichkeiten, die den Empfangenden die Gnade vermitteln: die

geistlich-«körperliche» Teilhabe am Leib und am sühnenden Blut Jesu

Christi. Andere rituell-sakramentale Zeichenhandlungen wie die Taufe,
die von ihr sich ablösende Firmung, die Weihe und die Krankensalbung
vergegenwärtigen die Christus- bzw. Geistwirklichkeit ebenfalls mit der
Konsekration materieller Elemente, des Wassers oder der Öle, in deren

Applikation die Getauften, Gefirmten, Geweihten oder Kranken mit dem
Geist Jesu Christi besiegelt und gestärkt werden. Waren die Sakramente
nicht insgesamt zu verstehen als die Bereitung heiligender Materien, von
denen man sich um der heiligenden Berührung des Heiligen willen und zur
Sicherung der eigenen Unsterblichkeit möglichst viel verschaffen musste?

Die theologische Durcharbeitung und Vereinheitlichung des

Sakramentenbegriffs in der Hochscholastik suchte solchen quasimateriellen
Vorstellungen und Praktiken zu begegnen und definierte für jedes der nun
sieben Sakramente eine Materie, die durch das Spende-, Konsekrationsoder

Segenswort neu «geformt», in eine neue Daseinsweise überführt und
so zum Instrument wirksamer Gnadenvermittlung gewandelt wird: neben
den klassischen materiellen Elementen die Handauflegung, auch das

Eheversprechen bzw. der Ehe-«Vertrag». Aber wie ist es zu denken, dass mit
den Konsekrationsworten, die bei der Eucharistie die Worte Christi selber
sind, Materien und Handlungen in den Sinnen entzogener Realität
Christus-haltig werden,4 dass Jesus Christus in den Elementen von Brot und
Wein «geheimnisvoll» als er selbst real präsent wird?

4 Die Segensworte über die Gaben bzw. die sakramentalen Materien werden -
vor allem im Blick auf die Eucharistie - etwa seit Ambrosius in den Worten konzentriert

gesehen, die den Materien eine heilende Christuskraft zusprechen. Das sind in
der Feier der Eucharistie die Christusworte, die dann «metabolistisch» verstanden
werden: als die vom Priester mit Christus gesprochenen Wandlungsworte. Vgl.
Ambrosius, De Sacramentis. De Mysteriis 4,13-17 (Fontes Christiani, 3), Freiburg u.a.
(Herder) 1990, 142-145.

25



Jürgen Werbick

Wenn die platonische Intuition, für die das Abgebildete in der materiellen

«Abbildung» zugänglich wird, nicht mehr lebendig ist, stellt sich die

Frage nach der Christusqualität der Elemente: danach, wie Christus in
ihnen da ist und sich gibt. Die Abendmahlsstreite im 9. und 11. Jahrhundert

versuchen zu Klärungen zu kommen und vertiefen doch nur die
Einseitigkeiten. So muss Berengar von Tours 1059 das Glaubensbekenntnis
unterschreiben: Brot und Wein seien «nach der Konsekration nicht nur
Sakrament, sondern wahrer Leib und wahres Blut [...] Jesu Christi, sie

werden sensualiter, nicht nur sakramental, sondern in Wahrheit, von den

Händen des Priesters angefasst und gebrochen und von den Zähnen der

Gläubigen gekaut».5
Bei diesem Gegeneinander von sakramental und sinnenhaft (in Wahrheit)

konnte es nicht bleiben. Man versuchte zu unterscheiden, was die
bloss sinnenhafte Wirklichkeit der Elemente ausmachte - und durch die
Konsekration nicht verändert wurde - und was durch die Konsekrationsworte

in die real präsente Christuswirklichkeit gewandelt wurde: Akzi-
dentien und Substanz. Die Logik des Aristoteles erlaubte eine

Dimensionenunterscheidung, die sich bei der grundlegenden Veränderung des

Substanzverständnisses im Spätmittelalter aber nicht mehr unmissver-
ständlich durchhalten Hess.

Eine nicht weniger folgenreiche Entwicklung prägte das Verständnis
der Gnade, die im Sakrament mitgeteilt sein sollte. Die heilswirksam-
begnadende Christusgemeinschaft wird in dualistisch empfindenden Zeiten,

in denen der von der Sünde aufgerissene Abgrund zwischen Gott und
den Menschen den Blick der Frömmigkeit und der Theologie fokussiert,
als dramatisch bedroht angesehen: Die Angst, in Unversöhntheit und
Gottferne unterzugehen und nicht an der ewigen Vollendung teilhaben zu
können, macht die sakramentale Sündenvergebung vordringlich. Gnade

wird vorrangig als Gnade der Versöhnung in der Sündenvergebung
wahrgenommen und bedacht; (fast) alle Sakramente finden in der Bedrohtheit
christlicher Existenz ihr Sinnzentrum, den Horizont, in dem sie bedeutsam

werden: Es muss beim Sakramentenempfang immer (auch) um die

Gewinnung einer ewigen Heilsperspektive gehen; auch noch in den
sogenannten Standessakramenten Ehe und Priesterweihe, in denen die Gnade

5 Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen

Lehrentscheidungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter
Mitarbeit von Helmut Hoping, hg. von Peter Hünermann [= DH], Freiburg u. a. (Herder)

371991, 690.

26



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

mitgegeben sein soll, die eigene Berufung im jeweiligen «Stand» nicht zu
verwirken. So wird nicht nur die Sakramententheologie ein Krisenphänomen,

sondern der Sakramentenempfang selbst: Er hat entscheidend damit
zu tun, die Krise der Gottes- und Christusgemeinschaft zu bestehen und
das Heil zu erlangen, das in ihr so dramatisch auf dem Spiel steht. In
diesem Sinne wird die augustinische Gnaden- und Rechtfertigungslehre im
Spätmittelalter von Neuem virulent.

2. Kirchliche Gnadenvermittlung und/oder Glaubenszeichen

Versucht man die skizzierte Entwicklung in einem grösseren religions-
bzw. frömmigkeitsgeschichtlichen Zusammenhang zu sehen, wird man

sagen dürfen: Religiöse Rituale sollen häufig, wenn nicht durchweg die
Gelegenheit bieten, dem Heiligen heilvoll nahezukommen und sich -
durch den Dienst der Priester vermittelt - von der Heiligungsmacht der
Gnade durchströmen zu lassen. Vielfach spielt die Berührung einer göttlichen

Materie eine ausschlaggebende Rolle. Die taktile Dimension des

Heilszugangs bleibt in der Christentumsgeschichte bis in die Gegenwart
hinein bedeutsam. Man denke an die Berührung heiliger Orte oder heiliger

Statuen wie der des Heiligen Jakobus in Santiago de Compostella. Das
Christentum verehrt einen Gott, der sich in Jesus Christus, dem
Menschen- und Gottessohn, von sich aus berührbar gemacht hat. Dieses Sich-
berührbarmachen wird in Riten abgebildet, in denen die signifikanten
Gesten der Zuneigung Gottes in Jesu Reich-Gottes-Praxis kirchlich
wiederholt werden, sodass sich die Gläubigen tatsächlich von ihnen berühren
lassen können. Das ist der theologische Hintergrund der historisch nicht
zu verifizierenden Glaubensüberzeugung von der Einsetzung aller Sakramente

durch Jesus Christus.
Gottes Zuneigung in Jesus Christus ist leibhaft-stofflich oder in

Handlungen «materialisiert», wie schon die Fleischwerdung des Logos in
raumzeitlicher Sichtbarkeit geschah: berührbar und berührend. Der Leib (oder
das Fleisch) ist nach Tertullian der Angelpunkt (cardo) des Heils.6
Sakramentale Handlungen sind Orte eines leibhaft-heilswirksamen Gott-Be-

6 Tertullian fährt fort: «Wenn somit die Seele mit Gott verbunden wird, so ist
es der Leib, der bewirkt, dass sie mit Gott verbunden werden kann. Wird doch der
Leib abgewaschen, damit die Seele von den Makeln gereinigt werde; der Leib wird
gesalbt, damit die Seele geheiligt werde [...] der Leib wird mit dem Leib und Blut
Christi gespeist, damit die Seele von Gott genährt werde» (De ressurectione carnis 8).

27



Jürgen Werbick

rührens und Von-Gott-beriihrt-Werdens bis dahin, dass Christi Leib und
Blut in den Gestalten von Brot und Wein gegessen und getrunken werden.

Gott gibt sich in Christus ganz hinein in Materien und Handlungen, in
denen die Kirche Gottes und Christi heilvolle Zuneigung vollzieht. So
werden sie zu Gotteswirklichkeiten, durch die allen, die sie empfangen,
Gnade zufliesst: die heilsame Inkorporation ins Heilige, in die
Christusgemeinschaft des anbrechenden Reiches Gottes. Dass diese Inkorporation
durch die buchstäbliche Inkorporation des fleischgewordenen Logos
geschieht, macht die zentrale Bedeutung des Altarsakraments aus; dass sie

in der Versöhnung geschieht, die Gott den von sich aus Gottes unfähigen
Sündern in Christus bereitet, macht die initiale Bedeutung der Taufe aus,
die im Busssakrament immer wieder auflebt.

Die Krise des platonischen Partizipationsdenkens um die erste
Jahrtausendwende stellt die Frage, ob der Kontakt mit der Gnade in den

Sakramenten noch «heilswirksam genug» zugänglich wird. Es wird
klärungsbedürftig, wie die Gotteswirklichkeit Christi in den Elementen und

heiligen Handlungen der Sakramente «drin ist» und dem Empfangenden
sein versöhnendes Heilswerk zuwendet. Widerfährt ihnen mit der
Konsekration eine Verwandlung, die sie zur «göttlichen Materie» macht, sodass

gesagt werden dürfte, diese Materie vermittle mit dem konsekrierenden
Wort die in Christus erschlossene Heilswirklichkeit? Oder sollte man

sagen, in den konsekrierenden Handlungen werde der heilwirkende Christus
dadurch gegenwärtig, dass er die Empfangenden auf «geistliche» Weise
anrührt und verwandelt, sie zu Gliedern des Leibes Christi macht und
ihnen eine spezifische Reich-Gottes-Berufung zuerkennt? Bei den
sakramentalen Handlungen, in denen die Applikation oder der Genuss heiliger
Materien weniger im Zentrum steht (beim Buss- und beim Ehesakrament)
bzw. ganz in die heiligende Handlung einbezogen ist (bei den Salbungsriten),

wird sich diese Alternative weniger aufdrängen. Unabweisbar wird
sie für das Altarsakrament. Hier führt sie im frühen Mittelalter zu den
eben angesprochenen Auseinandersetzungen, die mit der Reformation eine

wirkungsgeschichtlich ungleich dramatischere Neuauflage erleben.

Thomas von Aquin fand noch einen christologisch und anthropologisch
begründeten Ausgleich zwischen «materieller» und geistlicher Wirklichkeit

der Sakramente. Sie sind zum einen von ihrer «heiligenden Ursache»

- dem Fleisch gewordenen Logos - her zu verstehen und dieser

gleichgestaltet: im Fleisch sich gestaltendes Wort. Zum anderen aber

entsprechen sie ihrem Adressaten, dem Menschen, der ja aus Seele und Leib
besteht. Ihm ist - so Thomas - «eine sakramentale Medizin wohlange-

28



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

passt, die im Sinnending den Leib berührt und im Wort von der Seele

geglaubt wird.»7
Die Kritik der Reformatoren stellt den Wortcharakter der Sakramente

in den Vordergrund. Die Sakramente bilden die «Kontrarietätsverborgen-
heit» Gottes im gekreuzigten Christus ab, die sich nur dem Glauben an das

Offenbarungswort erschliesst. So sind auch die Sakramente zuerst
Glaubenswirklichkeit, jeder menschlich-kirchlichen Verfügung und dem Streben

nach Werkgerechtigkeit entzogen, das sich mit dem Sakramentenempfang

und der darin gewährten Rechtfertigung Gottes Zuneigung verdienen

will. Besonders nachhaltig war der Angriff auf eine Eucharistiepraxis, die
auch noch mit dem kirchlichen Anspruch verbunden schien, das Opfer
Jesu Christi in der Messe zu wiederholen, ihm etwas Heilsbedeutsames

hinzuzufügen.
Die Schweizer Reformatoren setzen dagegen: Die Sakramente vermitteln

nicht Gnade, sondern erinnern heilswirksam an Christi Heilswerk; sie

sind in diesem Sinne Erinnerungszeichen. Die lutherische Reformation
nennt sie Glaubenszeichen, «die uns nicht bloss an die Verheissungen
erinnern, sondern sogar handfeste Zeugnisse des göttlichen Willens gegen
uns sind, die uns zusichern, dass wir gewiss empfangen werden, was Gott
versprochen hat».8 Die Zeichen geben die Gnade nicht, sondern diese gibt
sich als von Gott in Christus erwiesene zu erkennen in den Zeichen, die
kraft göttlicher Verfügung überliefert wurden: Taufe, Eucharistie und (bei
Luther) die Busse. Der «Nutzwert» der Zeichen (usus) liegt darin, dass sie

den allein rechtfertigenden Glauben an Gottes Versprechen stärken und so

den Getauften immerdar halfen, «dass sie nicht das Vertrauen aufgaben,
unter Gottes Führung davonzukommen». Sie werden also «verwendet, um
dem Gewissen eine feste Gewissheit zu geben».9 Auch für die Taufe gilt,
dass nicht sie rechtfertigt, «sondern [allein] der Glaube an das Wort der

Verheissung, dem die Taufe hinzugefügt wird [additur]».10 Es geschieht in
den Zeichen nicht neu, was in Jesus Christus ein für alle Mal heilswirksam
geschehen ist. Vielmehr werden sie gesetzt, damit die Empfangenden sich
durch ihren Empfang oder Vollzug in ihrem Gewissen von dem berühren
lassen, was ihnen in Jesus Christus zugesagt ist, und es glauben.

7 Thomas von Aquin, Summa theologica III, q. 60, a. öcorpus.
8 Philipp Melanchthon, Loci Communes 1521, übersetzt von Horst Georg

Pöhlmann, Gütersloh (Gütersloher Verlagshaus) 1993, 323 (8,1).
« Vgl. a.a.O. 336-338 (8,36), 339 (8,46), 341 (8,55).

10 Martin Luther, De captivitate Babylonica, Weimarer Ausgabe 6, 532f.

29



Jürgen Werbick

Die Antwort des Konzils von Trient wendet sich ausdrücklich gegen die

Auffassung, die Sakramente bewirkten nicht die Rechtfertigung, seien nur
eingesetzt, «um den Glauben zu nähren» (DH 1604f.). Sie verleihen
vielmehr - so das Konzil - die Gnade «aufgrund der vollzogenen [sakramentalen]

Handlung [ex opere operato]»\ und so wäre es irrig zu behaupten,
«zur Erlangung der Gnade genüge allein der Glaube an die göttliche Ver-

heissung» (DH 1608). Von der Eucharistie wird gesagt, dass nach der
Konsekration von Brot und Wein «unser Herr Jesus Christus als wahrer
Gott und Mensch wahrhaft, wirklich und substanzhaft [substantialiter]
unter der Gestalt jener sinnenfälligen Dinge enthalten ist» (DH 1636) und
durch die Konsekration «eine Verwandlung [conversio] der ganzen Substanz

des Brotes in die Substanz des Leibes Christi unseres Herrn, und der

ganzen Substanz des Weines in die Substanz seine Blutes» geschieht, weshalb

hier «treffend und im eigentlichen Sinne» von Wesensverwandlung
[transsubstantiatio] gesprochen wird (DH 1642). Schliesslich wird
eucharistietheologisch deutlich gemacht, dass «in diesem Opfer, das in der Messe

vollzogen wird, jener selbe Christus enthalten ist [continetur] und
unblutig geopfert wird, der auf dem Altar des Kreuzes ein für allemal sich
selbst blutig opferte» und «dass dieses Opfer wahrhaft ein Sühnopfer» ist,
dessen Früchte auch anderen Lebenden als den konkret den Leib Christi
Empfangenden und so auch den Verstorbenen zugewandt werden können

(DH 1743).

Wenn man auf den Kern der sakramententheologischen Auseinandersetzung

blickt und wichtige Einzelfragen (etwa im Blick auf Anzahl und

Einsetzung der Sakramente) zurückstellt, wird man die folgenden Fragen

- trotz aller inzwischen erreichten ökumenischen Klärungen - als

weiterhin bedeutsam, gar als gegenwärtig neu virulent identifizieren können:

- Zwischen Reformation und Trient eskaliert der Konflikt zwischen der

Subjektivierung der Sakramentenpraxis und dem römischen Beharren
auf einem strikten Sakramenten-Objektivismus.

- Damit verbunden ist das Gegeneinander: Gnadenvermittlung durch
das Sakrament vs. glaubensstärkende Feier der schon gegebenen Gnade,

der schon im Glauben an Gottes Verheissungswort erlangten
Rechtfertigung.

- In diesen Streitfragen wird zentral sichtbar der Streit um die Bedeutung

dessen, was der Kirche als Mitsubjekt der sakramentalen

Handlung an Gnadenvermittlungskompetenz zuzuschreiben oder
abzusprechen ist.

30



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

Im Zentrum steht die Frage nach der von Trient definierten kirchlichen
Gnadenvermittlungskompetenz: Sakramente teilen in katholischer
Perspektive Gnade mit, da sie jetzt zugänglich machen, was in Jesu Heilswirken

ein für alle Mal erworben und der Kirche zur Austeilung übergeben
wurde. Ihre Austeilung hat in den Sakramenten eine dinghafte bzw.
sozial-institutionelle Komponente und eine juridisch modellierte Struktur.
In den Sakramenten wird an Gnaden vermittelt, was diese jeweils bezeichnen,

sofern die Empfangenden dem nicht ein Hindernis entgegensetzen.
Sakramente sind die von Gott vorgesehenen Instrumentalursachen, mit
denen er die in Christus erworbene Gnade den Menschen zuwenden will;
sie wirken vermittels heiliger Materien oder Handlungen, in denen sich

Christi Heilswerk nicht nur abbildet, sondern dieser selbst handelt (Christus

baptizat) bzw. in denen er- im Falle der eucharistischen Gaben - selbst

enthalten ist.
In frömmigkeits- und kulturgeschichtlicher Perspektive kann man

sagen, dass der Protestantismus «eine [verinnerlichte] Kultur für die Ohren»,
der Katholizismus «eine [eher sinnliche] Kultur für die Augen» ausprägt.11

In den Kirchen der Reformation tritt «an die Stelle der Liturgie [...] die
Hermeneutik»12, an die Stelle der Visualisierung des an sich verborgenen
Heiligen durch heilige Dinge und in rituellen Vollzügen eine Praxis der

Schriftauslegung, in der das gewiss machende Wort der Bibel den Glauben
hervorrufen und stärken sollte.

Visualisierung des Heils setzt einen Objektivismus voraus: Es ist
«draussen» - kirchlich - sichtbar; im Abbild und Nachvollzug des von
Jesus Christus selbst Vollzogenen wird sichtbar und handelbar, womit es

der Glaube zu tun hat; so beerbt der Barock den antiken und frühmittelalterlichen

Neuplatonismus. Gegen die «Subjektivierung» der Gnadenwirkung

in der Reformation - die Sakramente bezeichnen die zugewandte
Gnade und stärken so den Glauben - versucht die römische Kirche diese

Objektivität des Geschehens herauszustellen und auch quasirechtlich
festzuhalten: Sakramente wirken durch den von berechtigten Spendern
gesetzten Vollzug eine religiöse Statusveränderung, die zu einem genau
definierten Zeitpunkt eintritt: Jetzt werden die Elemente konsekriert bzw.

appliziert, sodass sie jetzt zu Instrumenten der statusverändernden Gna-

11 Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte des

Christentums, München (C.H. Beck) 2014, 364.
12 Vgl. Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und

politische Identität in frühen Hochkulturen, München (C. H. Beck) 21997,18.

31



Jürgen Werbick

denvermittlung durch die Kirche werden, bzw. die Kirche setzt durch die
dazu Bevollmächtigten einen Vollzug, in dem die kirchliche Situation der

Empfängerinnen und Empfänger mit entsprechenden rechtsförmigen
Folgen verändert wird; aus Sündern werden Versöhnte, aus Braut und

Bräutigam werden Eheleute, aus Diakonen werden Priester. In diesen
sakramentalen Vollzügen soll dargestellt - in kirchlicher Handlungsvollmacht

nachvollzogen - werden, was Jesus Christus selbst zum Heil der
Menschen getan hat: Die sichtbaren Vollzüge repräsentieren gewissermas-
sen das christologisch-soteriologische «Original» und sind gnadenwirksam,

weil der originale Vollzug ihnen erlösende Kraft mitgegeben hat. Die
Kirche ist Mitsubjekt dieses Nachvollzugs und macht mit ihrer Liturgie
sichtbar, was in Christus den Menschen zum Heil wurde; sie dient in ihrer
Sakramentenspendung seinem Wirksamwerden.

Die Wortzentriertheit der Reformation hat für solche Darstellungs- und

Repräsentationsvollzüge und -vollmachten kein «Organ». Umso empfindlicher

ist sie gegen ihren kirchlichen Missbrauch und ihre rechtfertigungstheologische

Zwiespältigkeit. So bestreitet man jede religiös-kirchliche
Statusveränderung im sakramentalen Vollzug (ex opere operato). Das
Initiationssakrament Taufe bleibt dabei aus biblisch nachvollziehbaren Gründen

ein Ausnahmefall, da man ihre Heilsnotwendigkeit doch einräumt. Die
mit Rechtswirkungen verbundenen Sakramente werden als nicht von
Christus eingesetzt in ihrer Sakramentalität bestritten (Priesterweihe,
Ehesakrament). Das Konzept der sakramentalen Gnadenvermittlung wird
abgelehnt bzw. so umgearbeitet, dass die Kirche nicht mehr als Mitsubjekt
der Gnadenvermittlung infrage kommt. Der Glaube allein lässt sich von
der ein für alle Mal geschehenen Rechtfertigung ergreifen und in diesem
Sinne von der Gnadenvermittlung allein durch Christus bestimmen.

3. Bleibende Differenzen - unterschiedliche Glaubensmentalitäten?

Die ökumenisch-theologische Verständigung darüber, dass die
unterschiedliche Sakramentenpraxis in den Kirchen keine kirchentrennende
Bedeutung haben muss, wird von der römischen Kirchenleitung noch
nicht rezipiert.13 Aber sie hat die Einsicht erbracht, dass es eine theolo-

13 Römische Vorbehalte richten sich gegen ein Eucharistieverständnis, das ein
als defizitär angesehenes Amts- und Spenderverständnis impliziere; so die Erklärung
der Kongregation für die Glaubenslehre Dominus lesus vom 6. August 2000, die den

Kirchen der Reformation den Titel Kirche aberkennt, da sie «den gültigen Episkopat

32



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

gische Basis gibt, auf der zumindest die Hauptsakramente Taufe,
Eucharistie, Busse im Vollzug der jeweils anderen entweder als
gnadenwirksame sakramentale Riten oder zumindest als religiös wertvolle
kirchliche Praxis anerkannt werden könnten - bei allen unterschiedlichen

theologischen Modellierungen im Einzelnen. Man kann einsehen,
dass die Vorwürfe Objektivismus/Ritualismus vs. Subjektivismus auch
auf unterschiedliche Glaubensmentalitäten zurückweisen, die heute
historisch relativiert und so weithin nicht mehr als gegensätzlich empfunden
werden, auch wenn sie die religiöse Folklore hie und da noch anfeuern

mögen.
Am entscheidenden Punkt zeigt sich eine tiefreichende Problemverschiebung.

Es geht in der Diskussion nicht mehr so sehr um kirchliche
Gnadenvermittlung ja oder nein; auch aufseiten der römischen
Sakramententheologie hat sich die Einsicht einigermassen durchgesetzt, dass sich
die Kirche allenfalls eine Vermittlung der in Jesus Christus heilswirksam
geschehenen Selbstvermittlung Gottes zuschreiben dürfte. Es geht viel
fundamentaler um die Frage, was Gnade überhaupt sei und wie sie

zugänglich werden kann. Wo in der Geschichte von sakramental-hoheitlicher

Gnadenvermittlung die Rede war, da ging es um eine Heilsteilhabe,
die vor dem endzeitlichen Unheil bewahrt, bzw. positiv um die in der
Eucharistie empfangene Nahrung für die Unsterblichkeit. Bei den
Sakramenten, die eine kirchliche Statusveränderung bezeichneten, war die
Mitteilung einer Standesgnade im Blick, die ebenso dazu gegeben wurde, im
jeweils zugewiesenen Stand sein ewiges Heil (mit) zu wirken. Diese
Jenseitszentrierung der Gnade hat die katholische Sakramentenpraxis nicht
selten zur Ansammlung himmlischer Heilsanwartschaften verkommen
lassen. Sie hat sich in allen Kirchen überlebt; und genau darin mag man
einen wichtigen Grund für die gegenwärtige Krise des Sakramentalen
sehen.

Die Krise des Sakramentalen erfordert eine Neujustierung bzw. eine

neue Erschliessung des mit Gnade Gemeinten. Wenn heute theologisch
und christlich-spirituell von Gnade die Rede ist, so bezieht man sich eher
auf die Verdanktheit einer christlichen Glaubensexistenz in «dieser Welt»,
die den Menschen ein erfülltes Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung er-

und die ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums
nicht bewahrt» hätten. Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung «Dominus

Iesus» über die Einzigkeit und die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche,
Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz) 2000, Ziffer 17.

33



Jürgen Werbick

öffnet. Das Heilswerk Gottes in Jesus Christus, das sich den Menschen
durch den Heiligen Geist mitteilt, verwirklicht seinen Gemeinschaftswillen,

in dem er den Menschen an seinem göttlichen Leben Anteil geben
will: hier und jetzt durch die Geistesgabe einer Hoffnung, welche die
Menschen in Gottes Herrschaft - in Gott hinein - aufbrechen lässt; durch
die Gabe einer Liebesfähigkeit, die den Glaubenden die Gegenwart Christi

in der Liebe erfahrbar macht und sie herausfordert, die Sünde und Tod
überwindende schöpferische «Macht der Liebe» zu erproben; durch die
Gabe eines Glaubens, in dem Menschen sich auf das Vorhaben Gottes mit
den Menschen - mit jedem Einzelnen - einlassen können. Wenn Gnade

mitgeteilt wird und Menschen ergreift, geschieht, was Ezechiel von der
endzeitlichen Erneuerung des Gottesbundes Israels sagt: Gott befreit von
den lebenzerstörenden Götzen, an die wir unser Herz gehängt haben; er
schenkt uns ein mit seinem guten Willen mitfühlendes und mitwollendes
Herz «aus Fleisch», das nicht nur um Gottes guten Willen - seine Tora -
weiss, sondern sie zur eigenen Herzensangelegenheit macht, an ihr
wahrnimmt, wozu Gott mich in seiner Liebe berufen hat (vgl. Ez 36,25-31).

So werden Menschen von der Fülle eines Lebens ergriffen, das in Gott
seine Vollendung findet, aber jetzt schon Leben ins Leben bringt (vgl.
Joh 10,10). So trifft sie die Gnade der Gottzugehörigkeit, der Teilhabe an
seinem Leben in der Gemeinschaft der Glaubenden. Und es ist klar, dass

so verstandene Gnadenmitteilung im kirchlichen Leben vielfach
geschieht. Sie wird in den Wechselfällen eines christlichen Lebens vielfältig
gewährt und auch schmerzlich vermisst. In der Epiklese - der Herbeirufung

des Heiligen Geistes - wird sie erbeten, in Segnungen Gott
anheimgestellt. Und sie wird in den Sakramenten gefeiert, seien es die drei

grossen oder auch - in der römisch-katholischen Kirche - die weiteren der
sieben Sakramente. Versteht man Gnadenmitteilung in diesem Sinne, so
ist man nahe bei Luthers und Melanchthons Verständnis der Glaubenszeichen:

Gnade entscheidend als die Gnade eines Glaubenkönnens, das die
Glaubenden wirksam zu Gott umkehren lässt und in der Gemeinschaft mit
ihm zur Fülle des Lebens führt; die Sakramente aber als der gemeinsame
Nachvollzug der Zeichen, die Jesus selbst initiierte und mit denen deshalb
die Verheissung verbunden ist, dass der Glaube in ihrem Vollzug Nahrung
und Stärkung findet. Man müsste wohl - statt von einem Subjektivismus
des Gnaden- und Sakramentsverständnisses - von seiner Verinnerlichung
sprechen; die zwinglianische Reformation hat ihr mit dem Verständnis
der Eucharistie als Erinnerungszeichen am entschiedensten, wenn auch
höchst missverständlich vorgearbeitet.

34



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

Ist damit schon gesagt, was die Sakramente als Orte der Gnadenmitteilung,

der gewissermassen leibhaft-geistlichen Berührung mit dem
Geschehen des guten Gotteswillens in Jesus Christus, von anderen Weisen
der Gnadenmitteilung - etwa der Verkündigung, kirchlichen Segenshandlungen,

der Diakonie, der mitmenschlichen Liebe und Freundschaft, dem

Einsatz für Gerechtigkeit und für die Schöpfung - unterscheidet? Die
lutherische Reformation verweist mit Augustinus auf das verbum visibileH:
Gott beglaubigt sein in Christus gegebenes Verheissungswort auf sichtbare

Weise und lädt die Glaubenden dazu ein, sich in der Feier der Sakramente

auf das in ihnen sichtbar besiegelte Versprechen einzulassen. So

wie er sich in Jesus Christus leibhaft-sichtbar beglaubigt, macht er die
Glaubenden in den von Jesus Christus eingesetzten Zeichen dessen

gewiss, dass ihnen die Rechtfertigung sola fide tatsächlich geschehen ist.
Man kann diese Sicht erweitern, indem man auf die Ritualisierung des

Versprechens Gottes in den Sakramenten hinweist: Sakramentale
Handlungen vergegenwärtigen Gottes Sich-Zusagen in Jesus Christus durch
einen rituellen Handlungszusammenhang, an dem die Empfangenden
feiernd partizipieren und sich herausfordern lassen, die ihnen dabei zugewiesene

Rolle (als Glied am Leib Christi, als aus dem «Meer der Sünde»

Herausgerettete) tatsächlich zu übernehmen, sie glaubend zu leben und
ihrer im gemeinschaftlich-handelnden Vollzug gewiss zu werden.

Römisch-katholische Sakramentenlehre wird vielleicht auf das
Unzureichende einer bloss bewusstseinstheoretischen Konzeption des
Handelns Gottes (bzw. Christi) im Sakrament hinweisen. Ihr wird es dann
darum gehen, im Sakrament das tatsächliche Heilshandeln Gottes bzw.
Jesu Christi an den Empfangenden herauszustellen und in der Objektivität
der ex opere operato den Empfänger(innen) im Sakrament geschehenden
Gnadenzuwendung das Unterscheidende der sakramentalen Handlung
herauszuarbeiten. Aber sie wird einräumen müssen, dass diese «Objektivität»

des göttlichen Handelns im Sinne einer unbedingt-initiativen Priorität
des göttlichen Handelns am Menschen für jede Gnadenmitteilung gilt. So

müsste man das Spezifische der sakramentalen Gnadenwirklichkeit wohl
auf einer anderen Ebene bestimmen.

14 Vgl. Augustinus, Tractatus in Ioannis evangelium, 80,3.

35



Jürgen Werbick

4. Die ekklesiale Dimension der Sakramente

Sakramente ritualisieren die Verleiblichung der rettenden Zuwendung
Gottes in Jesus Christus, dem Ursakrament. In den Einzelsakramenten
werden kirchlich die Gesten sichtbar - wiederholend gegenwärtig
gesetzt -, in denen Jesus, der Christus, den Menschen Gottes heilshafte
Gegenwart leibhaft zugewendet hat. Dass hier nur mit Einschränkungen eine
historisch verifizierbare Aussage über das Handeln Jesu gemacht ist, war
seit der Reformation der Anlass für den Streit um die Siebenzahl der
Sakramente, der auf sich beruhen könnte, wenn man einräumt, dass die
leibhaften Gesten der Sakramente von der Kirche im Sinne Jesu mehr oder

weniger sachgerecht ausdifferenziert wurden.
Von «sachgerecht» könnte man sprechen, wenn man die ekklesiale

Dimension der sakramentalen Handlungen deutlicher markiert. Die
Verleiblichung der rettenden Zuwendung Gottes in Jesus Christus wird kirchlich

vollzogen; sie geschieht im Leib Christi, der die Kirche ist, dem

Grundsakrament15, das sich in den Einzelsakramenten konkretisiert. Alle
Sakramente verleiblichen den Indikativ, der in ihnen vom Spender auch

indikativ und nicht nur deprekativ zugesprochen wird und sich - beim
Empfänger - in der Befolgung des Imperativs auswirken will: Werde und
lebe, was dir hier zuteil wird, was du empfangen hast und jetzt neu
empfängst, was du also schon bist: Leib Christi16, Wirklichkeit der in Jesus

Christus angebrochenen Gottesherrschaft in dieser Welt und unendlich
darüber hinaus. Du bist es schon und empfängst es sakramental, um es

immer mehr und innerlicher zu werden. Du kannst und sollst zurückkehren

zu dieser Berufung, bist jetzt konkret zu einer Sendung in der Kirche
und in die Welt hinein für das Wirklichwerden der Gottesherrschaft berufen,

bist auch noch im Angesicht schwerer Krankheit und des Todes
unverlierbar Glied des Leibes Christi und in Gottes Herrschaft einbezogen.

15 Karl Rahner, auf den dieser Gedanke im Wesentlichen zurückgeht und der
dazu beigetragen hat, dass er die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils
prägte, spricht zunächst vom Ursakrament Kirche, modifiziert diese Redeweise dann
aber und nennt Jesus Christus das Ursakrament, die Kirche aber Grundsakrament;
vgl. von ihm grundlegend: Karl Rahner, Kirche und Sakramente, Freiburg i.B.
(Herder) 1960.

16 Die traditionelle Formel heisst bei Augustinus: «Werde, was du empfängst:
Leib Christi. Empfange, was du bist: Leib Christi». Vgl. Augustinus, Sermo 57,7 und
Sermo 272. Ähnlich bei Leo dem Grossen: «Unsere Teilhabe am Leib und Blut Christi

strebt nach nichts anderem, als uns in das zu verwandeln, was wir empfangen». Leo
der Grosse, Sermo 63,7.

36



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

Werde, was du bist, da es dir jetzt neu zuteil wird - was jetzt in seiner
indikativen Wirklichkeit rituell-leibhaft begangen und erneuert wird,
damit du es im Leib Christi auf Gottes Herrschaft hin lebst: Die sakramentalen

Zeichen bezeichnen leibhaft, was sie wirken, und sie wirken, was sie
bezeichnen.17 Sie wirken es im Übergang vom Indikativ zum Imperativ.
Sie sprechen es mir zu, damit es mich verwandle in das, was ich durch
Gottes Gnade schon bin. Die Sakramente bezeichnen und bewirken eine
ekklesial verwirklichte Statusveränderung oder Statuserneuerung, indem
sie mich Gottes Handeln in Jesus Christus einfügen, zum Leib Christi
werden lassen, an dem ich - mit der Taufe - schon ein Glied bin. Dabei
realisieren die Sakramente die wesentlichen Dimensionen dieses Glied-
seins als den Gnaden-Übergang vom Indikativ - der Gnadengabe, dem

opus operatum - zum Imperativ, zu dem, was aus der anspruchsvollen
Gnadengabe im und durch den Beschenkten werden kann und werden
soll, dem opus operands, welches freilich immer ein Mitwirken mit dem
ist, der das Opus schon gewirkt hat. Die wesentlichen Dimensionen des

Leib-Christi-Seins:

- das Hineingetauft- und «Eingepflanzt»-Werden in den Leib Christi
(vgl. Rom 6,3-6), das ein Leben lang in der verantwortlichen Umkehr
vom alten zum neuen Menschen geschehen soll und geschehen muss;

- die Erneuerung des Leib-Christi-Seins durch das Genährtwerden mit
dem Geist, der an Gottes «Wesen» und seinem gutem Willen Anteil
gibt und die so Genährten heiligt;

- die Berufung zur verbindlichen, von Gott geheiligten Partnerliebe und

zum Christus-gemässen Leitungsdienst im Leib Christi, worin die

Erwählung zur Teilhabe an der Gottesherrschaft in einer konkreten

Leib-Christi-Berufung gelebt werden darf und soll.

Die eher objektivistische, traditionell römische Deutung der
Sakramente, wonach - auch durch Konsekration materiell-leibhafter Elemente

- im Vollzug des Sakraments heilswirksam geschieht, was es bezeichnet,

stellt recht verstanden nicht in Abrede, dass die objektiv gegebene
Heilswirksamkeit sich im Empfangenden nur realisiert, wenn er sich vom
Gegebensein und der Heilsdynamik der Gnade zu einem opus operands -
zur lebenslangen, immer wieder neu zu konkretisierenden Umkehr -

17 Im Wortlaut: «Sacramenta efficiunt quod significant et significant quod effici-
unt»; vgl. Karl Rahner, Zur Theologie des Symbols, in: ders., Schriften zur Theologie,

Bd. IV, Einsiedeln (Benziger) 1960, 275-311, hier 299.

37



Jürgen Werbick

«mitnehmen» lässt und sich als lebendiges Glied am Leib Christi erweist.
Diesen in Christus gegebenen und kirchlich je neu realisierten
Handlungszusammenhang gilt es theologisch zu begreifen und gegen Missverständnisse

abzugrenzen: nicht in konfessioneller Profilneurose, sondern in
ökumenischer Verantwortung und der Bereitschaft, voneinander zu lernen.

5. Was also ist ein Sakrament?

In den Sakramenten feiern die Kirchen Gottes in Jesus Christus, dem
Ursakrament, gegebenes Wort als in kirchlichen Grundvollzügen und den

entsprechenden konkreten Lebenssituationen sich erfüllendes und eine
Geschichte seiner Erfüllung eröffnendes bzw. in ihr jetzt neu wirksames

Sich-Zusagen Gottes. Gottes Selbstzusage erfüllt sich am Menschen nicht
ohne den Menschen.18 Sie ermöglicht das Amen der Glaubenden (vgl.
2 Kor 1,18-22) und fordert es ein, damit sie das Heil der Menschen und der
Welt wirken kann. Mit ihrem Gegebensein und Erneuertwerden im
sakramentalen Ritus erweist sie sich als Gnadenwirklichkeit, da sie denen,
denen sie gegeben ist, eine gemeinschaftliche und individuelle
«Heilsgeschichte» eröffnet, in der Gott sein Versprechen bewährt, bis er es im
Eschaton endgültig erfüllt.

Die von John L. Austin und John R. Searle erarbeitete Theorie der
Sprechakte19 kann einen sprachphilosophischen Zugang zu Theorie und
Praxis des Sakraments bahnen. Betrachtet man Worte im Kontext von
Sprachhandlungen, die Beziehungen und Situationen verändern, mitunter
initiieren, wird man auf Sprechakte aufmerksam, die tatsächlich in
differenzierter Weise realisieren, was in ihnen gesagt wird. Sie «performen»
eine Mitteilung, welche den Angesprochenen in die Handlung einbeziehen
und so seine Situation im Sinne des Ausgesagten modifizieren will oder
tatsächlich verändert. Man spricht hier von performativen (illokutionären)
Sprechakten. Und das Versprechen kann geradezu als Musterbeispiel
angeführt werden.20 Es bedeutet eine Selbstfestlegung gegenüber einem
Adressaten, der sich darauf verlassen können soll, dass der (die) Versprechen-

18 Das augustinische Nicht ohne wurde von Thomas von Aquin aufgegriffen; vgl.
Thomas von Aquin, Summa theologica III, q. 84, a. 5corpus: «Qui creavit te sine te,

non iustifieabit te sine te». Bei Augustinus vgl. Augustinus, Sermo 169, c.ll, n.13.
19 Vgl. John L. Austin, How to do Things with Words, Oxford (Oxford University

Press) 1962; John R. Searle, Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay,
Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1971.

20 Vgl. Searle, Sprechakte (wie Anm. 19), 88-99.

38



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

de sein (ihr) Versprechen hält. Er (sie) ist gegebenenfalls dazu angehalten,
sein (ihr) Leben darauf einzustellen, es u. U. ganz vom Gegebensein dieses

Versprechens bestimmen zu lassen. Die Wirklichkeit setzende, Wirklichkeit

initiierende Potenz eines Sprechakts kommt in besonderer Weise zum
Tragen, wo sie eine reale Statusveränderung hervorruft: etwa im wechselseitig

gegebenen Treueversprechen der Eheschliessung, auch im Versprechen,

die Pflichten eines Amtes verfassungsgemäss zu erfüllen, ohne
welches eine rechtswirksame Amtsübertragung mitunter nicht zustande
kommen kann.

Sakramente inszenieren das Wirklichkeit setzende Wort der Selbstzusage

Gottes. Es ist den Menschen im Logos Jesus Christus gegeben. In
einem kirchlichen Handlungszusammenhang wird inszeniert, was in
Jesus Christus geschehen ist und durch den Heiligen Geist in der Kirche
heute geschieht, damit Menschen sich davon in Anspruch nehmen lassen

und sich seiner sie ins Reich Gottes hinein verwandelnden Kraft
anvertrauen. So sind die Sakramente nach alteingeführter Terminologie signa
rememorativa, da sie das in Christus Geschehene erinnernd vergegenwärtigen,

signa demonstrativa, da sie zum Ausdruck bringen, was den Mitfeiernden

jetzt zuteil wird, und signa prognostica, da sie eine Geschichte
eröffnen oder in ihr wirksam werden, die sich in der endzeitlichen
Lebensgemeinschaft mit Gott vollenden wird.21

Die statusverändernde Wirkung sakramentaler Sprechakte - ihre
«objektive» Realität - lässt sich bestimmen als die jetzt geschehende
Einbeziehung der Empfangenden in die von Gott initiierte und verbürgte
Geschichte der Erfüllung des von ihm Versprochenen. Die
Sakramentenempfängerinnen und -empfänger werden (neu) in diese Geschichte
hineinversetzt. Das kann sich kirchlich und lebensgeschichtlich so auswirken,

dass ihnen - auch mit konkreten Rechtsfolgen - ein neuer
sozial-ekklesialer Status zuerkannt wird: in Taufe, Priesterweihe und
Eheschliessung. In der Nachfolge Jesu Christi begehen Spender und Empfänger

die Sakramente als Ereignisse des Anbruchs der Gottesherrschaft, von
denen gesagt werden darf, dass sich in ihnen der von Jesus gelebte
«Charakter» der Gottesherrschaft signifikant darstellt und dass sie deshalb für
die Kirche - die Gemeinschaft der Glaubenden im Anbruch der
Gottesherrschaft - konstitutiv sind. In den Sakramenten scheint pars pro toto -
wenn man es so sagen will: symbolisch - auf, was aus der Schöpfung nach
Gottes Willen werden soll, wenn sie in Gottes Herrschaft hinein verwan-

21 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica III, q. 60, a. 3corpus.

39



Jürgen Werbick

delt wird22, und geschieht jetzt schon, dass Menschen in diese Wandlung
verbindlich hineingenommen, für sie in Dienst genommen werden. Sie

sind Ereignisse der Gnade, da in ihnen Gott durch den erhöhten Christus,
den hier eigentlich Handelnden, Menschen in die anbrechende Gottesherrschaft

hereinholt und für sie in Dienst nimmt.
Dieses Verständnis der Sakramente könnte eine Basis sein, auf der sich

traditionelle Streitfragen diskutieren und wohl auch entschärfen lassen.

Die Kirchen der Reformation werden sich weiterhin schwertun,
Zeichenhandlungen als Sakramente anzuerkennen, die mit rechtlichen Folgewirkungen

einen neuen ekklesialen Status zuweisen. Sie sind nicht im
historischen Sinne durch Jesus von Nazaret «eingesetzt». Und sie weisen in
besonderer Deutlichkeit jene juridische Modellierung auf, die der
Reformation weitgehend unzugänglich war, da sie die spätmittelalterliche
Ausdifferenzierung der Sphären von Frömmigkeit und Recht folgenreich
(nach-)vollzogen hatte. Man wird auf die historische Bedingtheit dieser

Ablehnung hinweisen und geltend machen dürfen, dass von einer historisch

streng gefassten Einsetzung der Sakramente durch Jesus von Nazaret
in keinem einzigen Fall mehr ausgegangen wird, und dass die weitgehende
Säkularisierung kirchlicher Statusfragen nach dem Schema «Die Ehe ist
ein weltlich Ding»23 eher auf zeitgeschichtliche Konstellationen und
Entwicklungen als auf theologisch zwingende Argumente zurückgeht. Dass

man hier in den Kirchen der Reformation und anderen Kirchen eher die

Figur der Segnung für angemessen hält - die römisch-katholische Kirche
würde von einem Sakramentale sprechen -, hat durchaus konkret-ekkle-
siale Konsequenzen, da die juridische Modellierung sakramentaler
Handlungen und deren Rechtswirkungen ausgeschlossen werden.24 Aber die

22 Franz-Josef Nocke sagt es so: «Sakramente sind Zeichen erlöster Welt. Das
bedeutet [...] zweierlei: Erstens sind sie Ausdruck des Schöpfungsglaubens und der

Vollendungshoffnung, zweitens zeigen sie die Richtung an, in der Erlösung und
Vollendung zu suchen sind». Franz-Josef Nocke, Allgemeine Sakramentenlehre, in:
Theodor Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2, Düsseldorf (Patmos) 1992,

188-225, hier 219.
23 Vgl. Martin Luther, Von Ehesachen (1530), Weimarer Ausgabe 30 III, 205,

12f.: «Es kann niemand leugnen, dass die Ehe ein äusserlich weltlich Ding ist wie
Kleider und Speise, Haus und Hof, weltlicher Obrigkeit unterworfen.» Zur historischen

und theologischen Einordnung vgl. Volker Leppin, Ehe bei Martin Luther.
Stiftung Gottes und «weltlich ding», in: Evangelische Theologie 75 (2015) 22-33.

24 Die altkatholische Sicht der Ehe rückt - jedenfalls in der deutschen Diskussion

- bei der Feier des Ehesakraments offenbar die Bedeutung der Segnung in den

Vordergrund, ohne das Ehesakrament als solches in Frage zu stellen. Es geht auch

40



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

Würdigung dieser Riten als ekklesial konstitutive Gnadenereignisse bleibt
davon eher unberührt. In römisch-katholischer Terminologie gesprochen:
Die Abgrenzung zwischen Sakramenten und Sakramentalien verdankt
sich im hohen Mittelalter und auf dem Konzil von Trient auch kontingen-
ten Gegebenheiten und Denkmustern. Man wird an ihr in römisch-katholischer

Theologie und Praxis nicht rütteln, sie aber für so «weich» halten
dürfen, dass man - gewissermassen umgekehrt - für die ebenfalls unter
Kontingenten Bedingungen vollzogene Reduktion der sakramentalen Praxis

in den Kirchen der Reformation auf die Hauptsakramente Taufe und
Eucharistie (womöglich auch Busse) Verständnis entwickeln kann. Das
sollte nicht zuletzt deshalb möglich sein, weil man die unterschiedliche
sakramententheologische Würdigung von Handlungen auch auf eine
unterschiedliche Ausdifferenzierung der Hauptsakramente - Taufe und

Firmung / nichtsakramentale Konfirmation; eigenständiges Busssakrament /
Eucharistie mit eingeschlossener öffentlicher Busse - zurückführen darf
und wohl nicht in theologisch-prinzipiellen Differenzen begründet sehen

muss.
Mit diesem Argument ist nicht bestritten, dass es zu einer kirchlich

und theologisch überzeugenden Position in diesen Fragen und zu einer
entsprechenden Praxis kommen muss und sich dabei weiterhin konfessionelle

Differenzen ergeben werden, die rebus sie stantibus nicht auszuräumen

sind. Aber ich bin der Überzeugung, dass diese Differenzen theolo-

hier offenkundig darum, die juridische Modellierung des Ehesakraments, nach der
die Ehe mit dem Austausch des Konsenses durch die Eheleute in der sakramentalen
Feier überhaupt erst rechtswirksam zustande kommt, nicht im Vordergrund zu sehen

und so auch dem Anspruch der römischen Kirche zu begegnen, über die Gültigkeit
der Ehe auch bei nichtkatholischen Partnern zu entscheiden; vgl. die Darstellung einer
differenzierten Diskussion mit durchaus unterschiedlichen Positionen bei Lothar
Haag, Das Sakrament der Ehe. Alt-katholisches Eheverständnis in Geschichte und
Gegenwart, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2016. Bei weiteren ökumenischen

Gesprächen müsste allgemein-sakramententheologisch der Frage nachgegangen

werden, inwieweit die juridische Modellierung der Sakramente dazu dienen soll,
den Indikativ der Begnadung zum Ausdruck zu bringen, und ob - etwa im Sinne der
oben skizzierten sprachtheoretischen Überlegungen - heute andere Modelle dafür
herangezogen werden könnten. Das gilt vielleicht exemplarisch für das Busssakrament,

das jedenfalls in der römischen Kirche eine besonders heftige Krise erlebt. Ich
darf dazu auf eigene Überlegungen verweisen: Jürgen Werbick, Die Beichte:
Brüderliches Gericht und «lösendes» Gespräch. Überlegungen zur «Effektivität» der
Beichte, in: Konrad Baumgartner (Hg.), Erfahrungen mit dem Busssakrament. Bd. 2:

Theologische Beiträge zu Einzelfragen, München (Erich Wewel) 1979, 201-231.

41



Jürgen Werbick

gisch undramatisch sind und kaum noch kirchentrennende Bedeutung
haben. Es sei denn, man verschärft sie durch das Geltendmachen derzeit
unüberbrückbarer Unterschiede im Amtsverständnis, die dann über die

theologische Beschreibung der Rolle des Spenders in der sakramentalen
Praxis sakramententheologisch akut würden. Die römisch-katholische
Kirchenleitung hat diesen Kurs noch nicht verlassen. Man kann darüber

streiten, ob er ökumenisch zielführend und sakramententheologisch so

unabdingbar ist, wie hier offenbar unterstellt wird.

Jürgen Werbick (geb. 1946 Aschaffenburg D), Prof. em. Dr. theol. habil,
studierte Theologie und Philosophie in Mainz, München und Zürich, promovierte

1973 bei Heinrich Fries, arbeitete in der Erzdiözese München und

Freising von 1973-1975 als Pastoralassistent, ehe er als Wissenschaftlicher
Assistent (Schwerpunkt Homiletik) an die Katholisch-Theologische Fakultät
der Ludwig-Maximilians- Universität in München wechselte. 1981 habilitierte

er sich dort für Fundamentaltheologie und Ökumenische Theologie. Von

1982 bis 1994 war er Professorfür Systematische Theologie an der Universität

Siegen, von 1994 bis 2011 Professor für Fundamentaltheologie in der

Katholisch-Theologischen Fakultät der Westfälischen Wilhelms- Universität
in Münster. Neben seiner wissenschaftlichen Tätigkeit war er weiterhin
homiletisch engagiert, u. a. über 30 Jahre lang als Redaktionsmitglied der

Zeitschrift Prediger und Katechet. Er ist verheiratet und hat drei erwachsene
Töchter.

Adresse: Eckelskamp 3, D-48301 Nottuln
E-Mail: werbick@t-online.de

Summary

The divergent developments of sacramental understanding in Catholic and

Protestant theology can be understood as opposing viewpoints, each of which has

a relative right to acceptance in terms of sacramental theology. The catholic view
of an objective, salvation-mediating event, where the dispensation of grace is tied

up with the execution of sanctifying acts and the handling and use of the sanctified

materials, stands in opposition to the Protestant internalization of the

sacramental event: the sacraments are signs set by Christ, which give faith its expression

and nurture it in that, through the understanding of these signs, Christ
becomes present, proclaiming himself and awakening or strengthening faith. An
understanding of the sacraments to which both confessions could to some extent
consent can be derived from today's insights from speech act theory. The
sacraments convey the promise of a new reality given to humanity in Christ, in the
belief that God's reign is now realized, is drawing the participants into itself and

42



Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

guaranteeing them their future salvation. Sacraments draw the participants into
the tension of faith between the indicative (opus operatum) and the imperative
(opus operantis): Become what you are! Give yourself up to the event which, in
the sacrament, is truly realized!

Schlüsselwörter

Eucharistie - Gnade - Ökumene - opus operatum/opus operantis - Sakrament

43


	Sakrament und Sakramentalität in der Sicht römisch-katholischer Theologie

